

# موسوعه فقهیه

اردوترجمه

جلر – ۲۵ سعابه ــــ شرب

مجمع الفقاء الإسالامي الهنا

## © جمله حقوق بحق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ ہیں پوسٹ بکس نمبر ۱۳۰۰ وزارت اوقاف واسلامی امور ،کویت

#### اردوترجمه

اسلامک فقه اکیڈمی (انڈیا)

110025 ، جوگا بائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جامعه گلر ، نئی د ہلی –110025

فون:91-11-26981779

Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com موسوعفهم

#### بيني إِللهُ البَّمْزِ الرَّحِيثِ مِ

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لاَ نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لاَ نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنُذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾ رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَرُونَ ﴾

(سورهٔ توبهر ۱۲۲)

'' اورمومنوں کو نہ چاہئے کہ (آئندہ) سب کے سب نکل کھڑ ہے ہوں ، یہ کیوں نہ ہو کہ ہر گروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ (یہ باقی لوگ) دین کی سمجھ بو جھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ یہ اپنی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجائیں ڈراتے رہیں، عجب کیا کہ وہ مختاطر ہیں!''۔

> "من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين"

(بخاری ومسلم)

'' الله تعالی جس کے ساتھ خیر کا ارادہ کرتا ہے اسے دین کی سمجھ عطافر مادیتا ہے''۔

# فهرست موسوعه فقهیه جلد – ۲۵

| صفحہ             | عنوان                                                    | فقره    |
|------------------|----------------------------------------------------------|---------|
|                  |                                                          |         |
| m4-mm            | سعابير                                                   | 2-1     |
| ٣٣               | تعريف                                                    | 1       |
| ٣٣               | متعلقه الفاظ: عتق                                        |         |
| mm               | سعابيه يستعلق احكام                                      |         |
| mm               | حاکم تک خبررسانی                                         | ٣       |
| mm               | صدقات کی وصولی کے لئے کام کرنا                           | ~       |
| 44               | آزادی کے لئے کام کرنا                                    | ۵       |
| m9-my            | <b>*</b>                                                 | 1 + - 1 |
| ٣٦               | تعريف                                                    | 1       |
| ٣٦               | متعلقه الفاظ بثمن، قيمت                                  | r-r     |
| ٣٧               | نرخ کے احکام                                             |         |
| ٣٧               | ٱخرى <i>ز</i> ڂ پر پيچ كرنا                              | ۴       |
| ٣٨               | باہر سے آنے والے تا جروں کونرخ بتانے کے بعداس میں اضافیہ | ۵       |
| ٣٨               | نرخ بتانا                                                | ۲       |
| ٣٨               | غصب کردہ شی کے نرخ کا کم ہوجانا                          | 4       |
| ٣٨               | بیوی کے نفقہ پرنرخ کی گرانی کااثر                        | ۸       |
| ٣٨               | چوری کرده مال کے نرخ کا کم ہوجانا                        | 9       |
| ٣٩               | سامان پر لکھے ہوئے زخ پرفر وخت کرنا                      | 1+      |
| ۵ <b>٠ – ۳</b> ٩ | سعى                                                      | mr-1    |

| مفح           | عنوان                                           | فقره        |
|---------------|-------------------------------------------------|-------------|
| <b>m</b> 9    | تعريف                                           | I           |
| <b>^</b> •    | متعلقه الفاظ: طواف ، سعى كاثبوت                 | r-r         |
| ſ^ <b>+</b>   | شرعي حکم                                        | ۵           |
| ۴۱            | سعى كاطريقه                                     | ۲           |
| 44            | سعی کارکن                                       | ۷           |
| ~~            | سعی کی شرا ئط                                   | 1•-A        |
| <b>(</b> * (* | سعی کااصلی وقت                                  | 11          |
| 44            | قارن کے لئے سعی کی تکرار                        | 11          |
| ra            | طواف زیارت سے سعی کے مؤخر ہوجانے کا حکم         | Im          |
| ra            | سعی کےواجبات                                    | 10-14       |
| 4             | سعی کی سنن ومستحبات                             | 12-17       |
| ſ^ <b>Λ</b>   | سعی کے مباحات                                   | 74          |
| ۴۸            | سعی کے مکروہات                                  | mr-r2       |
| ۵۳-۵٠         | بغنج                                            | <b>m</b> -1 |
| ۵٠            | تعريف                                           | 1           |
| ۵٠            | سفتجہ قرض ہے یا حوالہ؟                          | ۲           |
| ۵۱            | اجمالي حكم                                      | ٣           |
| ۷+-۵۳         | سفر                                             | r1-1        |
| ۵۳            | متعلقه الفاظ: حضر، ا قامه                       | ٣-٢         |
| ۵۴            | شرعي حکم                                        | ۴           |
| ۵۵            | سفراہلیت کےعوارض میں سے ہے                      | ۵           |
| ۵۵            | سفر کی شرا بکط                                  | Y-+1        |
| Al            | احکام جوسفر میں بدل جاتے ہیں                    |             |
| Al            | اول: وہ احکام جومسا فر کی سہولت کے لئے ہوتے ہیں | 12-11       |
| 41"           | دوم:وہ احکام جن کامقصد تخفیف نہیں ہے            | 11-14       |

| صفحه                    | عنوان                                                       | فقره       |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------|------------|
| ۵۲                      | جمعه کے دن سفر کرنا                                         | 19         |
| YY                      | مديون كاسفركرنا                                             | ۲٠         |
| YY                      | سفر کے آ داب                                                | ۲۱         |
| ۷۲-۷ <b>۰</b>           | سفل                                                         | r-1        |
| ∠•                      | تعريف                                                       | 1          |
| ∠•                      | سفل ہے متعلق احکام                                          | r-r        |
| 91-24                   | سفير                                                        | 2-1        |
| <b>4</b> °              | تعريف                                                       | 1          |
| ۷۳                      | متعلقه الفاظ: حجر،عية ،رشد                                  | r-r        |
| ۷۴                      | سفه سے متعلق احکام                                          |            |
| ۷۴                      | اول: سفه کے حالات                                           | <b>^</b> ~ |
| ضی حجر کا حکم لگائے؟ ۷۷ | کیااں پر حجر کے احکام کے مرتب ہونے کے لئے شرط ہے کہ کوئی قا | ۵          |
| ۷۸                      | اس کے جمر پر قاضی کا گواہ بنانا یااس کا اعلان کرنا          | <b>4-4</b> |
| ۸٠                      | ایک قاضی کا حکم حجر دوسرے قاضی کے حکم سے ختم ہوجائے گا      | <b>^</b>   |
| ۸٠                      | سفیہ سے حجر کاختم ہونا                                      | ٨          |
| ۸.                      | سفیہ کے جحرکوکون ختم کرے گا                                 | 9          |
| ΔI                      | رشدیاسفه کا دعویٰ کرنااوراس پربینه قائم کرنا                | 1+         |
| ۸r                      | سفیہ کے مال پرولایت                                         | 11         |
| ٨٣                      | حقوق الله سے متعلق احکام میں سفہ کا اثر                     | Ir         |
| ٨٣                      | ز کا ق <sup>می</sup> ں سفه کا اثر                           | ۱۲م        |
| ٨٣                      | صدقه فطرنفل صدقه                                            | IF         |
| ۸۴                      | فتىم اوراس كے كفارہ پرسفە كااثر                             | 16         |
| ٨٢                      | نذر پرسفه کااثر                                             | 12         |
| ۸۵                      | حج اورغمره پرسفه کاا ثر                                     | 14-14      |
| AY                      | حقوق العباد ہے متعلق احکام میں سفہ کا اثر                   | 19         |

| صفحہ      | عنوان                                                  | فقره          |
|-----------|--------------------------------------------------------|---------------|
| ΛY        | اول: نکاح میںاس کااثر                                  | <b>۲۲-۲</b> + |
| ۸۸        | طلاق خلع ،ظهاراورا بلاء پرسفه کااثر                    | ۲۳            |
| ۸٩        | حق حضانت کے ساقط کرنے پر سفہ کا اثر                    | ۲۳            |
| ۸٩        | سفدکی وجہ سے حجر کئے گئے شخص کا نفقہ                   | ra            |
| <b>^9</b> | خريدوفروخت پرسفه کااثر                                 | ۲۲            |
| <b>^9</b> | ہبیہ پرسفہ کا اثر                                      |               |
| <b>^9</b> | اول:سفیه کا دوسرے کو مہبد ینا                          | <b>r</b> ∠    |
| 9+        | دوم:اس کو بهبه دینا                                    | <b>r</b> ∠    |
| 9+        | وقف پرسفه کااثر                                        | ۲۸            |
| 9+        | وكالت پرسفه كااثر                                      |               |
| 9+        | اول:سفیه کاوکیل ہونا                                   | <b>r</b> 9    |
| 9+        | دوم:اس کا دوسر ہے کو و کیل بنا نا                      | ٣٠            |
| 9+        | شهادت پرسفه کااثر                                      | ٣١            |
| 91        | وصيت پرسفه کااثر                                       | rr            |
| 91        | سفیہ کے لئے وصیت کرنااوراس کا وصیت کوقبول کرنا         | ٣٣            |
| 97        | قرض پرسفه کاا ثر                                       | ۳ ۲۰          |
| 97        | ود بعت رکھنے پرسفہ کااثر                               | ٣۵            |
| qr        | دوسرے کا مال غصب کرنے اوراس کوضا کُع کرنے پرسفہ کا اثر | ٣٩            |
| 91"       | كفاله وصعان پرسفه كااثر                                | ٣٧            |
| 914       | حواله پرسفیه کااثر                                     | ٣٨            |
| 914       | اعاره پرسفه کااثر                                      | <b>m9</b>     |
| 914       | رتهن رکھنےاور رہمن لینے پرسفہ کااثر                    | <b>۴</b> +    |
| 90        | صلح پرسفه کاا ژ                                        | ۴۱            |
| 90        | اجارهاورمسا قات پرسفه کااثر                            | rr            |
| 90        | لقطهاورلقيط يرسفه كااثر                                | ~~            |
| 90        | مضاربت پراس کااثر                                      | 44            |
|           |                                                        |               |

| حفح          | عنوان                                                   | فقره       |
|--------------|---------------------------------------------------------|------------|
| 90           | اقرار پرسفه کااثر                                       | •••••••••• |
| 90           | اول: مال، دین یاکسی دوسری چیز کاا قرار کرنا             | ra         |
| 44           | دوم:ودیعت کے ہلاک ہوجانے کا اقرار کرنا                  | ٣٦         |
| 44           | سوم: نکاح کاا قرار کرنا                                 | <b>۴</b>   |
| 94           | چېارم:نسب کاا قراراوراس کی نفی کرنا                     | ۴۸         |
| 94           | پنجم: قصاص ياکسي حد کاا قرار کرنا                       | 4          |
| 9∠           | جنایت یااں کے لئے ثابت شدہ قصاص کےمعاف کرنے پرسفہ کااثر | ۵٠         |
| 91           | سفور                                                    |            |
|              | د نکھئے: تیمرج                                          |            |
| 91           | سفير                                                    |            |
|              | د تکھنے:ارسال                                           |            |
| 1+1-91       | سفينه                                                   | 11-1       |
| 91           | تعريف                                                   | 1          |
| 91           | سفينه سے متعلق احکام                                    |            |
| 91           | تشتی میں قبلہ رخ ہونا                                   | ۲          |
| 99           | كشتى ميں نماز ميں كھڑ اہونا                             | ٣          |
| <b>∫</b> ◆ ◆ | کشتیو <b>ں میں اقتد</b> اء کرنا<br>پرین                 | ۴          |
| 1 • •        | کشتی میں اشارہ سےنفل نماز پڑھنا<br>پر :                 | ۵          |
| 1+1          | کشتی میں عقد کرنا<br>پر                                 | 4          |
| 1+1          | تحشق میں خیارمجلس کاختم ہونا                            | 4          |
| 1+1          | دوکشتیوں کا مکرا جانا                                   | 9          |
| 1+1          | سامان ضائع کر کے شتی کو بچا نا<br>پر پ                  | 1+         |
| 1+1          | کشتی کوڈ و بنے سے نہ بچا نا                             | 11         |
| 1+1~         | سفي                                                     |            |
|              | و مکھنے: سفہ                                            |            |

| صفحه    | عنوان                                                   | فقره     |
|---------|---------------------------------------------------------|----------|
| 1+0-1+1 | سقط                                                     | ۵-۱      |
| 1 • 1~  | تعريف                                                   | 1        |
| 1 • 1   | سقط سے متعلق احکام                                      |          |
| 1 • 1 ~ | ناتمام بچے کونسل دینے اوراس کی نماز جناز ہ پڑھنے کا حکم | ۲        |
| 1 + 12  | طہارت اورعدت پراٹرانداز ہونے والے سقط سے متعلق احکام    | ٣        |
| 1 • 1 • | جب سقط کا گرنااس کی ماں پرظلم وزیادتی کا نتیجہ ہو       | ۴        |
| 1 + 12  | سقط کی میراث                                            | ۵        |
| 115-1+0 | سقوط                                                    | 11-1     |
| 1+0     | تعريف                                                   | 1        |
| 1+0     | اللّٰداور بندوں کے وہ حقوق جوسقو ط کوقبول کرتے ہیں      |          |
| 1+0     | فاقدالطهورين سےنماز كاساقط ہونا                         | ٢        |
| I+1     | پٹی کا گرنا                                             | ٣        |
| 1+1     | حا ئضهاورنفاس والى غورت سے نماز كاسا قط ہونا            | ۴        |
| 1+1     | مجنون اور بے ہوش آ دمی کے ذمہ سے نماز کا ساقط ہونا      | ۵        |
| 1+4     | كھا نا كھلا كرنماز كوسا قط كرنا                         | 4        |
| 1•∠     | نماز جماعت اور جمعه كاساقط هونا                         | <b>∠</b> |
| 1+4     | حپھوٹی ہوئی نماز وں کی ترتیب کاسا قط ہونا               | ۸        |
| 1+1     | روزه كاساقط ہونا                                        | 9        |
| 1+1     | زكاة كاساقط هونا                                        | 1+       |
| 1+9     | فرض كفاميكا ساقط هونا                                   | 11       |
| 1+9     | اضطرار کے وقت حرمت کا ساقط ہونا                         | Ir       |
| 1+9     | حقوق العباد                                             | Im       |
| 1+9     | مهركا ساقط هونا                                         | 10-11    |
| 11+     | بیوی کے نفقہ کا ساقط ہونا                               | M        |
| 11+     | رشته دار کا نفقه ساقط ہونا                              | 14       |

| مفح     | عنوان                                        | فقره         |
|---------|----------------------------------------------|--------------|
| 11+     | حق حضانت کا ساقط ہونا                        | ١٨           |
| 11•     | خراج كاسا قط مونا                            | 19           |
| 11•     | حدود کا ساقط ہونا                            | ۲٠           |
| IIT     | جزبيه کا ساقط ہونا                           | ۲۱           |
| 111-111 | سكاء                                         | r-1          |
| 1111    | تعريف                                        | 1            |
| 1111    | تعریف<br>اجمالی حکم                          | ۲            |
| 184-118 | سكر                                          | <b>r</b> ∠-1 |
| 110     | تعريف                                        | 1            |
| 1117    | متعلقه الفاظ: جنون،عية ،اغماء،خدراورتر قيد   | <b>∠-r</b>   |
| 110     | شرعی حکم                                     | ٨            |
| rii -   | نشدكاضابطه                                   | 9            |
| PII     | خمر یادیگرنشهآ ور چیزیں پینے پرحدکاواجب ہونا | 1+           |
| PII     | اول:خمر                                      | 11           |
| 114     | دوم :خمر کےعلاوہ دیگر نشلی چیزیں             | Ir           |
| 11A     | بھنگ،افیون اور حشیش کےاستعال کا حکم          | 11           |
| 11A     | خمرکودیگر چیزوں کے ساتھ ملانا                | ١٣           |
| 119     | نشهاورشراب نوشي كي سزاكي مقدار               | 10           |
| 171     | نشهآ ورچیز کارمضان میں دن کے وقت پینا        | PI           |
| 171     | حد خمر کے وجوب کے شرا کط                     | rm-12        |
| 110     | شراب کی بوکا پا یا جانا                      | 26           |
| IFY     | شراب کی تے کرنا                              | ۲۵           |
| IFY     | حد کو نا بت کرنا                             | 74           |
| 172     | اقرار                                        | <b>r</b> ∠   |
| 174     | حدقائم کرنے کے شرا کط                        | ۲۸           |

| صفحه         | عنوان                                                                            | فقره         |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| IrA          | حدخمر میں کوڑے مارنے کی کیفیت                                                    | <b>r</b> 9   |
| ITA          | واجب ہونے کے بعد حد کا ساقط ہونا                                                 | ۳.           |
| ITA          | سكران                                                                            |              |
|              | و كيھئے:سكر                                                                      |              |
| 114-119      | سكه                                                                              |              |
| 179          | تعریف                                                                            | 1            |
| 179          | اجمالي حكم                                                                       | r-r          |
| 100-111      | سكنى                                                                             | <b>~</b> 4-1 |
| 1111         | تعريف                                                                            | 1            |
| 1111         | حق سکنی کی کیفیت                                                                 | ۲            |
| 11"1         | سکنی میں بندےاورخدا کاحق                                                         | ٣            |
| Imr          | سکنی ہے متعلق احکام                                                              |              |
| ırr          | اول: رہائش دوسرے کے ذمہایک حق کے طور پر                                          |              |
| ırr          | بیوی کی رہائش                                                                    | ۴            |
|              | دوبیویوں کوایک رہائش گاہ میں ایک ساتھ رکھنا یا ایک مکان میں اس <i>طرح ر</i> کھنا | ۵            |
| IMY          | کہ ہرایک کے لئے اس میں الگ گھر ہو                                                |              |
| IMM          | بیوی اورشو ہر کے رشتہ داروں کو یکجاایک ہی رہائش گاہ میں رکھنا                    | 4            |
| الم الم      | بیوی کے گھر والوں سے رہائش گاہ کا خالی ہونا                                      | 4            |
| الم المرا    | بیوی کی رہائش گاہ میں اس کے والدین یامحرم رشتہ داروں کا اس سے ملا قات کرنا       | ٨            |
| 11-0         | بیوی کے لئے شری رہائش گاہ                                                        | 9            |
| 11 0         | ر ہائش کی جگہ کاانتخاب<br>میں میں میں میں میں میں میں میں میں میں                | 1+           |
| Ima          | دلجوئی کرنے والیعورت کی رہائش<br>پر پر                                           | 11           |
| IMA          | طلاق رجعی کی عدت گذار نے والی عورت کی رہائش                                      | 11           |
| 1 <b>m</b> ∠ | طلاق بائن کی عدت گذار نے والی عورت کی رہائش                                      | Ir           |
| IFA          | شو ہر کی وفات پرعدت گذار نے والی کا عمنی                                         | الد          |

| صفح    | عنوان                                                       | فقره  |
|--------|-------------------------------------------------------------|-------|
| ۱۴۰+   | فنخ نکاح کی عدت گذار نے والی کاسکنی                         | 10    |
| 16.1   | عدت والیعورت کے ساتھ رہاکش                                  | 14    |
| امرا   | پرورش کرنے والی عورت کاسکنی                                 | 14    |
| Irr    | قریبی رشته دار کاسکنی                                       | 11    |
| Irr    | سکنی بعض تصرفات پر مبنی ہونے کے اعتبار سے                   | 19    |
| Irr    | ر ہاکش کی وصیت                                              | ۲٠    |
| الدلد  | ر ہائش گاہ کو ہبہ کر نا                                     | ٢١    |
| 110    | ہبہ کئے ہوئے گھر پر قبضہ                                    | **    |
| 164    | ر ہائش کے لئے عین شی کو وقف کرنا                            | ۲۳    |
| 164    | مرتهن كاعين مربهونه ميس ربائش اختيار كرنا                   | 20    |
| 100 4  | ر ہائش کوغصب کرنا<br>                                       | ۲۵    |
| 100 4  | غصب کے قائلین کے نز دیک غصب کب حقق ہوتا ہے؟                 | 77    |
| IFA    | کسی غیرمنفعت والے دعویٰ کے بدلہ سکنی پرمصالحت               | ۲۷    |
| 14     | سکنی کے سلسلہ میں صلح                                       | ۲۸    |
| 11~9   | مسلمانوں کےساتھ ذمیوں کی رہائش                              | 79    |
| 10+    | قرض خوا ہوں کے تق کے لئے مفلس آ دمی کی رہائش گاہ کو بیچیا   | ٣١    |
| 101    | فریضۂ حج کی ادائیگی کے لئے رہائش گاہ کو بیچنے کا حکم        | ٣٢    |
| 101    | جائے رہائش کی حرمت                                          | ٣٣    |
| Iar    | دوسرے کی رہائش گاہ میں اس کی اجازت کے بغیر داخل ہونے کا حکم | ma-mm |
| 100    | دوسرے کی رہاکش گاہ میں بلاا جازت حجما نکنے کا حکم           | ٣٩    |
| 12 100 | سكوت                                                        | r-1   |
| 100    | تعريف                                                       | 1     |
| 100    | متعلقه الفاظ: صمت ، انصات                                   | ٣-٢   |
| rai    | سكوت كاحكم                                                  | ۴     |
| rai    | شرعی حکم                                                    | ۵     |
|        |                                                             |       |

| صفحه    | عنوان                                                                                                         | فقره       |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 101     | مقتدی کی خاموثی                                                                                               | ۲          |
| 101     | خطبہ سننے کے لئے خاموش رہنا                                                                                   | ۷          |
| 109     | امام کی خاموشیوں کے وقفے                                                                                      | ٨          |
| 109     | منکر بات دیکھ کرخاموش رہنا                                                                                    | 9          |
| 14+     | گواہی دینے سے خاموش رہنا<br>۔                                                                                 | 1+         |
| 14+     | معاملات اورعقو دميں خاموشی کا حکم                                                                             | 11         |
| 141     | الف_فضولی <i>کے تصر</i> ف کے وقت ما لک کی خاموثی<br>شد                                                        | Ir         |
| 144     | ب۔ولی کااپنے زیرولایت شخص کی بھے وشراء پرخاموش رہنا                                                           | Ir         |
| 144     | حق شفعه والے کا خاموش رہنا                                                                                    | 16         |
| 141"    | امانت اورادهار چیز میں خاموشی                                                                                 | 10         |
| 141"    | سكوت پرمصالحت                                                                                                 | 14         |
| 146     | نکاح کے لئے اجازت کیتے وقت عورت کا خاموش رہنا<br>م                                                            | 14         |
| ari     | عورت کے وضع حمل کے وقت شوہر کی خاموثی<br>ریاں میں میں اور میں میں اور میں | 1A         |
| ari     | دوسرے مسائل میں بھی فقہاء نے سکوت کے حکم سے بحث کی ہے                                                         | 19         |
| 147     | دعووں میں خاموش رہنا<br>ر                                                                                     | <b>r</b> + |
| IYA     | سکوت علماءاصول کےنز دیک<br>'                                                                                  |            |
| IYA     | اول:اصولیین کےنزد یک بیان کےاقسام<br>پر میں                                                                   | ۲۱         |
| 149     | دوم:اجماع سکوتی                                                                                               | ۲۲         |
| 122-12+ | سلاح                                                                                                          | 11-1       |
| 14+     | تغريف                                                                                                         | 1          |
| 14+     | سلاح سے متعلق احکام                                                                                           |            |
| 14+     | جہاد کے لئے ہتھیا رکی تیاری اور اسے چلانے کی تربیت                                                            | ٢          |
| 127     | ہتھیارکوسونے چاندی سے مزین کرنا                                                                               | ٣          |
| 1214    | نمازخوف میں ہتھیار بندر ہنا                                                                                   | ۴          |
| 146     | شہید (کے بدن) سے ہتھیا را تارنا                                                                               | ۵          |

| مفح                 | عنوان                                                                  | فقره        |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 127                 | ہتھیار کی ز کا ۃ                                                       | ۲           |
| 140                 | احرام باندھنے والے کا ہتھیار بند ہونا                                  | ۷           |
| 120                 | مکه مکر مه میں ہتھیا ر لے جانا                                         | ٨           |
| 120                 | دوسرے پرہتھمیا راٹھا نا                                                | 9           |
| 124                 | حر بی اور باغی کو تصیار بیچنا                                          | 1•          |
| 122                 | حرابہ(رہزنی) کی حدکے لئے ہتھ میا راٹھانے کی شرط                        | 11          |
| 121-122             | سلامی                                                                  | ۳-1         |
| 122                 | تعریف                                                                  | 1           |
| 122                 | اجمالي حكم                                                             | ۲           |
| 141                 | بحث کے مقامات                                                          | ٣           |
| 19∧-1∠9             | سلام                                                                   | ۱-۱         |
| 1∠9                 | تعريف                                                                  | 1           |
| 1∠9                 | متعلقه الفاظ : تحية ، تقبيل ، مصافحه ، معانقه                          | Y-1"        |
| 1/1                 | سلام اوراس کے جواب کے الفاظ                                            | <b>∧</b> -∠ |
| IAT                 | جواب سلام کے الفاظ                                                     | 9           |
| IAT                 | سلام یااس کاجواب اشارہ سے دینا                                         | 1+          |
| IAF                 | پیغامبر یا خط کے ذریعیہ سلام                                           | 11          |
| IAM                 | سلام اوراس کا جواب عربی کےعلاوہ کسی زبان میں دینا                      | Ir          |
| IAM                 | سلام میں پہل کرنے کا حکم اور جواب دینے کا حکم                          | 10-10-      |
| YAI                 | الف-اذان ياا قامت كہنے والے كوسلام كرنا                                | 10          |
| IAY                 | ب نمازی کوسلام کرنااوراس کاسلام کا جواب دینا                           | 14          |
| مِی کوسلام کرنا ۱۸۷ | ج قر اُت، ذکر، تلبیہ، کھانے پینے، قضاء حاجت یاحمام وغیرہ میں مشغول آ د | 14          |
| 144                 | سلام کے سلسلہ میں کچھ مزیدا حکام                                       |             |
| ١٨٨                 | <u> بچ</u> کوسلام کرنا                                                 | 11          |
| 1/4                 | عور توں کوسلام کرنا                                                    | 19          |

| ا ان استون اورشر بیت کی نافر باقی کرنے والوں کوسلام کرنا اور الاسلام کا جمال اور الاسلام کا جمال اور الاسلام کا جمال الاستان کی ایتدا واوں کریے کا اجتمال کی ایتدا وارس کی کی ایتدا کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | يغ      | عنوان                                                                   | فقره       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| الما فرد مدوسام کا بجواب دینا الا الا الا الم کا ابتدا کون کر ہے؟  الم سلم کی ابتدا کون کر ہے؟  الم سلم کی ابتدا کون کر ہے؟  الم سلم کی ابتدا کون کر ہے تہ وقت سلام کا مستحب ہونا خواہ اس ٹیس کوئی ند ہو الله الم الله ہوتے وقت سلام کرنا الله ہوتے وقت سلام کرنا ہوں کے بارے بیس گمان ہوکہ وہ سلام کرنا ہوں کے وہ وقت سلام کرنا ہوں کے وہ وہ سلام کرنا ہوں کے وہ ہوں سے اللہ کا بہترا ہوں کے وہ وہ ہوں سے اللہ کہ ہوا ک | 19+     | فاسقوں اورشر بعت کی نافر مانی کرنے والوں کوسلام کرنا                    | ۲+         |
| ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 191     | ذميوں اور دوسر بے کا فروں کوسلام کرنا                                   | ۲۱         |
| ۱۹۳ گیریا متجدیش دا ظل ہوتے وقت سلام کا متحب ہونا خوا داس میں کوئی ند ہو  190 مجلس ہے الگ ہوتے وقت سلام کرنا  190 اس خصل کو سلام کرنا جس کے بارے میں گمان ہوکہ دو سلام کا جواب نہیں دے گا  190 مردوں کی زیارت کے وقت سلام کرنا  190 اس خی اور آپ کے دونوں سحابہ کن زیارت کے وقت سلام کرنا  190 اس خی نوبی کی خیک آدی کے ذکر کے وقت سلام کرنا  191 کی خیک آدی کے ذکر کے وقت ' علیہ السلام'' کہنا  192 سل جس سے در ایچا دی نماز ہے بہر آتا ہے  194 سل جس کے در ایچا دی نماز ہے بہر آتا ہے  195 سل جس کے در ایچا دی نماز ہے بہر آتا ہے  197 سل جس متحلقہ الفاظ : رضح بمنیمت ، انفال ہے بہر آتا ہے  199 سل کا کہا سب میں شمن ایس ایس ایس کے انتخال میں بینے لازم ہے  190 سل جس کے انتخال میں بینے لازم ہے  190 سل جو قاتل لے گا جس سل خطاق ہیں سل خلا ہے کہا ہے کہا ہے کہا ہے کہا کہا سل خطاق ہیں سل خلا ہے کہا کہا ہے کہا کہا سل خلا ہے کہا کہا ہے کہا کہا کہا سل خطاق ہیں سل خطاق ہیں سل خطاق ہیں سل خلا ہے کہا کہا کہا ہے کہا کہا کہا ہے کہا کہا ہے کہا کہا کہا ہے کہا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 192     | اہل ذ مہکوسلام کا جواب دینا                                             | **         |
| ۱۹۵ مجلس سے الگ ہوتے وقت سلام کرنا ہو کے وقت نامید السلام ''کہنا ہونا کے وقت نامید السلام کے اسلام  | 192     | سلام کی ابتداءکون کرے؟                                                  | ۲۳         |
| ۲۲ اس فض کوسلام کرنا جس کے بارے بیش گمان ہوکہ وہ سلام کا جواب نییس دیے گا مردوں کی زیارت کے وقت سلام کرنا 19۵ نیارت کے وقت سلام کرنا 194 نیارت کے وقت سلام کرنا 194 تجروں کی زیارت کے وقت سلام کرنا 194 تجروں کی زیارت کے وقت سلام کرنا 194 تجروں کی زیارت کے وقت سلام 194 کی تی یا کئی نیا آوری کے ذکر کے وقت 'ن طبید السلام'' کہنا 194 سلام جس کے ذریعے آوری کی نرازے باہر آتا ہے 197 سلام 197 تحریف 198 تحریف 199 متعاقد الفاظ : رض نمنیمت ، انفال 199 ہوگا ؟ 199 متعاقد الفاظ : رض نمنیمت ، انفال 199 ہوگا ؟ 199 ہوگا ہوگا ؟ 199 ہوگا ہوگا ہوگا ؟ 199 ہوگا ہوگا ؟ 190 ہوگا ؟ 190 ہوگا ہوگا ؟ 190 ہوگا ہوگا ؟ 190 ہوگا ہوگا ہوگا ہوگا ہوگا ہوگا ہوگا ہوگا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 19~     | گھریامسجد میں داخل ہوتے وقت سلام کامستحب ہونا خوا ہ اس میں کوئی نہ ہو   | rr         |
| ۱۹۵ از یارت کے وقت سلام کرنا<br>۱۹۵ از بی اور سی کے دونوں سی کہ کا زیارت کے وقت سلام کرنا<br>۱۹۷ تبروں کی زیارت کے وقت سلام<br>۱۹۷ تبروں کی زیارت کے وقت ' علیہ السلام'' کہنا<br>۱۹۷ سلام جس کے ذرایعہ آدمی نمازے باہرا آتا ہے<br>۱۳ ۱۳ سلام جس کے ذرایعہ آدمی نمازے باہرا آتا ہے<br>۱۳ ۱۳ سلام جس کے ذرایعہ آدمی نمازے باہرا آتا ہے<br>۱۳ ۱۳ سی متعلقہ الفاظ : رضح بختیہ بنا نفال اللہ بی متعلقہ الفاظ : رضح بختیہ بینہ الفال میں المواج کے گا؟<br>۱۹۸ سلیم میں کو ان ہوگا ؟<br>۱۹۸ سلیم کے ساب کے استحقاق میں بینہ لازم ہے<br>۱۹۸ سلیم کے ساب کی اسلیم کے ساب کے استحقاق میں بینہ لازم ہے<br>۱۹۸ سلیم کی کی کے گا؟<br>۱۹۸ سلیم کی کی کے کا میں کہ کا میں کہ کا میں کہ کا میں کہ کا سلیم کے کا میں کہ کا میں کے کا میں کہ کا میں کی کی کے کا میں کہ کا میں کہ کا میں کی کی کا کہ کا میں کی کی کا میں کہ کی کی کی کا کہ کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 190     | مجلس سے الگ ہوتے وقت سلام کرنا                                          | ۲۵         |
| ا بن اورآپ کے دونوں سحابی زیارت کے وقت سلام کرنا اور اس کے دونوں سحابی زیارت کے وقت سلام کرنا اور اس کے دونوں سحابی زیارت کے وقت سلام اس کے تجروب کی زیارت کے وقت ''علیہ السلام'' کہنا اس حص کے ذریعیہ آدمی کے ذریعیہ آدمی کے ذریعیہ آدمی کی نمازت سے باہر آتا ہے اس اسلام حص کے ذریعیہ آدمی کی نمازت سے باہر آتا ہے اس اسلام السلام کی اسلام حص کے دریعیہ آدمی کی اسلام کے استحق الفاظ : رضح بختیمت ، انفال الم الم الم الم الم الم الم الم الم ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 190     | اں شخص کوسلام کرنا جس کے بارے میں گمان ہو کہ وہ سلام کا جواب نہیں دے گا | 77         |
| ا المراب المرا  | 190     | مردول کی زیارت کے وقت سلام کرنا                                         |            |
| ۱۹۷ سلام جم کے ذریعیہ آدمی کے ذرکے دوتت علیہ السلام ''کہنا ہوا ۔ ۲۹ اللہ اللہ م ''کہنا ہوا ۔ ۲۰ اللہ اللہ م ''کہنا ہوا ۔ ۲۰ اللہ اللہ م ''کہنا ہوا ۔ ۲۰ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 190     | نبی اورآ پ کے دونوں صحابہ کی زیارت کے وقت سلام کرنا                     | <b>r</b> ∠ |
| ۱۹۷ سلام جمل کے ذرایعہ آدمی نماز سے باہر آتا ہے ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰ ۱۳۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 791     |                                                                         | ٢٨         |
| ۱ اسل المجاد ا  | 19∠     | کسی نبی یاکسی نیک آ دمی کے ذکر کے وقت'' علیہ السلام'' کہنا              | m+-r9      |
| ا تعریف الفاظ: رضح نمنیمت ، انفال الفاظ: رضح نمنیمت و انفال الفاظ: رضح نمنیمت و انفال الفاظ: رضح نمنیمت و انفال الفاظ: رضح المفاظ: ۱۰۰ ۱۱۰ کیاسلب کے استحقاق میں بینہ لازم ہے ۱۲ ۲۰۵ ۱۲ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰۰ ۱۳ ۲۰ ۱۳ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 19∠     | سلام جس کے ذریعیہ آ دمی نماز سے باہر آتا ہے                             | ٣١         |
| ۱۹۹ متعلقه الفاظ: رضّخ بغنيمت ، انفال ۱۹۹ متعلقه الفاظ: رضّخ بغنيمت ، انفال ۱۹۹ متعلق کون موگا ۶۰۰ ما ۱۹۹ ۲۰۰ السب کاستی کون موگا ۶۰۰ ۱۱۰ کیاسلب کے استحقاق میں بینہ لازم ہے ۱۲ ۲۰۵ کیا ۳۰۰ ۱۳ ۲۰۷ مسلحفا ق ۲۰۰ ۲۰۷ کیسئے: اَطعمہ ۲۰۹ ۲۰۷ کیسئے: اَطعمہ سلحفا ق ۲۰۹ ۲۰۷ کیسئے: اَطعمہ سلح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | r+4-19A | سلب                                                                     | 11-1       |
| ۱۹۹ شرع علم م شرع علم ۱۰۰۹ السب كاستحق كون بهوگا؟ ۱۰۰۹ السب كاستحق كون بهوگا؟ ۱۱ كياسلب كے استحقاق ميں بينہ لازم ہے ۱۲ ميل ۱۲ كياسلب ميں تمس لياجائے گا؟ ۱۲ ميل ۱۳ ميل ميل ميل کا ۱۳ ميل کا ۱۳ ميل کا ۱۳ ميل کا دو تا تال کے گا تالی کا کہ کا کے گا تھا تا کہ کا  | 191     | تعريف                                                                   | 1          |
| ۱۰-۲ ۲۰۰ سلب کاستی کون ہوگا؟ ۱۱ کیاسلب کے استحقاق میں بینہ لازم ہے ۱۲ ۲۰۵ کیاسلب میں ٹمس لیاجائے گا؟ ۱۲ ۲۰۲ سلب جوقائل لے گا سلحفا ق ۲۰۷ سلحفا ق ۲۰۷ سلخفا ق ۲۰۹ سلخفا ق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 191     | متعلقه الفاظ: رضخ غنيمت، انفال                                          | r-r        |
| ۲۰۲ کیاسلب کے استحقاق میں بینہ لازم ہے  ۱۲  ۲۰۵ کیاسلب میں ٹمس لیا جائے گا؟  ۱۲  ۲۰۲ سلب جو قاتل کے گا  سلم فاق ت سلم فاق ت ۲۰۲ کی سلم فاق ت کہ ۲۰۹ کی سلم کی کی سلم کی کی سلم کی کی سلم کی کی کی کرد کرد کی سلم کی کرد کرد کی سلم کی کرد کرد کرد کرد کی سلم کی کرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 199     |                                                                         | ۵          |
| ۱۲ كياسب مين شمس ليا جائے گا؟ ۱۲ ٢٠٦ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ١٣ ٢٠٠ ٢٠٩-٢٠٠ ٢٠٩-٢٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ***     | سلب كالمستحق كون هوگا؟                                                  | Y-+1       |
| ۲۰۶ الله بوقاتل لے گا<br>۲۰۷ الله بوقاتل کے گا<br>د کیکھئے: اُطعمہ<br>۲۰۹-۲۰۷ الله کی کا سلخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | r+r     |                                                                         | 11         |
| ۲۰۷ تالخفاة<br>د کیکئے: اُطعمہ<br>سلخ<br>۲۰۹-۲۰۷ تالخمہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | r+0     | کیاسلب میں خمس لیا جائے گا؟                                             | Ir         |
| د یکھئے: اُطعمہ<br>سلنج<br>۱-۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | r+7     | سلب جوقاتل لے گا                                                        | 1100       |
| ۳-۱ کیا ۳-۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | r • ∠   | سلحفاة                                                                  |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | •                                                                       |            |
| ا تعریف<br>۲ اجمالی تکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | r+9-r+∠ | سلخ                                                                     | r-1        |
| ۲ اجمالي حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | r•∠     | تعريف                                                                   | 1          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | r+∠     | اجمالي حكم                                                              | ٢          |

| صفحہ           | عنوان                                                            | فقره        |
|----------------|------------------------------------------------------------------|-------------|
| r+A            | جانور کی کھال دینے پراس کے اتار نے کے لئے عقدا جارہ کرنا         | ۳           |
| r+A            | آ دمی کی کھال کی دیت                                             | ۴           |
| r+9            | سلطان                                                            |             |
|                | د کیسئے:امامت کبریٰ                                              |             |
| r1r-r+9        | سلس                                                              | ۵-1         |
| r+9            | تعريف                                                            | 1           |
| r+9            | متعلقه الفاظ: انشحاضه، مرض ، نجاست                               | r-r         |
| <b>r</b> 1+    | اجمالي حكم                                                       |             |
| <b>*1</b> *    | الف يسلس كى نماز اوروضو                                          | ۵           |
| 717            | سلف                                                              |             |
|                | د کیھئے بسلم ، قرض                                               |             |
| rra-rim        | سلم                                                              | m9-1        |
| <b>11</b> m    | تعريف                                                            | 1           |
| ره،استصناع ۲۱۴ | متعلقه الفاظ: دين، ذمه مين واجب وصف شده غائب عين كي بيع، عقد اجا | <b>7- r</b> |
| rir            | سلم كامشروع ہونا                                                 |             |
| rir            | الف-كتاب الله، ب بسنت، ج به اجماع                                | 4           |
| 710            | سلم کے مشروع ہونے کی حکمت                                        | 4           |
| <b>710</b>     | بیج سلم کا قیاس کےموافق ہونا<br>سام کا قیاس کے موافق ہونا        | ٨           |
| <b>1</b> 12    | سلم کےارکان اوراس کے حیج ہونے کی شرائط                           | 9           |
| ۲۱۷            | يهلاركن:صيغه                                                     | 11-1+       |
| r19            | عاقدين<br>معة                                                    | 1100        |
| rr•<br>rr•     | معقو دعلیہ<br>الف۔وہ شرائط جن کاتعلق دونوں بدل سے ہے             | 100         |
| rr*<br>rri     | الف۔وہ سرا لط بن کا سمی دونوں بدل سے ہے<br>ب۔راس المال کی شرا ئط | 19-10       |
| rra            | ب۔را ک انمان کی سرابط<br>ج۔مسلم فید کی شرائط                     | 19-1ω<br>Y+ |
| , , w          |                                                                  | , .         |

| صفحہ           | عنوان                                                                    | فقره        |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ۲۳٦            | عقدتكم پرمرتب ہونے والےاوراس سے متعلق احكام                              | ••••••••••• |
| rmy            | الف _عوضين ميں ملكيت كامنتقل ہونا                                        | 79          |
| rmy            | ب۔ دین سلم پر قبضہ ہے بل اس میں تصرف کرنا                                | mr-m•       |
| 739            | ج_مسلم فیه کی ادائیگی                                                    | ma-mm       |
| 201            | د۔اجل کے بوراہونے کے وقت مسلم فیہ کامتعذر ہونا                           | ٣٩          |
| ۲۳۲            | ھ۔عقد سلم میں ا قالبہ                                                    | ٣٧          |
| rrr            | ومسلم فيهدين كي توثيق                                                    | ٣٨          |
| rra            | ز مسلم فیه کی قسط وارا دائیگی پر شفق ہونا                                | ٣٩          |
| <b>101-177</b> | سلم                                                                      | 11~-1       |
| rry            | ' تعریف                                                                  | 1           |
| ۲۳٦            | متعلقه الفاظ: مدنه، امان ، ذ مه                                          | ٣-٢         |
| <b>T</b>       | معامده،موادعت                                                            | 4-14        |
| <b>* * * *</b> | اجمالي حكم                                                               |             |
| <b>1</b> 74    | اول:سلم جمعنی اسلام                                                      | 4           |
| rr2            | دوم بسلم بمعني مصالحت                                                    | 9-1         |
| rra            | عارضی عقد سلح کی دوسری صورت: عقدامان                                     | 1+          |
| ۲۳۹            | حربیوں کے ساتھ صلح کرنے کی دعوت                                          | 11 - 11     |
| ram-ra1        | ساو                                                                      | 12-1        |
| 101            | تعريف                                                                    | 1           |
| 101            | اجمالي حكم                                                               |             |
| 701            | الف کھاد کے پاک ہونے اورنجس ہونے کاحکم                                   | ۲           |
| rar            | نجس چیزوں کے ذریعہ کھا دبنانے اورنجس کھا دڑا لے گئے درختوں کے کھل کا حکم | ٣           |
| rar            | ب کھاد کی ہیچ                                                            | ۴           |
| ram            | ج_عقدمزارعت ياعقدمسا قات وغيره ميں كھاد كاحكم                            | ۵           |
| rym-rap        | ساع                                                                      | 11-1        |
| rar            | تعريف                                                                    | 1           |

| صفحہ        | عنوان                                                                | فقره |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|------|
| rar         | متعلقه الفاظ: استماع، انصاف، اصنعاء، غناء                            | ۵-۲  |
| <b>r</b> 00 | اجمالي حكم                                                           |      |
| raa         | جمعہ و جماعت کی نماز کا حکم اس شخص کے حق میں جواذ ان کی آ وازسنتا ہو | ۲    |
| ray         | اذان سننے والا کیا کہے؟                                              | 4    |
| ray         | مصلی کاخودکوقراءت سنانا                                              | ٨    |
| <b>r</b> ∆∠ | ان لوگوں کا خطبہ جمعہ کا سننا جن سے خطبہ کا انعقاد ہوجا تا ہے        | 9    |
| <b>r</b> ∆∠ | آیات سجده کو سننے پر سجده کرنا                                       | 1+   |
| <b>r</b> ∆∠ | دعوی کی ساعت                                                         | 11   |
| r09         | گوا ہی کی سماعت                                                      | Ir   |
| r09         | ساع کے ذریعیشہادت                                                    | II   |
| <b>۲</b> 4+ | غناءاورموسيقي كاسننا                                                 | 10   |
| r4+         | عورت کی آ واز سننے کا حکم                                            | 10   |
| <b>۲</b> 4+ | قرآن سننے کا حکم                                                     | 14   |
| <b>۲</b> 4+ | ساعت حديث كاحكم                                                      | 14   |
| 771         | لغوسننا                                                              | 1A   |
| r41°-14m    | سمت                                                                  | ۳-1  |
| 748         | تعريف                                                                | f    |
| 745         | متعلقه الفاظ: استقبال اورمجاذاة                                      | ۲    |
| ۲۲۴         | شرعي حکم                                                             | ٣    |
| 770-77°     | سمحاق                                                                | ۳-1  |
| 746         | تعريف                                                                | f    |
| 246         | متعلقه الفاظ                                                         | ۲    |
| ۲۲۵         | اجمالي حكم                                                           | ٣    |
| ry2-rya     | سمع                                                                  | 2-1  |
| 740         | تعريف                                                                | f    |

| صفحہ                | عنوان                                             | فقره        |
|---------------------|---------------------------------------------------|-------------|
| ۲۲۲                 | متعلقه الفاظ: استماع، انصات                       | m-r         |
| ٢٢٦                 | اجمالي حكم                                        | ۴           |
| 777                 | سمع کوضا کئے کردینے پرواجب تاوان                  | ۵           |
| <b>۲</b> 4 <b>A</b> | سمعيات                                            | <b>r</b> -1 |
| rya                 | تعریف<br>شری حکم                                  | 1           |
| MA                  | شرى حكم                                           | ۲           |
| 771                 | سمک                                               |             |
|                     | د يكھئے: أطعمه                                    |             |
| r2r-r49             | سم                                                | 4-1         |
| 749                 | تعريف                                             | 1           |
| 749                 | متعلقه الفاظ: ترياق، دوا                          |             |
| 749                 | سم ہے متعلق احکام                                 |             |
| 749                 | سم کا کھانا،ہم کی طہارت ونجاست                    | ۴           |
| <b>r</b> ∠•         | سم کی بیچ                                         | ۵           |
| <b>r</b> ∠+         | ز ہرسے علاج کرنا، زہر کے ذریعہ آل کرنا            | <b>4-4</b>  |
| <b>7</b> 2 <b>7</b> | سمن                                               |             |
|                     | د کیھئے: نماء                                     |             |
| <b>7</b> 28-728     | سن:                                               | <b>A-1</b>  |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | تعريف                                             | 1           |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | متعلقه الفاظ: عام،شهر                             | ٣-٢         |
| <b>7</b> 28         | سنه کی اقسام                                      | ۴           |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                      |             |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | الف_ز كاة                                         | ۵           |
| <b>7</b> 2 <b>6</b> | ب لقطه کے اعلان کی مدت ،ج عنین کومہلت دینے کی مدت | 4           |

| صفحه          | عنوان                                                            | فقره |
|---------------|------------------------------------------------------------------|------|
| <b>7</b> 28   | د ـ زنا کی سزامیں جلاوطنی کی مدت                                 | ۸    |
| <b>7</b>      | <b>si</b> m                                                      |      |
|               | تعريف                                                            | f    |
| <b>۲</b> ۷-۲۷ | <b>;</b>                                                         | r-1  |
| <b>7</b> 24   | تعريف                                                            | 1    |
| <b>r</b> ∠∠   | سنت سے متعلق احکام                                               |      |
| <b>r</b> ∠∠   | اول:فقهی اصطلاح میںسنت                                           | ۲    |
| ۲۷۸           | دوم:اصولیین کی اصطلاح میں سنت                                    | ٣    |
| rna-r∠9       | سن                                                               | 15-1 |
| r∠9           | تعريف                                                            | f    |
| r∠9           | سنن سے تعلق احکام                                                |      |
| r <b>∠</b> 9  | الف۔دانت کےا کھاڑنے میں قصاص                                     | ۲    |
| <b>r</b> A+   | ب۔ دانت کے تو ڑنے میں قصاص<br>·                                  | ٣    |
| 471           | ج_جِسْخُصْ كا دود ھەدالا دانت نەلۇ ئاہواس كا دانت ا كھاڑنا       | ۴    |
| ۲۸۲           | دانت کے اکھاڑنے میں قصاص لینے کاوقت                              | ۵    |
| ۲۸۲           | جس دانت پر جنایت ہوئی ہوا گرقصاص لینے کے بعد نکل آئے تواس کا حکم | 4    |
| ٢٨٣           | قصاص لينے کاوقت                                                  | ۷    |
| ۲۸۳           | قصاص لینے کے بعد مجرم کے دانت کا نکل آنا                         | ٨    |
| ۲۸۴           | مشخور کے دانت کوغیر مثغور کے اکھاڑنے میں قصاص                    | 9    |
| ۲۸۴           | ويت                                                              | 1+   |
| ۲۸۴           | سونے اور چاندی سے بنائے ہوئے دانت کا حکم                         | 11   |
| ۲۸۵           | دانتوں میں فصل کرنے کا حکم                                       | 11   |
| ٢٨٦           | سنالياس                                                          |      |
|               | د کیھئے: یاس                                                     |      |

| صفحہ            | عنوان                                     | فقره       |
|-----------------|-------------------------------------------|------------|
| <b>797-7</b> 77 | السنن الرواتب                             | I (^ – I   |
| PAY             | تعريف                                     | f          |
| <b>T</b> A2     | متعلقه الفاظ بسنن زوائد ، نوافل           | <b>m-r</b> |
| rn∠             | شرعي حکم                                  | ۴          |
| ۲۸۸             | سنن روا تب کی رکعات کی تعداد              | ۵          |
| r9+             | جمعه کی سنت                               | 4          |
| r9+             | وترسنت را تنبه ہے یا واجب                 | ۷          |
| r9+             | قیام رمضان                                | ٨          |
| <b>r9</b> 1     | سنن روا تب کاوقت                          | 9          |
| rgr             | سنن رواتب میں مستحبات اور مکر و ہات       |            |
| rgr             | (۱)سنن رواتب میں قر اُت                   | 1+         |
| rgr             | (۲)ان کوک گھر میں ادا کرنا                |            |
| r 9m            | (۳)رواتب کو جماعت کے ساتھ یا تنہاادا کرنا | Ir         |
| <b>r9</b> 6     | سفرمیں روا تب کی نماز                     | Im         |
| 496             | اگرسنن فوت ہوجا ئىل توان كى قضا كاحكم     | 10         |
| <b>797</b>      | سنور                                      |            |
|                 | د تکھئے: ہرة                              |            |
| <b>r9</b> ∠     | سهو                                       |            |
|                 | مهو<br>د <u>مک</u> ھئے: سجودانسہو         |            |
| <b>r9</b> ∠     | سوداء                                     |            |
|                 | سوداء<br>د <u>نکھئے</u> :لباس             |            |
| <b>r</b> 92     | سوار                                      |            |
|                 | سوار<br>د کیھئے جلی                       |            |
| <b>r</b> 9∠     | سوبیا<br>د <u>یکھئے</u> :اشربہ            |            |
|                 | د یکھئے:اشربہ                             |            |

| صفحہ         | عنوان                                                 | فقره    |
|--------------|-------------------------------------------------------|---------|
| r-1-19A      | سورة                                                  | 1 • - 1 |
| <b>r9</b> A  | تعريف                                                 | 1       |
| <b>r9</b> A  | متعلقه الفاظ:قر آن،آيات                               | ٣-٢     |
| <b>r9</b> A  | اجمالي حكم                                            |         |
| <b>r9</b> A  | قر اُت کے وقت سور ہ کوالٹ دینا                        | ۴       |
| 499          | نماز میں سور ۂ فاتحہ پڑھنے کا حکم                     | ۵       |
| 499          | نماز میں جان بو جھ کر فاتحہ کے بعد سورہ کا ترک کردینا | 4       |
| 499          | نماز کی آخری دونوں رکعتوں میں سورہ کا پڑھنا           | 4       |
| <b>r99</b>   | پہلی دورکعت میں فاتحہ کے بعد سورہ کی تکرار            | ٨       |
| ۳            | ایک رکعت میں قر آن کی دوسورتوں کو جمع کرنا            | 9       |
| ۳            | جنازه کی نماز میں سورہ کا پڑھنا                       | 1+      |
| r*+r*-r*+1   | سوم                                                   | ۵-1     |
| <b>*</b> +1  | تعريف                                                 | 1       |
| <b>*</b> **  | متعلقه الفاظ: نجش،مزايده                              | ٣-٢     |
| <b>*</b> **  | سوم سے متعلق احکام                                    |         |
| ٣٠٢          | اول: ز کا ة میں سوم                                   | ~       |
| m+m          | دوم: بهيع مين سوم                                     | ۵       |
| m12-m+p      | سياست                                                 | r*-1    |
| r. • r       | تعريف                                                 | 1       |
| r+0          | متعلقه الفاظ : تعزير مصلحت                            |         |
| <b>**</b> Y  | شرع حکم                                               | ۵       |
| <b>**</b> Y  | سياست كى اقسام                                        | 4       |
| m•4          | رعایا کے حق میں امام کی احیمی سیاست                   | ۷       |
| ٣•٨          | سیاست کے قواعد                                        |         |
| <b>~</b> • ∧ | پېلى اساس: شريعت كى بالا دىتى                         | 11      |

| صفحه         | عنوان                                          | فقره       |
|--------------|------------------------------------------------|------------|
| ۳+9          | شریعت سےمستنط طریقوں کے وضع کرنے میں امام کاحق | 11         |
| r • 9        | دوسری اساس:شوری                                | Ir         |
| <b>1</b> "1+ | تيسري اساس: عدل                                | II"        |
| <b>1</b> "1+ | طاقت وقدرت کاسرچشمه                            | ١٣         |
| m1+          | سياست شرعيه كي اقسام                           |            |
| m1+          | اول:حکومت میں سیاست شرعیہ:امامت                | 10         |
| rir          | امام کے حقوق                                   | 14         |
| rir          | امام کی ذمه داریاں                             | 14         |
| ۳۱۳          | عمال کی تقر ری اوران کی علا حدگی               |            |
| ۳ ۱۳         | الف_عمال کی تقرری                              | 1A         |
| ۳ ۱۳         | ب عمال کی صفات                                 | 19         |
| ٣١٦          | ج۔ا پنے عمال کے تعلق سے امام کے واجبات         | <b>*</b>   |
| ٣١٦          | د ـ ملا زمین کا رجسٹر                          | 71         |
| ٣١٦          | دوم: مال میں سیاست شرعیہ                       | **         |
| ٣١٦          | سوم:ولا یات میں سیاست شرعیہ; فوج کی ولایت      | ۲۳         |
| <b>m</b> 10  | قضاة کے کاموں کی نگرانی                        | ۲۳         |
| <b>710</b>   | ولايت صدقات كى نگرانى                          | 20         |
| <b>710</b>   | باغی وغیرہ مخالفین کے قق میں سیاست شرعیہ       | 74         |
| MIA          | چهارم: سزامیں سیاست شرعیه                      |            |
| ٣١٦          | الف عقوبت سیاست کےطور پر                       | 72         |
| ٣١٦          | سیاست کے طور پر جلا وطن کرنا<br>ت              | ۲۸         |
| <b>m</b> 12  | سیاست کے طور پرقل کرنا                         | <b>r</b> 9 |
| ٣1٧          | سیاست کےطور پرسزادینے کاحق کس کوہے؟            | ۴.         |
| m12          | / <del>"</del>                                 |            |
|              | ير<br>د کيچئے:جہاد،غنائم ،امان، جزبیہ          |            |

| صفحہ           | عنوان                                      | فقره       |
|----------------|--------------------------------------------|------------|
| mr+-m1A        | سيف                                        | <b>Y-1</b> |
| <b>111</b>     | تعريف                                      | 1          |
| 311            | سيف سيمتعلق احكام                          |            |
| <b>m</b> 1A    | اول: نا پاک شده تلوارکو پاک کرنا           | ۲          |
| <b>m</b> 1A    | دوم: جمعہ کے خطیب کا تلوار پرٹیک لگا نا    | ٣          |
| ٣19            | سوم :محرم کے لئے تلوارلٹکا نا              | ۴          |
| ٣19            | چہارم: تلوارکوسونااور چاندی سے آراستہ کرنا | ۵          |
| ۳۱۹            | پنجم: تلوار کے ذریعہ قصاص لینا             | 4          |
| <b>~~</b>      | سيكران                                     |            |
|                | د مکھئے:اشر بہ                             |            |
| <b>*</b> **    | شائع                                       |            |
|                | د کیھئے:شیوع                               |            |
| <b>~ * * *</b> | شاذ                                        |            |
|                | د يکھئے: شذوذ                              |            |
| mrr-mr1        | شاذروان                                    | ٣-١        |
| ٣٢١            | تعريف                                      | 1          |
| rrr            | اجمالي حكم                                 | ٣          |
| mm1-mrm        | شارب                                       | 14-1       |
| ٣٢٣            | تعريف                                      | 1          |
| ٣٢٣            | متعلقه الفاظ: لحيه ،عذار ،عنفقه ،عثنون     | ۲          |
| ٣٢٢            | شرب سے ماخوذ شارب سے متعلق احکام           | ۲          |
| ٣٢٢            | شارب(مونچھ)سے متعلق احکام                  | ۷          |
| 444            | اول: مونچھ کو پاک کرنا                     | ۷          |
| ٣٢٢            | الف_ وضوميں                                | ۷          |

| مغح         | عنوان                                    | فقره |
|-------------|------------------------------------------|------|
| rra         | ب عنسل میں                               | ۸    |
| rra         | ج۔مونچھمنڈانے کے بعد طہارت کا اعادہ      | 9    |
| mry         | دوم: مونچه کا ننا                        | 1+   |
| rra         | سوم: جمعہ کے دن مو نجھ کا ٹنا            | 11   |
| <b>mr</b> 9 | چهارم:احرام کی حالت میں مونچھ کا ٹنا     | ١٣   |
| <b>mr</b> 9 | پنجم:میت کی مونچھ کا ٹنا                 | 16   |
| <b>~~</b> + | ششم:معتكف كارپني مونچه كاثنا             | 10   |
| ٣٣١         | ہفتم: مونچور کا ٹنے کے بعد وضو ونسل کرنا | ١٢   |
| ا ۱۳۳۳      | <sup>ہش</sup> تم:مونچھ پر جنایت کرنا     | 1∠   |
| <b>mm1</b>  | شاربالخمر                                |      |
|             | د نکھنے: حدود، سکر                       |      |
| mm-mmt      | شارد                                     | r~-1 |
| mmr         | تعريف                                    | 1    |
| mmr         | متعلقه الفاظ: آبق                        | ۲    |
| mmr         | شرى حكم                                  | ٣    |
| rrr         | اول:شارد کی سیح یااس کااجارہ             | ٣    |
| mmr         | دوم: بدک کر بھا گے ہوئے جانور کا ذخ کرنا | ۴    |
| rrr         | شارع                                     |      |
|             | د کیھئے:ارتفاق جگم حاکم ،طریق            |      |
| rrr         | تا ة                                     |      |
|             | د مکھتے :غنم                             |      |
| ٣٣٢         | شابين                                    |      |
|             | د کیھئے: اُطعمہ،صید                      |      |
| mm2-mm1~    | شؤم                                      | △-1  |

| مغ                     | عنوان                                     | فقره |
|------------------------|-------------------------------------------|------|
| ٣٣٢                    | تعريف                                     | ſ    |
| ٣٣٢                    | متعلقه الفاظ: فأل                         | ۲    |
| rra                    | شرعي حکم                                  | ٣    |
| ٣٣٩                    | عورت، گھوڑ ااور م کان کی بدشگونی          | ۴    |
| ٣٣٧                    | اییانام رکھناجس سے بدفالی لی جائے         | ۵    |
| mm9-mm1                | شيع                                       | r~-1 |
| ٣٣٨                    | تعریف                                     | 1    |
| r" A                   | متعلقه الفاظ : بطنه                       | ۲    |
| ٣٣٨                    | شبع ہے متعلق ا حکام                       | ٣    |
| ٣٣٨                    | شکم سیری سے زیادہ حلال کھا نا تناول کرنا  | ٣    |
| rrq                    | مضطر کا مر دار سے پیٹ بھرنا               | ۴    |
| m/m-m/r +              | فشبه                                      | ۵-1  |
| mr.                    | تعريف                                     | 1    |
| ۳,۰                    | متعلقه الفاظ: مناسب،طر دوکس و دوران       | ۲    |
| ٣٣١                    | اجمالي حكم                                | ۴    |
| ٣٣٣                    | شبه عمد                                   |      |
|                        | د کیھئے بقل شبہ عمد                       |      |
| <b>~~</b> ^ <b>~</b> ~ | فشب                                       | 2-1  |
| b~ b~ b~               | تعریف                                     | 1    |
| 444                    | جو چیزیں علماء کے نز دیک شبہ میں داخل ہیں | ۲    |
| rra                    | شبه کی اقسام                              | ٣    |
| rra                    | شبہات پرعمل کرنے کا حکم                   | ۴    |
| ٣٣٦                    | شبہات سے بچنے کے مختلف درجات ہیں<br>پر    | ۵    |
| ۳۴۸                    | شُتم<br>د ک <u>کھ</u> ئے:ست               |      |
|                        | و پسے اسب                                 |      |

| صفحہ                    | عنوان                                      | فقره |
|-------------------------|--------------------------------------------|------|
| <b>"</b> 0"- <b>"</b> " | چاج                                        | 11–1 |
| ۳۳۸                     | تعريف                                      | 1    |
| ۳۴۸                     | متعلقه الفاظ: جراحت، جنايت على مادون النفس | ۲    |
| mr9                     | شجاج كى اقسام                              | ۴    |
| <b>ra</b> +             | شجاج سے متعلق احکام                        | ۵    |
| <b>ra</b> +             | اول: شجاح میں واجب شدہ قصاص یا تاوان       | ۵    |
| 201                     | دوم: زخموں میں قصاص یا دیت کے فیصلہ کا وقت | ۷    |
| mam                     | سوم: زخموں میں قصاص لینے کا طریقه          | 11   |
| ma2-map                 | شجر                                        | A-1  |
| rar                     | تعريف                                      | 1    |
| rar                     | متعلقه الفاظ: زرع ونبات ، كلأ              | ۲    |
| raa                     | شجريء متعلق احكام                          | ٣    |
| raa                     | اول:حرم کے درخت کو کا ٹنا                  | ٣    |
| raa                     | دوم: زمین کی بیع میں درخت کا شامل ہونا     | ۴    |
| raa                     | سوم: درخت میں حق شفعه                      | ۵    |
| <b>787</b>              | چهارم: درخت کاحریم                         | 4    |
| may                     | ينجم : درخت م <i>ين عقد</i> مسا قاة<br>D   | ۷    |
| <b>~</b> 0∠             | درخت کے پنچے پا 🛘 نہ کرنا                  | ٨    |
| <b>r</b> a2             | شحاذه                                      |      |
|                         | د کیھئے :سؤال                              |      |
| my + - man              | شحم                                        | 2-1  |
| ran                     | تعريف                                      | 1    |
| ran                     | متعلقه الفاظ: دبهن، دسم                    | ۲    |
| ran                     | فتحم ہے متعلق احکام                        | ۴    |
| raq                     | اہل کتاب کے ذبیحہ کی چر بی                 | ۵    |

| صفحہ         | عنوان                                           | فقره        |
|--------------|-------------------------------------------------|-------------|
| m4m-m4+      | شذوذ                                            | <b>∆</b> −1 |
| <b>~</b> 4•  | تعريف                                           | 1           |
| <b>71</b> 1  | تعریف<br>شاذ سے متعلق احکام                     | ۲           |
| ٣٧٢          | شراء                                            |             |
|              | د يكھنے: بيج                                    |             |
| m2r-myr      | شُرب                                            | 11-1        |
| ٣٩٢          | تعريف                                           | 1           |
| ۳۲۴          | نثر عي حکم                                      | ۲           |
| ۳۲۵          | پینے کے آواب                                    | ٣           |
| ۳۲۵          | پیتے وفت بسم اللہ کہنا                          | ٣           |
| ۳۲۵          | داہنے ہاتھ سے پینا                              | ~           |
| m40          | تین سانس میں پینا                               | ۵           |
| ٣٧٧          | برتن میں سانس نہ لینا                           | ۲           |
| ٣٧٧          | کھڑے ہوکرنہ بینا                                | 4           |
| <b>74</b> 2  | یانی کاچوسنا                                    | ٨           |
| <b>7</b> 42  | پینے والی چیز میں کمی کرنا                      | 9           |
| MAY          | مشکیزه میںمنھ لگا کرپینا                        | 1+          |
| <b>٣</b> 49  | برتن کے شکاف سے بینا                            | 11          |
| <b>٣</b> 49  | پینے کے بعدالحمدللہ کہنا                        | Ir          |
| <b>~</b> ~ • | پینے والی چیز دینے میں دا ہمی جانب سے شروع کرنا | 11          |
| <b>~</b> ~ • | سونے اور چا ندی کے برتن میں بینا                | 16          |
| <b>~</b> ~ • | جنبی کا بینا                                    | 12          |
| <b>m</b> ∠1  | نماز میں پینا                                   | 14          |
| m2r          | روزه دار کا پینا                                | 14          |
| <b>r</b> ∠r  | آب زمزم سے پینا                                 | 1/          |

| صفحہ                | عنوان                                                        | فقره |
|---------------------|--------------------------------------------------------------|------|
| MAI-MZM             | بثرب                                                         | 10-1 |
| m2m                 | تعريف                                                        | 1    |
| <b>m</b> ∠ <b>m</b> | متعلقه الفاظ: شفه                                            | ۲    |
| ۳∠۳                 | اجمالي حكم                                                   | ٣    |
| ۳∠۳                 | حق شرب اور حق شفہ کے اعتبار سے پانی کی قشمیں                 | ٣    |
| ۳∠۳                 | پہلی قشم:عام پانی                                            | ٣    |
| m Z r               | عام پاِنی کی تقسیم                                           | ۴    |
| r20                 | عام نهروں کا کھود نا                                         | ۷    |
| <b>727</b>          | دوسری قتم :مملو که نهرون اورندیون مین بہنے والا پانی         | ۸    |
| <b>~</b> ∠∠         | تیسری قشم: په کهنیع مملوک هو                                 | 9    |
| r_A                 | نفع اٹھانے کے لئے نہ کہ ملکیت حاصل کرنے کے لئے کنواں کھود نا | 1+   |
| m 2 9               | چوتھی قشم: برتنوں <b>می</b> ں محفوظ کیا گیا پانی             | 11   |
| m ∠ 9               | مخصوص ندیوں وغیرہ سے انتفاع کے وجوب کی شرط                   | 11   |
| m ∠ 9               | شرب کے لئے دعوی دائر کرنا                                    | 11"  |
| m ∠ 9               | شرب میں تصرف                                                 | ١٣   |
| ۳۸۱                 | شرب کےاستحقاق میں تنازع                                      | 10   |
| ٣٨٥                 | تراجم فقهاء                                                  |      |
|                     | $\cancel{x} \cancel{x} \cancel{x}$                           |      |

موسوى فقهد

وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت

کوئی اس کا مالک نہ ہو، بلکہ صرف اللہ تعالیٰ کا تقرب مقصود ہو، سعایہ اور عتق میں تعلق میں خور بعد ہے۔

## سعابير

#### تعريف:

ا - سعایه دراصل "اسعی" سے ماخوذ ہے، اس کا معنی کسی کام میں تصرف کرنا ہے، خواہ وہ کام اچھا ہو یا برا، چنانچی قرآن کریم میں ہے: "لِتُحُزٰی کُلُّ نَفُسِ بِمَا تَسُعٰی" (ا) (تا کہ ہر شخص کو اس کی کوشش کا بدلہ لل جائے)، "وَ أَنُ لَّیْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعٰی" (۱) (اورانیان کوصرف اپنی ہی کمائی ملے گی)۔

کہا جاتا ہے: "سعی علی الصدقة سعیا، وسعایة" یعنی اس نے صدقہ کی وصولی کا کام کیا، اور کہا جاتا ہے: سعی العبد فی فک رقبته سعایة یعنی غلام نے اپنی آزادی کے لئے کام کیا، نیز کہا جاتا ہے: "سعی به سعایة إلی الوالي یعنی اس نے حاکم کیاں چغلی کھائی (")۔

اس لفظ کا اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف:عتق:

۲ - عتق کا اصطلاحی معنی: آ دمی سے غلامی کواس طرح دور کرنا ہے کہ

(٣) ليان العرب، المصباح المنير ، القاموس ومِثنار الصحاح، المعجم الوسيط -

#### سعابيه يمتعلق احكام:

#### حاكم تك خبررساني:

سا – حاکم تک خبررسانی برخق ہوگی یا ناحق ہوگی، برخق خبررسانی بیہ ہے کہ کوئی شخص ایذاء کہ بنچانے والے کی اطلاع حاکم تک پہنچائے ،اس حال میں کہ حاکم تک معاملہ کو پہنچائے بغیراس کی ایذاء رسانی کوختم کرناممکن نہ ہو یا اس شخص کی خبر حاکم تک پہنچائے جوفتق و فجور کا ارتکاب کرتا ہواور منع کرنے سے باز نہ آتا ہو، اس طرح کی خبررسانی میں کوئی حرج نہیں ہے۔اگر حاکم اس شخص پر جرمانہ عائد کرد ہے جس میں کوئی حرج نہیں ہے۔اگر حاکم اس شخص پر جرمانہ عائد کرد ہے جس کی شکایت کی گئی ہے تو شکایت کرنے والے پرکوئی تاوان نہ ہوگا۔

کی شکایت کی گئی ہے تو شکایت کرنے والے پرکوئی تاوان نہ ہوگا۔
کھانا گناہ کبیرہ ہے، اس کی وجہ سے شکایت کرنے والا فاسق ہوجائے گا اور قاضی کے پاس اس کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی، اور شکایت کرنے والے کواس کی تنبیہ کے لئے ہوجائے گی، اور شکایت کرنے والے کواس کی تنبیہ کے لئے اور فساد کو دور کرنے کی غرض سے سزا دی جائے گی اور اگر حاکم اس شخص سے جرمانہ وصول کر لے تو شکایت کرنے والا ضامن ہوگا ()۔
تفصیل کے لئے د کھئے: ''ضمان'۔

#### صدقات کی وصولی کے لئے کام کرنا:

م - امام پر واجب ہے کہ سنت پر عمل کرتے ہوئے زکاۃ کی وصولی

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طهر ۱۵\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نجم روسی

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۲ ۱۲۳، ابن عابدين ۵ ر ۱۳۵، روضة الطالبين ۱۱ ر ۲۲۳، القليو بي مهر ۱۳۹۹\_

اوراس کی تقسیم کے لئے لوگوں کو مقرر کرے، یہی لوگ زکا ۃ کے عامل کہلاتے ہیں اوراس لئے کہاں میں مستحقین تک ان کا حق پہنچانے کی کوشش ہے اور اس لئے بھی کہ بہت سے لوگ نہیں جانتے ہیں کہ وہ زکا ۃ میں واجب کی ادائیگی سے کس طرح بری الذمہ ہوں گے۔ ذکا ۃ میں واجب کی ادائیگی سے کس طرح بری الذمہ ہوں گے۔ زکا ۃ میں کیا ذکا ۃ میں کیا کے لئے شرط ہے کہ وہ عادل، فقید، ذکا ۃ کے مسائل سے واقف اور اس بات سے آگاہ ہو کہ ذکا ۃ میں کیا لے گا اور کن لوگوں پرخرج کرےگا<sup>(1)</sup>۔ تفصیل اصطلاح" زکا ۃ'میں ہے۔

#### آزادی کے لئے کام کرنا:

۵-آزادی کے لئے سعایہ یہ ہے کہ کسی غلام کا پچھ حصہ آزاد کردیا جائے اور باقی پچھ حصہ غلام رہے، ایبا غلام محنت ومزدوری کرکے آمدنی حاصل کرے گا،اوراپی کمائی کی آمدنی اپنے آقا کودے گا،اس غرض سے اس کے مل کرنے کوسعا سے کہتے ہیں۔

سعایہ کے مشروع ہونے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے:
جمہور فقہاء کی رائے ہیہ ہے کہ اگر کوئی خص اپنے غلام کے بچھ حصہ کو
آزاد کردے، تواگر وہ اس کا خاص غلام ہوگا، کوئی دوسرا اس میں شریک
نہیں ہوگا تو آزاد کردہ حصہ آزاد ہوجائے گا، پھر باقی حصہ بھی آزاد
ہوجائے گا، اگرچہ آزاد کرنے والا تنگدست ہو، اور اگر غلام میں اس کے
ساتھ کوئی دوسرا بھی شریک ہوتو اگر آزاد کرنے والا شخص اپنے شریک کا
پورا حصہ یا بعض حصہ ادا کرنے کے لائق مال دار ہوتو اس کا حصہ آزاد
ہوگا، پھر باقی حصہ بھی آزاد ہوجائے گا، اور اس پرواجب ہوگا کہ شریک
نے جتنا حصہ آزاد کیا ہے آزاد کرنے کے دن اس کی جو قیت ہو، اپنے
شریک کوادا کرے اور اگر آزاد کرنے والا شخص تنگدست ہوتو شریک کا

حصہ بدستورغلام رہے گا،اورغلام پر کام کرنا واجب نہ ہوگا اور نہ تریک کو غلام سے سعابی (کام) کرانے کاحق ہوگا (۱)۔

ان کی دلیل بی صدیث ہے: "من أعتق شقیصا من مملو که فعلیه خلاصه فی ماله" (۱) (اگرکوئی شخص اپنے غلام کا پکھ حصہ آزاد کرد ہے تو پوراغلام اس کے مال میں سے آزاد ہوجائے گا)، نیز موسری صدیث ہے: "من أعتق شرکا له فی عبد و کان له مال یبلغ ثمن العبد قوّم العبد علیه قیمة عدل، فأعطی مال یبلغ ثمن العبد قوّم العبد علیه قیمة عدل، فأعطی شرکاء ه حصصهم و عتق علیه العبد، والا فقد عتق منه ماعتق "(۱) (اگرکوئی شخص کی غلام میں اپنا حصہ آزاد کرد ہاوراس کے پاس غلام کی قیمت کے برابر مال موجود ہوتو انصاف کے ساتھ غلام کی قیمت لگائی جائے گی اور اس کے شرکاء کو ان کے حصے دیئے جائیں گاورغلام اس کی طرف سے آزاد ہوگا، ورنہ جتنا آزاد کیا ہے وہ حصہ آزاد ہوگا)، نیز صدیث ہے: "إذا کان العبد بین اثنین فاعتق أحدهما نصیبه فإن کان موسراً یُقَوَّمُ علیه قیمة فاعتق أحدهما نصیبه فإن کان موسراً یُقَوَّمُ علیه قیمة عدل لا و کس ولا شطط ثم یعتق" (اگردوآدمیوں کے

<sup>(</sup>۱) شرح روض الطالب ار ۲۰ ۳ ماشية القليو يي ۱۳۰۹ س

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۲/۱۰، المغنى ۹/۳۳۹، الحطاب ۳/۲۳۳، بدائع الصنائع ۸۲/۸، فتح القدير ۲۵۵٫۰

<sup>(</sup>٣) حدیث: "من أعتق شركا له في عبد....." كى روایت بخارى (الفّخ ٥) مدیث: "من أعتق شركا له في عبد....." كى روایت بخارى (الفّخ ٥) مارا ١٥ طبع السّلفيه) اورمسلم (١٣٩ ١٣١ طبع الحلمي ) نے حضرت ابن عمرٌ سے كى ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: ﴿إذا کان العبد بین اثنین ...... کی روایت ابوداو رو (۲۵۸/۳) مدیث: ﴿إذا کان العبد بین اثنین ..... کی روایت ابوداو روه ۲۵۹ تحقیل عزت عبید دعاس ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے، اور وه مسلم (۱۲۸۱/۳ طبع الحلمی ) میں ان الفاظ کے ساتھ ہے: ''من أعتق عبدا بینه و بین آخر ...... "۔

درمیان کوئی غلام شریک ہواور ان میں سے ایک شخص اپنا حصہ آزاد کردے، تو اگر وہ خوشحال مال دار ہوگا تو انصاف کے ساتھ غلام کی قیمت لگائی جائے گی، پھر آزاد کیمن کی زیادتی نہیں کی جائے گی، پھر آزاد کردیا جائے گا)۔

امام شافعی نے'' الأم'' میں کہا: دونوں احادیث سعایہ کرانے کو ہرحال میں باطل قراردیتی ہیں،اور تین باتوں پردونوں متفق ہیں: ا – سعابیکرانے کا باطل ہونا۔

۲۔ آزاد کرنے والے شخص کے تنگدست ہونے کی صورت میں غلامی کابر قرار رہنا۔

ساراً آزاد کرنے والاخوشحال ہوتو آزادی کا نافذ ہونا (۱)۔
حفیہ نے کہا ہے: سعایہ فی الجملہ ثابت ہے، انہوں نے حضرت
الوہریرہ کی اس مرفوع حدیث سے استدلال کیا ہے بنہمن أعتق شقیصا من مملو کہ فعلیہ خلاصہ فی مالہ، فإن لم یکن له مال قوم المملوک قیمة عدل، ثم استسعی غیر مشقوق علیه "(۱) (اگرکوئی شخص ایخ غلام کا پھے حصہ آزاد کردے تو پورا غلام اس کے مال میں سے آزاد ہوجائے گا، اوراگراس کے پاس مال نہ ہوتو انصاف کے ساتھ غلام کی قیمت لگائی جائے گی، پھر اس سے سعا بہرایا جائے گا، البتہ اس کومشقت میں نہیں ڈالا جائے گی، کے ساتھ علام کی قیمت کی نہیں ڈالا جائے گی، کی سے سعا بہرایا جائے گی، کی البتہ اس کومشقت میں نہیں ڈالا جائے گی، کی اللہ علیہ کی قیمت کی اللہ جائے گی، کی اللہ جائے گی کی سے سعا بہرایا جائے گی کی دورا کی حصر اللہ جائے گی کی دورا کی سے سعا بہرایا جائے گی کی دورا کی حصر کی دورا کی حصر کی دورا کی دورا

انہوں نے کہا: اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ سعایہ فی الجملہ ثابت ہے، اور ضمان سعایہ ہلاک کرنے کا ضمان اور مالک بنانے کا ضمان نہیں ہے، بلکہ رو کئے کا ضمان ، جان اور گردن کی سلامتی اور حصول منفعت کا ضمان ہے۔

پر حنفیہ کے درمیان اس بات میں اختلاف ہے کہ سعامیہ کرانے کا حق کس کو اور کب حاصل ہوگا؟ امام ابوحنیفہ ؓ نے کہا: سعامیہ کرانے کا حق اس شخص کو ہوگا جوا پنے غلام کے کسی حصہ کو آزاد کرے یا ایسے غلام کے کسی حصہ کو آزاد کرے جواس کے اور دوسرے کے درمیان مشترک ہو۔

لہذااگراپنے غلام کے کسی حصہ کوآ زاد کردے توضیح ہوگا،اور باقی ماندہ حصہ میں سعامیہ کرائے گااوراگر چاہے تواس باقی ماندہ کو بھی آزاد کرسکتاہے۔

صاحبین نے کہا: پوراغلام آزاد ہوجائے گا۔

اورا گرکوئی شریک اپنا حصه آزاد کردی تواس کے شریک کو تین اختیارات حاصل ہوں گے:

ایک بیر که وہ بھی اپنا حصہ آزاد کردے، دوم بیر کہ پہلے آزاد کرنے والے سے ضمان لے اور آزاد کرنے والا غلام سے وصول کرلے، سوم بیر کہ غلام سے سعابیہ کرانے کا طریقہ بیہ ہوگا کہ اس کو کرایہ پرلگادے اور اپنے حصہ کی قیمت کے بقدر وصول کرلے، امام ابوصنیفہ کے نزد یک اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ آزاد کرنے والاخوش حال ہو یا تنگدست، اس لئے کہ آزاد کرنا، اپنے شریک کے حصہ کو ضائع کرنانہیں ہے، بلکہ بیآزادی غلام کے نزد یک شریک کے حصہ کو وجہ سے محبوں ہے، جس سے اس کا چھٹکارا پاناممکن نہیں ہے، اور اس سے ضمان واجب ہوتا ہے، اور بیخوش حالی اور تنگدتی میں فرق کرنے کا متقاضی نہیں ہے، لہذا دونوں حالتوں میں سعابی کا اختیار ثابت ہوگا۔

صاحبین نے کہا: سعایہ کرانے کا حق صرف اس صورت میں ثابت ہوگا جبکہ اپنے حصہ کوآ زاد کرنے والا شریک تنگدست ہو، اگر اینے غیر مشترک غلام کے کسی حصہ کوآ زاد کر دے، یا ایسے غلام میں اپنا

<sup>(</sup>۱) كتاب الأم ۸/۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من أعتق شقیصا من مملو که....."کی روایت بخاری (افتح ۲۲۹۹۲۸۵ طبع السلفیه)نے کی ہے۔

سعر

#### تعريف:

ا - لغت میں سعر کامعنی نرخ ہے، جس پرشن کی بنیاد ہوتی ہے، اس کی جمع اُسعار ہے، ''قد اُسعروا اور سعّروا'' کامعنی ہے: ان لوگوں نے کسی بھاؤیراتفاق کیا۔

کسی چیز کی قیمت بڑھ جائے توعر بی میں کہا جاتا ہے: شئی له سعر اور جب کسی چیز کی قیمت بہت کم ہوجائے تو کہا جاتا ہے: لیس له سعر (۱)۔

بازار کا بھاؤ وہ نرخ ہے جس کے مطابق کسی بھی وقت کوئی چیز خریدی جاسکے <sup>(۲)</sup>۔

اورزخ کی تعین بیہ ہے کہ سلطان یااس کا نائب کا لوگوں کے لئے ایک نرخ طے کردے، اوراس نرخ کے مطابق خرید وفروخت کرنے پر لوگوں کو مجبور کرے۔ دیکھئے: اصطلاح '' تسعیر''۔ اصطلاح معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے ''۔

# Same Same

حصه آزاد کردے جواس کے اور دوسرے کے درمیان مشترک ہواوروہ

خوش حال ہوتوسعایہ کرانے کاحق نہ ہوگا،اس کئے کہ آزاد کرنے میں

تجزی نہیں ہوتی، (یعنی ٹکڑا کڑا کرکے آزادی نہیں ہوتی ہے)،لہذا

آزاد کرنے والا اینے شریک کے حصہ کوضائع کرنے والا ہوگا، اس

کئے اس برضان واجب ہوگا ،اورضا کع کرنے والے پرضان کا واجب

ہونا سعابیکرانے سے مانع ہے، قیاس کا تقاضا تو بہتھا کہ تنگدستی کی

صورت میں بھی سعایہ واجب نہ ہو، بلکہ دونوں حالتوں میں صرف

ضان واجب ہو، کیونکہ ضائع شدہ شی کے ضان میں خوش حالی اور

تنگدستی سے کوئی فرق نہیں ہوتا ہے، کین نص کی وجہ سے اس کو چھوڑ دیا

گیاہے، کیونکہ تنگدتی کی حالت کے سلسلے میں نص وارد ہے، فقہاء نے

کہاہے: سعابیکرنے والےغلام کے بارے میں کوئی ایسا تصرف کرنا

جوملکیت کومنتقل کرنے والا ہو، جائز نہیں ہے، مثلاً بیع، ہیداور صدقہ

کرنا،اسی طرح اس میں وراثت بھی جاری نہ ہوگی،اوروہ اپنی کمائی کا

زیادہ حق دار ہوگا اور وہ سعابہ یا آ زاد کرنے کے ذریعہ آزاد ہونے کا

مستق ہوگا اور وہ بھی بھی غلامی کی طرف نہیں لوٹے گا،خواہ وہ سعابیہ

سے عاجز ہی کیوں نہ ہوجائے <sup>(۱)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-ثمن:

۲ - نمن کالغوی معنی: وہ شی ہے جس سے کسی چیز کا استحقاق ہو۔

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير -
- (٢) قواعدالفقه للبركتي را ٣٢ نيز ديكيئ: الموسوعه ١٥ ر \_
- (٣) مطالب أولى النهي ٣/ ٦٢ ، أسنى المطالب ٢/ ٣٨ ، نيز ديكھئے: الموسوعہ ١١١ \_

(۱) ابن عابدین ۳ ر۱۵،۱۲، بدائع الصنائع ۴ ر۲۸ – ۸۸ ـ

اصطلاح میں ثمن وہ ہے جو کسی مبیع کا بدل ہواور ذمہ میں متعین ہو، د کیھئے:اصطلاح ''ثمن''۔

مثن کی اصطلاح میں یہ بات گذر چکی ہے کہ ثمن اور سعر میں یہ فرق ہے کہ سعر وہ نرخ ہے جس کا مطالبہ فروخت کنندہ کرتا ہے، اور ثمن وہ قیمت ہے جس پرفریقین باہم رضا مند ہوتے ہیں۔

#### ب-قيمت:

سا- قیت کا لغوی معنی: وہ ثمن ہے جس کے ذریعہ سامان کی قیت لگائی جائے، یعنی جوسامان کے قائم مقام ہو،اس کی جمع قیم ہے (۱)۔ اصطلاح میں قیمت کسی شی کا حقیقی ثمن ہے (۲)۔

سعر اور قیت میں فرق ہیہے کہ سعر وہ قیت ہے جوفروخت کنندہ اپنے سامان کے لئے ثمن کے طور پر مانگتا ہے، خواہ وہ ثمن حقیق کے برابر ہویااس سے زیادہ ہویا کم ہو۔

#### نرخ کے احکام:

#### آخری زخ پر بیچ کرنا:

۳ - جمہور فقہاء کی رائے ہے اور یہی حنابلہ کے نزدیک رائے مذہب ہے، جبیها کہ المرداوی نے کہاہے، اوراسی پراصحاب کا اتفاق ہے کہ بازار کے آج کے کرنا، کے آج کے نزخ پر بیچ کرنا یا جس مقدار پرنرخ ختم ہواس پر بیچ کرنا، مجہول ہونے کی وجہ سے سیح خہیں ہے، گویا وہ کہتا ہے کہ آج لوگوں کے درمیان جوزخ ظاہر ہوگا اس پر میں نے تجھ سے فروخت کیا۔

پھر المرداوی نے کہا: امام احمد سے منقول ہے کہ بیر تھے ہے، ابن تیمیہ اور ابن القیم نے اسے اختیار کیا ہے اور کہا ہے کہ عقد کے وقت

ثمن مقرر کئے بغیر جس مقدار پرنرخ ختم ہوا ہواس پر بیج کرنا جائز ہے یا نہیں؟ اس میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس بیج کی صورت یہ ہے کہ نانبائی، گوشت فروش اور گھی بیچنے والے وغیرہ سے اس طور پر بیج کا معاملہ کرے کہ وہ ان سے روز انہ ایک متعین مقدار لے گا، چر مہینہ یا سال کے پورا ہونے پر سب کا حساب کرے گا اور اس کی قیمت اس کو دے گا، اکثر فقہاء نے اس کو ممنوع قرار دیا ہے، اور کہا ہے کہ اس میں قبضہ سے ملکیت حاصل نہ ہوگی، یہ فاسد قبضہ ہے جو خصب کے ذریعہ قبضہ کیا ہے۔ وہنے کہ اس پر قبضہ کیا قبضہ کے درجہ میں ہے، کیونکہ عقد فاسد کے ذریعہ اس پر قبضہ کیا گیا ہے۔

دوسرا قول میہ ہے کہ جس مقدار پرنرخ ختم ہواس پر بیج کرنا جائز ہے، امام احمد نے اس کی صراحت کی ہے اور ہمارے شخ نے اس کو اختیار کیا ہے، میں نے ان کو میہ کہتے ہوئے سنا: میطریقہ خریدار کے دل کے لئے بھاؤ کرنے کی بہ نسبت زیادہ اطمینان بخش ہے، وہ کہتا ہے کہ مجھے کولوگوں کی پیروی کرنا زیادہ پسند ہے، جس نرخ پر دوسر سے لوگ لیں گے میں بھی لوں گا۔

انہوں نے کہا: پوری امت کا اس پر اجماع ہے کہ مہرمثل پر نکاح کرنا سیجے ہے، اکثر فقہاء نے اجرت مثل پر عقد اجارہ کرنے کو جائز قرار دیا ہے، جیسے عسل دینے والے، نا نبائی، ملاح، عسل خانہ کے نگراں اور کرا پیدار وغیرہ، اسی طرح ثمن مثل پر بیچ کو جائز کہا ہے، جیسے حمام کے یانی کی بیچ کرنا۔

نرخ پر بیج کرنا زیادہ سے زیادہ نمن مثل پر بیج کرنا ہے، لہذا جائز موگا، وہ فرماتے ہیں: یہی یقیناً درست اور شیج ہے، ہرملک اور ہرزمانہ میں اسی پرلوگوں کاعمل رہاہے <sup>(۱)</sup>۔ دیکھئے: اصطلاح'' بیج الاستجر ار''۔

<sup>(</sup>١) المصباح المنير ماده: " قوم"، نيز د كيئ: قواعد الفقه للبركي ر ٣٣٨\_

<sup>(</sup>۲) المحلم ماده: ۱۵۴

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۲/۲، الدسوقی ۳۸ ۱۵، مغنی الحتاج ۲۸۲۱، مطالب اُولی النبی ۳۸ - ۲۰ علام الموقعین ۱۸ ۵ – ۲

باہر سے آنے والے تاجروں کونرخ بتانے کے بعداس میں اضافہ:

۵- باہر سے آنے والے تا جرول کے شہر میں داخل ہونے اور نرخ جانے سے پہلے پہلے کس نے ان کا سامان شہر کے نرخ سے کم میں خریدلیا، توان کوغین کاعلم ہونے کے فوراً بعدان کواختیار حاصل ہوگا، اس لئے کہ نبی علیستا کا ارشاد ہے: ''لا تلقو ا الجلب، فیمن تلقاہ فاشتری منہ، فإذا أتی سیدہ (أی: صاحبه) السوق فهو بالخیار''() (باہر سے آنے والے سامان کو آگے بڑھ کر اس کوخرید لے تو اس کا مالک جب بازار میں آئے گا تواس کواختیار حاصل ہوگا۔ در کھئے: اصطلاح'' بیع منہی عنہ'' فقر ہ ر ۱۳۰۰ اور اس کے بعد کے صفحات۔

### نرخ بتانا:

۲ - مطالب اولی النهی میں ہے: اگر کوئی شخص نرخ سے ناواقف ہواور وہ نرخ معلوم کر ہے تو جو شخص نرخ جانتا ہے اس پر واجب ہے کہ اس کو بتادے، اس لئے کہ خیر خواہی کے طالب کے لئے خیر خواہی کرنا واجب ہے (۲)، کیونکہ حدیث میں ہے: "المدین النصیحة" (۳) (دین سرایا خیر خواہی ہے)۔

(۳) حدیث: "الدین النصیحة" کی روایت مسلم (۱/۲۰ طبع الحلمی) نے دطرت تمیم داریؓ ہے کی ہے۔

## غصب کرده شی کے نرخ کا کم ہوجانا:

2- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ زخ کے بدل جانے سے اگر خصب کردہ شی کی قیمت کم ہوجائے تو غاصب کمی کا ضامن نہ ہوگا، ابوثور سے منقول ہے کہ وہ کمی کا ضامن ہوگا، اس لئے کہ اگر خصب کردہ شی ضائع ہوجائے تو کمی کا ضامن ہوتا ہے، اسی طرح اگر نرخ کے کم ہونے کے بعد غصب کردہ شی مغصوب کو واپس کرے گا تو کمی کا ضامن ہوگا۔

د يكھئے:اصطلاح'' غصب'۔

## بیوی کے نفقہ پرنرخ کی گرانی کاانز:

۸ - حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر زوجین کے حالات کے مطابق بیوی کے لئے نفقہ مقرر کیا جائے، پھر نرخ گرال ہوجائے تو اس کو حق ہے کہ مقدار میں اضافہ کا مطالبہ کرے، اسی طرح اگر نرخ ارزال ہوجائے تو شوہر کو حق ہے کہ نفقہ میں کمی کردے (۱)۔

## چوری کرده مال کے نرخ کا کم ہوجانا:

9 - جمہور نقہاء یعنی مالکیہ شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے اور امام ابوضیفہ سے ایک روایت ہے جس کو امام طحاوی نے ذکر کیا ہے، یہ ہے کہ چوری کی حدقائم کرنے میں چوری کردہ مال کو اس کے محفوظ مقام سے نکالنے کے وقت اس کی قیمت اور نصاب کے برابر اس کے ہونے کا اعتبار کیا جائے گا، اگر اس کے بعد اس چیز کی قیمت کم ہوجائے تو ہاتھ کا ٹنا ساقط نہ ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تلقوا الجلب، فمن تلقاه....." کی روایت مسلم (۳/۱۱۵۷ طبع الحلبی) نے حضرت ابو ہریرہ اللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النهى ۲ر ۵۷\_

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷/۱۵۵۱،الدسوقی ۳/۲۵۸–۵۵۳،القوانین الفقه پیه ۱۳۲۳م، مغنی المحتاج ۲/۲۸۷،المغنی ۲۹۰۸۵

<sup>(</sup>۲) فخ القدير ۱۳سا – ۳۳۲ ـ

حفیہ کے نزدیک جیسا کہ حکثی نے کہا ہے: چوری کے وقت اور ہاتھ کا ٹنے کے وقت اور جگہ کی قیمت کا اعتبار کیا جائے گا، قیمت کے ماہر دوعادل آدمی اس کی قیمت طے کریں گے، اگر قیمت لگانے والوں میں اختلاف ہوجائے تو ہاتھ نہیں کا ٹاجائے گا۔

کاسانی نے کہا ہے: نرخ کے کم ہونے سے چوری کے وقت چوری کے وقت چوری کے مال میں کمی کا شبہ پیدا ہوتا ہے، اس لئے کہ چوری کا سامان اپنی حالت پر باقی ہے، اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی ہے، اور نرخ کی تبدیلی کا ضمان چور پر بالکل نہیں ہوتا ہے، لہذا ابعد میں ہونے والی کمی کو چوری کے وقت موجود کمی کے درجہ میں رکھا جائے گا (۱)۔

## سامان پر لکھے ہوئے نرخ پرفروخت کرنا:

•ا - اکثر فقہاء کی رائے ہے کہ اگر فریقین یا ان میں سے کوئی ایک سامان پر لکھے ہوئے نرخ سے ناوا قف ہوتو اس نرخ پر بیج کرناممنوع ہے، جبکہ دوسر کے بعض فقہاء نے اس کو جائز قرار دیا ہے۔
دیکھئے: اصطلاح '' قم''۔

سعي

#### تعريف:

ا - لغت میں السعی: سعی یسعی سعیاً ہے ماخوذ ہے، جس کا معنی ہے: قصد کرنا، مل کرنا، چلنا اور دوڑ نا (۱) \_ اور بیرا کثر چلنے کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے۔

اس ماده سے قرآن کریم میں لفظ مذکور ہے، جو چلنے میں کوشش کرنے کے معنی میں ہے جیسے جمعہ کی نماز کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "فَاسُعُوا إِلَیٰ ذِکْرِ اللّهِ وَ ذَرُوا الْبَیْعَ " ( تو چل بڑا کرواللہ کی یاد کی طرف اور خرید وفروخت چھوڑ دیا کرو)، نیز ارشاد ہے: "وَ جَآءَ مِنُ اَقُصَا الْمَدِیْنَةِ رَجُلٌ یَّسُعٰی قَالَ یَاقَوُم اتّبِعُوا الْمُدُسُلِیُنَ " ( اور ایک شخص اس شہر کے سی دور مقام سے دوڑ تا ہوا آیا ( اور ) کہنے لگا کہ اے میری قوم والو ( ان ) رسولوں کی راہ پر چلو)۔

۲ - سعی کا اصطلاحی معنی ہے: جج یا عمرہ میں طواف کے بعد صفا ومروہ کے درمیان والی مسافت کوآتے اور جاتے ہوئے سات بار طے کرنا۔

<sup>(</sup>۱) القاموس المحطيه

<sup>(</sup>۲) سورهٔ جمعه ر۹

<sup>(</sup>۳) سورهٔ کیس ۲۰۰\_

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۹۷۷، ابن عابدین مع الدر ۱۹۳۳، المنتی شرح الموطأ ۱۵۸۷، القوانین الفقه پیرس ۳۵۲، مغنی المحتاج ۱۵۸۸، کشاف القناع ۲۷۲سال

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-طواف:

سا- بیت الله کے چاروں طرف معروف طریقہ پر چکر لگانا طواف کہلاتا ہے۔ یہ قرآن کریم میں سعی کے معنی میں بھی استعال کیا گیا ہے: ''إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُووَةَ مِنُ شَعَائِهِ اللهِ فَمَنُ حَجَّ الْبَیْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَیٰهِ أَنُ یَّطُوْفَ بِهِمَا" (صفا ومروه بِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَیٰهِ أَنُ یَّطُوفَ بِهِمَا" (صفا ومروه بِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَیٰهِ أَنُ یَّطُوفَ بِهِمَا" (الله) کا جَ شک الله کی یادگاروں میں سے ہیں، سو جوکوئی بیت (الله) کا جج کرے یا عمره کرے، اس پر (ذرابھی) گناه نہیں کہ ان دونوں کے درمیان آ مدورفت کرے ) یعنی سعی کرے۔

اوراحادیث میں بھی اس کا استعال سعی کے معنی میں ہوا ہے، مثلاً مطرت جابر کی حدیث ہے: "حتی إذا کان آخر طوافه علی الممروة" (آپ علیہ کا آخری طواف مروه پرخم ہوا) یعنی بی علیہ کی آخری سعی ۔

سعی کے سیح ہونے کے لئے طواف کا اس سے پہلے ہونا شرط ہے۔

#### سعى كاثبوت:

ہ - سعی کے مشروع ہونے کی دلیل کتاب الله اور سنت رسول الله علیہ میں ہے: "إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُووَةَ مِنُ عَلِيْتُ ہے، چنا نچہ قرآن کریم میں ہے: "إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُووَةَ مِنُ شَعَائِهِ اللهِ" (صفاومروہ بے شک اللّٰد کی یادگاروں میں سے ہیں)۔ اور حدیث میں مروی ہے کہ نبی کریم علیہ نے اپنے جج میں صفا ومروہ کے درمیان سعی کی اور ارشاد فرمایا: "اسعوا فإن اللّٰه کتب

(۲) حدیث جابر: "حتی إذا کان آخر طوافه علی المروة"کی روایت مسلم(۸۸۸/۲ طبح الحلهی)نے کی ہے۔

علیکم السعی "(۱) (سعی کرو، کیونکه الله تعالی نے تم پرسعی کو واجب قرار دیا ہے)۔

حضرت ہاجرہ فی نے اپنے بیٹے کے لئے پانی کی تلاش میں صفا اور مروہ کے درمیان سات بار چکرلگا یا، ان ہی کے طریقہ پر شریعت نے سعی کو واجب قرار دیا ہے، جبیبا کہ حضرت ابن عباس سے مرفوعاً بخاری میں مروی ہے، حدیث کے آخر میں حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ نبی کریم علیقہ نے فرمایا: "فذلک سعی الناس بینهما" (۱) (اسی وجہ سے لوگ صفاوم وہ کے درمیان سعی کرتے ہیں)۔

## شرعی حکم:

۵ - مالکیہ، شافعیہ اور معتمد قول کے مطابق حنابلہ کی رائے ہے کہ سعی جج اور عبرہ کا ایک رکن ہے، اس کے بغیر نہ جج صحیح ہوتا ہے اور نہ عمرہ، کہی حضرت عائشاً ورحضرت عروہ بن الزبیر "کا قول بھی ہے۔

حنفیہ اور ایک روایت کے مطابق حنابلہ کی رائے ہے کہ جج اور عمرہ میں سعی کرنا واجب ہے، رکن نہیں ہے، لہذا اگر کوئی شخص اس کو بلاعذر ترک کرے گا تو اس پر دم واجب ہوگا، اور اگر کسی عذر کی وجہ سے ترک کرے گا تو اس پر پچھ واجب نہ ہوگا، یہی حسن بصری اور سفیان توری ہے جھی منقول ہے۔

ایک روایت امام احمد بن حنبل سے بیہ ہے کہ سعی سنت ہے، اس کے ترک سے دم واجب نہ ہوگا، یہی حضرت ابن عباسؓ، حضرت

- (۱) حدیث: "اسعوا فإن الله کتب علیکم السعی" کی روایت دارقطنی (۲۵۱٫۲ طبع دارالحاس) نے حضرت صفیہ بنت الی تجراۃ سے کی ہے، اورابن عبدالہادی نے اس کو تیج کہا ہے، جبیبا کہ نصب الرابی (۵۲٫۳ طبع المجلس العلمی) میں ہے۔
- (۲) حدیث: سعی السیدة هاجر عندما سعت بین موضع الصفا والمروة ـ کی روایت بخاری (الفتح۲۷۲ طبع التلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۵۸\_

انسٌ، حضرت ابن الزبيرٌ أورا بن سير بن سي بهي منقول ہے (1) ۔
اختلاف كى وجہ يہ ہے كه آيت كريمہ: "إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ وَ مَنْ شَعَائِهِ اللهِ اللهِ اللهِ صَافِوم وہ بے شك الله كى يادگاروں ميں سے بيں) ميں سعى كے حكم كى صراحت نہيں ہے، اس لئے سنت سے استدلال كى ضرورت ہوئى، حديث ميں ہے: "اسعوا فإن الله كتب عليكم السعي" (1) (سعى كرو، كيونكه الله تعالى نے تم پرسمى كوواجب قرارديا ہے)۔

بخاری و مسلم میں حضرت ابوموسی اشعری سے مروی ہے،
انہوں نے کہا: میں نبی کریم علیہ کے پاس آیا، اس وقت آپ
علیہ بطحا میں تشریف فرما تھے، آپ علیہ کے دریافت فرمایا:
"بما أهللت؟ قلت: أهللت بإهلال النبي عَلَيْهِ ، قال: هل سقت من هدي؟ قلت: لا، قال: فطف بالبیت وبالصفا والممروة، ثم حل" (" تونے س چیز کا احرام باندھا ہے؟ میں نے جواب دیا کہ نبی کریم علیہ کے احرام کے مطابق احرام باندھا ہے؟ میں نے جواب دیا کہ نبی کریم علیہ کے احرام کے مطابق احرام باندھا ہے؟ میں نے فرایا: تب بیت اللہ اور صفاوم وہ کا طواف کر کے حلال ہوجاؤ)۔
نے فرمایا: تب بیت اللہ اور صفاوم وہ کا طواف کر کے حلال ہوجاؤ)۔
اس سے مالکیہ، شافعیہ اور ان کے موافقین نے فرضیت پر

(۱) د کیسے: المذاہب والأدلة فی فتح القدیر۲۰۷۱–۱۵۸، البدائع ۲۰ ۱۳۳۳–۱۳۳۳، ردالمختار ۲۰۲۳، شرح الرساله ۱۷۱۱، الشرح الکبیر ۲۰ ۳۸، شرح المنهاج ۱۲۲۲–۱۲۷، المهذب والمجموع ۱۸۷۸–۲۲، ۳۵–۵۵، المغنی ۳۸۸۳–۳۸، الفروع ۳۸۷۱، ال مین مرادی کا قول ہے:"والمصواب أنه واجب" نیز دیکھئے: کشاف القناع ۲۱/۵

(۲) حدیث:"اسعوا فإن الله کتب علیکم السعی"کی تخ ت فقره ۱۸ میں گزر چکی ہے۔

(۳) حدیث أبی موی: تقدمت علی النبی عَلَیْكُ وهو بالبطحاء "كی روایت بخاری ( الفتح ۱۹۸۳ مع اکسی اور مسلم ( ۱۹۸۸ طبع اکسی) کسی کے کامی کے کے کے کامی کے کامی کے کے کے ک

استدلال کیا ہے،اس لئے کہ ''کتب'کالفظ فرض کرنے کے معنی میں ہے،اوراس لئے بھی کہ حضرت ابوموسی اشعریؓ کوآپ نے سعی کرنے کا حکم دیا،اوراس کے بعد ہی حلال ہونے کو کہا،لہذاسعی کرنا فرض ہوگا۔

حفیہ نے اس سے وجوب پر استدلال کیا ہے، اس لئے کہ جیسا کہ کمال بن الہمام نے کہا ہے: اس جیسی حدیث سے صرف وجوب ہی ثابت ہوسکتا ہے، اس لئے ہم وجوب کے قائل ہیں، ہمارے نزد یک رکن ہونے کا ثبوت صرف دلیل قطعی سے ہی ہوسکتا ہے، لہذا اس حدیث سے رکنیت ثابت کرنا بلادلیل ثابت کرنا ہوگا<sup>(۱)</sup> یعنی الی دلیل ثابت کرنا ہوگا<sup>(۱)</sup> یعنی الی دلیل نہیں ہے جس میں رکنیت ثابت کرنے کی صلاحیت ہو، اور اس کے سنت ہونے پر اللہ تعالی کے اس ارشاد سے استدلال کیا گیا ہے: "فَلاَ جُنَاحَ عَلَیٰهِ أَنْ یَّطُوْفَ بِهِمَا" (اس پر (ذرابھی) گناہ نہیں کہ ان دونوں کے درمیان آمد ورفت کرے)، فاعل سے حرج کی نفی کرنا اس کے واجب نہ ہونے کی دلیل ہے، کیونکہ بیمباح کا درجہ ہے، اور اس کا سنت ہونا اللہ تعالی کے ارشاد: "من شعائر کا درجہ ہے، اور اس کا سنت ہونا اللہ تعالی کے ارشاد: "من شعائر اللہ" سے بھی ثابت ہوتا ہے"۔

### سعى كاطريقه:

۲- جج یا عمرہ کرنے والا طواف سے فارغ ہونے کے بعد صفا پرجائے گا، تا کہ وہاں سے سعی شروع کرے، چنا نچہ صفا پرجا کر کعبہ کی طرف رخ کرے گا، اللہ تعالیٰ کی تو حید اور کبریائی بیان کرے گا، اور احادیث میں مروی ذکر ودعا کرے گا، پھر مروہ پرجائے گا اور جب

<sup>(</sup>۱) فخ القدير ۱۵۸/۱

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۵۸\_

<sup>(</sup>٣) المغنی ۳ر ۳۸۹، سورهٔ بقره ر ۱۵۸\_

مسعی (سعی کی جگہ) میں دونوں سبز ستونوں کے سامنے پہنچ گا، توممکن حد تک تیز قدم چلے گا، اس طرح آگے کے دونوں سبز ستونوں تک چلے گا گا اس طرح آگے کے دونوں سبز ستونوں تک چلے گا پھر عام رفتار سے چلے گا، جب مروہ پر پہنچ گا تواو پر چڑھے گا اور اللہ تعالیٰ کی توحیداور کبریائی بیان کرے گا، جیسا کہ صفا پر کیا تھا، اور بید ایک شوط (چکر) ہوگا۔

پھردوسراشوط شروع کرے گا اور مروہ سے صفاجائے گا، اور جب سبز ستونوں کے سامنے پہنچے گا تو بہت تیز چلے گا اور جب آگے کے سبز ستونوں کے سامنے پہنچے گا تو بہت تیز چلے گا اور جب صفا ستونوں کے سامنے پہنچ جائے گا تو پھر عام رفتار سے چلے گا، اور جب صفا کے پاس پہنچے گا تو اس پر چڑھے گا، کعبہ کی طرف رخ کرے گا، اللہ تعالی کی تو حید و کبریائی بیان کرے گا، اور دعا کرے گا، جیسے پہلی بار کیا تھا اور بیدوسرا شوط ہوگا، پھروہ مروہ تک لوٹے گا اور اسی طرح سات شوط یوری کرے گا، اس کی انتہاء مروہ پر ہوگی۔

اگروہ صرف عمرہ کرنے والا ہو یا جج تمتع میں عمرہ کرنے والا ہوتو اس کا عمرہ پورا ہوگیا اور وہ حلق یا قصر کرے گا اور پوری طرح حلال ہوجائے گا، اورا گرصرف حج کرنے والا یا قران کرنے والا ہوتوحلق یا قصر نہیں کرے گا، یہاں تک کہ وضر نہیں کرے اعمال کوا داکر کے حلال ہوگا۔

د مکھئے:"احرام"فقرہ سر ۲۲،۱۲۳،اور" جی"فقرہ ۸۲۔

## سعی کارکن:

2 - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ سعی حج یا عمرہ میں رکن ہے، نیز انہوں نے کہا ہے: اتنی مقدار جس کے بغیر سعی کا وجود نہیں ہوتا ہے، صفا اور مروہ کے درمیان سات شوط ہیں، اس لئے کہ نبی کریم علیہ نے اس پر عمل کیا ہے، اور اسی طرح سعی کرنے پر سلف سے خلف تک پوری امت کا اجماع ہے۔

حنفیہ نے کہا ہے: واجب کوساقط کرنے کے لئے چار شوط کافی ہیں، اس لئے کہ بیسعی کا اکثر حصہ ہے، اور اکثر کل کے حکم میں ہوتا ہے، لہذا اگر چار شوط سے کم سعی کرے گا تو حنفیہ کے نزدیک اس پردم واجب ہوگا، کیونکہ اس نے واجب کو ادا نہیں کیا، لیکن جمہور کے نزدیک نقصان کی تلافی کے لئے دوبارہ کرنا ضروری ہے، خواہ ایک فدم کی ہی کی کیوں نہرہ گئی ہو، اس کے بغیر وہ احرام سے حلال نہیں ہوسکتا ہے۔

مقررہ اشواط میں صفاوم وہ کے درمیان سعی کے ہونے سے رکن ادا ہوجا تا ہے، خواہ خود کرے یا دوسرے کے ذریعہ ادا کرے، اور صفا ومروہ پر چڑھنا ضروری نہیں ہے، بلکہ یہ کافی ہے کہ اس کی ایڑیاں دونوں پہاڑوں سے چھوجا کیں اور اگر سوار ہو تو جانور کی دونوں ایڑیاں ان سے چھوجا کیں، اسی میں احتیاط ہے، یا شروع میں اپنی ایڑیوں سے صفا کو چھولے اور اپنے پاؤں کی انگیوں سے مروہ کو جھولے اور اپنے پاؤں کی انگیوں سے مروہ کو چھولے اور اپنے باؤں کی انگیوں ہے۔

لیکن میشکل پہلے زمانہ میں ہوسکتی تھی، جبکہ صفا ومروہ دونوں پہاڑیاں زمین سے بلند تھیں، لیکن آج کل جبکہ ان کا اکثر حصہ زمین میں جھپ گیاہے، فدکورہ صورت کا پایا جاناممکن نہیں ہے، لہذاان کے شروع میں اوپر کے حصہ پر گذر جانا کا فی ہوگا(۱)۔

پھریہ تمام فقہاء کے نزدیک فرض ہے، حنفیہ کے یہاں چار شوط میں یہی ظاہر مذہب ہے اور ان کے نزدیک واجب طواف میں چار شوط رکن ہیں <sup>(1)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) دیکھئے: سعی کے ارکان کے بارے میں سابقہ مراجع کے ساتھ مندرجہ ذیل کتابیں: المسلک المتقبط / ۱۱۸،۱۱۷ - ۱۲، پہلی اور ساتویں شرط، بدائع الصنائع ۲/ ۱۳۵۵، شرح الرسالہ ارا ۲۵–۴۵، مغنی المحتاج ار ۹۳، المغنی ۱۹۲۷ - ۳۸۷ کیلی کر ۱۹۲۷

<sup>(</sup>۲) حفنیہ کے نزد یک جواشواط رکن ہیں ان کے بارے میں ملاعلی قاری کی تحقیق یہ

## سعی کی شرا نط:

۸ - الف حفیہ کے نزدیک سعی کا طواف شیخ کے بعد ہونا شرط ہے، خواہ طواف نفل ہی کیوں نہ ہو، یہی مالکیہ کے نزدیک بھی ہے، انہوں نے اس کا نام سعی کی ترتیب رکھا ہے۔

لیکن ما لکیہ نے سعی کے لئے طواف کے مقدم ہونے میں واجب اور شرط کے درمیان فرق کیا ہے، چنانچہ انہوں نے کہا: سعی کے صحیح ہونے کے لئے کسی بھی طواف کا اس سے پہلے ہونا شرط ہے، خواہ طواف نفل ہو، لیکن اس سے پہلے ہونے میں واجب ہے کہ طواف فرض ہواوراتی کے حکم میں واجب طواف ہے، اور وہ اس کے فرض ہونے کی نیت کرے یااس کا اعتقادر کھے، اور ان کے نزدیک طواف قد وم واجب ہے، لہذا طواف قد وم کے بعد وقوف عرفہ سے پہلے سعی کرنا صحیح ہے۔

ا گرنفل طواف کے بعد سعی کرے گا تو حنفیہ کے نز دیک اس پر پچھ واجب نہ ہوگا۔

لیکن مالکیہ کے نزدیک اگر طواف نفل ہو یا اس کے سنت ہونے کی نیت کرے یا مطلق طواف کی نیت کرے، پچھ بھی نیت نہ ہو یا وہ اپنی ناواقفیت کی وجہ سے اس کے واجب نہ ہونے کا اعتقادر کھ تو دوبارہ طواف کرے گا، اور اس کے فرض ہونے یا واجب ہوتو واجب ہوتو دوبارہ سعی کرے گا اور اگر اکر کہ میں ہوتو دوبارہ سعی کرے گا اور اگر اپنے وطن لوٹ گیا ہوتو اس پردم واجب ہوگا (۱)

شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ سعی کا طواف رکن یا طواف قد وم کے بعد ہونا شرط ہے، دونوں کے درمیان فصل ہوجانے سے کوئی حرج نہ ہوگا، البتہ طواف قد وم اور سعی کے درمیان وقوف عرفہ ہوجائے تو اب سعی فصل نہ ہو، اگر دونوں کے درمیان وقوف عرفہ ہوجائے تو اب سعی طواف افاضہ کے بعد ہی ہوسکتی ہے۔

سب کی دلیل حضور اکرم عظیمی کاعمل ہے ، حدیث میں ہے:
"سعی بعد الطواف" (آپ علیمی کے طواف کے بعد سعی کی)،
اورآپ علیمی ہے: "لتأخذوا مناسککم" (اپنے مناسک سیرلو) اوراس پر مسلمانوں کا جماع بھی ہے۔

عطاء سے منقول ہے کہ طواف کا مقدم ہونا شرط نہیں ہے ، اور امام احمد سے ایک روایت ہے کہ اگر کوئی بھول کر طواف سے پہلے سعی کرتے واس کے لئے کافی ہوجائے گی (۲)۔

9 - ب- صفااور مروہ کے درمیان ترتیب شرط ہے بایں طور کہ صفا سے شروع کرے پھر مروہ پر جائے ، اور سعی کا اختتام مروہ پر ہو، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔

لهذا اگر کوئی شخص مروه سے شروع کردے توبی شوط لغوہ کا، شوط کا شارصفا سے ہوگا، اس لئے کہ آپ علی ہے نے الیا ہی ممل کیا، جبیبا کہ حضرت جابر کی حدیث میں گذرا۔ نیز آپ کا ارشاد ہے: ''أبدأ بما بدأ الله به، فبدأ بالصفا'' (جس سے اللہ تعالیٰ نے شروع کیا ہے اس سے میں شروع کیا )، نیز حدیث میں امر کا صیغہ بھی ہے: ''ابدہ وا بما بدأ الله به'' (م) (جہال میں امر کا صیغہ بھی ہے: ''ابدہ وا بما بدأ الله به'' (م)

<sup>=</sup> ہے کہ ان میں صفا اور مروہ کے درمیان پوری مسافت کو طے کرنا ضروری ہے،

اور علامہ سندھی حفٰی نے (المنسک المتوسط میں جولباب المناسک سے مشہور
ہے) دونوں پہاڑیوں کے درمیان کمل مسافت کو طے کرنا واجب کہا ہے، نیز
د کیھئے: المسلک المتقسط شرح المنسک المتوسط للقاری ر ۱۲۰۔

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبيرمع حاشيه ۲/۳۴–۳۵\_

<sup>(</sup>۲) الحطاب ۸۵/۸۲، بیلی تنبیه اوراس میں مزید تفصیل بھی ہےر ۸۵-۸۷\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لتأخذوا مناسککم" کی روایت مسلم (۹۳۳/۲ طبح الحلبی) نے حضرت حابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲۸۷۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: "أبدأ بما بدأ الله به" كی روایت مسلم (۸۸۸ طبح الحلمی ) نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔

سے اللہ نے شروع کیا ہے تم بھی وہیں سے شروع کرو)۔

• ا - ج - نیت صرف حنابلہ کے یہاں شرط ہے، جیسا کہ ان کے یہاں مذہب ہے اور طے شدہ ہے، مرداوی نے اس کو سیح قرار دیا ہے،
اکثر فقہاء حنابلہ کا کلام اس کے خلاف ہے، جیسا کہ' الفروع'' میں ہے۔

(۱)۔

## سعی کااصلی وقت:

11 - سعی کا اصلی وقت یوم النح (دس ذی الحجه کا دن)، طواف زیارت کے بعد ہے، طواف قد وم سنت ہے، اور سعی واجب ہے، لہذا واجب کوسنت کے تابع کرنا مناسب نہ ہوگا، اور طواف زیارت فرض ہے، اور واجب کوفرض کے تابع کرنا جائز ہے، البتہ طواف قد وم کے بعد سعی کی اجازت دے دی گئی ہے، اس کو اس کا وقت بنادیا گیا ہے، تاکہ حج کرنے والوں کو آسانی اور سہولت ہو، کیونکہ قربانی کے دن اس پر کا موں کا ججوم ہے۔

اس کا اصلی وقت دس ذی الحجہ کا دن طواف زیارت کے بعد ہے اور حفیہ کے نز دیک طواف قد وم کا مقدم ہونا شرط نہیں ہے، بلکہ شرط صرف طواف کا مقدم ہونا ہے،خواہ نفلی طواف ہو<sup>(۲)</sup>۔

روایت: "ابدأو ا بیما بدأ الله به" کو دار قطنی (۲۰ ۲۵۴ طبع دارالحاس) نے کی ہے، ابن دقیق العید نے اس کو شاذ کہا ہے، جبیبا کہ ابن حجر کی التاب التخیص (۲۰ ۲۵ طبع شرکة الطباعة الفنه) میں ہے۔

(۲) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ۱۳۵/۲ ، نيز ديكھئے: فتح القدير ۱۵۶/۲، المسلك المعقبط ۱۱۸۔

اس سے قریب قریب جمہور کا مذہب ہے، البتہ مالکیہ نے دم واجب نہ ہونے کے لئے بیشرط لگائی ہے کہ سعی واجب طواف کے بعد ہواور اس کے واجب ہونے کی نیت ہواور طواف قد وم ان کے بزد یک واجب ہے۔

شافعیہ اور حنابلہ نے سعی کے وقت کو طواف رکن یا طواف قدوم کے بعد کے ساتھ خاص کیا ہے۔

ی تفصیل آفاقی حج إفراد کرنے والے کے بارے میں ہے، کیونکہ اس کے لئے طواف قد وم مشروع ہے، کین اگر حج إفراد کرنے والا کی ہویا آفاقی حج تمتع کرنے والا ہوتو ان دونوں کے لئے طواف قد وم نہیں ہے، اس لئے کہ وہ دونوں مکہ سے حج کا احرام باندھتے ہیں، لہذا جمہور کے نزدیک پہلے سعی نہیں کریں گے، لیکن مالکیہ کے نزدیک ان کے لئے ممکن ہے کہ وہ فعلی طواف کریں اور اس کے بعد سعی کرلیں، البتہ دونوں پردم لازم ہوگا۔

اور حفیہ کے زد کی وہ ایسا کر سکتے ہیں اور ان پر پچھالازم نہ ہوگا۔

## قارن کے لئے سعی کی تکرار:

17 - حفنہ کے نز دیک قاران دوطواف اور دوسعی کرے گا، پہلے عمرہ کا طواف کرے گا، پہلے عمرہ کا طواف کرے گا، اس کے بعد طواف قدوم کرے گا، اس کے بعد طواف قدوم کرے گا ورا گرج کی سعی پہلے کرنا چاہے توج کی سعی کرے گا۔
لیکن جمہور کے نز دیک اس کا حکم جج إفراد کرنے والے کی طرح ہے، وہ ایک ہی طواف اور ایک ہی سعی کرے گا، اور پیطواف وسعی اس کے جج اور عمرہ دونوں کے لئے کافی ہوجا کیں گے اور انہوں نے حضورا کرم علی اور صحابہ کرام کے علم سے استدلال کیا جو آپ علی ہے۔ حضورا کرم علی اور صحابہ کرام کے علم سے استدلال کیا جو آپ علی ہے۔ کے ساتھ جے میں قاران متے اور انہوں نے ایک ہی سعی کی تھی (۱)۔

<sup>(</sup>۱) سعی کی شرائط اور ماسبق کے بارے میں دیکھئے: المسلک المتقط رے ۱۱-۱۱-۱۲، شرح الرسالہ مع حافیة العدوی ۱۱/۱-۲-۲۵، الشرح الكبير مع حاشیہ ۳/۳۸-۳۵، مغنی المحتاج ۱/۳۹۳-۴۹۵، المجموع ۸/۷۷-۸۷، المغنی ۳/۸۵-۴۹۵، الفروع ۳/۵۰۵-۵۰۲

<sup>(</sup>۱) حدیث سعی: "النبی عُلیا وصحابته سعیا واحدا" کی روایت

طواف زیارت سے سعی کے مؤخر ہوجانے کا حکم:

ساا - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ محرم، اپنے احرام سے حلال نہیں ہوگا، جب تک کہ کر ان ہے احرام سے حلال نہیں ہوگا، جب تک کہ کہ کو جب تک لوٹ کرسمی نہیں کر لے خواہ ایک قدم کی کمی رہ گئی ہو، جب تک لوٹ کرسمی نہیں کر لے گا، اس وقت تک عور توں کے حق میں محرم رہے گا، خواہ کتنا ہی دور جاچکا ہو، اس لئے کہ انہوں نے کہا: سعی رکن ہے، ذواہ کتنا ہی دور جاچکا ہو، اس لئے کہ انہوں نے کہا: سعی رکن ہے، (دیکھئے: اصطلاح '' جج'' فقر ہر ۲۵،۵۲۱)، اور سعی کی تاخیر سے اس پر پچھواجب نہ ہوگا، خواہ کتنی ہی مدت گذرگئی ہواور وہ اپنے اسی احرام کی ضرورت نہ ہوگی (۱)۔

حفیہ نے کہا: اگر سعی اپنے اصلی وقت یعی طواف زیارت کے بعد ایا منح سے مؤخر ہوجائے تو اگر لوٹ کراپنے اہل وعیال کے پاس نہیں گیا ہے تو سعی کر لے گا اور اس پر کچھ واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ اس پر کچھ واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ اس پر کچھ الزم نہ ہوگا، اس لئے کہ اس نے سعی کو اس کے اصلی وقت میں یعنی طواف زیارت کے بعد ادا کیا ہے، اگر اس نے جماع کر لیا ہے تو بھی کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ حفیہ کے نزد یک طواف زیارت کی وجہ سے کلل اکبر (پوری طرح حلال ہونا) حاصل ہو چکا ہے، کیونکہ سعی رکن نہیں ہے کہ حلال ہونے سے مافع ہو، اور جب طواف زیارت کی وجہ سے حلال ہوئی، توخواہ سعی جماع سے قبل کرے یا اس کے بعد کرے، کوئی فرق نہیں ہوگا، البتہ اگر مکہ میں ہوتو سعی کر لے گا اور اس پر پچھ واجب نہ ہوگا، جسیا کہ کہا گیا، اور اگر لوٹ کر اہل وعیال وعیال کے پاس چلا گیا تو بلا عذر سعی کے چھوڑ نے کی وجہ سے اس پردم لازم کے پاس چلا گیا تو بلا عذر سعی کے چھوڑ نے کی وجہ سے اس پردم لازم کی اور اگر وہ مکہ لوٹ کر آنا جا ہے تو نئے احرام کے ساتھ آئے گا، موگا اور اگر وہ مکہ لوٹ کر آنا جا ہے تو نئے احرام کے ساتھ آئے گا، موگا اور اگر وہ مکہ لوٹ کر آنا جا ہے تو نئے احرام کے ساتھ آئے گا، موگا اور اگر وہ مکہ لوٹ کر آنا جا ہے تو نئے احرام کے ساتھ آئے گا، موگا اور اگر وہ مکہ لوٹ کر آنا جا ہے تو نئے احرام کے ساتھ آئے گا، موگا اور اگر وہ مکہ لوٹ کر آنا جا ہے تو نئے احرام کے ساتھ آئے گا، موگا اور اگر وہ مکہ لوٹ کر آنا جا ہے تو نئے احرام کے ساتھ آئے گا،

کیونکہ اس کا پہلا احرام طواف زیارت کی وجہ سے ختم ہو چکا ہے، اور تحلل اکبر ہو چکا ہے، اور جب تحلل اکبر ہو چکا ہے، اور جب لوٹ کرسعی کر لے گاتو دم ساقط ہوجائے گا، کیونکہ اس نے ترک سعی کا تدارک کرلیا۔

امام محمد بن الحسن نے کہا: مجھے زیادہ پبند ہے کہ لوٹنے کے بجائے دم دے، اس کئے کہ اس میں فقراء کا نفع ہے اور نقصان بھی کوئی زیادہ نہیں ہے (۱)۔

حنفیہ کی مذکورہ تفصیل حنابلہ کے یہاں بھی اس قول کے مطابق ہےجس میں وہ سعی کوواجب کہتے ہیں۔

### سعی کے داجبات:

۱۴ - الف - جو شخص چلنے پر قادر ہواس کے لئے خود چل کرسعی کرنا حفیہ اور شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک سنت ہے۔

لہذا اگر بلاعذر سوار ہوکر یا اٹھا کر یا گھسٹ کرسعی کرے تو سب کے نزدیک سعی صحیح ہوجائے گی، لیکن حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک بلاعذر چلنا ترک کرنے کی وجہ سے اس پردم لازم ہوگا، کیونکہ ان کے نزدیک چلنا واجب ہوگا۔

اور شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس پر کچھ لازم نہ ہوگا، اگرچہ بلاعذر سوار ہو، کیونکہ سعی میں پیدل چلناان کے نزدیک سنت ہے۔ بلکہ شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ افضل یہ ہے کہ سعی میں بلاعذر سوار نہ ہو، جسیا کہ طواف کی بحث میں گذر چکا ہے، اس لئے کہ پیدل چلنے میں تواضع زیادہ ہے، اس پران کا اتفاق ہے کہ سوار ہوکر سعی کرنا مکروہ نہیں ہے، البتہ خلاف افضل ہے۔

<sup>=</sup> حضرت جابر بن عبداللَّهُ كَي حديث كَصْمَن مِين مسلم (۸۸۸ طبع الحلبي) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ ر ۱۳۵\_

اورا گردوسرے نے اس کواٹھا کرسعی کرادی تو جائز ہے، کیکن بہتر بیہ ہے کہ وہ خودسعی کرے اگر چھوٹا بچہ نہ ہو یا اس کوکوئی عذر مثلاً مرض وغیرہ نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

10 - ب- حنفیہ کے نزدیک آخری تین اشواط کو پورا کرنا واجب ہے،
اس کئے کہ ان کے نزدیک سات میں سے اقل مقدار واجب ہے،
لہذا اگر اقل یعنی تین یا اس سے کم شوط چھوڑ دیتو اس کی سعی صحیح
ہوجائے گی اور ان کے نزدیک ہر شوط کے بدلہ اس پرصدقہ واجب
ہوگا، کیکن جمہور کے نزدیک ساتوں اشواط رکن ہیں، ایک قدم بھی اس
میں کم کرنا جائز نہ ہوگا (۲)۔

## سعی کی سنن ومستحبات:

١٦ - الف-طواف وسعى كوبلافصل ا دا كرنا:

اگر دونوں کے درمیان بلاعذر طویل فصل ہوجائے تو براہے اور اس کا اعادہ مسنون ہے، کیکن اگراعادہ نہ کرتے تواس پر پچھواجب نہ ہوگا،اس پرسب کا اتفاق ہے۔

اس سلسلہ میں فقہاء کی دلیل اس کو وقوف عرفہ سے طواف زیارت کے موخر کرنے پر قیاس کرنا ہے کہ طواف زیارت کو وقوف عرفہ سے چند سالوں تک موخر کرنا بھی جائز ہے، اس کی تاخیر کے لئے کوئی حد نہیں ہے جب تک کہ وہ زندہ رہے، اس میں حنفیہ کا بھی اختلاف نہیں ہے۔ دیکھئے:" طواف" فقرہ رہ، اور" جج" فقرہ رہ، ۱۲۲۱۔

اس کے بارے میں ان کا نقطہ نظریہ ہے کہ اس نے اس کواس کے اصلی وقت یعنی طواف افاضہ کے بعدادا کیا ہے۔

21-ب-نیت: یہ جمہور کے نزدیک سعی میں سنت ہے اور حنفیہ کے نزدیک رائج قول کے مطابق ان کزدیک رائج قول کے مطابق ان کے نزدیک مستحب ہے، اس میں حنابلہ کا اختلاف ہے، وہ اس کے شرط ہونے کے قائل ہیں، ملاعلی قاری نے کہا: شاید جمہور فقہاء نے سعی کی نیت کومحرم کے ان تمام افعال کے شمن میں رکھا ہے جن کا التزام اس کے احرام میں شامل ہے۔

لہذااگر صفا سے مروہ بھاگ کریا تھے کرتے ہوئے یا تفری کی غرض سے جائے یااس کو خبر نہ ہو کہ میسعی ہے تواس کی سعی صحیح ہوجائے گی، میہ ایک بہت بڑی سہولت اور آسانی ہے، جبیبا کہ وقوف عرفہ میں نیت شرطنہیں ہے (۱)۔

11- ج-طواف کی دورکعت اداکرنے کے بعد سعی کے لئے جانے سے قبل حجر اسود کا استلام کرنا آسان ہو، سے قبل حجر اسود کا استلام کرنا آسان ہو، ورنداس کی طرف اشارہ کرے گا، استلام طواف اور سعی کو ملانے کے درجہ میں ہے (۲)۔

19 - د- حدث اصغر، حدث اکبر اور نجاست سے پاک ہوکر سعی کرنا مستحب ہے، اگر اس کے خلاف کرے گا تو بھی سعی صحیح ہوجائے گ، چنا نچہ حضرت عائشہ سے مروی صحیح حدیث میں ہے کہ جب ان کو حض آگیا تو نبی کریم علی ہے ان سے فرمایا: "افعلی کما یفعل الحاج، غیر أن لا تطوفي بالبیت حتی تطهری" متفق علیه (۳) (جو کمل حاجی کرتے ہیں تم بھی کرو، البتہ پاک ہونے سے علیه (۳) (جو کمل حاجی کرتے ہیں تم بھی کرو، البتہ پاک ہونے سے سے سراحناً معلوم ہوتا سے سراحناً معلوم ہوتا

<sup>(</sup>۱) المجموع ۸۷ ۸۸\_

<sup>(</sup>۲) البدائع ار۱۳۴، المسلك المتقسط رص۱۲۰، شرح الرساله ار۴۷۲، مثنی المحتاج ار۹۹۷، لمثنی سر۹۹۷.

<sup>(</sup>۱) المسلك المتقسط ۱۲۱ ـ

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۸۷۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: ''افعلی کما یفعل الحاج، غیر أن ......'' کی روایت بخاری (۳) حدیث کی دوایت بخاری (۱۲ ۸۵۳ طیح الحلی ) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔ الفاظ بخاری کے ہیں۔

ہے کہ بغیر طہارت کے سعی کرنا جائز ہے۔

۲- ه- جب جب اپنی میں میں صفاوم روہ پر پنچاس پر اتنا چڑھے
کہ کعبہ سامنے ہوجائے ،نو وی نے '' المجموع'' میں اس کی مقدار قد کے
برابر بتائی ہے، یہ چڑھنا شافعیہ وحنا بلہ کے نز دیک مستحب ہے اور
صرف مردوں کے لئے ہے، عورتوں کے لئے نہیں ہے۔

#### ۲۱ – و \_ دعا کرنا:

صفااور مروہ پر چڑھنے کے وقت اور دونوں کے درمیان سعی کرنے میں دعا کرنے کو حفنیہ نے مستحب کہا ہے، اس میں پچھ نفصیل ہے جس کاذکرآ گے آرہا ہے۔

۲۲- ز-میلین اخصرین کے درمیان تیز چلنا: میلین اخصرین آج کل معی کی دیوار میں دوسبرستون ہیں، بیساتوں اشواط میں سنت ہے، اورمستحب ہے کہ رمل سے زیادہ اور دوڑ نے سے کم ہو، اور اس کے علاوہ میں عادت کے مطابق چلنا سنت ہے، حدیث میں ہے: "فقد کان عالیہ مسعی بطن المسیل إذا طاف بین الصفا والممروة" (نی کریم عالیہ جب صفا، مروہ کے درمیان سعی کرتے تو بطن میں تیز چلتے تھے)۔

ما لکیے نے کہاہے: صرف صفا سے مروہ جانے میں تیز چانا مسنون ہے، واپسی میں مسنون نہیں ہے۔

اورسعی میں یہ تیز چلنا صرف مردوں کے لئے سنت ہے،عورتوں کے لئے نہیں ہے، اس لئے کہ ان سے پردہ کی حالت مطلوب ہے،لہذاان کے لئے سنت صرف چلنا ہے۔

۳۲۰ - 5 - سعی کے اشواط میں تسلسل برقر ارر کھنا یعنی بلافصل ادا کرنا،
یہ جمہور کے نزدیک سنت ہے، اس میں مالکیہ کا اور معتمد قول کے
مطابق حنابلہ کا اختلاف ہے، ان کے نزدیک سعی کے اشواط کو بلافصل
ادا کرناسعی کے جمعے ہونے کے لئے شرط ہے۔

اسى بنا پر مالكيەنے تفصيل كرتے ہوئے كہاہے (١):

ا - اگرسعی کے دوران تھوڑی دیر بیٹھ جائے تو جائز ہے اگر چہاس کے لئے یہ مناسب نہیں ہے، اگر بیٹھنا طویل ہوجائے کہ محسوں ہوکہ اس نے سعی چھوڑ دی ہے تو از سرِ نوسعی کرے گا۔

۲-ال کے لئے مناسب نہیں ہے کہ خرید وفر وخت کرے یا کھڑے ہوکوکئی سے بات کرے، اگرانیا کرلے اور معمولی ہوتو کوئی حرج نہیں ہے اگر چیکر وہ ہوگا، اور اگرزیا دہ ہوتو از سرِنوسعی کرےگا۔
۳-اگر اس کو پیشاب کا تقاضا ہوجائے تو (فارغ ہوکر) وضو کرےگا۔ کرےگا اور ماسبق پر بنا کرےگا، اعادہ نہیں کرےگا۔

کرے کا اور ما بی پر بنا کرے کا ، اعادہ بیل کرے گا۔

۲ – اگر نماز کی اقامت کہی جائے توسعی کو کمل کرے گا ، البتہ اگر
نماز کا وقت تنگ ہوتو نماز پڑھ لے گا ، پھر گذشتہ سعی پر بنا کرے گا۔
جمہور کے نزدیک بیسب نقصان دہ نہیں ہیں ، کم ہوں یا زیادہ (۲)،
لیکن مکروہ ہیں ، البتہ اگر جماعت کے ساتھ فرض نماز ادا کرنے کے
لئے اور نماز جنازہ ادا کرنے کے لئے سعی بند کرتے ویہ مکروہ نہیں ہے ،
جیسا کہ طواف میں ہے ، بلکہ سعی بند کرنا ہی زیادہ بہتر ہے ۔

۲۲- ط-شافعیہ کی رائے ہے کہ طواف پر قیاس کرتے ہوئے سعی میں بھی اضطباع سنت ہے۔

۲۵ - ی - حنفیہ کے زد یک مستحب ہے کہ جب سعی سے فارغ ہوتو

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان عُلَطِیْ یسعی بطن المسیل اِذا طاف ....." کی روایت بخاری (الفتح ۲۰۱۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۰/۲ اطبع الحلمی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) شرح الرساله مع حاشية العدوي ارا ۲۷-۴۷، كشاف القناع ۲/۸۷ م

<sup>(</sup>۲) یہاں تک کہ علام نودی فرماتے ہیں کہ اگر چدایک ماہ یا ایک سال یا اس سے بھی زیادہ ہوجائے، یہی رائح فدہب ہے، اس کے قائل جمہور ہیں۔ المجموع ۸۲-۸۱۸

مسجد میں جا کردورکعت نمازاداکرے، تا کہ طواف کے اختتام کی طرح سعی کا اختتام بھی نماز پر ہو، جبیبا کہ ثابت ہے کہ استلام سے اس کی ابتداء کی طرح ہے (۱)۔

ان دورکعات کے بارے میں شافعیہ کے دواقوال ہیں: جوینی نے کہا:اچھاہے اور طاعت میں اضافہ ہے، ابن الصلاح نے کہا:اسے مکروہ ہونا چاہئے کہ یہ بدعت ہے، نووی نے کہا (۲): ابن الصلاح کا قول اظہر معلوم ہوتا ہے، واللہ تعالی اعلم (۳)۔

#### سعی کے مباحات:

۲۶ - طواف میں جومباح ہے وہ سعی میں بھی مباح ہے، بلکہ بدرجہ اولی مباح ہے،ان میں سے چند درج ذیل ہیں:

الف-مباح كلام جوسعى كوروك نه دے۔

ب-کھانا، پینا۔

ج - فرض نماز، یا نماز جنازہ کوادا کرنے کے لئے نکلنا، اس میں مالکیہ کااختلاف ہے (۴)۔

## سعی کے مکروہات:

۲ - الف-خریدوفروخت اور بات چیت کرنا، اگران میں سے
 کوئی اس طرح ہوکہ ذہن حاضر نہ رہے، اور اس کوذکر ودعا سے غافل

- (۱) فتح القدير٢/١٥١-١٥٤، ردامختار ٢٣٥/٢\_
  - (۲) المجموع ۱۸ م۸۸–۸۵\_
- (۳) سعی کی سنن کے لئے دیکھئے: المسلک المتقسط ۱۰۱۰–۱۲۱، شرح الرسالہ مع حاشیۃ العدوی ۲۰۷۱–۲۷۰، المجموع ۸۸۸–۸۵، مغنی الحتاج ۱۸۹۴–۹۹۵، المغنی سر ۹۳–۳۹۸
  - (۴) المسلك المتقبط ١٢١ـ

کردے پانسلسل برقرار نہ رہے۔

۲۸ - ب-سعی کوطواف سے غیر معمولی طور پرمؤخر کرکے بلا عذراس کے مختار وقت سے مؤخر کرنا مکروہ ہے (۱) ۔

سعی میں بہت می دعا ئیں اوراذ کار نبی کریم علیہ اور بعض صحابہ سے منقول ہیں،ان میں سے بعض حسب ذیل ہیں:

۲۹ – الف-سعی کے لئے صفا کی طرف جس دروازہ سے بھی اس کے لئے آسان ہوجائے، اور یہ آیت پڑھے: ''اِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرُووَةَ مِنْ شَعَائِدِ اللهِ '' (صفاومروہ بے شک الله کی یادگاروں میں سے بین ) اوراسی طرح ہر شوط کے آخر میں جب مروہ پر پہنچتو یہی پڑھے، اس کئے کہ نبی کریم عظیمی نے ایساعمل کیا ہے (۲)۔

• ۳۰ - ب - جب صفا پر چڑھے تو اس پر کھڑا ہواس طرح کہ کعبہ شریف نظر آئے، اس طرح جب مروہ پر چڑھے تو قبلہ کی طرف رخ کرے، ذکر کرے، دعا کرے، جیسا کہ نبی کریم عیسی نے کیا ہے، اورد پر تک کھڑے رہنا مسنون ہے، اور اس طرح کے جیسا کہ صحیح مسلم میں حضرت جابر ہے مروی ہے کہ آپ عیسی نے قبلہ کا رخ کیا، پھر اللہ تعالی کی تو حید و کبریائی بیان کی اور کہا: "لا اللہ اللہ اللہ وحدہ لاشریک له، له الملک، وله الحمد وهو علی کل شئی قدیر، لا اللہ اللہ وحدہ، أنجز وعدہ ونصر عبدہ وهزم الأحزاب وحدہ، (ایک اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، اس کاکوئی شریک نہیں، اس کی حکومت ہے، اس کے لئے تعریف ہے، اوروہ ہر چیز پر قادر ہے، ایک اللہ کے سواکوئی معبود نہیں تعریف ہے، اس نے اپناوعدہ پورا کرد یا اورا ہے بندہ کی مدد کی اور تن تنہا تمام ہے، اس نے اپناوعدہ پورا کرد یا اورا ہے بندہ کی مدد کی اور تن تنہا تمام

- (۱) المسلك المتقسط ر ۱۲۱ ۱۲۲ ـ
- (۲) حدیث: "إن الصفا والمروق من شعائر الله" کی روایت مسلم(۸۸۸/۲ طبع الحلهی) نے حضرت جابر بن عبد الله سے کی ہے، سور ک بقرہ/۱۵۸۔

جھوں کوشکست دی)، پھراس کے درمیان دعا کی اوراس کوتین بارکہا، پھروہ مروہ پرتشریف لائے، اور جسیا صفا پر کیا اسی طرح مروہ پر بھی کیا<sup>(1)</sup>۔

اسا - ج - صفا پر به دعا کرنا منقول ہے: "اللهم إنک قلت: ادعوني، أستجب لکم، وإنک لا تخلف المیعاد، وإني أسألک کما هدیتني للإسلام ألا تنزعه مني حتی تتوفاني وأنا مسلم" (اےاللہ! آپ نے فرمایا ہے کہ مجھ سے مائلومیں تہماری دعا قبول کروں گا، بے شک آپ وعدہ کے خلاف نہیں کرتے ہیں، اےاللہ! میں آپ سے درخواست کرتا ہوں کہ جس طرح آپ نے مجھ کواسلام کی توفیق دی ہے، اس کو مجھ سے الگ نہ کیجئے، یہاں تک کمسلم ہونے کی حالت میں مجھ موت آجائے)۔

"اللهم اعصمنا بدینک وطواعیتک، وطواعیة رسولک، وجنبنا حدودک، اللهم اجعلنا نحبک و نحب ملائکتک و أنبیائک و رسلک، و نحب عبادک الصالحین، اللهم یسرنا للیسری و جنبنا العسری، و اغفرلنا فی الآخرة والأولی، و اجعلنا من أثمة المتقین" (اے اللہ! این دین، اپنی اطاعت اور این رسول کی اطاعت کے ذریعہ ہماری تفاظت فرما، این حدود سے ہم کو بی اساللہ! ہم کو ایسا بنادے کہ ہم تجھ سے محبت کریں، تیرے ملائکہ، تیرے انبیاء اور تیرے رسولوں سے محبت محبت کریں، تیرے ملائکہ، تیرے انبیاء اور تیرے رسولوں سے محبت

کریں، تیرے نیک بندوں سے محبت کریں، اے اللہ آسانی کو ہمارے لئے آسان فرمادے، دشواری سے ہم کو بچا، دنیاوآ خرت میں ہماری مغفرت فرمااور ہم کو مقیوں کے سربراہوں میں سے بنا)۔

۲ سا – د – صفا سے اترتے وقت بید عامنقول ہے: "اللہم أحيني على سنة نبيك، و توفني على ملته، و أعذني من مضلات الفتن برحمتك يا أد حم الراحمين" (اے اللہ! مجھ کو این نبی کی سنت پر زندہ رکھ اوران کی ملت پر مجھ کوموت دے، اے ارحم الراحمین! اپنی مہربانی سے گراہ کرنے والے فتوں سے میری ارحم الراحمین! اپنی مہربانی سے گراہ کرنے والے فتوں سے میری

سس – رحمیلین اخطرین کے درمیان تیز چلتے وقت کی دعایہ ہے:
"دب اغفر وارحم إنک أنت الأعز الأكرم" (اےمیرے
پروردگار! مغفرت فرما اور رحم فرما، بے شک آپ ہی سب سے زیادہ
عزت والے اور زیادہ کرم والے ہیں)۔

۳۳- و- مروه سے قریب پڑھے: "إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُووَةَ مِنُ شَعَائِهِ اللّٰهِ" (صفا اور مروه بے شک اللّٰه کی یادگاروں میں سے بیں)، پھر مروه پر چڑھے اور قبلہ کارخ کرکے کھڑا ہو، اور ذکر ودعا کرے، جیسا کہ صفا پر کیا ہے، اسی طرح مروه سے اتر تے وقت وہ دعاء پڑھے جو صفا سے اتر تے وقت پڑھی تھی، اس لئے کہ نبی کریم علی ہے نے مروه پروہی ممل کیا جو صفا پر کیا، جیسا کہ حدیث میں گذرا۔ علی سے مروه پروہی ما کی خاص ذکر ودعا ایسی منقول نہیں ہے جو سعی کے اشواط میں سے ہر شوط کے لئے علا حدہ علا حدہ مخصوص ہو، علاء نے سعی وغیرہ میں منقول دعا وں کوسعی کے اشواط پر اس لئے تقسیم کردیا ہے کہ وغیرہ میں منقول دعا وں کوسعی کے اشواط پر اس لئے تقسیم کردیا ہے کہ

حفاظت فرما)۔

<sup>(</sup>I) فتح القدير ٢/ ١٥٥\_

حدیث: "ذکر اللهم أحييني على سنة نبيك" كى روايت بيهتى اللهم أحييني على سنة نبيك" كى روايت بيهتى المعارف العثمانيه) في حضرت ابن عمر سے موقوفاً كى

<sup>(</sup>۱) حدیث: "الذکر عند الصفا و المروة" کی روایت مسلم (۸۸۸ طبع الحلمی ) نے حضرت جابڑے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ذکر: "اللهم إنک قلت ادعوني أستجب لکم" کی روایت ما لک نے الموطأ (۱۲ ۳۷۳ طبع الحلمی) میں حضرت ابن عمر سے موقوفاً کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) دعاء: "اللهم اعصمنا بدینک"کی روایت بیمق (٩٣/٥ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابن عمر سے موقوفاً کی ہے۔

لوگوں کورہنمائی ہواوران کے لئے سعی کےاشواط کوشار کرنا آسان ہو، مالكه كزويك بدكس تحديد كے بغيرسنت ہے، حفيہ نے سعى ميں دعا کومسخب قراردیاہے۔

پوری سعی میں مختلف اذ کار اور دعا ئیں پڑھنے کی کوشش کرے، اس کئے کہ یہی بڑا مقصود ہے، کیونکہ نبی کریم عظیمہ کا ارشاد ہے: "إنما جعل رمى الجمار والسعى بين الصفا والمروة لِاقامة ذكر الله'' () (یعنی رمی جمار اور صفاومروہ کے درمیان سعی کومخض الله تعالیٰ کا ذکر کرنے کے لئے مقرر کیا گیاہے )۔



(١) حديث: "إنما جعل رمى الجمار والسعى بين الصفا والمروة لإقامة ذكر الله" كي روايت ترمزي (٣٠ / ٢٣ طبع الحلبي ) نے حضرت عائشہ سے کی ہے،اس کی سند میں ایک راوی ہیں جن کے بارے میں محدثین نے کلام کیا ہے، ذہبی نے اس حدیث کواپنی مناکیر میں ذکر کیا ہے، جیسا کہ میزان الاعتدال (۳۰ ۸ طبع الحلبی ) میں ہے۔

ا - سفتجہ: سین کے پیش اورزبر کے ساتھ اور تاء کے زبر کے ساتھ،

فارسی لفظ ہےجس کوعر نی میں منتقل کیا گیا ہے، القاموس میں ہے کہ سُفتجه، قرطقه کی طرح ہے، یعنی کوئی شخص کسی دوسرے کو مال دے، اوراس دوسر ہے کا مال ، دینے والے مخص کے شہر میں ہو، وہ اس کو وہاں ادا کردے،اس طرح راستہ میں امن کا فائدہ حاصل ہوجا تا ہے<sup>(۱)</sup>۔ سفتحة كالصطلاحي معنى جبيها كهابن عابدين نے كہاہے، راستہ كے خطرہ کو دورکرنے کے لئے قرض دینا ہے،'' الدسوقی'' میں ہے: بیہ ایک تحریر ہے جوقرض لینے والاکسی شہر میں اپنے وکیل کو بھیجنا ہے کہ وہ قرض دینے والے کواتنی رقم ادا کردے جواس نے اس سےایئے شہر میں لی ہے اس کو ہنڈی کتے ہیں (۲)۔

## سفتج قرض ہے یا حوالہ؟:

۲ – سفتجہ: حوالہ کے مشابہ ہے، اس طرح کہ قرض لینے والا، قرض دینے والے کو کسی تیسرے کے حوالہ کرتا ہے، گویا کہاس نے قرض دار

- (1) القامون اورلسان العرب كي ميمية وتتم المصطلحات الفنيه والعلمية ، مين ب: سفتحہ: قرض خواہ کی طرف سے حاری ہونے والی ایک تحریر ہے جس میں قرض خواہ اپنے مدیون کو یا بند کرتا ہے کہ وہ مقررہ تاریخ میں مقررہ رقم کسی تیسرے شخص کو باخود قرض خواہ کو با جامل تحریکوا دا کر ہے۔
  - (۲) حاشيه ابن عابدين على الدرالمخيار ۴۸ ر۲۹۵ ، الدسوقي ۳ر ۲۲۵ ـ

کواپنے ذمہ سے اس شخص کے ذمہ میں منتقل کردیا جس کے حوالہ کیا گیا، اور حوالہ میں بھی یہی ہوتا ہے کہ قرض ایک ذمہ سے دوسرے ذمہ میں منتقل ہوجا تاہے۔

لیکن جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور بعض حفیہ نے اس کو قرض کہا ہے، اس کئے گفتگواس قرض کے بارے میں ہے جس سے کوئی نفع ہو کہ وہ جائز ہے یا نہیں؟ حوالہ تو بالفعل ذمہ میں ثابت شدہ دین ہوتا ہے۔

بعض فقهاء حفنیه مثلاً مصلفی اور مرغینانی نے اس کو باب حوالہ کے آخر میں ذکر کیا ہے، اور باب قرض میں بھی ذکر کیا ہے۔

ابن الہمام اور بابرتی نے لکھا ہے کہ قد وری نے اس مسلہ کو یہاں
اس لئے ذکر کیا ہے کہ یہ کفالہ اور حوالہ کی طرح دین میں ایک معاملہ
ہے، کرلانی کہتے ہیں: یہ حوالہ کے معنی میں ہے، اس لئے کہ وہ متوقع خطرہ کوقرض لینے والے کے حوالہ کرتا ہے، یہ وہی بات ہوئی جو صلفی نے کہی ہے کہ سفتجہ راستہ کے خطرہ کو دور کرنے کے لئے قرض دینا ہے، گو یا اس نے متوقع خطرہ کوقرض لینے والے کے حوالہ کردیا، لہذا یہ حوالہ ک معنی میں ہوگا، ابن عابدین کہتے ہیں کہ ابن الفصیح کی '' نظم الکنز'' میں ہے کہ میں راستہ کے سفانج کو مکر وہ ہجھتا ہوں، یہ در حقیقت حوالہ کرنا ہے، اس کے شارح المقدی کہتے ہیں: اس لئے کہ وہ اپنے دوست کو اس کے حوالہ کرتا ہے اس کو حوالہ کرتا ہے۔

# اجمالي حكم:

٣٠ - قرض دينا مندوب عبادت ہے، يه بھلائي کا ايک شعبہ ہے،اس

لئے مشروع ہے کہ لوگوں کے درمیان آپس میں تعاون ہو، قرض دینے والامحتاج مدیون کو جو کچھ دیتا ہے اس سے ضرورت مندوں کے مصائب دور ہوتے ہیں، اور وہ اس قرض سے صرف الله تعالی کی طرف سے ثواب کا طالب ہوتا ہے، لہذا اگر قرض دینے والا ، قرض کے ذریعہ مدیون سے کسی خاص نفع کا طالب ہوتو پھریہ معاملہ قرض کے باب سے نکل جائے گا، اس کئے کہ قرض ایک عبادت ہے اور سہولت فراہم کرنے والاعقد ہے، اسی لئے اگر قرض دینے والے کو قرض ہے نفع حاصل ہوتو پیحرام ہے، خاص طور پرا گرعقد قرض میں اس کی شرط لگادی گئی ہومثلاً قرض دینے والا بیشرط لگادے که مدیون قرض سے زیادہ دےگا، یا جولیا ہے اس سے اچھادے گا،اس لئے کہ یہ سود ہوجائے گا اور معروف قاعدہ ہے: ہروہ قرض جونفع لائے وہ حرام ہے، یہی حضرت ابی بن کعب ؓ، ابن عباس ؓ اور ابن مسعود ؓ سے مروی ہے، ابن انی شیبہ نے صحابہ اور سلف سے اس کو اپنی مصنف میں نقل کیا ہے، کہتے ہیں: مجھ سے خالدالاً حمر نے ان سے جاج نے اوران سے عطاء نے بیان کیااور کہا: وہ لوگ ہراس قرض کو ناپیند کرتے تھے جس سے نفع حاصل ہو۔

ان ہی صورتوں میں سے جن سے قرض دینے والے کو نفع حاصل ہوتا ہے، ایک صورت یہ ہوتی ہے کہ ایک شخص دوسرے کو خواہ وہ تا جر بو یا تا جرنہ ہو، کسی شہر میں قرض دیتا ہے، اور مدیون سے مطالبہ کرتا ہے کہ وہ ایک تحریر لکھ دیے جس کے ذریعہ وہ قرض کا بدلہ دوسرے شہر میں مدیون کے شریک یا اس کے وکیل سے وصول کرلے گا۔

یہاں متوقع نفع ہیہ ہے کہ قرض دینے والا راستہ کے خطرہ کو دور کرنے کا فائدہ حاصل کرر ہاہے،اس لئے کہ بھی بھی اندیشہ ہوتا ہے کہ اگر اپنے اموال کے ساتھ سفر کرے گا تو چور اور ڈاکواس پر حملہ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴ر ۲۹۵-۲۹۹، فتح القدیرلابن البهام و بهامشه العنایی للبابر والکفایة للکرلانی ۳۵۵-۳۵۹ دار إحیاء التراث، الدسوقی ۳۸-۲۲۵-۲۲۲، المهذب ارااس، المغنی ۴۸-۳۵۳-۳۵۳

کریں گے،لہذا وہ مجبوراً بیہ حیلہ کرتا ہے، تا کہ اس قرض کے ذریعہ راستہ میں متو قع خطرہ کو دورکر سکے۔

اس کے بارے میں احکام الگ الگ ہیں، اس لئے کہ تحریر جو قرض لینے والا اپنے وکیل کو لکھتا ہے جسے سفتجہ کہتے ہیں، عقد قرض میں مشروط ہوگی۔

اگر وہ عقد قرض میں مشروط ہوتو حرام ہے اور عقد فاسد ہے، اس
لئے کہ یہ نفع لانے والا قرض ہے، لہذا سود کے مشابہ ہوگا، کیونکہ
منفعت ایبااضافہ ہے جس کے بدلہ میں کوئی عوض ہیں ہے، یہ جمہور
فقہاء یعنی حنفیہ، شافعیہ اور بعض فقہاء ما لکیہ کے نزد یک ہے اور یہی
امام احمد سے ایک روایت ہے، ابن عبدالبر نے لکھا ہے کہ امام مالک ؓ
نے درا ہم ودنا نیر کے ذریعہ سفاتج پڑمل کرنے کومکر وہ کہا ہے، اس کو
حرام قرار نہیں دیا ہے، ان کے اصحاب کی ایک جماعت، نیز اہل علم کی
ایک جماعت نے اس کو جائز قرار دیا ہے، امام مالک سے یہ بھی منقول
ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے، مشہور یہی ہے کہ لوگ سفاتج کا جو
معاملہ کرتے ہیں اس کو انہوں نے مکر وہ کہا ہے۔

امام احمد سے ایک روایت ہے کہ وہ جائز ہے، اس لئے کہ اس میں دونوں کے لئے مصلحت ہے، عطاء کہتے ہیں کہ ابن الزبیر کچھ لوگوں سے مکہ میں دراہم لیتے تھے، پھر ان کے لئے ایک تحریر عراق میں مصعب بن الزبیر کے نام لکھ دیتے تھے، وہ لوگ جاکر ان سے وصول کر لیتے تھے، اس کے بارے میں حضرت ابن عباس سے پوچھا گیا تو انہوں نے اس میں کوئی حرج نہیں سمجھا، جولوگ اس میں کوئی حرج نہیں سمجھا، جولوگ اس میں کوئی حرج نہیں سمجھا، جولوگ اس میں کوئی حرج سمجیں بین اور خعی بھی ہیں، یہ ساری تفصیلات سعید بن منصور نے قل کی ہیں۔

حنابلہ میں سے قاضی نے لکھا ہے کہ وصی کوحق ہے کہ یتیم کا مال دوسرے شہر میں قرض دے دے، تا کہ راستہ کے خطرہ سے حفاظت کا

فائدہ حاصل ہو چھچے ہیہ ہے کہ بیہ جائز ہے، اس لئے کہ اس میں دونوں کی مصلحت ہے، اور کسی کوکوئی ضرر بھی نہیں ہے۔

شریعت ان مصالح کوحرام قرار نہیں دیتی ہے، جن میں کوئی ضرر نہ ہو، بلکہ ان کومشروع قرار دیتی ہے، اور اس لئے بھی کہ اس کے حرام ہو نہیں ہے اور نہ یہ منصوص کے حکم میں ہے، لہذا اس کو اباحت پر باقی رکھنا واجب ہوگا، البتہ مالکیہ نے اس صورت کو مستثنی قرار دیا ہے جبکہ اس جگہ کے تمام راستے پر خطر ہوں جہاں قرض دینے والا جار ہا ہے، اگر راستہ کے خطرہ کی وجہ سے جان یا مال کے ضیاع کا اندیشہ غالب ہوتو سفتجہ کے عمل میں حرمت باقی نہیں رہ جائے گی، بلکہ یہ ستحب ہوگا، تا کہ حفاظت جان ومال کی اس نقصان پر مقدم ہو جو قرض میں نفع حاصل کرنے سے ہور ہا ہے، اسی طرح ان کے ہو جو قرض میں نفع حاصل کرنے ہے جب قرض لینے والے کو نفع ہو، یا فرض لینے والے کو نفع ہو، یا قرض لینے والے کو نفع ہو، یا قرض لینے والے کو نفع ہو، یا

اوراگرقرض لینے والا ہی سفتجہ کھے، اس سلسلہ میں قرض دینے والے کی طرف سے کوئی شرط نہ ہوتو یہ بالا تفاق جائز ہے، اس لئے کہ یہا چھی طرح ادا کرنا ہے، حدیث میں ہے:"وقد استسلف النبی علیہ من رجل بکراً فقدمت علیه إبل الصدقة، فأمر أبا رافع أن يقضى الرجل بكره، فرجع إليه أبو رافع فقال: لم أجد فيها إلا خيارا رباعيا فقال: أعطه إياه، إن خيار الناس أحسنهم قضاء"() (نی کریم عیلیہ نے ایک کم عمر الناس أحسنهم قضاء"() (نی کریم عیلیہ نے ایک کم عمر الوث قرض لیا، جب آپ کے پاس صدقہ کے اونٹ آئے تو ابورا فع کو کم دیا کہ اس شخص کو اس کا اونٹ ادا کردو، ابورا فع لوٹ کر آپ عیلیہ کے باس آئے اور کہا کہ صدقہ کے اونٹوں میں صرف

<sup>(</sup>۱) حدیث: "استسلف النبی عَلَیْتُ من رجل بکوا....." کی روایت مسلم النبی عَلَیْتُ من رجل بکوا....." کی روایت مسلم (۱۳ / ۱۲۲۴ طبع الحلبی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

ایک چارسالہ عمدہ اونٹ ہے، تو آپ علیہ نے فر ما یااس کووہی دے ۔ دو،اس لئے کہا چھےلوگ وہ ہیں جوادا ئیگی میں اچھے ہوں )۔ اس کے بارے میں حضرت ابن عمر جسعید بن المسیب جسن بخعی، شعبی،زہری،مکحول،قادہاوراسحاق نے رخصت دی ہے <sup>(۱)</sup>۔

ا - سفر كالغوى معنى: دورمسافت كالطح كرنا ہے، بياس وقت كها جاتا ہے، جب کوچ کے لئے نکل جائے۔

فیوی نے کہا ہے: بعض مصنفین نے لکھا ہے کہ سفر کی کم از کم مقدار ایک دن ہے،اس کی جع اسفار ہے،اورآ دمی کی صفت:مسافر ہے، توم کی صفت: سفو، أسفار اور سُفّار ہے، اس کا اصلی معنی کھولنا ہے، سفر کوسفراس کئے کہتے ہیں کہ بیمسافر کی حقیقت اوراس کے اخلاق کو کھول دیتاہے،تواس کے فی گوشے واضح ہوجاتے ہیں<sup>(۱)</sup>۔

اصطلاح میں سفر: قصر کی شرعی مسافت یا اس سے زیادہ مسافت کے ارادہ سے نکلنا ہے ''۔



### متعلقه الفاظ:

#### الف-حضر:

۲ - حضر، (جاء اور ضاد کے زبر کے ساتھ )، حضرۃ اور حاضرۃ، پیہ بادیة کی ضدیے، بیشمر، دیہات اور شاداب علاقه کو کہتے ہیں،اس کا بیہ نام اس لئے رکھا گیا کہ ان جگہوں کے لوگ شہروں اور ایسے علاقہ کے

(۱) لسان العرب،المصباح المنير، تاج العروس ماده: '' سفر''۔

(۱) ابن عابدین ۴۲ م ۱۷۵۱–۴۹۱، ۲۹۱ تکملة فتح القدیر ۱۵۰ –۲۵۱ شاکع كرده دار الفكر ببروت، البدائع ٤/ ٣٩٥، الدسوقي ٣/ ٢٢٩-٢٢١، الحطاب والمواق بهامشه ۴/۷۴ ، الكافى لا بن عبد البر ۲۸/۲ – ۲۲۹، المهذب اراا ٣، نهاية المحتاج ٣ر ٢٢٥، المغنى ٣ر ٣٥٣–٣٥٩ –٣٥٦، كشاف القناع ٣١٤ ١٣ ـ

<sup>(</sup>۲) التعريفات ر ۱۵۷ دار الكتاب العربي ۱۹۸۵ء، الكليات سر ۳۳، حامع العلوم في اصطلاحات الفنون ٢ ر ١٦٩ مؤسسة الأعلمي ١٩٧٥ء \_

مکانات میں رہتے ہیں جہاں انہیں استحکام حاصل ہوتا ہے، اور ان مقامات کے رہنے والے لوگ حضر کہلاتے ہیں، حاضر بادی کی ضد ہے، حضروہ شخص ہے جوسفر کی صلاحیت نہ رکھتا ہو<sup>(1)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### ب-اقامت:

سا – اقامت کا ایک معنی ہے: کسی جگہ گھہر نا اور اس کو وطن بنانا ، میسفر کی ضد ہے <sup>(۲)</sup> ۔

## شرعي حكم:

۷۲ - حفیہ نے سفر کے حکم کے اعتبار سے اس کی تین قسمیں کی ہیں:
سفر طاعت جیسے حج اور جہاد کے لئے سفر کرنا، سفر مباح مثلاً شجارت
کے لئے سفر کرنا، سفر معصیت جیسے ڈکیتی کے لئے سفر کرنا، اور عورت کا
بلامحرم کے حج کا سفر کرنا۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ سفر کی دوسمیں ہیں: سفرطلب اور سفر ہرب،
سفر ہرب واجب ہے، وہ یہ ہے کہ اگر ایسی جگہ ہو جہال حرام کی
کثر ت ہواور حلال بہت کم ہوتو اس پر واجب ہے کہ وہاں سے ایسی
جگہ سفر کر کے چلا جائے جہاں حلال زیادہ ہو، اسی طرح جہاں شراب
نوشی وغیرہ منکرات اور محرمات کھلے عام ہوں، وہاں سے سفر کر کے
الیسی جگہ جانا واجب ہے جہال بیمنکرات نہ ہوں، اسی طرح جہاں
اس کی ذلت ہوتی ہو وہاں سے سفر کر کے الیسی جگہ جانا واجب ہے،
اس کی ذلت ہوتی ہو وہاں سے سفر کر کے الیسی جگہ جانا واجب ہے،

ذلیل نہیں کرسکتا، اسی طرح جہاں علم نہ ہووہاں سے نکل کر دوسری جگه چلا جانا واجب ہے جہاں علم ہو، اسی طرح جہاں حضرات صحابہ کرام گو گالی دی جاتی ہو، وہاں سے نکل جانا واجب ہے، یہ بات مخفی نہ رہے کہ یہ سب وہاں ہے جہاں انسان حالات کونہ بدل سکے اوران کی اصلاح نہ کرسکے۔

اورسفرطلب کی چندشمیں ہیں،سفرواجب جیسے فرض جج کا سفراور جہادکا سفر جب وہ متعین ہوجائے،سفر مندوب جو تقرب الہی کے مقصد سے نیک کام کے لئے ہو، مثلاً والدین کی فرماں برداری،صلہ مقصد سے نیک کام کے لئے ہو، مثلاً والدین کی فرماں برداری،صلہ رحی،طلب علم یا اللہ تعالیٰ کی مخلوقات میں غور وفکر کے لئے سفر کرنا،سفر مباح: بیہ تجارت کے لئے سفر کرنا ہے، سفر ممنوع: بیہ اللہ تعالیٰ کی معصیت کے لئے سفر کرنا ہے، (شافعیہ اور حنابلہ نے اس تفصیل میں مالکیہ سے اتفاق کیا ہے) اور شافعیہ نے سفر میں کم درجہ کی کرا ہت ہے دی ہے جو تنہا سفر کرے، دوآ دمی کے سفر میں کم درجہ کی کرا ہت ہے، اس لئے کہ امام احمد وغیرہ کی حدیث میں ہے: "کوہ النبی ہے، اس لئے کہ امام احمد وغیرہ کی حدیث میں ہے: "کوہ النبی کونا پیند کیا ہے)، نیز حضور اکرم علیہ کی کا ارشاد ہے: "الموا کب شیطان والوا کبان شیطان والوا کبان شیطان والوا کبان شیطان والثلاثة دکب" (ایک مسافر ایک شیطان ہیں اور تین مسافر ایک

شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ ممالک کود کیھنے اور وہاں

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کره النبی علیه الوحدة فی السفر" کو صاحب نهایة الحتاج (۲۴۸/۲ طبع الحلی) نے ذکر کیا ہے اور اس کی نبیت امام احمد کی طرف کی ہے، شاکع شده مندمین نہمیں بیحدیث نہیں ملی۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الراکب شیطان، والراکبان شیطانان، والثلاثة رکب" کی روایت تر ذی (۱۹۳ مهر ۱۹۳ طبع اکلمی) نے حضرت عبدالله بن عمروً سے کی ہے، اور کہا: حدیث سے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "حضر" ـ

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ماده: " قوم" ـ

تفریح کی غرض سے سفر کرنا مباح ہے۔ حنابلہ نے کہا ہے کہ غیر معین مقام کے لئے سفر کرنا مکروہ ہے (۱)۔

## سفرا ہلیت کےعوارض میں سے ہے:

۵-سفر اہلیت کے اختیاری عوارض میں سے ہے، یہ وجوب یا اداء کے اعتبار سے عبادات وغیرہ کے احکام کی اہلیت کے منافی نہیں ہے، لہذا یہ نماز، زکاۃ اور جج وغیرہ کے احکام کی واجب ہونے سے مالغ نہیں ہے، اس لئے کہ قدرت ظاہرہ وباطنہ پوری طرح موجود رہتی ہے، اس لئے کہ قدرت ظاہرہ وباطنہ پوری طرح موجود رہتی ہے، اس لئے کہ سفر کو بذات خود تخفیف کا ایک سبب قرار دیا ہے، بغیراس فرق کے کہ سفر میں مشقت ہے یا نہیں، اس لئے کہ سفر عام طور پر مشقت کا سبب اور پر مشقت کا سبب اور سفر کو رخصت کا سبب اور مشقت کے قائم مقام سمجھا گیا ہے۔

اس کی تفصیل '' اصولی ضمیمہ'' میں ہے۔

### سفر کی شرا نط:

۲ - جس سفر میں احکام بدل جاتے ہیں، اس کے لئے درج ذیل شرائط ہیں:

## الف-شریعت کی مقرر کردہ مسافت کے برابر سفر ہو:

#### کام بدل جاتے

- (۱) العنابي على الهدابيه بهامش القدير ۱۹٫۲ دار إحياء التراث العربي، مواهب المجلس ۱۳۸۲ مطبع مصطفیٰ الحلمی المجلس ۱۳۹۸ مطبع مصطفیٰ الحلمی ۱۹۷۳ء، حاشیة المجمل ۱۹۸۱ دار إحیاء التراث العربی، کشاف القناع ۱۹۸۳ء، حالم الکتب ۱۹۸۳ء۔
- ر) تيبير التحرير ۲۵۸/۲–۳۰۳ طبع مصطفیٰ الحلمی ۱۳۵۰ء، کشف الأسرار ۱۲۷/۲-۲دارالکتاب العربی ۱۹۷۴ء۔

ہیں، فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء یعنی مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ سفر کی وہ مسافت جس کی وجہ سے احکام بدل جاتے ہیں، چار'' برد'' ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ نبی کریم عیسی نے فرمایا: ''یا اُھل مکھ لاتقصروا فی اُقل من اُربعة بُرُد من مکھ إلی عسفان''() ( مکہ کے لوگو! مکہ سے عسفان تک چار بردسے کم کی مسافت میں قصر نہ کرو)، حضرت ابن عمر اور ابن عباسؓ چار برد میں قصر وافطار کرتے تھے اور یہ قیاس سے نہیں اور ایک برید چار فرشنے کے برابر ہوتا ہے اور ایک فرشنی تین ہاشی میل ہوتا ہے، اور ایک فرشنی کے میں مسافت میں مسافت میں مسافت عین ماس میں ہوئے اور بنوامیہ کے میں مسافت عیں مسافت علی مسافت علی مسافت علی مسافت علی اللہ میل ہوئے اور بنوامیہ کے میں مسافت علی مسافت علی مسافت علی مسافت کے الیس میل ہوگے۔

اڑتالیس میل سے مسافت کی مقدار متعین کرنا ہی مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک اس کے علاوہ بھی شافعیہ کے نزدیک اس کے علاوہ بھی کی محت شار کی خطعیف اقوال ہیں،اس مسافت میں بالاتفاق لوٹنے کی مدت شار نہیں کی جائے گی۔

اگریدمسافت جانے اور آنے سے ل کر ہوتوا حکام نہیں بدلیں گے،

یہ مسافت وقت کے اعتبار سے دومرحلہ ہے، اور یہ دومر حلے سامان
سے لدے ہوئے اونٹ کی معتدل رفتار سے دودن یا ایک دن ایک
رات کے سفر کے برابر ہیں، جس میں آ رام کرنے، کھانے پینے اور

<sup>(</sup>۱) حدیث: "یا أهل مكة، لا تقصروا في أقل من أربعة برد من مكة الى عسفان" كی روایت دارالقطنی (۱/ ۱۸ سطیح دارالهاین) نے كی ہے، ابن حجر نے كہا ہے كماس كی اسناد ضعیف ہے، حضرت ابن عباس سے صحیح میہ ہے کہاں كی اسناد ضعیف ہے، حضرت ابن عباس سے حجم میں کہ بیان كا قول ہے، التحقیم الحبیر (۲۰۱۴ طبع شركة الطباعة الفنیہ)۔

<sup>(</sup>۲) قدیم دور میں ایک میل کی مقدار چار ہزار ذراع تھی، یمی میل ہاتھ ہے، آج کی پیاکش میں اس کی مقدار ۱۲۰۹ میٹر ہوتی ہے، اس بنیاد پر قصر کومباح کرنے والی میافت تقریباً کے کلومیٹر ہوگی، دیکھئے: اصطلاح" مقادیز"۔

نماز کے لئے معمول کے مطابق گھرا جائے ، اثر م کہتے ہیں کہ ابوعبداللہ سے پوچھا گیا کہ تنی مسافت میں نماز میں قصر کیا جائے گاتو انہوں نے کہا: چار برد میں ، کہا گیا: پورے ایک دن کے سفر کے برابر؟ توانہوں نے کہا: نہیں ، بلکہ چار برد ، سولہ فرسخ ، دودن کی مسافت ، بہوتی نے کہا: حضرت ابن عباس ٹے اس کی مقدار عسفان سے مکہ ، طاکف سے مکہ اور جدہ سے مکہ بتائی ہے ، مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ دن طلوع آ قاب کے وقت سے معتبر ہوگا، طلوع فجر سے نہیں ، اس لئے کہ عموماً معمول کا سفر طلوع آ قاب کے بعد ہوتا ہے ، مذکورہ مسافت کی شرط لگانے میں سمندر کا سفر شکی کے سفر کی طرح ہے۔

دسوقی نے کہا: سمندر میں مسافت کا اعتبار نہ ہوگا، بلکہ وقت کا اعتبار ہوگا، جوایک دن اور ایک رات کی مسافت ہے، ایک قول ہے کہ اس میں بھی خشکی کی طرح مسافت کا اعتبار ہوگا، اور یہی معتمد قول ہے، لہذا اگر کوئی سفر کرے اور اس کا پچھ سفر خشکی میں اور پچھ سمندر میں ہوتو ایک قول ہے کہ مطلقا ایک کی مسافت کو دوسرے کی مسافت کو دوسرے کی مسافت کو دوسرے کی مسافت کے ساتھ جع کرے گا، اس میں کوئی تفصیل نہ ہوگی، اور ایک قول ہے کہ اس میں تفصیل ضروری ہے، جیسا کہ گذر ااور یہی معتمد قول ہے۔ کہ اس میں تفصیل ضروری ہے، جیسا کہ گذر ااور یہی معتمد قول ہے۔ شافعیہ اور حنا بلہ نے صراحت کی ہے کہ تھوڑے وقت میں مسافت طے کر لینے سے کوئی نقصان نہیں ہے، اس لئے اگر ایک گھنٹہ میں گئ میلوں کا سفر طے کر لے مثلاً ہوا وغیرہ کی وجہ سے شتی تیز بہ جائے، یا خشکی میں عمدہ سواری کی وجہ سے تھوڑ کی دیر میں مسافت طے کر لے تو والی مسافت بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے والی مسافت بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے والی مسافت بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے والی مسافت بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے والی مسافت بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے والی مسافت بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے والی مسافت بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے والی مسافت بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے بائی گئی ہے، نیز یہ بات اس پر صادق آتی ہے کہ اس نے کہ اس کے کہ اس کے کہ اس کی صادفت طے کی ہے (۱)۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ جس سفر کی مسافت سے احکام بدل جاتے ہیں وہ تین ایام کی مسافت ہے، بعض مشائخ حنفیہ نے اس کی مقدار سال کے سب سے چھوٹے ایام سے مقرر کی ہے۔

ابن عابدین نے''الحلیہ'' نے نقل کرتے ہوئے کہا: ظاہر ہے کہ اس کواس کے اطلاق پر ہاقی رکھا جائے ، بایں طور کہ لمبے، حچھوٹے اور معتدل جیسے بھی ایام پیش آئیں ،اگراس مسافت کومعتدل ایام سے نہ مقرر کیا جائے جو درمیانی دن ہے اور ان کے نزدیک سیح مذہب کے مطابق فرسخ کا اعتبار نہیں ہے،'' مداریہ' میں ہے کہ یہی صحیح ہے، اس میں ان عام مشائخ کے قول سے احتراز ہے جنہوں نے مسافت سفر کی مقدار فراتنخ ہے مقرر کی ہے، پھران مثائخ میں بھی اختلاف ہے، ایک قول ہے کہ بیں فرسخ ، ایک قول ہے: اٹھارہ فرسخ اورایک قول پندرہ فرسخ کا ہے، فتوی دوسرے قول پر ہے، کیونکہ وہی درمیانی مسافت ہے،' انجتبی'' میں ائمہ خوارزم کا فتوی تیسر بے ول پر ہے۔ پھر روز انہ رات تک سفر کرنے کی شرط نہیں ہے، بلکہ زوال تک سفر کرنا کافی ہے، اور اوسط رفتار کا اعتبار ہے، اور انہوں نے کہا: پہاڑ میں اسی کے مناسب رفتار معتبر ہے، اس کئے کہ اس میں چڑھنا اور اتر نا ہوگا، نیز تنگ اور دشوار گذارراستے ہوں گے،لہذا پیدل یا اونٹ کا چانا ہموار راستہ کے مقابلہ میں کم ہوگا،سمندر کے سفر میں ہوا کے معتدل ہونے کا عتبار ہوگا ،الغرض جہاں سفر ہوگا وہاں معتدل رفتار کا اعتبار ہوگا، بیہ بات لوگوں کومعلوم رہتی ہے، جہاں شبہ ہوان سےمعلوم کیا جائے گا، گاڑی تھینچنے والے بیل کی رفتار کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، کیونکہ اس کی رفتار بہت کم ہوتی ہے، جبیبا کہ گھوڑے اور ڈاک کی رفارمعترنہیں ہے، کیونکہ ان کی رفار بہت تیز ہوتی ہے، یہاں تک کہ اگر عام رفتار سے تین دن کی مسافت ہو،لیکن تیز گھوڑے کے ذریعیہ

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۲/۴ ۱۸ طبع دارالفكر ۱۹۷۸ء، حاشية الدسوقی ار ۳۵۸ دار الفكر، نهاية المحتاج ۲۸۷۲ مطبعة مصطفی لحلبی ۱۹۲۷ء، القليو بی وعميره

ار ۲۵۹ عیسی انحلبی ،کشاف القناع ار ۵۰۴ عالم الکتب ۱۹۸۳ء۔

اں کودودن یا کم میں طے کرلے توقصر کرے گا<sup>(۱)</sup>۔

#### ب-قصد:

۸-اس پرفقہاء کا تفاق ہے کہ جس سفر کی وجہ سے احکام بدل جاتے ہیں، اس میں بیشرط ہے کہ سفر کی ابتداء کے وقت کسی خاص متعین جگہ کا ارادہ ہو، لہذا آ وارہ پھرنے والا تحض جونہیں جانتا ہے کہ کہاں جانا ہے، نہ قصر کرے گا اور نہ افطار کرے گا، اس طرح راستہ بھٹک جانے والا یا سیاح جس کا مقصد کسی خاص جگہ جانا نہ ہو، قصر وافطار نہیں والا یا سیاح جس کا مقصد کسی خاص جگہ جانا نہ ہو، قصر وافطار نہیں کریں گے، اسی طرح اگر امیر اپنی فوج کے ساتھ دشمن کی تلاش میں نظے اور اس کو معلوم نہ ہو کہ وہ نہاں ملا قات ہوگی تو وہ نماز پوری پڑھے گا، خواہ تلاش کی مدت یا قیام کا زمانہ طویل ہی کیوں نہ ہو، اسی طرح مدیون یا بھا گے ہوئے غلام کا متلاشی اگر بیارادہ رکھتا ہو کہ ان کو یا لینے کے بعد ہی لوٹے گا اور اس کو معلوم نہ ہو کہ وہ کہاں ملیں گے تو اگر چے سفرطویل ہو مگر نماز پوری پڑھے گا "۔۔

یہاں شخص کا حکم ہے جواپنا فیصلہ خود کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو، جو شخص دوسرے کے تابع ہو، مثلاً ہیوی اپنے شوہر کے ساتھ، فوجی اپنے امیر کے ساتھ ہوتو اس میں اختلاف اور تفصیل ہے، دیکھئے:'' صلاۃ المسافر''۔

## ج- محل ا قامت سے جدا ہو جانا:

9 - جس سفر کی وجہ سے احکام بدل جاتے ہیں، اس میں پیشرط ہے کہ

شہری آبادی سے جدا ہوجائے ،لہذا جدا ہونے سے قبل مسافر نہ ہوگا۔ حفیہ نے کہا ہے: قیام کی جگہ کے مضافات سے جدا ہوجانا شرط ہے، جیسے شہر کا گر دونواح لیعنی شہر کے آس پاس کے گھر اور مکانات کہ وہ بھی شہر ہی کے حکم میں ہوتے ہیں،اسی طرح صحیح قول کے مطابق گرد ونواح ہے متصل گا وَں بھی شہر میں داخل ہیں، باغات اس میں داخل نہیں ہیں،اگر جیمکانات سے متصل ہوں،اس لئے کہوہ شہر کا حصہ نہیں ہیں،اگر جیہاہل شہر پورے سال پاسال کے کچھ حصہ میں وہاں ریتے ہوں،اسی طرح حفاظت کرنے والوں اور کاشت کرنے والوں کےمکانات بالا تفاق شہر میں داخل نہیں ہیں،'' فناء'' یعنی وہ جگہ جوشہر کی ضروریات کے لئے مقرر ہومثلاً گھوڑ دوڑ کی جگہ یا مردوں کو فن کرنے کی جگہ اور کوڑا چینکنے کی جگہ ، اگر یہ شہر سے متصل ہوں توان سے آ کے بڑھ جانے کا اعتبار ہوگا اور اگر تین سوسے چارسوذراع تک کاشت كى اراضى كا فاصله ہوتو بەيشر طنہيں ہوگى ، جو گا وَل فناء سے تومتصل ہو، مگر مضافات شہر سے متصل نہ ہو، مجھے قول کے مطابق اس سے آگے بڑھ جانے کا اعتبار نہ ہوگا اور اس جانب آگے بڑھ جانے کا اعتبار ہے جدهر سے نکلا ہے، یہاں تک کہا گرشہر کی آبادی سے نکل جائے گا توقصر کرے گا، اگر چددوسری جانب اس کے سامنے آبادی ہو۔

مالکیہ نے شرط لگائی ہے کہ باغات سے آگے بڑھ جانا ضروری ہے اگر اس جانب سے سفر کرے اور باغات اس کے بالمقابل ہوں ،ورنہ مض گھروں سے آگے بڑھ جانے کے بعد قصر کرے گا۔

البنانی نے کہا: باغات سے آگے بڑھ جانا صرف اس وقت شرط ہے جبکہ اس کی جانب سے سفر کرے تواس جبکہ اس کی جانب سے سفر کرے تواس سے آگے بڑھ جانا شرط نہیں ہے، اگر چہ اس کے آمنے سامنے ہو، اس لئے کہ باغات کی حیثیت زیادہ شرکے ایک حصہ کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين الم ۵۲۷ – ۵۲۷ دار إحياء التراث العربي، الفتاوی الهنديه الم ۱۳۸۸ طبع الأميريه ۱۳۱۰ه –

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين الـ۵۲۷، حاشية الدسوقی الـ۳۹۲، القليو بی وعميره الـ۷۲۰، کشاف القناع الـ۵۰۹

دسوقی نے کہا ہے: رہائش باغات کی طرح وہ دونوں گاؤں بھی ہوں گے جہاں ایک گاؤں والوں والے عملی طور پر دوسرے گاؤں والوں سے فائدہ اٹھاتے ہوں، ورنہ ہرگاؤں الگ معتبر ہوگا، اگرگاؤں کے بعض باشندے دوسرے گاؤں سے فائدے اٹھاتے ہوں، مثلاً دائیں جانب والے فائدہ اٹھاتے ہوں، دوسرے لوگ فائدہ نہ اٹھاتے ہوں ورسرے لوگ فائدہ نہ اٹھاتے ہوں آو ظاہر یہ ہے کہ پورے گاؤں کا حکم متصل کے حکم کی طرح ہوگا، نیزان کے نزد یک متصل باغات کا اعتبار ہے، اگر حکم کے اعتبار سے متصل ہو، اس طرح کہ باغات کا رہنے والے، شہر کے رہنے والوں سے ساتھ رہنے والوں کی طرح آگ، کھانا بنانے اور روٹی پکانے میں فائدہ اٹھاتے ہوں، خواہ سال کے بعض ایام میں ہی فائدہ اٹھاتے ہوں۔

جو باغات الگ ہوں یا رہائتی نہ ہوں ان کا اعتبار نہ ہوگا، اس طرح ان میں کام کرنے والے مزدور یا محافظ کا بھی اعتبار نہ ہوگا۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر شہر کا کوئی شہر پناہ ہوتو اس کے سفر کی ابتداء شہر پناہ سے آگے بڑھ جانے کے بعد ہوگی، اگر چیشہر پناہ متعدد ہول یا اس کے اندر کاشت کی اراضی یا ویرانہ ہو، اس لئے کہ جوشہر پناہ کے اندر ہوگا اس کا شار خود شہر میں ہوگا، اور اس کوقیام کی جگہ مجھا جائے گا، اور اگر شہر کے بعض اطراف میں شہر پناہ ہوا وروہ اس کے سفر کی سمت اور اگر شہر کے بعض اطراف میں شہر پناہ ہوا وروہ اس کے سفر کی سمت میں ہوتو اس سے آگے بڑھ جانے کی شرط ہوگی اور اگر شہر پناہ منہدم ہوگیا ہوا ور اس کے آثار باقی ہوں تو بھی اس سے آگے بڑھ جانے کی شرط ہوگی، ورنہ نہیں، اور جس شہر میں شہر پناہ نہ ہو، بلکہ اس میں خند ق شرط ہوگی، ورنہ نہیں، اور جس شہر میں شہر پناہ کی موجود گی میں خند ق کا اعتبار نہ ہوگا، اور اگر گاؤں کے لوگوں نے مٹی وغیرہ سے گاؤں کا اعتبار نہ ہوگا، اور اگر گاؤں کے لوگوں نے مٹی وغیرہ سے گاؤں کا احاطہ کیا ہوتو وہ احاط شہر پناہ کے تھم میں ہوگا، ورا کر گاؤں کے لوگوں نے مطابق بیشر طنہیں ہے کہ وہ احاط شہر پناہ کے تھم میں ہوگا، قبل کے مطابق بیشر طنہیں ہے کہ وہ احاط شہر پناہ کے تھم میں ہوگا، قبل کے مطابق بیشر طنہیں ہے کہ وہ احاط شہر پناہ کے تھم میں ہوگا، قبل کے مطابق بیشر طنہیں ہے کہ وہ احاط شہر پناہ کے تھم میں ہوگا، قبل کے مطابق بیشر طنہیں ہے کہ وہ احاط شہر پناہ کے تھم میں ہوگا، قبل کے مطابق بیشر طنہیں ہے کہ وہ احاط شہر پناہ کے تھم میں ہوگا، قبل کے مطابق بیشر طنہیں ہوگا، وہ احاط شہر پناہ کے تھم میں ہوگا، قبل کے مطابق بیشر طنہیں ہوگا، وہ احال کے تھوں کے مطابق بیشر طنہیں ہوگا کے تھوں کے مطابق بیشر طنہ ہوگا کی کی طابق ہوگا کی دور خود کی میں خود کی میں خود کی میں خود کی کی خود کی میں خود کی کی دور کی میں خود کی کی دور کی میں خود کی میں خود کی میں خود کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی مطابق ہوگا کی دور کی میں خود کی کی دور کی دور کی میں خود کی میں خود کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی میں خود کی میں خود کی کی دور کیا کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی

شہریناہ کے باہرآ بادی ہےآ گے بڑھ جائے ،اس لئے کہاس کا شارشہر میں نہیں ہوتا ہے،اورا گرکسی شہر میں شہریناہ بالکل ہی نہ ہویااس کے سفر کی جہت میں نہ ہو، یاشہریناہ تو ہومگراس شہر کے ساتھ خاص نہ ہو، مثلًا الك الك گاؤل ہوں اور ان سب كا شہر پناہ ايك ہو، اگر جيہ گاؤں قریب قریب ہوں، ایس صورت میں اس کے سفر کی ابتداء آبادی سے آگے بڑھ جانے سے ہوگی اوراگراس کے درمیان ویرانہ مو، جہاں مکانات کی بنیادیں تک نه ہوں، یا نهر ہو،خواہ بڑی ہوتواس ہےآگے بڑھ جانا شرط ہے،اس لئے کہوہ قیام کی جگہ ہے،لیکن اگر ویرانہ آبادی سے باہر ہواوراس کی بنیادیں باقی نہ ہوں یالوگوں نے اس کاا حاطه کر کے اس کوچپوڑ دیا ہو، پااس کو کاشت کی اراضی بنادیا ہوتو اس سے آگے بڑھ جانا شرطنہیں ہے، اسی طرح باغات اور کاشت کی اراضی ہےآگے بڑھ جانا معتمد تول کے مطابق شرط نہیں ہے، اگر چیہ بياس شهر سيمتصل هول جهال سي سفر كرر باب انهين گيير ديا گيا هو، اس کئے کہوہ قیام کے لئے نہیں ہوتے ہیں،خواہ ان میں محلات یا حمونیر پاں ہوں،جن میں سال کے بعض حصوں میں لوگ رہتے ہوں یانہ ہوں۔فقہاء نے صراحت کی ہے کہا گرعرف میں دو گاؤں متصل ہوں تو وہ ایک شہر کے حکم میں ہیں،خواہ ان دونوں کا نام الگ الگ ہو، ورنه مسافر کے گاؤں ہے آگے بڑھ جانا کافی ہوگا۔

حنابلہ کے نزدیک بیشرطہ کہ اپنے گاؤں کے آباد مکانات سے آگے بڑھ جائے ،خواہ وہ گھرشہر پناہ کے اندر ہوں یا باہر ہوں ، جب ان گھروں سے اتنی دور آگے چلاجائے گا کہ عرف میں اس کو جدا ہونے والا کہا جائے تو قصر کرے گا، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے صرف اس شخص کے لئے قصر کومباح کیا ہے جوز مین میں سیر کرے ،اور مذکورہ آبادی سے علاحدہ ہونے سے بل وہ زمین میں سیر کرنے والا یا مسافر نہیں ہوتا ہے ، نیز اس لئے کہ بیسفر کا ایک کنارہ ہے جو انتہاء کی

حالت کے مشابہ ہے۔

اوراس کئے بھی کہ نبی کریم علیہ جب روانہ ہوتے تھے تب ہی قصر کرتے تھے، ویرانہ سے آگے بڑھ جانا معتبر نہیں ہے، اگر چہاں کی دیواریں قائم ہوں، اگر اس سے متصل آبادی نہ ہواور اگر اس سے متصل آبادی نہ ہواور اگر اس سے متصل آبادی ہوگا، اسی طرح اگر متصل آبادی ہوتا سے آگے بڑھ جانا معتبر ہوگا، اسی طرح اگر ویرانہ کو کاشت کی اراضی بنادے یا باغ بنادے جس میں اس کے مالک رہے ہوں، خواہ تفریک کے زمانہ میں رہتے ہوں تو اس سے جدا ہونے سے پہلے قصر نہیں کرے گا اور دوگا وَں قریب قریب ہوں اور ایک کی آبادی دوسرے سے متصل ہوتو وہ دونوں ایک گا وَں کے حکم میں ہیں، اور اگر متصل نہ ہوں تو ہرگا وَں کا حکم الگ ہوگا۔

رہے جیموں کے مکانات، تو مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت
کی ہے کہ اس کے سفر کی ابتداء اس کے حلّہ سے آگے بڑھ جانے سے
ہوگی، شافعیہ نے کہا ہے: حلّہ وہ ملے ہوئے یا الگ الگ گھر ہیں جن
کے باشندے قصہ گوئی کے لئے ایک چو پال میں جمع ہوتے ہوں اور
ایک دوسرے سے عاریت کا معاملہ کرتے ہوں۔

ما لکیہ نے کہا ہے: حلّہ وہ جگہ ہے جہاں مسافر کی قوم کے لوگ رہتے ہیں، گویا حلّہ اور منزل ایک معنی میں ہے، ما لکیہ کا مذہب ہے کہ حلہ کے گھروں سے آگے بڑھ جانا شرط ہے، اگر چہ گھرالگ الگ ہوں، اس لئے کہ'' جی' (قبیلہ) اور'' دار' (گھر) یا صرف'' دار' ان سب کوشامل ہے، بایں طور کہ اگر جی اور دار کا لفظ یا صرف دار کا لفظ ان سب کوشامل ہوتو ان دونوں حالتوں میں جب تک تمام گھروں سے آگے نہیں نکل جائے گا، قصر نہیں کرے گا، اگران کا جی ایک ہو، دار ایک نہ ہو، اس طور پر رہتی ایک نہ ہو، اس طرح کہ ہر جماعت الگ الگ دار میں اس طور پر رہتی ہوکہ وہ لوگ ایک دوسرے سے فائدہ نہ اٹھاتے ہوں تو ہردار کا الگ الگ ماتبار ہوگا، ورنہ وہ ایک داروالوں کی طرح ہوں گے، اسی طرح الگران کی طرح ہوں گے، اسی طرح

اگران کا حی اور دارایک نہ ہوتو جب اپنے حلّہ کے گھروں سے آگے بڑھ جائے گا توقھ کرے گا،ان کے نزدیک حی سے مراد قبیلہ ہے اور دارسے مرادوہ منزل ہے جہاں وہ اترتے ہیں۔

شافعیہ کے نزدیک حلہ ہے آگے بڑھنے کا اعتباراس وقت ہے جب وہ ہموارعلاقہ میں ہو۔

اگرحلّه وادی میں ہواور مسافراس کی چوڑائی میں یاحلّه کسی ٹیلہ
پرواقع ہو یا کسی نشیب میں ہوتو چوڑائی اور ٹیلہ پر چڑھنے اور اترنے کی
جگہ سے آگے بڑھ جانا شرط ہے، اگر یہ تینوں معتدل ہوں، ورنہ اگر
اس کی وسعت بہت زیادہ ہو یاحلّہ چوڑائی کے پچھ حصہ میں واقع ہوتو
حلہ سے آگے بڑھ جانا کافی ہوگا، نیز انہوں نے کہا ہے: حلّه کی عموی
سہولیات کی جگہ سے آگے بڑھ جانا بھی شرط ہے، مثلاً بچوں کے کھیل
کا میدان، پنچایت گھر، راکھ چھنکنے کی جگہ اور اونٹ باندھنے کی جگہ،
اسی طرح یانی اور ککڑی جواس کے ساتھ خاص ہوں۔

پہاڑ کا باشندہ اور جو شخص کسی جنگل میں تنہامقیم ہواس کے لئے اینے سفر میں اپنی جگہ سے آ گے بڑھ جانا شرط ہے۔

مالکیدوحنابلہ نے صراحت کی ہے کہ باغات کے رہنے والے اور ایسے ہی دور کی چراگاہ کے رہنے والے لوگوں کے لئے اپنے سفر میں اپنے مکانات سے جدا ہوجانا شرط ہے۔

مالکیہ نے کہا ہے: وہ باغات خواہ شہر سے متصل ہوں یا علاحدہ ہوں۔ حنابلہ نے اس بارے میں عرف کا اعتبار کیا ہے، چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہ ان کے مسافر ہونے کے لئے ضروری ہے کہ جو چیزیں ان کی طرف منسوب ہیں ان سے وہ اس طرح جدا ہوجا کیں کہ عرف میں جدا ہو جا کے۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ سمندر کے سفر میں جس کا ساحل شہر سے متصل ہو، کشتی یا ڈونگی کاروانہ ہوجانا معتبر ہے، ابن حجرنے کہا ہے:

اگرچة بادي كى فضاميں ہو، يہى ان كے اطلاق كا تقاضا ہے (۱)

#### د-معصيت كاسفرنه هونا:

• 1 - جمہور فقہاء یعنی رائح قول کے مطابق مالکیہ نیز بٹنا فعیہ اور حنابلہ نے اس سفر کے لئے جس کی وجہ سے احکام بدل جاتے ہیں یہ شرط لگائی ہے کہ مسافر اپنے سفر میں معصیت کا ارتکاب کرنے والا نہ ہو، جیسے ڈاکو، شوہر کی نافر مانی کر کے سفر کرنے والی عورت، والدین کی نافر مانی کرنے والا اور ایسا مسافر اور جس پرفوری واجب الا داء دین ہو، اور وہ اس دین کے اداکر نے پر قادر بھی ہواور وہ اپنے قرض خواہ کی اجازت کے بغیر سفر کرے۔

اس لئے کہ سفر میں رخصت آسانی ومدد کے لئے حاصل ہوتی ہے، اور نافر مان شخص کی اعانت نہیں کی جائے گی، کیونکہ رخصتوں کو معاصی سے نہیں جوڑا جاتا ہے، اس کے مثل بیصورت بھی ہے کہ اپنے مباح سفر سے معصیت کے سفر کی طرف منتقل ہوجائے، اس طرح کہ اس نے مباح سفر شروع کیا، پھر حرام سفر کا ارادہ کرلیا۔

سفر میں معصیت کا ارتکاب کرنے والے یاسفر معصیت سے مرادیہ ہے کہ سفر پرآ مادہ کرنے والی چیز خود معصیت ہو، جبیبا کہ سابقہ مثالوں میں ہے، حنابلہ نے سفر معصیت کے ساتھ سفر مکر وہ کو بھی شامل کیا ہے، چنا نچیان کے نزدیک سی مکر وہ عمل کے لئے سفر کرنے والے مسافر کورخصت کے بارے مسافر کورخصت کے بارے میں مالکیہ کے یہاں اختلاف ہے، ایک قول ہے کہ ممنوع ہے، ایک قول ہے کہ ممنوع ہے، ایک قول ہے کہ مجائز ہے، این شعبان کہتے ہیں کہ اگر قصر کرلے تو اعادہ قول ہے کہ جائز ہے، این شعبان کہتے ہیں کہ اگر قصر کرلے تو اعادہ

نہیں کرے گا،اس کئے کہاس میں اختلاف ہے۔

اور اگر سفر معصیت کرنے والا دوران سفر تو بہ کرلے تو اس کو اس کے سفر میں اسی طرح رخصت حاصل ہوگی، جیسے اگر معصیت شروع ہی سے نہ پائی گئی ہوتی، اور اس کے سفر کا آغاز تو بہ کے وقت سے ہوگا۔

اس بنیاد پراگر محل توبداور مقصد سفر کے درمیان دومر ملے ہوں تو قصر کرے گا اور اگر اس سے کم باقی رہ گیا ہوتو قصر نہیں کرے گا، شا فعیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے، مالکیہ نے توبہ کی حالت میں مسافت کا ذکر نہیں کیا ہے۔

بعض مالکیہ کے نزدیک سفر معصیت میں کراہت کے ساتھ رخصت جائز ہے۔

حنفیہ نے بیشرطنہیں لگائی ہے، چنانچہ اپنے سفر میں معصیت کا ارتکاب کرنے والا مسافر سفر کی تمام رخصتوں سے فاکرہ اٹھائے گا، اس لئے کہ رخصت کی نصوص مطلق ہیں، جیسے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "فَمَنُ کَانَ مِنْکُمُ مَرِیْضًا أَوْ عَلیٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنُ أَیّامٍ "فَمَنُ کَانَ مِنْکُمُ مَرِیْضًا أَوْ عَلیٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنُ أَیّامٍ الله مَنْکُمُ مَرِیْضًا أَوْ عَلیٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنُ أَیّامٍ الْحَرَ "() (پھرتم میں سے جو خص بیار ہو یا سفر میں ہو، اس پر دوسر نوں کا شاررکھنا (لازم ہے)، اور حضرت ابن عباسٌ کی حدیث ہے: "فوض الله الصلاة علی لسان نبیکم فی الحضر أربع رکعات وفی السفر رکعتین "() (اللہ تعالی نے تمہارے نبی کو خرید میں دورکعات نماز فرض کی کے ذریعہ حضر میں چاررکعات اور سفر میں دورکعات نماز فرض کی ہے نہوں نے کہا: اس کی وجہ سے کہ جو چیز کسی دوسری وجہ ہے )۔ انہوں نے کہا: اس کی وجہ سے کہ جو چیز کسی دوسری وجہ سے فیج ہووہ مشروعیت کوخم نہیں کرتی ہے، اس کے برعکس جو چیز کسی جو چیز

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين الر۵۲۵ دار إحياء التراث العربي، الفتاوى الهندييه الر ۱۳۹ المطبعة الأميرييه ۱۳۹۰ ها، المسلعة الأميرييه ۱۳۱۰ه، حاشية الدسوقي الر ۲۵۹ دار الفكر، نهاية المحتاح ۲۸۲۲ طبع مصطفی الحلمی ۱۹۲۷، کشاف القناع الر۵۰۵ عالم الکتب

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره رسم ۱۸

<sup>(</sup>۲) عدیث ابن عباس: ''فوض الله الصلاة علی لسان نبیکم فی الحضر أربع رکعات وفی السفر رکعتین''کی روایت مسلم(۱/۹۷۱ طبح اکلی) نے کی ہے۔

اپنی ذات میں فتیح ہووہ مشروعیت کوختم کردیتی ہے،خواہ فتیح اصلی ہو،مثلاً کفروشرک یا شرعی ہو،مثلاً آزادانسان کی بیج۔

اسی طرح معصیت رخصت کا سبب نہیں ہے، سبب تو سفر ہے، اور خود سفر معصیت نہیں ہے، لہذا سفر جور خصت کا سبب ہے موجود ہے۔

## احكام جوسفر ميں بدل جاتے ہيں:

جواحکام سفر میں بدل جاتے ہیں، ان میں سے بعض مسافر سے تخفیف کے لئے ہوتے ہیں،اوربعض ایسے نہیں ہوتے ہیں۔

اول: وہ احکام جومسا فرکی سہولت کے لئے ہوتے ہیں: الف-خفین پرمسے کی مدت کا دراز ہوجانا:

11 - جمہور فقہاء یعنی حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ سفر کی وجہ حفین پرمسح کی مدت تین دن، تین رات تک دراز ہوجاتی ہے، جبکہ مقیم کے لئے ایک دن ایک رات کی مدت ہوتی ہے۔

شریح بن ہانی سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عائش سے عائش سے عائش سے عائش سے عائش سے عائش سے عائش ہوں کے بارے میں پوچھا توانہوں نے کہا کہ گا سے پوچھا وہ کیونکہ وہ نبی کریم علیہ سے کے ساتھ سفر کیا کرتے تھے، تو میں نے ان سے پوچھا تو انہوں نے بتایا: "جعل رسول الله علیہ شلاشہ أیام ولياليهن للمسافر ويوماً وليلة للمقيم" (۱) (رسول الله علیہ نے مسافر کے لئے تین دن اور تین را تیں مقرر کی بین اور مقیم کے لئے ایک دن اور ایک رات )۔

شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اپنے سفر میں معصیت کا مرتکب مسافر مقیم کی طرح ایک دن اور ایک رات مسح کرے گا، اس لئے کہ وہ مقیم کے حکم میں ہے، حنفیہ نے سفر معصیت میں تین دن اور تین رات مسح کی اجازت دی ہے۔

ما لکیہ کی رائے ہے کہ حضروسفر میں کسی متعین زمانہ کی تحدید کے بغیر مسے کرنا جائز ہے، جب تک موزہ اتار نہ دے، یاحدث اکبر نہ پیش آجائے، اس طرح کا قول ابن تیمیہ نے اس مسافر کے بارے میں اختیار کیا ہے جس کوموزہ کے اتار نے اور پہننے میں دشواری ہو، مثلاً مسلمانوں کے مفادات کے لئے مقرر کردہ ڈاکیہ (۲)۔

اس کی تفصیل اصطلاح ''مسے علی انخفین''میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) تیسیرالتحریر ۲۲ م ۴ سطع مصطفی الحلبی ۳۵ ساه، حاشیه ابن عابدین ۱۷ م ۱۳۵ دار الفکر، مواہب الجلیل دار الفکر، مواہب الجلیل ۲۷ م ۱۳ ما دار الفکر، نهایة الحتاج ۲۲ سام طبع مصطفی الحلبی ۱۹۲۷ء، کشاف الفتاع ۱۸ ۵ ۲ - ۲ ۳ ما ممالکتب ۱۹۸۳ء۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "جعل رسول الله ثلاثة أیام ولیالیهن للمسافر ویوما ولیلة للمقیم" کی روایت مسلم (۲۳۲/۱ طبع الحلی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشيه ابن عابدين ار ۱۸۰۰ دار إحياء التراث العربي، الفتاوی الهنديه ار ۳۳ المطبعة الأميريه و ۱۳۱۱ هه مواهب الجليل ار ۲۰ سودارالفكر ۱۹۷۸ء، نيز ديكھئے:
القوانين الفقهيه ر ۲۰ سا، كفاية الطالب الربانی ار ۲۰ دار المعرف القليو بي وعميره
ار ۵۷ طبع عيسى الحلي، كشاف القناع ار ۱۱۳ عالم الكتب ۱۹۸۳ء،
الاختارات للبعلى ر ۱۵۔

## تفصيل كے لئے ديكھئے:'' صلاۃ المسافر''۔

#### ج-جمعه کا وجوب ساقط ہونا:

سا - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ جمعہ کے واجب ہونے کی ایک شرط اقامت ہے، اس لئے مسافر پر جمعہ کی نماز واجب نہیں ہے، کیونکہ نبی کریم علیقہ کا ارشاد ہے: "من کان یؤ من باللہ والیوم الآخو فعلیہ المجمعة إلى مریض أو مسافر أو امرأة أو صبي أو مملوک" (جو تحض اللہ تعالی اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہواس پر جمعہ واجب ہے، اللہ یہ کہ مریض، مسافر، عورت، بچہ یا غلام ہو)، نیز اس لئے کہ نبی کریم علیقہ اور صحابہ کرام جمعہ وغیرہ میں سفر کرتے تھے، ان میں سے کسی نے سفر میں بڑی تعداد میں ہونے کے باوجود جمعہ نبیں پڑھا، نیز اس لئے کہ مسافر کو جمعہ میں حاض ہونے میں باوجود جمعہ نبیں پڑھا، نیز اس لئے کہ مسافر کو جمعہ میں حاض ہونے میں باوجود جمعہ نبیں پڑھا، نیز اس لئے کہ مسافر کو جمعہ میں حاض ہونے میں باوجود جمعہ نبیل پڑھا، نیز اس لئے کہ مسافر کو جمعہ میں حاض ہونے میں باوجود جمعہ میں حاض ہونے میں

اس کی تفصیل اصطلاح" صلاق الجمعة" میں ہے۔

## د-سواری پرنفل نماز پڑھنا:

۱۴ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ سفر میں سواری پر نفل نماز پڑھنا جائز ہے۔ اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ سفر میں ہے: ''أن النبي عَلَيْتِ اللهِ

## ب-نماز میں قصر کرنااور دونماز وں کوجمع کرنا:

۱۲ – اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ سفر کی حالت میں نماز میں قصر کرنا مشروع ہے<sup>(۱)</sup>،اس لئے کہاللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:"وَإِذَا صَوبَتُهُم فِي الْأَرُضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ اَنُ تَقُصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ اِنُ خِفْتُهُ اَنُ يَّفُتِنَكُهُ الَّذِينَ كَفَرُوُا"<sup>(٢)</sup> (اورجبتم زمين مي*ن سفر* كروتوتم يراس بات ميں كوئى مضا ئقه نہيں كه نماز ميں كمى كرديا كرو،اگر تمہیں اندیثہ ہو کہ کا فرلوگ تمہیں ستائیں گے )، نیزیعلی بن امیہ سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عمر کے سامنے اللوتكى: "فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ أَنُ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِنْ خِفْتُمُ أَنُ يَّفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ" اوركها كهاب تولوگ امن ميں ہیں، تو انہوں نے جواب دیا کہ مجھے بھی تمہاری طرح تعجب ہوا تھا تو میں نے رسول اللہ علیہ عصاب کے بارے میں دریافت کیا تو آي الله بها عليكم فاقبلوا صدقته" (سالله تعالی کی طرف سےتم پرصدقه کیا گیا ہے، لہذا اس كا صدقه قبول كرو) جمهور فقهاء يعني ما لكيه، شافعيه اور حنابله كي رائے ہے کہ سفران اعذار میں سے ہے، جن کی وجہ سے دونماز وں کو جمع کرنا جائز ہوجا تا ہے،حنفیہ کے نز دیک عرفیہ اور مز دلفہ کے علاوہ کہیں بھی دوفرض نمازوں کو جمع کرنا جائز نہیں ہے،عرفہ میں ظہر کے وقت میں ظہر وعصر کے درمیان جمع کیا جائے گا ، اور مز دلفہ میں عشاء کے وقت عشاء ومغرب کے درمیان جمع کیا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔

<sup>=</sup> کشاف القناع ۲ر۵۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من کان یؤمن بالله و الیوم الآخو فعلیه الجمعة" کی روایت دار طبح دار المحاس) نے حضرت جابر بن عبدالله الله اس کی اساد متعلم فیہ ہے، اس کی اساد متعلم فیہ ہے، لیکن اس کے شواہد ہیں جن سے اس کی تائید ہوتی ہے، ان کو ابن جرنے الخیص (۲۵/۲ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں کھا ہے۔

<sup>(</sup>۲) البحرالرائق ۲ ر ۱۹۳ طبع سوم دارالمعرفه، كفاية الطالب الربانی ار ۳۳۳ دار المعرفه قليو بی وعميره ار ۲۹۴ طبع عسی لحلبی ، نهاية المحتاج ۲۸۵۲ طبع مصطفی الحلبی ۱۹۲۷ء، کشاف القناع ۲ ر ۲۳ عالم الکتب ۱۹۸۳ء۔

<sup>(</sup>۱) حاشيه ابن عابدين ار ۵۲۷، حاشية الدسوقی ار ۳۹۰، قليو بي وعميره ار ۲۵۵، کشاف القناع ارس

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء را ۱۰

<sup>(</sup>۳) حدیث: "صدقة تصدق الله بها علیکم، فاقبلوا" کی روایت مسلم (۳) حدیث الله بها علیکم، فاقبلوا" کی روایت مسلم (۸/۱)

<sup>(</sup>۴) بدائع الصنائع الر١٣٦، حاشية الدسوقي الر٣٦٨، القليو بي وعميره الر٢٦٨،

كان يوتو على البعير "<sup>(1)</sup> (الله كرسول عليه اونث پروتركي نماز پڙھتے تھے)<sup>(۲)</sup>۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' تطوع''میں ہے۔

#### ه-رمضان میں افطار کا جائز ہونا:

10- اس پرفقهاء كا اتفاق ہے كہ سفرا پنى سابقه شرائط كے ساتھ ان اعذار ميں سے ہے، جن كى وجہ سے رمضان ميں روزه نه ركھنا جائز ہوجا تا ہے، لہذا مسافر كے لئے جائز ہے كه رمضان ميں روزه نه ركھے، اس لئے كه الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَ مَنْ كَانَ مَوِيُضًا أَوُ عَلَى سَفَوٍ فَعِدَّةٌ مِّنُ أَيَّامٍ أُخَوَ" (اور جوكوئى بيار ہو يا سفر ميں ہو، تو (اس پر) دوسر ہے دنوں كا شار ركھنا (لازم ہے)، اور نبى كريم عَلَيْ كا ارشاد ہے: "ليس من البر الصوم في السفر" (اسفر ميں روزه ركھنا أيكى كا كامنيں ہے)۔ (سفر ميں روزه ركھنا أيكى كا كامنيں ہے)۔ اس كى تفصيل اصطلاح" صوم" ميں ہے۔

دوم: وه احکام جن کامقصر تخفیف نہیں ہے:

الف-مسافر کے ذریعہ جمعہ کامنعقد ہونا:

١٦ - جمهور فقهاء يعني ما لكيه، شا فعيه اور حنابله كي رائے ہے كه نماز جمعه

- (۱) حدیث: "کان یو تو علی البعیو" کی روایت بخاری (الفتح ۸۸۸۲ طبع السلفیه) اور مسلم (۱/۸۷۲ طبع الحلمی) نے کی ہے۔
- (۲) فتح القدير ۲۷۲/۲، حاشية الدسوقی ۱۷۳۳، شرح روض الطالب ۱۷۲۱، کشاف القناع ۱۱/۲۳س
  - (٣) سورهٔ بقره ر ۱۸۵\_
- (۴) حدیث: "لیس من البر الصوم فی السفر" کی روایت بخاری (الفّح ۴) مر ۱۸۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۸۲۸ طبع الحلم ) نے حضرت جابر بن عبد اللّه سے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

کے تھی ہونے کی ایک شرط اقامت ہے، اس لئے نہ مسافر کے ذریعہ جعد کی نماز منعقد ہوتی ہے، یعنی مسافر کے ذریعہ ذریعہ جعد کا نصاب پورانہیں ہوتا ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ مسافر کے ذریعہ جمعہ منعقد ہوجا تاہے (۱)۔ اس کی تفصیل اصطلاح" صلاۃ الجمعۃ"میں ہے۔

ب-عورت کے لئے شوہر یامحرم کے بغیر سفر کا حرام ہونا:

21- اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ عورت کے لئے تہا سفر کرنا حرام ہے، اس کے ساتھ شوہر یا کسی محرم کا ہونا ضروری ہے '' اس لئے کہ نی کریم علی گارشاد ہے: "لایحل لامر أة تؤمن بالله والیوم الآخر أن تسافر مسیرة یوم ولیلة لیس معها حرمة" (۳) (جوعورت الله اور یوم آخرت پرایمان رکھتی ہو، اس کے لئے جائز نہیں ہے کہ ایک دن اور ایک رات کی مسافت کا سفر محرم کے بغیر کرے)، نیز حضرت ابن عباس کی مرفوع حدیث ہے: "لا تسافر المرأة الا مع ذي محرم، ولا ید خل علیها رجل الل ومعها محرم، فقال رجل: یا رسول الله انی أرید أن أخرج فی جیش کذا وکدا، وامر أتی ترید الحج، فقال: اخرج معها" (کوئی

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۵۴۸، کفایة الطالب الربانی ار ۳۲۹، نهایة الحتاج ۲۷۲۲ ۳۰، کشاف القناع ۲۷/۲\_

<sup>(</sup>۲) حاشیه ابن عابدین ۱۷۲۱ دار اِ حیاء التراث العربی، حاشیة الدسوقی ۹/۲ دار الفکر، نهاییة المحتاج سر ۲۵۰ طبع مصطفیٰ الحلمی ۱۹۲۷ء، کشاف القناع ۱۹۸۲ءمالم الکتب ۱۹۸۳ء۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا یحل لا موأة تؤمن بالله والیوم الآخر أن تسافر....." کی روایت بخاری (الفتح ۲۲۲۲ طبع السّلفیه) نے حضرت ابو ہریر اللّٰہ علی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حدیث: "لا تسافر المرأة إلا مع ذی محرم" کی روایت بخاری (القَّ کِل بِهِ کِلْمِ کِلْمِ کِلْمِهِ کِلْمِ کِلِمِ کِلْمِ کِلْمِ کِلْمِ کِلْمِ کِلِمِ کِلْمِ کِلْمِ کِلْمِ کِلْمِ کِلْمِ کِلِمِ کِلِ

عورت محرم کے بغیر سفر نہ کرے، اور کوئی آ دمی کسی عورت کے پاس صرف اس وقت جائے جب اس کے ساتھ اس کا کوئی محرم بھی ہو، تو ایک آ دمی نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں فلاں فلاں فوجی مہم میں جانا چاہتا ہوں اور میری ہیوی حج کا ارادہ رکھتی ہے تو آپ علیہ نے فرمایا: اپنی بیوی کے ساتھ جاؤ)۔

11- شوہر یا محرم کے بغیر عورت کے سفر کے ممنوع ہونے سے ہجرت کرنے والی اور قیدی عورت مستنی ہے، چنانچاس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگرکوئی عورت دارالحرب میں اسلام قبول کر ہے واس کے لئے دارالحرب سے نکل کر دارالاسلام میں آنا واجب ہے، اگر چاس کے ساتھ کوئی محرم نہ ہو، اسی طرح اگر اس کو کفار قید کر لیں اور اس کے لئے ان سے رہا ہوکر بھاگ جانا ممکن ہوتو اس کے لئے جائز ہے کہ محرم کے بغیر نکل جائے، اس مالت میں عورت کے نکل جانے کو حنفیہ سفر نہیں قرار دیتے ہیں، کمال ابن مالہمام فرماتے ہیں: اس لئے کہ وہ کسی خاص جگہ کا ارادہ نہیں رکھتی ہے، بلکہ اس کا مقصد فتنہ کے اندیشہ سے نجات پانا ہے، لہذا س کے لئے مسافت طرز نے کی طرح ہے۔

اس لئے اگراس کوکئ محفوظ جگہل جائے، مثلاً مسلمانوں کی فوج ہوتو
اس پر واجب ہے کہ وہاں تھہر جائے، اور شوہر یا محرم کے بغیر سفر نہ
کرے، بلکہ اگروہ کسی متعین جگہ کا ارادہ کرے گی بھی تواس کے اس ارادہ
کا کوئی اعتبار نہ ہوگا، اور اس کی وجہ سے سفر ثابت نہ ہوگا، اس لئے کہ اس
کا حال جو بظاہر محض چھٹکا را پانا ہے، اس کے ارادہ کو باطل کردیتا ہے۔
دسوقی نے کہا ہے: اگر اس کو اقامت کرنے اور قابل بھر وسہ رفقاء
سفر کے بغیر نگلنے میں ضرر کا اندیشہ ہوتو اگر دونوں ضرر برابر ہوں تو اس
کو اختیار ہوگا (۱)۔

ما لکیہ اور شافعیہ نے اجازت دی ہے کہ عورت قابل بھر وسہ رفقاء
سفر کے ساتھ جج واجب کے لئے سفر کر سکتی ہے، حفیہ اور حنابلہ نے
اس کی اجازت نہیں دی ہے، اس کی تفصیل اصطلاح'' رفقۃ'' فقرہ ہو
(۲۹۹/۲۲) میں گذر چکی ہے، ما لکیہ نے جج کے ساتھ اس کے
واجب سفر کو بھی شامل کیا ہے، چنا نچہ اس کے لئے جائز ہے کہ ثقہ
عورتوں کی قابل اعتاد جماعت کے ساتھ اپنا ہروہ سفر کرے جو اس پر
واجب ہے۔

باجی نے کہا ہے: غالبًا یہ مسئلہ جو ہمارے اصحاب نے ذکر کیا ہے،
تنہا یا چند معمولی افراد کے بارے میں ہے، ورنہ بڑے بڑے قافلوں
اور محفوظ، آباد اور مشترک راستوں میں سفر کرنا میرے نزدیک ان
بڑے شہروں کی طرح ہے، جن میں بازار اور تاجوان ہوں کہ عورت کو
اس صورت میں محرم یا کسی عورت کے بغیر بھی امن حاصل ہوگا، یہ
اوزاعی سے بھی منقول ہے، حطاب کہتے ہیں کہ زناتی نے "شرح
الرسالہ" میں لکھا ہے کہ یہی رائ فی نہ ہب ہے، لہذا دوسر لوگوں کے
کلام میں اس قید کا لحاظ رکھا جائے گا، البتہ اس کے لئے نفلی سفر کرنا
شوہریا محرم کے بغیر جائز نہ ہوگا (۱)۔

اسی طرح فقہاء نے اجازت دی ہے کہ جس عورت پراس کے سفر کے دوران عدت واجب ہوجائے، وہ بغیرمحرم کے سفر کرسکتی ہے۔ حفیہ نے کہا ہے کہ اگر سفر کے دوران اس پر عدت لازم ہوجائے تو اگر طلاق رجعی ہوتو وہ ہا ہے شوہر کے ساتھ جائے گی جہاں وہ جائے، اس لئے کہ ابھی نکاح باقی ہے اورا گر طلاق بائند ہو یا شوہر کی موت ہوجائے، اللہ اور اس کے اور اس کے وطن کے درمیان اور اس کے منزل مقصود کے درمیان سفر سے کم کی مسافت ہوتو اس کو اختیار ہے، چاہے تو منزل مقصود کے درمیان سفر سے کم کی مسافت ہوتو اس کو اختیار ہے، چاہے تو منزل مقصود کی طرف جائے اور عاہد وطن لوٹ جائے، خواہ شہر میں ہویا نہ ہو، اس کی طرف جائے اور عاہد وطن لوٹ جائے، خواہ شہر میں ہویا نہ ہو، اس

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۱/۱۳۳۲، مواهب الجليل ۱/۵۲۲، حاشية الدسوقی ۹/۲، مغنی المحتاج ارساسی

<sup>(1)</sup> مواہب الجلیل ۲ر ۵۲۴ المنقی شرح الموطأللباجی ۳ر ۸۲ – ۸۳ ـ

کے ساتھ محرم ہویا نہ ہو، کیونکہ اس صورت میں سفر کا آغاز نہیں ہے، مطلقہ اور جس کا شوہر مرجائے اگر اس کو ضرورت ہوتو سفر سے کم مسافت کے لئے وہ محرم کے ساتھ اور بغیر محرم کے بھی نکل سکتی ہے، البتہ اس کے لئے زیادہ بہتر بیہ ہے کہ لوٹ آئے، تا کہ شوہر کے گھر میں عدت گذارے، اور اگر دونوں میں سے کسی ایک کی مسافت کم ہوتو اسی جگہ جانا متعین ہوگا، اسی کے قریب حنابلہ کا مذہب ہے، البتہ انہوں نے کہا ہے کہ اگر اس کا محرم نہ ہوتو اس کے لئے سفر کو جاری رکھنا جائز نہیں ہے، لیکن اگر اس کے لوٹے میں خوف یا ضرر کا اندیشہ ہوتو اس کے لئے سفر کو جاری رکھنا جائز ہے۔

اس حالت میں مالکیہ نے اس پر واجب قرار دیا ہے کہ اپنے گھر لوٹ آئے اگر پچھ بھی عدت باقی ہو، لیکن قابل بھر وسہ لوگوں کے ساتھ لوٹ آئے اگر پچھ بھی عدت باقی ہو، لیکن قابل بھر وسہ لوگوں کے ساتھ لوٹ آئے نواہ وہ غیر محرم ہوں۔

شافعیہ نے کہا ہے: عورت کے لئے اپنے گھر لوٹ آنا افضل تو ہے، اس پرواجب نہیں ہے، اگراس کا شوہراس حال میں مرجائے کہ وہ دونوں سفر کی حالت میں ہوں (۱)۔

## جمعه کے دن سفر کرنا:

19 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جس پر جمعہ لازم ہے، اس کے لئے
جمعہ کے دن زوال کے بعد سفر کرنا حرام ہے، اس لئے کہ محض وقت
کے داخل ہونے سے اس پر جمعہ واجب ہو گیا ہے، لہذا اس کو چھوڑنا
اس کے لئے جائز نہ ہوگا، حفیہ کے نز دیک مکر وہ تحریمی ہے، اور انہوں
نے اس کا وقت پہلی اذان کو قرار دیا ہے، البتہ اگر مسافر کے لئے
راستہ میں یا منزل پر پہنچ کر جمعہ کی نماز ادا کرنا ممکن ہوتو یہ جائز ہے،
حرام نہیں ہے، کیونکہ اس صورت میں مقصد حاصل ہوجائے گا، اسی

طرح ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے کہ رفقاء سفر کے چھوٹ جانے سے ضرر کا اندیشہ ہوتو دفع ضرر کی وجہ سے حرام نہ ہوگا۔

البته زوال عن باسفر کرنے میں فقہاء کا اختلاف ہے، ما لکیاور حنابلہ کی رائے ہے کہ زوال سے بال سفر کرنا مکروہ ہے، کیونکہ حضرت ابن عمر کی حدیث ہے کہ نبی کریم علیقی نے فرمایا: "من سافو من دار اقامة یوم البجمعة دعت علیه المملائکة أن لا یصحب فی سفرہ، ولا یعان فی حاجته" ((جو شخص جمعہ کے دن اپنے وطن سے سفر کرتا ہے فرشتے اس کو بددعا دیتے ہیں کہ سفر میں اس کوکوئی ساتھی نہ ملے اور اس کی حاجت میں اس کے ساتھ تعاون نہ ہو)۔ ساتھی نہ ملے اور اس کی حاجت میں اس کے ساتھ تعاون نہ ہو)۔ مالکیہ نے کہا ہے: مشہور قول کے مطابق بھی مجمعہ کے دن فجر کے بعد سے متعلق ہے، لیکن اس سے اختلاف کرتے ہوئے علی بن زیاد اور ابن وہب نے امام ما لک سے قال کیا ہے کہ بیمبار ہے۔ حنابلہ نے کہا ہے: یہ مطلوع فجر کے بعد زوال سے سے پہلے سفر اور ابن وہب نے امام ما لک سے قبل سفر کرنا جائز ہے، اس میں ان حفیہ کی رائے ہے کہ زوال سے قبل سفر کرنا جائز ہے، اس میں ان حفیہ کی رائے ہے کہ زوال سے قبل سفر کرنا جائز ہے، اس میں ان کے بعد بھی یہی تکم ہے، اس طرح جمعہ سے فارغ ہونے کے بعد بھی یہی تکم ہے، اگر چیاس کو جمعہ نہ ملاہو۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ زوال سے قبل بھی سفر کرنا حرام ہے، اس کی ابتداء طلوع فجر سے ہوتی ہے، اس لئے کہ جس کا گھر مسجد سے دور ہے زوال سے قبل اس پر جمعہ کے لئے سعی کرنا واجب ہے، اور جمعہ کی اضافت یوم کی طرف کی گئی ہے، اگر راستہ میں جمعہ ادا کرناممکن ہویا

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲۷۲ ۱۲، فتح القدیر ۱۲۸ /۱۶۰ عاشیة الدسوقی ۷۸۵ / ۴۸۵، مثر حالروض الطالب ۳۸۵ / ۴۸۰ م

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من سافر من دار إقامة یوم الجمعة دعت علیه المملائکة....." کی روایت ابن النجار نے کی ہے، جیبا که کنز العمال(۲۱) طبح الرساله) میں ہے، اس کے قریب الفاظ میں ابن جرنے التخیص (۲۲/۲ طبع شرکة الطباعه) میں ذکر کیا ہے اور اس کی نبیت دار قطنی کی طرف کی ہے، اور اس کو ضعیف کہا ہے۔

پیچےرہ جانے کی وجہ سے ضرر کا اندیشہ ہوتو سفر کرنا جائز ہوگا، ورنہ نہیں، سیجے قول کے مطابق اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ سفر مباح ہویا طاعت کا ہو<sup>(1)</sup>۔

اسی طرح شافعیہ کے نزدیک جمعہ کی رات میں سفر کرنا مکروہ ہے،
کیونکہ حدیث میں ہے: "من سافر لیلة الجمعة دعا علیه ملکاه"(۲) (جو شخص جمعہ کی رات میں سفر کرتا ہے، اس کے دونوں فرشتے اس کوبددعادیتے ہیں)۔

## مد بون كاسفر كرنا:

۲-اس پر فی الجملہ فقہاء کا اتفاق ہے کہ جس شخص پر فوری واجب الاداء دین ہو، اس کے لئے اپنے قرض خواہ کی اجازت کے بغیر سفر کرنا جائز نہیں ہے۔

حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر دین فوری واجب الا داء ہوتو قرض خواہ کوت ہے کہ مدیون کوسفر کرنے سے روک دے، اور اگر دین فوری واجب الا داء نہ ہوتو اس کورو کئے کا حق نہیں ہے، الا بید کہ سفر طویل ہواور سفر کے دوران ہی دین واجب الا داء ہوجائے۔

یہی رائے مالکیہ کی بھی ہے، البتہ انہوں نے کہا ہے کہ اگر دین فوری واجب الا داء ہو، مگروہ اداکرنے پر قادر نہ ہوتواس کے لئے سفر کرنا جائز ہے۔

شافعیہ نے اجازت دی ہے کہ اگر دین فوری واجب الا داءنہ ہوتو

- (۱) الطحطاوی علی مراتی الفلاح ر ۲۸۳، حاشیه ابن عابدین ار ۵۵۳، حاشیة الدسوقی ار ۷۸۸، نهایة الحتاج ۲۹۱۷، مغنی الحتاج ار ۲۷۸، کشاف القناع ۲۵/۲
- (۲) حدیث: "من سافر لیلة الجمعة دعا علیه ملکاه" عراقی کتب بین: خطیب نے الرواۃ میں امام مالک کے واسطہ سے حضرت ابو ہریرہ سے انتہائی ضعیف سند سے روایت کی ہے (اِتحاف السادۃ المتقین ۲۰۲۳)۔

مطلقاً اس کے لئے سفر کرنا جائز ہے،خواہ ادائیگی کامقررہ وقت قریب ہویا دور ہو<sup>(۱)</sup>۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' غریم''اور'' دین''میں ہے۔

#### سفرکے آداب:

٢١ - سفر كے بہت سے آداب ہيں، ان ميں سے چند حسب ذيل بين:

(۱) جب کوئی شخص جج، جہادیا کسی بھی طاعت کے لئے سفر کا پختہ ارادہ کر لے تواس کو چاہئے کہ پہلے تمام گنا ہوں سے تو بہ کرے ، لوگوں کے حقوق ادا کر کے بری الذمہ ہوجائے، جہاں تک ممکن ہوان کے دیون ادا کردے، امانتیں واپس کردے، اگر کسی کے ساتھ معاملہ کرنے میں یا ساتھ رہنے میں اس سے کسی کو تکلیف پہنچ گئی ہوتواس سے معاف کرالے، وصیت لکھ دے اور اس پر گواہ بنالے، اور جو قرضے وہ ادا نہ کرسکا ہواس کے ادا کرنے کے لئے وکیل بنادے، ایپنے اہل وعیال کے لئے اور ان لوگوں کے لئے جن کا نفقہ اس پر واجب ہے اپنی واپسی تک کے لئے نفقہ چھوڑ جائے۔

سنت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ سے استخارہ کرے، فرض کے علاوہ دو رکعات نماز ادا کرے، پھر دعاء استخارہ کرے، دیکھئے: '' استخارہ''، مناسب ہے کہ والدین کو اور جن کی اطاعت وفر ما نبر داری اس پر واجب ہےان کو راضی کرلے۔

(۲) مستحب سیہ ہے کہ سفر میں ایسے شخص کو ساتھ رکھے جو اس کاہمدردہو، خیر کاخوا ہشمنداور برائی کونا پسند کرنے والا ہو، اگروہ بھول جائے تو یاد دلائے اور اگریادہ تو واس کی اعانت کرے اور مستحب ہے

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۱۸/۳ حاشیة الدسوتی ۱۷۵۷، مواهب الجلیل ۱۳۸۳ سر ۲۹ سر ۱۳۹۸ موروضیة الطالبین ۱۳۸۳ ۱۳۹۸ ۱۳۰۰ شاف القناع ۱۳۸۳ م

کہ اپنے سفر میں جماعت کے ساتھ ہو، کیونکہ حضرت ابن عمر کی صدیث ہے کہ اللہ کے رسول اللہ نے مرا یا: ''لو أن الناس یعلمون ما أعلم من الوحدة ما سری راکب بلیل یعنی وحدہ'' (۱) (اگرلوگوں کووہ معلوم ہوجائے جو میں جانتا ہوں کہ تنہائی میں کیا نقصان ہے توکوئی بھی سواررات میں تنہا سفر نہ کرے)۔

(۳) مستحب یہ ہے کہ جمعرات کوسفر کرے، اگر جمعرات کو نہ کر سکے تو سوموار کو کرے اور شخ کو کرے، جمعرات کوسفر کرنے کی دلیل وہ حدیث ہے جس کی روایت بخاری نے کی ہے: "أن رسول الله عَلَیْتُ کان یحب أن یخر جیوم النخمیس" (الله عَلَیْتُ جمعرات کے دن سفر کرنے کو پہند کرتے تھے)، ایک روایت میں ہے: "أقل ما کان رسول الله عَلَیْتُ جمعرات کے علاوہ ایک روایت میں ہے: "أقل ما کان رسول عَلَیْتُ جمعرات کے علاوہ روسے دن بہت کم سفر کرتے تھے)، سوموار کے دن سفر کرنے کی دوسرے دن بہت کم سفر کرتے تھے)، سوموار کے دن سفر کرنے کی دوسرے دن بہت کم سفر کرتے تھے)، سوموار کے دن سفر کرنے کی دوسرے دن بہت کم سفر کرتے تھے)، سوموار کے دن سفر کرنے کی دوسرے دن بہت کم سفر کرتے تھے)، سوموار کے دن سفر کرنے کی دلیل ہے ہے: "أن النبی عَلَیْتُ ہاجو من مکة یوم الماثنین" (۳) کی دلیل صخر الغامد کی کی میصدیث ہے کہ نبی کریم عَلَیْتُ نے فرمایا: کو دیل صخر الغامد کی کی میصدیث ہے کہ نبی کریم عَلَیْتُ نے فرمایا: "اللہم بارک لامتی فی بکور ہا" (اے اللہ میری امت کو شکے کو دقت میں برکت دے)، نیز انہوں نے کہا ہے کہ نبی کریم عَلَیْتُ

جب کوئی فوج بھیجے تو دن کے شروع حصہ میں روانہ فر ماتے تھے، اور حضرت صحراً تا جرتھے، اپنے تجار کو جب بھی بھیجے تو دن کے شروع میں بھیجا کرتے تھے، چنانچہ خوش حال ہو گئے اور مال کی بہت کثرت ہوگئی (۱)۔

رات کے آخری حصہ بیں سفر کرنامستحب ہے، کیونکہ حضرت انس کی حدیث ہے، وہ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول علیہ نے فرمایا:
"علیکم بالدلجة فإن الأرض تطوی باللیل"(۲) (رات کے آخری حصہ بیں چلا کرو، کیونکہ زمین رات کولپیٹ دی جاتی ہے)۔
آخری حصہ بیں چلا کرو، کیونکہ زمین رات کولپیٹ دی جاتی ہے)۔
مستحب ہے کہ دو رکعات نماز پڑھے، کہلی رکعت میں "قُلُ یائیھا الْکَافِرُونَ" اور دوسری رکعت میں "قُلُ ہُو اللّٰهُ اَحَدُ" پڑھے، چانچہ صدیث میں نبی علیہ اللہ فضل من رکعتین یو کعهما چنانچہ صدیث میں نبی علیہ اللہ افضل من رکعتین یو کعهما عندهم حین یوید السفو" (جب کوئی بندہ سفر کا ارادہ کرتا ہے تو وہ اینے اہل وعیال کے یاس ان دورکعات نماز سے بہتر کوئی چز

حضرت انس سے مروی ہے: "کان النبی عَلَيْتِ الله ينزل

نہیں چھوڑ تاہے جووہ ان کے پاس ادا کرتاہے )۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لو أن الناس يعلمون ما أعلم في الوحدة" كى روايت ترندى (۲) حديث العلم العل

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان یحب أن یخرج یوم الخمیس" کی روایت بخاری (اللّی اللّی اللّ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "هاجو من مکة یوم الإثنین" کی روایت احمد (۲۷۷ طبح المحمدیتی) نے اور طبرانی نے الکبیر (۲۲۷ المحمج الوطن العربی) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، پیشی نے کہا ہے کہ اس کی سند میں ابن لہیعہ میں جو ضعیف میں، اس کے باتی راوی اہل سے کے تقدراوی ہیں (مجمع الزوائد ار ۱۹۹۸ شاکع کردہ دار الکتاب العربی)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث صخر الغامری: "اللهم بارک الأمتی فی بکورها" کی روایت ترندی (۵۰۸/۳ طیخ الحلمی )نے کی ہے، اورکہا: حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "علیکم بالدلجة فإن الأرض تطوی باللیل" کی روایت عاکم (۱/ ۲۵ م طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، عاکم نے اسے سی قراردیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "ما خلف عبد علی أهله أفضل من رکعتین" کی روایت ابن المقدام شیبه (۲/۱۸ شاکع کرده دارالسلفیم مبئی) نے حضرت مطعم بن المقدام شیب مرسلا کی ہے، اسی طرح ابن حجر نے اس کو ارسال کی وجہ سے معلول قرار دیا ہے۔ حبیبا کدابن علان کی الفقوعات (۳/ ۴۵ اطبح المنیریہ) میں ہے۔

منز لاً إلا و دعه بر كعتين " (١) (نبي كريم عليه جهال بهي اترت تقة دوركعت يره مكر رخصت هوتے تھے ) ـ

(۵) مستحب ہے کہ اپنے اہل وعیال، پڑوسیوں، دوستوں اور ہم تمام احباب کورخصت کرے اور وہ لوگ اس کورخصت کریں اور ہم ایک اپنے ساتھی ہے کہ میں تجھ کو تیرے دین، تیری امانت اور تیرے آخری اعمال کے ساتھ اللہ تعالی کے حوالے کرتا ہوں، اللہ تعالی تجھ کوتقوی سے نوازے، اور تیرا گناہ بخش دے اور تو جہاں بھی جائے تیرے لئے خیر کو آسان کردے، کیونکہ حضرت ابن عمر گی حدیث ہے کہ جب کوئی تخص سفر کا ارادہ کرتا تو اس سے کہتے کہ آؤمیں حدیث ہے کہ جب کوئی تخص سفر کا ارادہ کرتا تو اس سے کہتے کہ آؤمیں کیا: "أستو دع الله دینک و أمانتک و حواتیم عملک" (میں تیرے دین، تیری امانت اور تیرے آخری اعمال کو اللہ تعالی کے حوالہ کرتا ہوں)، حضرت عبداللہ بن یزید الحمٰی اعمال کو اللہ تعالی کے حوالہ کرتا ہوں)، حضرت عبداللہ بن یزید الحمٰی رخصت کرتے تو فرماتے: "أستو دع الله دینکم و أمانتکم و أمانتکم و خواتیم أعمال کم " میں کہ اللہ کے رسول عیسے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول عیسے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول عیسے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول عیسے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول عیسے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول عیسے میں نہ میں کرتے تو فرماتے: "أستو دع الله دینکم و أمانتکم و خواتیم أعمال کم " (میں تہ ہارا دین، تہماری امانت اور و خواتیم أعمال کم " (میں تہمارا دین، تہماری امانت اور و خواتیم أعمال کم " (میں تہمارا دین، تہماری امانت اور

تمہارےآ خری اعمال اللہ تعالیٰ کے حوالہ کرتا ہوں )۔

حضرت انس سے مروی ہے کہ ایک شخص نبی کریم علیہ کے ایس آیا، اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول میں سفر میں جارہا ہوں، آپ مجھ کو زادراہ دیں، تو آپ علیہ نے فرمایا: "زودک الله التقوی" (اللہ تعالی تجھ کو تقوی سے سرفراز فرمائے)، اس نے درخواست کی مزید دعا دیں، آپ علیہ نے فرمایا: "وغفو ذنبک" (اور تہمارے گناہ بخش دے)، اس نے مزید کی درخواست کی تو آپ علیہ نے فرمایا: "ویسر لک الحیر درخواست کی تو آپ علیہ نے فرمایا: "ویسر لک الحیر حیثما کنت" (اور جہال بھی جاؤاللہ تعالی تمہارے لئے فیرکو سیان فرمائے)۔

(۲) مستحب ہے کہ تمام رفقاء اپنے درمیان ایک شخص کو امیر بنالیس جوان میں سب سے افضل ہو، سب سے اچھی رائے والا ہواور اس کی اطاعت کریں، کیونکہ حضرت ابوسعید اور حضرت ابو ہریرہ کی حدیث ہے، وہ حضرات فرمائے ہیں کہ اللہ کے رسول علیق نے فرمایا:
"إذا خرج ثلاثة في سفو فليؤ مّروا أحدهم" (جب تين آدی سفر میں نکلیں توایخ میں سے سی ایک کوامیر بنالیں)۔

(2) مسافر کے لئے مستحب ہے کہ جب ٹیلہ وغیرہ پر چڑھے تو اللہ اکبر کہے اور جب وادی وغیرہ میں اتر ہے تو سبحان اللہ کہے اور آواز بلند کرنا مکروہ ہے، کیونکہ حضرت جابرؓ کی حدیث ہے، وہ کہتے ہیں: "کنا إذا صعدنا کبرنا وإذا نزلنا سبحنا" (جب

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان لا ینزل منزلا إلا و دعه بر کعتین" کی روایت حاکم (۱ر ۳۱۵–۱۲۳ طبع دائرة المعارف العثمانی) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، اور ذہبی نے اس کی سند میں ایک ضعیف راوی ہونے کی وجہ سے حدیث کے ضعیف ہونے کا اشارہ کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث ابن عمر: "أستودع الله دینک و أمانتک و خواتیم عملک" کی روایت ابوداو د (۳/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور ترذی (۵۰۰/۵ طیح اتحایی) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث عبد الله بن بزید الحظمی: "کان رسول الله عَلَیْ اِذا أراد أن یو دع الجیش...." کی روایت ابوداو در ۱۷/۵ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، نووی نے ریاض الصالحین (۷۵/۳ طبع المکتب الإسلامی) میں اس کوچے قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "زو دک الله التقوی ....." کی روایت ترمذی (۵۰۰۵ طبع الحکمی ) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا خوج ثلاثة في سفو" كی روایت ابوداو و (۱/۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے كی ہے، نووك نے اس كورياض الصالحين (۲۵ تحقیق طبع المكتب الإسلامی) میں صن كہا ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث جابر: "كنا إذا صعدنا كبرنا"كي روايت بخاري (الفتح ١٣٥/١٣٥

ہم او پر چڑھتے تو تکبیر کہتے اور اترتے توشیح بیان کرتے ) حضرت ابوموسیٰ اشعریؓ سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں: "کنا مع النبی عَالِمُ فكنا إذا أشرفنا على واد هللنا وكبرنا، ارتفعت أصواتنا، فقال النبي: "يا أيها الناس أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم و لا غائبا إنه معكم سميع قريب" $^{(1)}(3000)$ نبی کریم علیلہ کے ساتھ تھے، جب ہم کسی وادی کے قریب پہنچتے تولا إِله إِلاَاللّٰه اوراللّٰه اكبر كهتية ، جماري آ وازبلند ہوتی ، تو نبي كريم عليقة نے فرمایا: لوگو! اینے او پر رحم کرو، تم لوگ کسی مبرے یا غائب کونہیں یکارتے ہو، بے شک وہ تمہارے ساتھ ہے، سننے والا اور قریب تر ہے) اورمستحب ہے کہ جب کسی گاؤں کے قریب آئے اور داخل ہونے کا ارادہ ہویا گھر میں آئے تو کیے کہاے اللہ میں تجھ سے گاؤں کی بھلائی، اہل گاؤں کی بھلائی اور جو کچھاس گاؤں میں ہےسب کی بھلائی کی درخواست کرتا ہوں ، اوراس گاؤں کے شر ، اہل گاؤں کے شراور جو کچھاس گاؤں میں ہےسب کے شرسے تیری پناہ مانگتا ہوں، كونكد حضرت صهيب كى حديث ب: "لم ير قرية يريد دخولها إلا قال حين يواها: اللهم رب السموات السبع وما أظللن ورب الأرضين السبع وما أقللن ورب الشياطين وما أضللن، ورب الرياح وما أذرين فإنا نسألك خير هذه القرية وخير أهلها، ونعوذ بك من شرها وشر أهلها و شهر ما فيها"(٢) (نبي كريم عليه جب بهي كسي كا وَل كود يكهة اور

اس میں داخل ہونے کا ارادہ فرماتے تو نظر پڑتے وقت فرماتے: اے میرے اللہ، اے ساتوں آسان اور جن پر وہ سابی فکن ہیں ان کے رب، اے ساتوں زمین اور جو پھھان کے او پر ہے ان کے رب، اے شیاطین اور جن کو انہوں نے گمراہ کیا ان کے رب، اے ہواؤں اور جن کو وہ اڑا نمیں ان کے رب، ہم آپ سے اس گاؤں کی بھلائی اور اہل گاؤں کی بھلائی ما نگتے ہیں، اور اس گاؤں کے شر، اہل گاؤں کے شراور جو پھھاس میں ہیں ان سب کے شرسے آپ کی پناہ ما نگتے ہیں)۔

(۸) مستحب ہے کہ مسافر اپنے سفر میں اکثر اوقات میں دعا کرے، اس لئے کہ اس کی دعا قبول کی جاتی ہے، کیونکہ حضرت الوہر بررہؓ کی حدیث ہے، وہ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول علی فی فرمایا: "ثلاث دعوات مستجابات: دعوة المطلوم، فرمایا: "ثلاث دعوات مستجابات: دعوة المطلوم، ودعوة الوالد علی ولده"(۱) (تین ودعوة المسافر، ودعوة الوالد علی ولده") دعا اور بیٹے کے لئے دیا کی بردعا)۔

(۹) مسافر کے گئے سنت ہے کہ جب اپنی ضرورت پوری کر لے تو اپنے اہل وعیال کی طرف لوٹے میں جلدی کرے، کیونکہ حضرت الو ہریرہ کی حدیث ہے کہ اللہ کے رسول علیہ فی خذمایا: "السفو قطعة من العذاب یمنع أحد کم نومه و طعامه و شرابه فإذا قضی أحد کم نهمته فلیعجل إلی أهله" (سفر عذاب کا ایک مکرا ہے، تمہاری نینداور کھانا پیناروک دیتا ہے، اس لئے جبتم میں سے کوئی اپنی ضرورت پوری کر لے تو اپنے اہل وعیال کی طرف لوٹے میں جلدی کرے) اور مکروہ ہے کہ بلاعذرا بے اہل وعیال کی طرف لوٹے میں جلدی کرے) اور مکروہ ہے کہ بلاعذرا بے اہل وعیال کے حیال کے لوٹے میں جلدی کرے) اور مکروہ ہے کہ بلاعذرا بے اہل وعیال کے لوٹے میں جلدی کرے) اور مکروہ ہے کہ بلاعذرا بے اہل وعیال کے الوٹے میں جلدی کرے) اور مکروہ ہے کہ بلاعذرا بے اہل وعیال کے الیہ میں بیات میں جلدی کرے) اور مکروہ ہے کہ بلاعذرا بے اہل وعیال کے الیہ میں بیات میں جلدی کرے) اور مکروہ ہے کہ بلاعذرا بیا اہل وعیال کے الیہ میں بیات میں بیات

<sup>=</sup> طبع السَّلفيه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث الی موی: "کنا مع النبی علیه" کی روایت بخاری (افتح ۲ / ۱۵۳ مطبع التلفیه) نے کی ہے۔ طبع التلفیم ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "ثلاث دعوات مستجابات" کی روایت ترندی (۵۰۲/۵ طبع الحکمی) نے حضرت ابو ہریرہ اللہ علیہ اورکہا: حدیث حسن ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: السفر قطعة من العذاب "كی روایت بخارى (الفت ۱۳۹/۱۳ اطبع التعداب السلفیه) اور مسلم (۱۲۲/۱۳ طبع الحلبی ) نے كی ہے۔

پاس رات کوآئے، بلکہ سنت ہے کہ دن کے شروع میں یا آخر میں آجائے، کیونکہ حضرت انس کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں: "کان النبی عَلَیْ الله و کان لا یدخل الا غدوة أو النبی عَلَیْ الله الله و کان لا یدخل الا غدوة أو عشیة" (۱) (نبی کریم عَلِی الله الله و کان لا یدخل الا غدوة أو عشیة" (۱) (نبی کریم عَلِی الله الله الله وعیال کے پاس رات کونہیں آتے تھے، صبح یا شام کوبی تشریف لاتے تھے)۔ نووی نے سفر کے آداب کو ۲۲ آداب تک شار کیا ہے، اس کی تفصیل انہوں نے اپنی کتاب" المجموع"میں ذکری ہے۔ اس کی تفصیل انہوں نے اپنی کتاب" المجموع"میں ذکری ہے۔ اس کی تفصیل انہوں نے اپنی کتاب" المجموع"میں ذکری ہے۔ اس کی تفصیل انہوں کے اپنی کتاب " المجموع"میں ذکری ہے۔ اس کی تفصیل انہوں کے الله کیا گئی کے اللہ کا کہ کو تا اللہ کیا گئی کے انہوں کے اللہ کیا گئی کے انہوں کے اللہ کا کہ کو تا کہ کو تا کہ کیا کہ کو تا کو تا کہ کو تا کو تا کہ ک

# سفل

#### عريف:

ا - السفل: سین کے پیش اور زیر کے ساتھ' العلو'، (عین کے پیش اور زیر کے ساتھ' العلو'، (عین کے پیش اور زیر کے ساتھ ' العلی کی صند ہے ' اور نیر کے ساتھ کے یہاں اس لفظ کا استعمال بغوی معنی سے الگنہیں ہے، اس لئے کہ وہ کہتے ہیں کہ فل مسقف مکان کا نام ہے ' اور سفل سے مراد سفل اضافی ہے، زمین سے ملا ہوا حصہ نہیں ہے، اس لئے کہ سے مراد سفل اضافی ہے، زمین سے ملا ہوا حصہ نہیں ہے، اس لئے کہ سفل مکان کی متعدد منزلیں ہوتی ہیں اور ہراوپر والی منزل کے نیچے سفل ہے ' " ) ۔

## سفل سے متعلق احکام:

سفل كومنهدم كرناا وراس كامنهدم هوجانا:

۲ – اگرسفل کامالک اپنے سفل کو بلاضرورت منہدم کردے، یہاں تک کہ وہ منہدم ہوجائے تواس کو دوبار تعمیر کرنے پر مجبور کیا جائے گا، یہی جمہور فقہاء کی رائے ہے، ان کی دلیل میہ ہے کہ صاحب سفل نے صاحب علو کی جگہ کوتلف کر کے اس کاحق ضائع کیا ہے، اور دوبارہ تعمیر



<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان لا یطرق أهله" کی روایت بخاری (افتح ۱۱۹/۳ طبع السّلفه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المجموع ۱۸ ۸۵ ساوراس کے بعد کے صفحات، المکتبۃ السّلفیہ مدینہ منورہ، القوانین الفقہ پیر ۱۹۰۰ دارالقلم ۱۹۷۷ء۔

<sup>(</sup>۲) شرح المجلة للأتاس ۴/۷۳، حاشيه خير الدين الرملي على جامع الفصولين ماره وي

<sup>(</sup>٣) الزرقاني ٢٠/٢٠\_

کاسانی نے کہا ہے: صاحب علوکوئ ہے کہ اپنے مال سے ینچے منزل کی تعمیر کرے، پھر جو کچھٹر چ کیا ہے وصول کر لے اگر صاحب سفل کی اجازت یا قاضی کی اجازت سے تعمیر کی ہے، ورنہ جس دن مکان بنایا ہے اس دن کے مکان کی قیت وصول کرے۔

اس کئے کہ اس حالت میں مکان بنانا اگرچہ دوسرے کی ملکیت میں تصرف کرنا ہے، مگر اس میں مجبوری اور ضرورت ہے، کیونکہ دوسرے کی ملکیت میں تصرف کئے بغیر اپنی ملکیت سے فائدہ اٹھانا صاحب علو کے لئے ممکن نہیں ہے، لہذا شرعااس کواس کی اجازت ہوگ اور اس کو تعمیر شدہ مکان کی قیمت وصول کرنے کا حق ہوگا، اس لئے کہ مکان اس کی ملکیت ہے، جوشر بعت کی اجازت اور اس کے موقع دینے مکان اس کی ملکیت ہے، جوشر بعت کی اجازت اور اس کے موقع دینے سے اس کو حاصل ہوئی ہے، لہذا اس کو حق ہے کہ اپنی ملکیت کا بدل یعنی قیمت وصول کئے بغیر اس سے فائدہ اٹھانے کا موقع نہ دے (م)۔

قیمت وصول کئے بغیر اس سے فائدہ اٹھانے کا موقع نہ دے (م)۔

مالکیہ اور ابوثور کی رائے اور حنا بلہ کا رائج مذہب بیہ ہے کہ فل کے مالکیہ اور ابوثور کی رائے اور حنا بلہ کا رائج مذہب بیہ ہے کہ فل کے

(۱) بدائع الصنائع ۲۷٬۹۲۲، ابن عابدین ۱۸۵۳، الزرقانی ۲۷۰۱۱، المغنی ۱۹۷۸، کشاف القناع ۳۸٬۵۲۳

- (۲) القليو بي وعميره ۱۹/۲ سـ
- (۳) بدائع الصنائع ۲ ر ۲۲۴، ابن عابدين ۴ ر ۳۵۸، أسنى المطالب ۲ ر ۲۲۴، المغنى ۴ ر ۵۷۵–۵۷۸\_
  - (۴) بدائع الصنائع ۲ / ۲۶۴ ، نیز د کیچئے: ابن عابد بن ۴ / ۳۵۸ \_

ما لک کوتغمیر پرمجبور کیا جائے گا، تا کہ صاحب علو کے لئے اس سے فائدہ اٹھاناممکن ہو<sup>(1)</sup>۔

### حیت کے بارے میں اختلاف:

سا- اگرسفل ایک آدمی کا ہو، اور علو دوسرے کا ہو، اور چھت کے بارے میں دونوں کے درمیان اختلاف ہواور کسی کے پاس بینہ نہ ہوتو حست نیچے والے کی ہوگی، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "لبیوتھم سقفا من فضّة" (ان کے گھروں کی چھتیں ہم یاندی کی کردیتے)۔

سقف کی نسبت بیت کی طرف ہے اور بیت نیچے والے کا ہے، اور اس کئے بھی کہ نیچے والے کا قبضہ پہلے ہے، لہذا ظاہر حال اس کا شاہد ہوگا، یہی حفیہ اور مالکیہ کی رائے ہے (۳)۔

شافعیہ نے کہا ہے: ایک آدمی کے سفل اور دوسرے کے علو کی درمیانی حجبت ان دونوں کی ملکیت میں ہونے والی دیوار کی طرح ہے، جب دونوں اس کا دعوی کریں، تواگر او پر کی منزل بنانے کے بعد اس کو نہ بنایا گیا ہو جیسے ایسا لمبا مکان جس میں علو تک دیوار کے اٹھ جانے کے بعد درمیان میں حجبت کی تعمیر ممکن نہ ہوتو اسے نیچو والے جانے کے بعد درمیان میں حجبت کی تعمیر ممکن نہ ہوتو اسے بیچو والے کے قضہ میں دیا جائے گا، اس لئے کہ وہ اس کے مکان سے جڑی ہوئی ہے، اوراگر درمیان میں حجبت کی تعمیر ممکن ہواس طور پر کہ ججبت بلند ہو اور دیوار کے بی میں سوراخ کر کے شہتیر کے کنارے اس سوراخ میں رکھ دیے جائیں اور ایک گھر دوگھر بن جائیں، تو وہ دونوں کے قبضہ رکھد سے جائیں اور ایک گھر دوگھر بن جائیں، تو وہ دونوں کے قبضہ

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير سر ۴۸۰، القوانين الفقه پيه ۲۷ ۳، المغنى ۶۸۸۲۳، کشاف القناع ۱۹۷۳-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ زخرف ر ۳۳ ـ

<sup>(</sup>۳) جامع الفصولين ۲۱۰/۱۰ الزرقاني ۲۱/۲۰–۲۱\_

میں ہوگی، اس لئے کہ اس سے فائدہ اٹھانے میں دونوں مشترک ہیں (<sup>()</sup>۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ حجبت دونوں کی ہوگی ، تا کہ دونوں اس سے فائدہ اٹھائیں ،صرف صاحب علو کی نہیں ہوگی <sup>(۲)</sup>۔

او پر والے پڑوس کا پنچ والے پڑوس کے گھر میں جھا نکنا:

ام مالکیہ کی رائے اور حفیہ کامفتی ہول سے ہے کہا گرکوئی شخص اپنے گھر
میں نیاروشن دان، دروازہ یا کھڑکی کھولے جس کے ذریعہ اپنے پڑوس کے قر میں جھا کے گو میں جھا کے گوان سب کو بند کرنے کا حکم ذیاجائے گا"۔

اگر پرانا روشن دان ہوتو اس کو بند کرنے کا حکم نہیں دیاجائے گا،
پڑوس کو کہا جائے گا کہا گرتم چاہوتو اپنی پر دہ پوشی کا انتظام کرو (۲۳)۔

یڑوس کو کہا جائے گا کہا گرتم چاہوتو اپنی پر دہ پوشی کا انتظام کرو (۲۳)۔

اس لئے کہاس کی علت واضح ضرر ہے جودونوں میں موجود ہے (۵)۔
حفیہ کا رائے مذہب اور یہی فقہاء حنا بلہ کی عبارتوں سے جھے میں آتا میں اس جگہ کی طرف کھڑکی کھولے یا نیامکان بنائے اور اس میں اس جگہ کی طرف کھڑکی کھولے جو اس کے پڑوس کی عورتوں کے بیٹھنے کی جگہ ہو،خواہ متصل ہو یا در میان میں راستہ کا فاصلہ ہوتو اس کو مفرر کودور کرے کہ نگاہ پڑنے سے رکاوٹ ہوجائے گا کہاس طرح اس ضرر کودور کرے کہ نگاہ پڑنے سے رکاوٹ ہوجائے ،خواہ دیوار کھڑی کردے یا طبلہ رکھ دے رہیاں اس کو کمل کھڑکی کے بند کرنے پر مجبور کردے یا طبلہ رکھ دے رہیاں اس کو کمل کھڑکی کے بند کرنے پر مجبور کردے یا طبلہ رکھ دے رہیاں اس کو کمل کھڑکی کے بند کرنے پر مجبور

نہیں کیا جائے گا(۱)۔

راخ مذہب کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ مالک کو اپنی ملکیت میں روش دان اور کھڑکیاں کھو لنے کاحق ہے، اگر چہروشی کی ضرورت نہ ہو، اس لئے کہ بیا پنی ملکیت میں تصرف کرنا ہے، جرجانی نے روش دان کھو لنے کے جائز ہونے میں بیوتید لگائی ہے کہ وہ اونچی حگہ پر ہو کہ وہاں سے پڑوتی کے گھر میں نگاہ نہ پڑے، کیکن شخ ابوحا مد نے صراحت کی ہے کہ اپنی ملکیت میں کھڑکی کھولنا جو پڑوتی اور اس کی عورتوں کی طرف کھلتی ہوجائز ہے، پڑوتی کومنع کرنے کاحق نہیں ہے، اس لئے کہ اگروہ پوری دیوار ہٹا دینا چاہتے تو اس کواس سے نہیں روکا جاسکتا ہے، تو اگر دیوار کا پچھ حصہ ہٹا دیتو بھی نہیں روکا جائے گا۔ بعض متا خرین شافعیہ نے کہا ہے: پڑوتی سے اس طرح ضرر دور کیا جائے گا کہ وہ اپنی ملکیت میں روشن دان کے سامنے دیوار کھڑی کردے اور اس کی روشنی اور اس کے دیکھنے کو بند کردے اس کواس کردے اور اس کی روشنی اور اس کے دیکھنے کو بند کردے ، اس کواس کے دیکھنے کو بند کردے ، اس کواس

بجیر می نے صراحت کی ہے کہ کشخص کا پنی دیوار میں روشن دان کھولنا، جس کے ذریعہاس کے پڑوسی کی بے پردگی ہوجرام ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۲۲۲\_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳ر۱۶، المغنی ۴ر ۵۶۴\_

<sup>(</sup>۳) الخرش ۲۹٫۵۹-۲۰،الدسوقی ۱۹۹۳، این عابدین ۱۸۲۳، مغنی الحتاج ۱۸۲۸-

<sup>(</sup>۴) الدسوقي سر۲۹سه

<sup>(</sup>۵) ابن عابدین ۱۸را۲۳۔

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه ماده (۱۲۰۲)، البز ازيه بهامش الهنديه ۲ر۱۲،۳،۸ کشاف القناع سر ۱۳، المغنی ۴ر ۵۷۳،مطالب أولی النبی سر ۵۸س

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲۲۲/۱۸۱–۱۸۷، أسنی المطالب مع حاشیة الرملی ۲۲۲۲–۲۲۳ ـ

<sup>(</sup>٣) بجير مي على الخطيب ٣ م ٨ ٨ شائع كرده دارالمعرفه ـ

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-الحجر:

۲- یہ "حجو علیه القاضی یحجو حجواً "کا مصدر ہے،
 جب قاضی اسے اپنے مال میں تصرف کرنے سے روک دے، سفہ حجر
 کا ایک سبب ہے (۱)۔

#### ب-العية:

سا – عتہ ، جنون یا مدہوثی کے بغیر عقل میں ہونے والانقص ہے، معتوہ کامعنی ناقص العقل ہے، عنہ اور سفہ میں فرق یہ ہے کہ عنہ ، انسان کی ذات میں پیدا ہونے والی وہ بیاری ہے جس کی وجہ سے عقل میں خلل آجا تا ہے تو ایسے شخص کی عقل میں گڑ بڑی ہوجاتی ہے، اس کی کچھ باتیں عقل مندوں کی طرح ہوتی ہیں اور کچھ باتیں پاگلوں کی مانند جب کہ سفہ ایسانہیں ہوتا ہے، بلکہ وہ ایک بلکا پن ہے جو انسان کو پیش جب کہ سفہ ایسانہیں ہوتا ہے، بلکہ وہ ایک بلکا پن ہے جو انسان کو پیش آتا ہے وہ اس کی ذات میں کوئی بیاری نہیں ہے (۲)۔

#### رج-الرشد:

۴ – رشد: جمہور کے نزد یک مال میں صلاح کو کہتے ہیں، اور

کے نزدیک اور یہی امام احمد کی مرجوح رائے بیہے کہ عورت کے رشد کے لئے

الدشقی العثمانی کی کتاب" رحمة الأمه فی اختلاف الائمهُ" ۱۹۸۷، جوامیر قطر کے صرفہ سے ۴۰ ۱۹۸۱ه ، ۱۹۸۱ء میں طبع ہوئی ۔ المغنی لابن قدامه ۱۹۸۳ ۵۰۵، المجموع ۳۲ / ۲۷ سالمیدرع ۲۷ سسس نیل الأوطار ۷۵ ۸ س

(۱) الصحاح،المصياح المنير -

(۲) التعريفات لج حاني ر ۱۱۹–۱۳۷

# سفر

#### تعريف:

ا-السفه، السفاه، السفاهة: يرحلم (بردباری) كی ضدین، يه باب مع سے سفه يسفه كے مصادر بین، يوقل میں ایک قتم كانقص ہے، اس كی اصل باكا پن اور عدم استحام ہے، كہا جاتا ہے: تسفهت الربح الشجر لين ہوانے درخت كو جھايا، سفه (فاء كے پیش كے ساتھ) اور سفه (فاء كے نيش كے ساتھ) كام منى ہے: بوقو ف ہونا، اس كی جمع سفهاء، سفه اور سفاه ہے، مؤنث سفيهة ہے، اس كی جمع سفهاء، سفه اور سفاه ہے، مؤنث سفيهة ہے، اس كی جمع سفائه ہے اس کی جمع سفائه ہے کہ سفائه ہے کہ کی سفائه ہے کہ کی سفائه ہے کہ کی دو کی سفائه ہے کہ کی دو کی کی دو کی کی کی دو کی دو کی دو کی دو کی کی دو کی کی دو کی

اصطلاحی معنی: مال میں اسراف وفضول خرچی کرنا اوراس کا فاسق ہونے اور عادل ہونے سے کوئی تعلق نہیں ہے، اس کے بالمقابل لفظ رشد ہے، جس کامعنی ہے: مال کی اصلاح کرنا، اس کو بڑھانا، اس میں فضول خرچی نہ کرنا۔

یہ جمہور فقہاء یعنی ابوطنیفہ ابویوسف، محمد اور مالک کے نزدیک ہے،
یہی حنابلہ کے نزدیک رائح مذہب اور شافعیہ کے نزدیک مرجوح مذہب
ہے، یہی حسن، قنادہ ،ابن عباس، ثوری ،سدی اور ضحاک کا قول ہے۔
شافعیہ کے نزدیک رائح قول میہ ہے کہ سفہ، مال میں فضول خرچی
کرنا، اور دین ومال دونوں کو ایک ساتھ خراب وہرباد کرنا ہے، یہی
امام احمد کا ایک قول ہے (۲)۔

ضروری ہے کہ اس کے بالغ ہونے کے بعد اس کی شادی ہوجائے ، اور اس کا شوہراس سے وطی کرلے۔ دیکھئے: آٹھویں صدی ہجری کے مشہور شافعی عالم ابوعبد اللہ محمد بن عبد الرحمٰن الدمشقی العثمانی کی کتاب'' رحمۃ الأمه فی اختلاف الائمۂ'' ۱۹۸۸، جوامیر قطر

<sup>(1)</sup> الصحاح،المصباح المنيري

<sup>(</sup>۲) جمہور کے نزدیک رشد میں عورت اور مرد کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، مالکیہ

شا فعیہ کے نز دیک مال ودین دونوں میں صلاح کا نام ہے، سفہ کی سفیہ رہے یارشید ہوجائے <sup>(۱)</sup>۔

د مکھئے:''رشد''۔

سفه پیمتعلق احکام:

اول: سفه کے حالات:

هم م-سفه کی دوحالتیں ہیں:

پہلی حالت: آدمی بالغ ہونے یا جنون سے افاقہ یانے کے بعد بھی مسلسل سفیہ رہے۔

دوسری حالت: بالغ اوررشید ہونے کے بعد سفہ طاری ہو۔

پہلی حالت کے بارے میں جمہور فقہاءاورصاحبین کی رائے ہے کہ اس کواینے مال میں تصرف کرنے سے روک کر حجر کو برقر اررکھا جائے گا،اس لئے کہ بی اور مجنون پر حجر کرنا فقہاء کے یہاں متفق علیہ ہے، اگریچہ بالغ ہویا مجنون کوافاقہ ہواور وہ دونوں اینے مال میں فضول خرچی کرتے ہوں تو ان پر حجر برقرار رہے گا اور ان کو تصرف سے روک دیا جائے گا(۱)۔

امام ابوحنیفہ کہتے ہیں کہ بالغ ہوجانے کے بعداس پر حجزنہیں کیا جائے گا، اگر چیفیررشیدحالت میں بالغ ہو، البتہ دلی کواس کا مال اس کے حوالہ کرنے سے روک دیا جائے گا،کیکن اس کوئیچ یاعتق وغیرہ کے ذربعہاینے مال میں تصرف کرنے سے نہیں روکا جائے گا۔

اس کا مال اس کو بجیس برس کی عمر ہونے سے پہلے نہیں دیا جائے گا، جب بچیس برس کا ہوجائے گا تواس کا مال اس کودے دیا جائے گا،خواہ

جہورفقہاءاس بات کے قائل ہیں کہ اگر بچہ کے بالغ ہونے کے بعد یا مجنون کے افاقہ یانے کے بعد سفہ برقر اررہے، یارشد کی حالت میں بالغ ہونے یاافاقہ یانے کے بعد سفہ طاری ہوجائے توسفیہ پر حجر برقرار رہے گا، ان کی دلیل <sup>(۲)</sup> اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''وَابُتَلُو ا الْيَتَامِي حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنُ آنَسُتُمُ مِّنْهُمُ رُشُدًا فَادُفَعُوا إِلَيْهِمُ أَمُوالَهُمُ" (اور تيمول كى جاني كرتے رہو، یہاں تک کہ وہ عمر نکاح کو پہنچ جائیں ،تواگرتم ان میں ہوشیاری دیکیے لوتو اس کے حوالہ ان کا مال کردو)، استدلال اس طرح کیا گیا ہے کہ اللہ تعالی نے ہم لوگوں کو تنیموں کا مال ان کو بالغ ہونے کے بعدرشد محسوس ہونے پردینے کا حکم دیاہے،اس کے بغیر نہیں۔

نيز الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَلا تُوْتُوا السُّفَهَاءَ أَمُوالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمُ قِيَامًا وَارُزُقُوهُمُ فِيهَا وَاكُسُوهُمُ وَ قُولُوُ الَّهُمُ قَوُلاً مَّعُورُوفًا" (١٥ر م عقلوں کوانیاوہ مال نہ دے دوجس کواللہ نے تمہارے لئے مائہ زندگی بنایا ہے اور اس مال میں سے انہیں کھلاتے اور پہناتے رہو، اور ان سے بھلائی کی بات کہتے رہو)۔

اس سے اس طرح استدلال کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سفہاء کو مال دینے سے منع کیا ہے اور اولیاء کوصرف اتنی رخصت دی گئی کہوہ

<sup>(1)</sup> شرح المنار لابن ملك ٢ / ٩٨٩، تيسير التحرير ٢ / ٠٠٠ الهدام على فتح القدير بهر١٩٦، الاختيار ٢ر٩٥،مغني الحتاج ٢ر٠٧، الميدع بهر٢٧٣، نيل الأوطار ٥/ ٣٦٨ مبلغة السالك ٢/١٣١\_

<sup>(</sup>٢) المجموع ٣١٨/٣١، شرح المنار ٢/٩٨٩، تيسير لتحرير ٢/٠٠، فتح القدير ىم ر ١٩٦١،الاختيار ٢/ ٩٥،تفسير القرطبي ٥/ ٧ ٣٠. شيل الأوطار ٥/ ١٨ ٣\_\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر۲\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نساءر۵۔

<sup>(1)</sup> الاختيار ٩٦/٢، بلغة السالك ١٢٨/٢، بداية المجتهد ٢١٠/٢، مغنى المحتاج ۲ر۱۲۱۱املیدعهمرهم ۳۳\_

ان کے کھانے ، کپڑے کاخر ج دیں ،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اولیاء کی طرف جو مال کی اضافت کی گئی ہے ،اس سے مراد ولی کا مال نہیں ہے ، بلکہ سفیہ کا مال ہے۔

نیز الله تعالی کا ارشاد ہے: ''وَادُ ذُقُوُهُمُ فِیْهَا وَاکْسُوُهُمُ'' (اوراس مال میں سے آنہیں کھلاتے اور پہناتے رہو)، کیونکہ اس کو اسی کے مال سے کھانا کیڑادیا جائے گا۔

نیز اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''فَإِنُ کَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيْهَا أَوُ لاَ يَسْتَطِيْعُ أَنُ يُّمِلَّ هُوَ فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُ سَفِيْهَا أَوُ لاَ يَسْتَطِيْعُ أَنُ يُّمِلَّ هُوَ فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُ سَفِيْهَا أَوُ لاَ يَسْتَطِيْعُ أَنُ يُّمِلَّ هُو فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُ بِالْعَدُلِ ''() (پراگروہ جس کے ذمین واجب ہے عمل کا کوتاہ ہویا بید کہ کمزور ہواور اس قابل نہ ہوکہ وہ خود کھواسکے تو لازم ہے کہ اس کا رکن ٹھیک ٹھیک کھواد ہے )، اس آیت سے اس طرح استدلال کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سفیہ کے کلام کواس شخص کے کلام کے مشابہ قرار دیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سفیہ کے کلام کواس شخص کے کلام کو واجب کیا ہے جس کو تعبیر کی صلاحیت نہیں ہوتی ہے، اور اس پرولایت کو واجب کیا اس کے کلام کے قائم مقام بنایا ہے، اور اس پرولایت کو واجب کیا ہے، یہی جرکی نشانیاں ہیں۔

اسی طرح ان کی دلیل حضرت مغیرہ بن شعبہ کی حدیث ہے کہ اللہ کے رسول علیہ نے فرمایا: 'إن اللہ کرہ لکم ثلاثا: قیل وقال، وإضاعة المال، وکثرة السؤال'' (اللہ نے تمہارے لئے تین چیزوں کو ناپند کیا ہے، قیل قال کو، مال ضائع کرنے کو اور کثرت سوال کو)، اس حدیث سے اس طرح استدلال کیا گیاہے کہ سی چیز سے منع کرنااس کی ضد کا حکم دینا ہے، یہاں مال کوضائع کرنے سے منع کیا گیاہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی

حفاظت کرناواجب ہے،اوراس کوفضول خرچ سفیہ کے ہاتھ میں چھوڑ دیناحکم کےخلاف ہے،لہذااس پر جحر کرناواجب ہوگا۔

نیز حدیث ہے کہ نبی کریم علیہ نے فرمایا: "خذوا علی ید سفھائکم"(۱) (این سفہاء کے ہاتھ پکڑے رہو)۔

نیز امام شافعی نے اپنی مسند میں حضرت عروہ بن الزبیر " سے روایت کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ عبداللہ بن جعفر انے نیج کا ایک معاملہ کیا تو حضرت علی نے کہا کہ میں حضرت عثمان کے پاس جاتا ہوں تم پر ضر ور حجر کراؤں گا، ابن جعفر نے اس کی اطلاع حضرت زبیر گوکردی تو انہوں نے کہا کہ میں تیرے ساتھ تیری نیج میں شریک ہوں، حضرت علی حضرت عثمان کے پاس آئے اور کہا کہ ان پر حجر کردیں، حضرت زبیر نے کہا کہ میں ان کا شریک ہوں، حضرت عثمان نے کہا کہ میں ان کا شریک ہوں، حضرت و بیر ہوں (۲)۔ حضرت زبیر ہوں (۲)۔ استدلال اس طرح ہے کہ حضرت علی محضرت عثمان محضرت زبیر ہوں اور حضرت عثمان ہوں جس کے شریک زبیر ہوں (۲)۔ استدلال اس طرح ہے کہ حضرت علی محضرت عثمان محضرت زبیر گوری کے محضرت عبداللہ بن جعفر ہیں سے کسی نے حجر کا انکار نہیں کیا، بلکہ حضرت زبیر نے شرکت کا حیلہ کیا، تا کہ حضرت زبیر نے شرکت کا حیلہ کیا، تا کہ حضرت کا حیلہ کیا، تا کہ حضرت کا حیلہ کیا، تا کہ حضرت عبداللہ بن جعفر کواس میں دھو کہ کھانے والانہ شمجھا جائے۔

انہوں نے عقلی استدلال بھی کیا ہے کہ وہ اپنے مال میں فضول خرچ ہے، لہذا نیچے کی طرح اس پر حجر کیا جائے گا، بلکہ اس پر حجر کرنا زیادہ مناسب ہے، اس لئے کہ بچہ پر تو حجر اس لئے کیا جاتا ہے کہ اس کی طرف سے فضول خرچی کا اندیشہ ہوتا ہے، اوریہاں تو اسراف

<sup>(</sup>۱) سورۇبقرەر ۲۸۲\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إن الله کوه لکم ثلاثا.....' کی روایت بخاری (افتح سر۴۰ سر۴۰ کم طبع السلفیه) اور مسلم (۱۳۳۰ ساطیع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "خدوا علی ید سفهائکم" کی روایت طبرانی نے اپنی المعجم الکبیر میں نعمان بن بشیر سے کی ہے، جیبا که سیوطی کی الجامع الصغیر (۳۳۵ / ۳۳۵ بشره الفیض طبع المکتبة التجاریه) میں اس کے ضعیف ہونے کا اشاره کیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) مندالثافعي (۱۶/۱۹۱-۱۹۲ بترتيبه بدائع لهمنن طبع دارالأ نوار)\_

وضول خرچی موجود ہے، لہذا اس پر جحرکر نازیادہ مناسب ہوگا(۱)۔
امام ابو حنیفہ اور ان کے موافقین نے اس بات پر کہ بلوغ کے بعد
سفیہ پر ججز نہیں کیا جائے گا، اور اس کی عمر پچپیں برس ہونے تک اس کا مال
اس کو نہیں دیا جائے۔ اس طرح استدلال کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد
ہے: ''وَلاَ تَاٰ کُلُوٰ هَا إِسُرَافًا وَّبِدَارًا أَنْ یَّکُبُرُوٰ وَا'' (۱) (اور مال کوجلد
سے جلد اسراف سے اور اس خیال سے کہ بیہ بڑے ہوجا کیں گے مت
کھاڈ الو) استدلال اس طرح ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ولی کو اس اندیشہ سے
کہ جب یہتی بڑا ہوجائے گا تو اس پر اس کی ولایت باقی نہیں رہ جائے
گی، اس کے مال میں اسراف سے منع کیا ہے، بڑا ہونے کے بعد اس
سے اس کی ولایت کے ختم ہوجانے کی صراحت، اس بات کی صراحت
بے کہ بڑا ہونے کے بعد اس پر کیا ہوا جج ختم ہوجائے گا، اس لئے کہ اس
پرولایت ضرورت کی وجہ سے تھی، اور ضرورت صرف اس وقت ختم ہوگی
جب وہ خود تصرف کاحق دار ہوگا '''

انہوں نے حضرت حبان بن منقذ انصاری کی حدیث سے بھی استدلال کیا ہے کہ ان کے سر میں کوئی بیاری پیش آ گئی تھی جس کی وجہ سے وہ خریدوفر وخت کے معاملہ میں دھوکہ کھاجاتے تھے، ان کے گھر والوں نے نبی علیقہ سے درخواست کی کہان پر حجر کردیں، انہوں نے کہا: میں خریدوفر وخت ترک نہیں کرسکتا ہوں تو نبی علیقہ نے فرمایا: ''إذا بعت فقل: لا خلابة و جعل له الخیار ثلاثة أیام'' (جب

(۱) المبسوط ۱۵۸/۲۴ لفتمس الأئمه السرخسي طبع اول مطبعة السعاده بجوار محافظة مصرب

خریدوفروخت کروتو''لاخلابهٔ' (دھوکہ نہیں) کہدلیا کرواوران کوتین دن تک اختیار دیا)۔

استدلال اس طرح ہے کہ نبی کریم علیہ نے ان کے گھر والوں کے مطالبہ کے باوجودان پر ججر نہیں کیا، جس شخص کوخرید وفروخت میں دھوکہ ہوجا تا ہوا گراس پر ججر کرنامشر وع ہوتا تو آپ علیہ ضروران پر حجر کرنامشر وع ہوتا تو آپ علیہ فسروران پر حجر کردیے۔

انہوں نے قیاس سے بھی استدلال کیا ہے کہ سفیہ شخص آزاداور احکام کا مخاطب ہے، لہذا وہ رشید کی طرح اپنے مال میں تصرف کرنے میں مختار ہوگا، بیاس لئے کہ حقیقت میں تصرف اس وقت پایا جاتا ہے جب اس کارکن پایا جائے اور شرعااس کا وجوداس وقت ہوتا جب تصرف کے اہل سے اس کے کل میں صادر ہوتا اور اپنے مال میں سفیہ کے تصرف کرنے میں بیساری چیزیں یائی جاتی ہیں (۱)۔

دوسری حالت بیہ ہے کہ رشد کی حالت میں بچہ بالغ ہو یا مجنون افاقہ پائے، پھراس کے بعدان دونوں پر سفہ طاری ہوتو کیا ان پر حجر کیاجائے گا؟اس میں فقہاء کا اختلاف ہے:

(۱) جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ بعد میں طاری ہونے والے سفہ کی وجہ سے جمر کرنالازم ہوگا، اسی طرح امام ابو یوسف اور امام محمد کے نزدیک ان معاملات میں جو ہزل (مذاق) کی وجہ سے باطل ہوجاتے ہیں اس پر جمر کیا جائے گا اور جو معاملات ہزل سے باطل نہیں ہوتے ہیں، ان میں اس پر جمر نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ ان دونوں ہوتے ہیں، ان میں اس پر جمر نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ ان دونوں حضرات کے نزد یک سفیہ ہازل کے معنی میں ہے جس کا کلام عقل میں کسی نقص کی وجہ سے نہیں، بلکہ خواہش کی ا تباع اور عقل کا مقابلہ کرنے کی وجہ سے عقلاء کے کلام سے نکل جاتا ہے، لہذا ایسا ہی تھم سفیہ کا بھی ہوگا۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءر ۲\_

<sup>(</sup>۴) حدیث: "إذا بعت فقل: لا خلابة" کی روایت بخاری (افقح مهر ۲۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲۵ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے، ان کے قول: "إذا بعت فقل لا خلابة" ۔ اور خیار کے ذکر کی روایت دار قطنی (۱۳۸ ۵۵٬۵۴ طبع دار المحاس) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲۹/۱۵۹-۱۲۰

بعد میں طاری ہونے والے سفہ کی وجہ سے جولوگ حجر کے قائل بیں ان میں حضرت عثمانؓ، حضرت علیؓ، حضرت زبیرؓ، حضرت عائشؓ، حضرت ابن عباسؓ، حضرت عبداللہ بن جعفرؓ، شریح، مالک، شافعی، اوزاعی، احمد، اسحاق اور ابوثور ہیں۔

(۲) امام ابوصنیفہ کی رائے ہے کہ اس پر حجر کرنا جائز نہیں ہے، البتہ اس کا مال اس سے روک لیا جائے گا، یہی زفر، ابراہیم نخی اور ابن سیرین کی رائے ہے (۱)۔

کیاال پر حجر کے احکام کے مرتب ہونے کے لئے شرط ہے کہ کوئی قاضی حجر کا حکم لگائے؟: ۵-سفہ کی دوشتمیں ہیں، جیسا کہ گذر چکا:

(۱) بچین کے بعد آنے والاسفہ،اس طرح کہ حالت سفہ میں بالغ

(۲) حالت رشد میں بچہ کے بالغ ہونے کے بعداس پر سفہ طاری ہوجائے۔

پہلی قتم میں قاضی کے فیصلہ کی ضرورت ہے یا نہیں، اس سلسلہ میں فقہاء کی دو مختلف رائیں ہیں:

اول: یہ ہے کہ قاضی کے فیصلہ کی ضرورت نہیں ہے، اس لئے کہ جمر جاری رہ جائے گا، اور یہ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کا مال ان کو دینے کو ان کی طرف سے رشد کے محسوس ہونے پر معلق کیا ہے، لہذا اگران کارشید ہونامحسوس نہ ہوتو وہ مجور رہیں گے، فیصلہ کے ذریعہ ان پر حجر کرنا تحصیل حاصل ہوگا۔

بدرائے، شافعیہ، حنابلہ، محمد بن الحسن کی ہے اور یہی قول محمد بن القاسم کا ہے۔

دوم: بیہ ہے کہ قاضی کے فیصلہ کی ضرورت ہوگی، بیر مالکیہ کا را بچ مذہب اور امام بولیوسف کی رائے ہے۔

اسی وجہ سے امام مالک نے اس پر جحرکرنے سے قبل اس کے تصرفات کو جائز قرار دیا ہے، اس کا نام انہوں نے سفیہ مہمل رکھا ہے، اس کئے کہ سفیہ پر جحرکر نااس کے نفع کے لئے ہے، اور اس کے تصرف میں نفع وضرر دونوں کا اندیشہ ہے، ملکیت کو باقی رکھنے میں اس کا نفع ہے اور اس کے قول کو باطل کرنے میں اس کا ضرر ہے، اس لئے دونوں میں سے کوئی ایک قاضی کے فیصلہ کے ذریعہ ہی رائج قرار پائے گا (۱)۔

دوسری قتم کے بارے میں فقہاء کی تین مختلف آراء ہیں:

کہلی دائے یہ ہے کہ جب تک قاضی اس پر حجر کا فیصلہ نہیں کرے گا،

اس پر حجر نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ حدیث گذر چکی کہ نبی کریم

علی ید سفھائکم "(۱) (اپنے سفہاء
کے ہاتھ پکڑے رہو)۔

نیز حضرت علی گاوہ اثر ہے جس کی روایت امام شافعی نے کی ہے: "لآتین عشمان لیحجر علیک" (میں ضرور عثمان کے پاس جاؤں گاتا کہ وہ تم پر یابندی لگادیں )۔

نیزاس کئے کہ فضول خرچی کے درجات مختلف ہیں، لہذا اجتہاد کی ضرورت ہوگی ، اور جب کوئی سبب اجتہاد کا محتاج ہوتا ہے تو قضاء قاضی کے فیصلہ کے بغیروہ ٹابت نہیں ہوتا ہے، جیسے مفلس پر حجر کرنا۔

یمی حنابلہ کا مذہب اور شافعیہ کاراج قول ہے، حفیہ میں سے امام اور کیے دائر ہیں۔ اور مجمد بن ابو یوسف اسی کے قائل ہیں، اور یہی امام مالک کا مذہب اور مجمد بن

- (۱) مغنی المحتاج ۲ر ۱۵، المبدع ۱۸ ۱۳۳، بلغة السالک ۲ ر ۱۳۰۰– ۱۳۰۰ مواہب الجلیل ۵ ر ۲۴، بدائع الصنائع ۷ ر ۱۲۹ لابی بکر بن مسعود الکاسانی التوفی ۵۸۷ طبع اول ۲۸ ساھ، المبسوط ۱۲۳ سر ۱۲۳ –
- (۲) حدیث: "خذوا علی ید سفهائکم" کی تخری فقره رسمیں گذریکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) تكملة المجموع ۱۹۲۳، تنييرالتحرير ۲۷۸٬۰۰ م، فتح القدير ۱۹۲۸ ا

القاسم کےعلاوہ ان کےاصحاب کا مذہب ہے<sup>(۱)</sup>۔

اوراس پرصرف حاکم ہی جمر کرسکتا ہے، اگر والداپنے بیٹے پر جمر کرنا چاہتو وہ امام کے پاس آئے گا، تا کہ وہ اس پر جمر کرے (۲)۔
دوسری رائے: یہ ہے کہ قاضی کے فیصلہ کی ضرورت نہیں ہے، اس
لئے کہ اس کے حض فضول خرج ہونے کی وجہ سے اس پر جمر ہوجائے گا،
اس طرح اس کا اپنے مال کی اصلاح کرنا اس کو جمر سے آزاد کر دیگا،
محض اس پرنگاہ ہوگی کہ جمر کا باعث موجود ہے، یاختم ہوگیا ہے، لہذاوہ
مجنون کے مشابہ ہوگا، یہ رائے حمد بن الحسن اور مالکیہ میں سے حمد بن
القاسم کی ہے اور شافعیہ کا مرجوح قول ہے (۳)۔

تیسری رائے: یہ ہے کہ اگراس کے بالغ ہونے کے بعداس کے رشید ہونے کی وجہ سے قاضی کے فیصلہ کے بغیراس سے جمر دور ہوگیا ہو پھر سفیہ ہوجائے تو قاضی کے حکم کے بغیر جمر ہوجائے گا، اور اگر قاضی کے حکم سے جمر ختم ہوا ہوتو دوبارہ جمر کے لئے قاضی کا فیصلہ ضروری ہے، یہ حنابلہ کا دوسرا قول ہے۔

اس کی وجہانہوں نے یہ بتائی ہے کہ جیسے فیصلہ کے ذریعہ ججرختم ہوا ہے اس طرح فیصلہ کے ذریعہ ہی دوبارہ ججر ہوسکے گا<sup>(۲)</sup>۔

### اس كے جمرير قاضى كا كواه بنانا يااس كا اعلان كرنا:

۲ - جولوگ کہتے ہیں کہ اس پر حجر کرنے کے لئے قاضی کا فیصلہ ضروری ہے، ان کی رائے ہے کہ قاضی کے حجر پر ہے، ان کی رائے ہے کہ قاضی کے لئے مستحب ہے کہ اس کے حجر پر گواہ بنالے اور اس کا اظہار واعلان کردے، بازاروں میں اور جامع

مسجد میں اس کومشہور کرادے، تا کہ لوگوں کو اس کے حال کا علم ہوجائے، تا کہ لوگ اس کے ساتھ معاملہ کرنے سے پر ہیز کریں، اور لوگوں کو بتادے کہ جوکوئی اس کے ساتھ معاملہ کرے گا، وہ اپنا مال ضائع کرے گا۔

اوراگر قاضی اس کا اعلان کرنا مناسب سمجھے توکسی کومقرر کردے کہ وہ لوگوں میں اس کے جمر کا اعلان کردے، اس کی صراحت ما لکیہ، حنابلہ اور شافعیہ نے کی ہے (۱)۔

قاضی کی طرف سے اس پر حجر کے شرط ہونے اور نہ ہونے میں اختلاف کے درج ذیل نتائج نکلیں گے:

اگر کوئی شخص سفیہ کے ساتھ خریداری یا قرض دینے کا معاملہ کرے، خواہ اس کواس کے سفیہ ہونے کا علم ہو یا نہ ہو، پھرخرید کردہ شی ضائع ہوجائے یا قرض دینے والے کا حق برباد ہوجائے تو کیا سفیہ ضامن ہوگا یاضان اس شخص پر ہوگا جس نے اس کے ساتھ معاملہ کیا ہے؟

مالکیہ کی رائے ہے کہ اس پر جمر کردینے کے بعد اس کا تصرف قابل ردہے، اگر چہ اس کا تصرف اچھا ہوجب تک کہ جمر سے اس کو چھٹکارانہ ہوجائے۔

اگراس کے ساتھ کوئی شخص معاملہ کرے اور وہ اس کے حال سے ناواقف ہوتو سفیہ کے افعال ردنہیں ہوں گے، اس پر فقہاء مالکیہ کا اتفاق ہے۔

اگراس کے حال سے واقف ہو، مگرسفیہ پر حجر نہ کیا گیا ہو، اس طرح کہوہ مہمل ہو، اس کا کوئی ولی نہ ہوتو اس کا تصرف نا فذاور لازم ہوگا، رذہیں کیا جاسکے گا، اگر چہ بلاعوض کے ہو، مثلاً آزاد کرنا ہو، اس لئے کہ ردکرنے کی وجہ اس پر حجر کا ہونا ہے، اور وہ یہاں موجو دنہیں

<sup>(</sup>۱) د کیھئے:سابقہ مراجع۔

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل ۵ر ۱۴-

<sup>(</sup>۳) مغنی المحتاج ۲ر ۱۵، المبدع ۱۸ ساس، المبسوط ۱۲۳ سال ۱۲۳، بلغة السالک ۲ر ۱۳۰۰ – ۱۲، مواہب الجلیل ۲۷ ۲۴، بدائع الصنائع ۱۹۶۷۔

<sup>(4)</sup> المبدع ١٩٢٧ ٣٠

<sup>(</sup>۱) موابب الجليل ۵ ر ۱۲ بتكملة المجموع ۱۳ ر ۷۹ س، المردع ۴ ر ۳۴ سر

ہے، بیامام مالک اوران کے اصحاب کبار کا قول ہے، اور مذہب میں یہی معتمد قول ہے۔

البتہ ابن القاسم کی رائے ہے کہ اس کا تصرف نافذ نہ ہوگا ، اس لئے کہ جمرے لئے فیصلہ شرطنہیں ہے ، جوحا کم یا مقرر کردہ شخص اس کا ولی ہواس پر واجب ہے کہ اس کور دکردے ، اسی طرح خود اس کوحق ہے کہ رشد کے بعد اس کور دکردے۔

البته اس پر جحر کرنے کے بعداس کا تصرف مردود ہے، اگر چہاس کا تصرف اچھا ہو، جب تک کہ وصی، قاضی یا مقرر کردہ شخص کی طرف سے اس کو جحر سے چھٹکارا نہ حاصل ہوجائے، یہ بھی امام مالک اوران کے اصحاب کبار کے نز دیک ہے، اس لئے کہ ججر کی علت لینی سفہ موجود ہے۔

ابن القاسم نے کہا: اگررشید ہوجائے تواس کا تصرف چھٹکارے سے پہلے بھی نافذ ہوگا، اس لئے کہ ردکی علت محض اس کا سفیہ ہونا ہے، اور بیاس کے رشد کی وجہ سے ختم ہو چکا ہے (۱)۔

شافعیہ کی رائے ہے جوان کے نزدیک اصح ہے کہ قاضی کے فیصلے کے بغیر وہ مجوز نہیں ہوگا، اس لئے انہوں نے کہا ہے کہا گرکوئی شخص جمر کے بعداس کو مال قرض دے یا اس سے کوئی سامان فروخت کر بے تو وہ اس کا ما لک نہ ہوگا، اس لئے کہ رشد نہ ہونے کی وجہ سے وہ مجور علیہ ہے، لہذا اگر عین باقی ہوتو لوٹا دی جائے گی اور اگر ضائع ہوگئی ہوتو وہ اس کا ضامن نہ ہوگا، خواہ اس کو اس کی حالت کا علم ہویا نہ ہو، نہ جمر کے ختم ہونے سے قبل اس کا ضان دے گا، نہ اس کے بعد دے گا، اس کے کہا گروہ اس کے حال سے واقف تھا تو اس نے اس کے ساتھ یہ جان کر معاملہ کیا ہے کہ اس کا مال ضائع ہوجائے گا، اور اگر اس کے حال سے واقف نہ تھا تو جس وقت اس کے معاملہ کی تحقیق نہیں کی اور حال سے واقف نہ تھا تو جس وقت اس کے معاملہ کی تحقیق نہیں کی اور حال سے واقف نہ تھا تو جس وقت اس کے معاملہ کی تحقیق نہیں کی اور حال سے واقف نہ تھا تو جس وقت اس کے معاملہ کی تحقیق نہیں کی اور

بغیر جانے ہوئے اس کے ساتھ معاملہ کرلیا تو اس نے کوتا ہی کی ہے، اس سے حجر کے ختم ہوجانے کے بعد بھی ظاہر کے اعتبار سے اس پر ضان کا نہ ہونا شافعیہ کے نز دیک متفق علیہ ہے۔

2 - ليكن كيا باطن ميں يعنى فيما بدينه و بين الله اس پرضان واجب ہوگا يا نہيں؟

اس سلسله میں ان کے یہاں دومختلف اقوال ہیں:

ایک قول یہ ہے کہ اس پر اس کا ضمان واجب ہوگا، یہی صید لائی اور عمرانی کا قول ہے، اس کی صراحت امام شافعی نے اپنی کتاب "الام" میں کی ہے، یہ اس لئے کہ حجر کی وجہ سے دوسرے کا مال اس کے لئے مباح نہیں ہوجائے گا، یہی ظاہر ہے۔

دوسراقول میہ ہے کہاس پراس کا ضان لازم نہ ہوگا،غزالی اورنو وی کے یہاں یہی اصح ہے۔

سابقہ تفصیل اس صورت میں ہے جبکہ سفیہ نے مال پر قبضہ رشید کی طرف سے اس کی اجازت سے کیا ہواور قبضہ کردہ مال اس کے مالک کے مطالبہ سے قبل ضائع ہوگیا ہو۔

لیکن اگراس پر قبضہ غیررشید کی طرف سے کیا ہو، یا رشید کی طرف سے اس کی اجازت کے بغیر کیا ہو یا اس کے مالک کے مطالبہ کے بعد ضائع ہوا ہوتوان تمام صورتوں میں سفیہ ضامن ہوگا، اس میں ان کے یہال کوئی اختلاف نہیں ہے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ قاضی کی طرف سے سفیہ پر حجر کرنے کے بعد کسی نے اس کے ساتھ معاملہ کیا ، اور سفیہ نے مال ضائع کر دیا تو اس پر صان نہ ہوگا ، ضان اس پر ہوگا جس نے اس کے ساتھ معاملہ کیا ہے ، خواہ اس کو حجر کاعلم ہویا نہ ہو، جبیبا کہ شافعیہ نے کہا ہے ، بیاس صورت میں جب کہ معاملہ کرنے والے نے اس پر اس کو قبضہ دیا ہو۔ لیکن اگر سفیہ نے اس کے مالک کی اجازت کے بغیر خود اس پر کرنے والے نے اس پر اس کو قبضہ دیا ہو۔ لیکن اگر سفیہ نے اس کے مالک کی اجازت کے بغیر خود اس پر

<sup>(</sup>۱) المواق ومواهب الجليل ۲۹/۵ ، بلغة السالك ۲/۰ ۱۳۰

قبضہ کیا ہوتو قاضی ابوبکرنے اس پر صان واجب کیا ہے، اگروہ اس کو تابی کی حجہ سے تلف ہوجائے، اس لئے کہ اس صورت میں اس کے مالک کی طرف سے کوئی کوتا ہی نہیں ہے (۱)۔

# ایک قاضی کا حکم حجر دوسرے قاضی کے حکم سے ختم ہوجائے گا:

ے م – حنفیہ نے کہا ہے: اگرایک قاضی کسی سفیہ پر جحرکردے، پھر یہ معاملہ دوسرے قاضی کے پاس پیش ہو، اور وہ اس کے جحرکو ختم کردے اور چحرکی حالت میں اس نے جو پچھ بیچا یا خریدا یا کوئی تصرف کیا ہے اس کو جائز قرار دے، پہلے قاضی کے جحرکو کوئی اہمیت نہ دے، تواس کا اس کے جحرکو باطل کرنا اور اس کو جحرسے رہائی دینا جائز ہے۔

اس لئے کہ اگرخود پہلے قاضی کی رائے بدل جائے، اور وہ اس کے جرکوختم کردے تو جائز ہے، تو اس طرح دوسرا قاضی بھی کرسکتا ہے۔

بیاس کئے کہ سفیہ پر حجر کرنااجتہادی مسکلہ ہے۔

نیزاس پر جرکرنا قاضی کی طرف سے حکم نہیں ہے،اس لئے کہ فیصلہ کے لئے ضروری ہے کہ ایک ایسافریق ہوجس کے قت میں فیصلہ کیا گیا ہو، اور یہ بات ہواور دوسرا ایسافریق ہوجس کے خلاف فیصلہ کیا گیا ہو، اور یہ بات یہال نہیں پائی جارہی ہے، یہ تو قاضی کی طرف سے اس کے ساتھ ایک بھلائی ہے اور دوسرے نے اس کو جرسے چھٹ کارا دینے میں اس کے کیا گئے بھلائی ہے اور دوسرے نے اس کو جرسے چھٹ کارا دینے میں اس کے کیا گئے بھلائی ہے اور دوسرے نے اس کو جرسے نے میں اس کے بھلائی ہے اور دوسرے نے اس کو جرسے نے میں اس کے بھلائی ہے کہا گئے بھلائی ہے۔ تو بہاس کی طرف سے نافذ ہوگا (۲)۔

# سفيه سے جمر کاختم ہونا:

٨ - جههور فقهاء جوسفيه پر جرك قائل بين جن مين صاحبين بهي شامل

- (1) و مکھئے: تکهلة المجموع ۳ر ۱۸۰ مغنی المحتاج ۲را ۱۷، المغنی ۴ر ۹۲۰ ـ
  - (۲) المبسوط ۱۸۴۷ ۱۸۴<sub>-</sub>

ہیں، ان کی رائے ہے کہ سفیہ کی جانب سے رشد کے محسوں کرنے کے بعد ہی اس سے حجر کو ختم کیا جائے گا، صاحبین بھی ان کے ساتھ ہیں۔

امام ابوحنیفه اس بات کے قائل ہیں کہ بالغ پر حجرنہیں کیا جائےگا،
البتہ ولی کواس کا مال اس کے حوالہ کرنے سے منع کردیا جائے گا جب
وہ غیر رشید حالت میں بالغ ہو، یہاں تک کہ اس کی عمر پچپیں برس
ہوجائے، جب وہ اس عمر کو پہنچ جائے گا تو ولی اس کا مال اس کے حوالہ
کردےگا، خواہ وہ رشید ہویا نہ ہو۔

ان کی دلیل میہ کہ وہ عاقل اور مخاطب ہے، لہذارشید پر قیاس کرتے ہوئے اس پر حجز نہیں کیا جائے گا۔

اوراس لئے بھی کہ حجر کرنے میں اس کی ولایت کوختم کرنا، اس کی قل میت کو جم کرنا، اس کی قل میت کو جم کرنا، اس کی آدمیت کو باطل کرنااوراس کو جانوروں کے ساتھ شامل کردینا ہے، جو اس کے لئے فضول خرچی سے زیادہ ضرر رساں ہے، لہذا ادنی ضرر کو ورکرنے کے لئے اعلیٰ ضرر کو برداشت نہیں کیا جائے گا۔

نیزاس کئے کہ اکثر اس مدت میں رشد محسوں ہوجا تا ہے، کیونکہ وہ اس مدت میں دادا بن جانے کا اہل ہوتا ہے، نیز حضرت عمرٌ کا قول ہے: پچیس برس میں آ دمی کی عقل مکمل ہوجاتی ہے (۱)، انہوں نے اللہ تعالیٰ کے ارشاد: "حَتّٰی یَبُلُغَ أَشُدَّهُ" (۲) (یہاں تک کہ وہ اپنی پختگی کو پہنے جائے ) میں اشد کی تفسیر اسی سے کی ہے۔

# سفيه كے جمر كوكون ختم كرے گا:

9 - جبیہا کہ گذرا سفہ کی دونشمیں ہیں: ایک وہ جو بلوغ کے بعد بھی

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۲/۷۹،الهداميعلى فتح القدير ۱۹۳۸، مغنى المحتاج ۲/۰۷، المغنى لا بن قدامه ۱۸/۵۱۸، بلغة السالک ۱۲۸/۱۰ نيل الأوطار ۳۸۸/۵

<sup>(</sup>۲) سورهٔ انعام ۱۵۲\_

مسلسل جاری رہے، دوم وہ جورشد کی حالت میں بالغ ہونے کے بعد اس پرطاری ہو۔

اگر بلوغ کے بعد سفہ سلسل جاری رہے تواس سے ججر کو دور کرنے کے بارے میں فقہاء کی تین آراء ہیں:

اول: یہ ہے کہ سفہ کے ختم ہونے کے بعد ججرخود بخو دختم ہوجائے گا،
کسی قاضی کے فیصلہ، ولی کے ختم کرنے یا شوہر کی اجازت کی ضرورت
نہ ہوگی، یہی شا فعیہ کے نزدیک رائج ہے، اور ان لوگوں کا قول ہے جو
اس پر ججر کرنے میں قاضی کے فیصلہ کو ضروری خیال نہیں کرتے ہیں۔
اس کی وجہ انہوں نے یہ بتائی ہے کہ وہ قاضی کے فیصلہ کے بغیر

تابت ہوجا تا ہے، تو قاضی کے فیصلہ کے بغیر ختم بھی ہوجائے گا، جیسے مجنون پر حجر کا مسکلہ ہے ۔ مجنون پر حجر کا مسکلہ ہے <sup>(۱)</sup>۔ دومن سبر کا اس کر ختم ہوں نہ کر لئر قاضی کا فیصا ضرور ی

دوم: یہ ہے کہ اس کے ختم ہونے کے لئے قاضی کا فیصلہ ضروری ہے، یہ شافعیہ کا دوسرا قول ہے، اس لئے کہ رشد نظر واجتہاد کا محتاج ہے، یہ امام ابو یوسف کا قول ہے۔

اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس پر جمر کے لئے قاضی کا فیصلہ ضروری ہے، لہذااس کے فیصلہ کے بغیرختم بھی نہ ہوگا۔

سوم: بیہ ہے کہ اگر اس کا ولی، وصی ہویا قاضی کا مقرر کردہ ہوتو ان کے لئے اس سے ججر کو دور کرنے میں قاضی کی اجازت کی ضرورت نہیں ہے، بلکہ وہ دونوں خوداس کو دور کر سکتے ہیں۔

اگرولی، باپ ہوتواس کے رشد کی وجہ سے جمرختم ہوجائے گا،الا بیہ کہ رشد سے قبل اس پر جمر کیا ہو، یہی مالکیہ کے نز دیک رائ<sup>ح</sup> مذہب ہے (۲)۔

اورا گررشد کی حالت میں اس کے بالغ ہونے کے بعداس پرسفہ

طاری ہوتواس کے بارے میں دومختلف مذاہب ہیں:

اول: یہ ہے کہ اس کے ختم ہونے کے لئے قاضی کا فیصلہ شرط ہے، یہی حنابلہ کے نزد یک رائج مذہب ہے، اس کے قائل امام ابو یوسف میں، ما لکیہ کے مذہب میں یہی مفتی ہہہے، اس کے قائل شافعیہ اوروہ تمام لوگ ہیں جو اس کے حجر کے لئے قاضی کے فیصلہ کو شرط قر اردیتے میں۔

انہوں نے اس کی وجہ یہ بتائی ہے کہ وہ قاضی کے فیصلہ سے ثابت ہوتا ہے، تو قاضی کے فیصلہ کے بغیر ختم بھی نہ ہوگا (۱)۔

دوم: یہ ہے کہ اس کے ختم ہونے کے لئے قاضی کا فیصلہ شرط نہیں ہے، بلکہ اس کے رشید ہونے کے لئے اس سے سفہ کا ختم ہوجانا کا فی ہے، بلکہ اس کے رشید ہونے کے لئے اس سے سفہ کا ختم ہوجانا کا قول ہے، اس لئے کہ اس جرکا سبب سفہ ہے اور وہ ختم ہو چکا ہے، جیسا کہ صغر (بچین ) اور جنون کے مسلہ میں ہے (۲)۔

### رشد یا سفه کا دعوی کرنا اوراس پر بینه قائم کرنا:

• ا - اگرسفه کی وجہ سے جمر کیا ہوا شخص دعوی کرے کہ وہ رشید ہوگیا ہے اوراس پر بینہ بھی پیش کرے اور ولی یاوسی دوسرا بینہ اس کے سفہ پر یا سفہ کے باقی رہنے پر پیش کرے تو اگر دونوں بینہ تاریخ بتا کیں اور تاریخ میں اختلاف ہوتو بعد کی تاریخ والا بینہ قبول کیا جائے گا۔

اورا گر دونول میں کسی خاص وقت کی قید ہواور اس وقت میں دونوں برابرہوں توسفہ کا بینہ مقدم ہوگا۔

اس کی صراحت شافعیہ اور حنفیہ نے کی ہے، اس لئے کہ اس بینہ

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲ر ۱۰ که ا، المبدع ۴ را ۳۳ ، المبسوط ۴۳ ر ۱۲۳ ، بلغة السالک ۲ر ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۲) الدسوقي ۱۹۲۳،مواهب الجليل ۲۵/۵۔

<sup>(</sup>۱) المبدع ۳۲۲/۳، الدرالخارمع حاشیه ابن عابدین ۱۵۲/۱، مغنی المحتاج ۲ر ۷- ۱۵- تکهلة المجموع ۳۸۲/۳۸

<sup>(</sup>۲) المدعمر٢٨٣٠

کے پاس اضافی علم ہے، یعنی اصل حالت پراس کا باقی رہنا، البتہ شافعیہ نے سفہ اور رشد کی شہادت قبول کرنے کے لئے بیشرط لگائی ہے کہ ان دونوں کا سبب بھی بیان کیا جائے ،اس لئے کہ بھی بھی بعض تصرف کو ایک قتم کا اسراف سمجھ لیا جاتا ہے، حالانکہ فی الواقع وہ اسراف نہیں ہوتا ہے، مثلاً وہ نہایت عمدہ کھانے اور نفیس کیڑے استعال کرے جواس جیسے لوگوں کے لائق ہو، اسی طرح بھی بھی کسی تصرف کے اچھا ہونے کورشد سمجھ لیا جاتا ہے، اس لئے سفہ اور رشد کے تصرف کے بیان کرنا ضروری ہے۔

البتة اگر بینہ وقت سے خالی ہوتو شافعیہ نے کہا ہے کہ رشد کا بینہ مقدم ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

#### سفیہ کے مال پرولایت:

۱۱ – گذر چاہے کہ سفد کی دوسمیں ہیں: بلوغ کے بعد تک برقرار
 رہنے والاسفہ اور رشد کی حالت میں بالغ ہونے کے بعد طاری ہونے
 والاسفہ۔

(۱) اگر پہلی صورت ہوتو مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ ولایت کا حق دار باپ ہوگا، پھراس کا وصی ہوگا، اور حنابلہ نے بیاضا فہ کیا ہے کہ اگر باپ کسی کو وصی نہ بنائے تو قاضی کو اختیار ہوگا کہ اس کے اقوال پر نظرر کھنے کے لئے کوئی امین مقرر کردے، اسی کو ابن تیمیہ نے رائح قرار دیا ہے۔

پھروصی کے بعد حاکم ہوگا اور حنابلہ نے اضافہ کیا ہے کہ اگر حاکم نہ ہوتو کوئی امین اس کا ذمہ دار ہوگا (۲)۔

حفنیہ کی رائے ہے کہ ولی باپ ہوگا، پھراس کے مرنے کے بعد اس کاوسی، پھراس کے وصی کاوسی، پھر جدشچ ( دادا ) اوراس سے او پر تک، پھر اس کا وصی پھر اس کے وصی کا وصی پھر قاضی یا اس کا وصی ()۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ سب سے مقدم باپ، پھر دادا ہے،اس لئے کہوہ دونوں اس برزیادہ شفق ہیں، پھر قاضی یاسلطان (۲)۔

حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا اس پر انفاق ہے کہ اس حالت میں ولایت صرف سلطان یا قاضی کو ہوگی، اس لئے کہ وہی اس پر دوبارہ جمر کرے گا اور اس سے حجر کو ختم کرے گا، کیونکہ باپ وغیرہ کی ولایت ختم ہوگئ ہے، اس کے بارے میں وہی ذمہ دار ہوگا جو عام ذمہ دار ہوتا ہے، یہی شافعیہ کے دو اقوال میں سے راج قول اور یہی حنفیہ کے نزدیک قیاس کے مطابق ہے، اور کہا گیا ہے کہ یہی امام ابویوسف کا قول ہے۔

شافعیه کا مرجوح تول اور حنفیه کے نزدیک استحسان بیہ ہے، اور کہا گیاہے کہ یہی امام محمد کا قول ہے کہ اس میں اولی وہ ہے جس کا ذکر سفہ استمراری میں ہوا (۲۸)۔

(۲) اگر دوسری صورت ہوتو مالکیہ کے کلام کے اطلاق سے بیہ ظاہر ہوتا ہے کہ ولایت کے سلسلہ میں سفہ استمراری اور سفہ طاری میں کوئی فرق نہیں ہے، چراس کا کوئی فرق نہیں ہے، چراس کا وصی، پھر جاکم (۳)۔

ماں کو ولایت نہیں ہوتی ہے، البتہ حنابلہ میں اثرم کا قول اور شافعیہ کے نزدیک اصح کے بالمقابل قول میہ ہے کہ اگروصی نہ ہوتو ماں

-128/7

<sup>(</sup>۱) و كيفئة: تكملة الجموع ۱۳۷۰ سامغنی الحتاج ۲۷۷۱، حاشیه ابن عابدین مع الدرالختار ۲۷۷۱ ما

<sup>(</sup>۲) الخرشي ۲۹۷۸، کشاف القناع ۳ر ۳۳۴ - ۴۳۰ م

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۲/ ۱۲/۲ کا۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحمتاج ۲ر ۱۵۰ القلیو بی ۲ر ۱۴۰۳ سه

<sup>(</sup>۳) الخرشي٥ر٢٩٧\_

<sup>(</sup>۴) کشاف القناع ۳ر ۴۳۵، ۴۴۰، مغنی الحتاج ۲ر ۸۷۰، حاشیه ابن عابدین

کی ولایت جائز ہے۔

اسی طرح ما لکیہ اور حنابلہ کے نز دیک دادااور عصبات کو ولایت نہیں ہوتی ہے۔

جولوگ دادااورعصبات کونکاح پرتو ولایت کاحق دیتے ہیں، مال پرنہیں دیتے ہیں، ان کی دلیل میہ ہے کہ مال محل خیانت ہے، باپ، اس کے وصی اور قاضی کے علاوہ دوسرے لوگوں میں ولایت ناقص ہوگی اور مال کے بارے میں وہ قابل اعتماد نہیں ہوں گے۔

ولی کی شرائط،اس کے واجبات اور کیا کرنااس کے لئے جائز اور کیا کرنا ناجائز ہے، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''ولایت''۔

# حقوق الله سيمتعلق احكام مين سفه كااثر:

17 - خطاب کا اہل ہونے میں سفہ کوئی خلل نہیں پیدا کرتا ہے، اور سفیہ کے حق میں یا اس کے خلاف واجب ہونے کے سلسلہ میں شریعت کے سی کھم کے لئے وہ مانع نہیں ہوتا ہے، لہذا اس سے تمام احکام کا مطالبہ ہوگا۔

اسی لئے سفہ کی وجہ سے اہلیت ختم نہیں ہوتی ہے، اور شریعت کے کسی حکم کے بارے میں اس سے خطاب کے ساقط ہونے میں سفہ کو عذر نہیں مانا گیا ہے، اسی طرح اگر وہ سزا کو واجب کرنے والے اسباب میں سے کسی سبب کا اپنے خلاف اقرار کرتا ہے تو اس کے کلام کوسفہ کی وجہ سے مہمل قرار نہیں دیا جاتا ہے (ا)۔

#### زكاة مين سفه كااثر:

۱۲م- اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ سفیہ کے مال میں زکاۃ واجب

(۱) المبسوط ۲۲؍ ۱۵۵،شرح المنارلا بن ملک ۲؍ ۹۸۸ – ۹۸۹

ہے، زکا ق کے واجب ہونے میں وہ رشید کی طرح ہے، اس لئے کہ وہ ایساتھرف ہے جو فنخ ہونے اور ٹوٹے کا احتمال نہیں رکھتا ہے، نیز اس لئے کہ حنفیہ کے علاوہ دوسر نقیهاء نے صغیر اور مجنون کے مال میں زکا ق کو واجب کیا ہے، توسفیہ پرزکا ق کا واجب ہونا بدر جداولی ہوگا۔ البتہ اس میں اختلاف ہے کہ زکا قادا کون کرے گا، وہ خود یا اس کا

جمہور کی رائے ہے کہ اس کا ولی اس کے دوسرے تصرفات مالی کی طرح اس کی طرف سے زکا ۃ ادا کرے گا ، اس لئے کہ بیولایت اور مالی تصرف ہے۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ وہ خود زکا ہ تقسیم نہیں کرے گا،کیکن اگراس کو ولی اجازت دے دے اور مستحق شخص کو متعین کر دیے تو اس کا تصرف کرنا سیح ہوگا، اور یہ ولی یا اس کے نائب کی موجود گی میں ہوگا۔ حفیہ کی رائے ہے کہ اس کا ولی زکا ہ کی رقم اس کو دے دے گا کہ وہ خود خرچ کرے، اس لئے کہ یہ عبادت ہے، اس میں نیت ضرور کی ہے، کیکن اس کے ساتھ ایک امین کو بھیجے گا، تا کہ وہ اس کو غیر مصرف میں نہ خرچ کردے (۱)۔

#### صدقه فطر:

سا - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ صدقہ فطرسفیہ پراورجس پراس کا نفقہ واجب ہے اس پر واجب ہوگا، یہ اس لئے کہ وہ مسلمان ہے،

<sup>(</sup>۱) الهداميمع فتح القدير ۲۹۹۸، بدائع الصنائع ۲/۱۷۱، مغنی الحتاج ۲/۱۷۱۱، کشاف الفتاج ۲/۱۷۱۱ المام علامه منصور بن ادريس بهوتی پيدائش مناف الفتاع ۳/۲۲ منام از امام علامه منصور بن ادريس بهوتی پيدائش ۱۹۰۰ه، وفات بمقام قابره ۵۱ ۱۵۰ همطبعة الحکومة مکه ۹۳ ساه، بلغة السالک ارساوا مالکيه نے صغیر اور مجنون کے مال میں زکاۃ واجب قرار دی ہے توسفیہ کے مال میں زکاۃ بدرجہ اولی واجب ہوگی۔

آ زاد اور مکلّف ہے اور اس میں سفہ کا ہونا وجوب کا اہل ہونے کے منافی نہیں ہے۔

البتہ اس میں بھی زکاۃ کی طرح اختلاف ہے کہ کون اس کو ادا کرےگا۔

اگرولیاس کی ادائیگی میں کوتا ہی کرتے و وہ خود ججر کے دور ہونے کے بعداس کوا داکرے گا۔

### نفل صدقه:

جوفقہاءسفیہ پر حجر کے قائل ہیں، ان کی رائے ہے کہ اس کوفل صدقہ سے منع کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔

البتہ شافعیہ نے اس کے ولی کی اجازت سے اس کو جائز قرار دیا ہے، اس لئے کہ وہ اس کی اجازت کے بغیر اس کے تصرف کوممنوع قرار دیتے ہیں۔

قشم اوراس کے کفارہ پرسفہ کا اثر: ۱۳ - اگرسفیہ اللّٰہ کی بیاس کی کسی صفت کی قشم کھائے تو اس کی قشم

بالاتفاق منعقد ہوجائے گی۔

رہااس کا کفارہ: تو فقہاء کی رائے ہے کہ سفیہ صرف روزہ کے ذریعہ کفارہ اداکرے گا، جبیبا کہ وہ مسافر جواپنے مال سے الگ رہ گیا ہو، کفارہ میں نہ تو غلام آزاد کرے گا، نہ کھانا کھلائے گا اور نہ کپڑا پہنائے گا،اس لئے کہ اگرید دروازہ کھول دیا جائے تواس طریقہ سے اپنے مال فضول خرچ کرے گا،اوراگر مال کے ذریعہ کفارہ اداکر تے و

(۱) الإفصاح عن معانی الصحاح لأبی المظفر شحیی بن محمد ابن بهیره الحسنبلی التوفی ۵۲۰ هر، شائع کرده اور طبع المؤسسة السعیدیه بالریاض، حاشید ابن عابدین ۲۸۹ مغنی المحتاج ۱۹۸۱، مغنی المحتاج ۱۹۸۱، المبدع ۲۸۹۳، بدائع الصنائع ۲۸۱۷، المبدع ۲۸۳۳، بدائع الصنائع ۲۸۱۵، المبدع ۲۸۳۳، بدایة المجتبد ۲۲ ۲۳ ۲۱، الإقناع علی آبی شجاع شرح الشربین ۱۲۷۷۔

کافی نہیں ہوگا،اس کئے کہ یہ مالی تصرف ہے جواس کی طرف سے سیج نہیں ہوگا۔

شافعیہ نے اجازت دی ہے کہ وہ روزہ کے علاوہ سے بھی کفارہ ادا

کرسکتا ہے، اگرولی اجازت دے دے اور مصرف متعین کردے اور اس کی

یااس کے نائب کی موجودگی میں اداکر ہے، جبیبا کے زکاۃ میں ہے (۱)

البتہ امام ابو یوسف اور امام محمد کہتے ہیں کہ اگر اپنی قسم میں غلام

آزاد کر ہے تو آزاد کی حیج ہوجائے گی اور غلام اپنی قیمت میں سعایہ

کرے گا(۲) اور کفارہ کی طرف اس کا آزاد کرنا کافی نہ ہوگا۔

کہ عوض لے کر آزاد کرنا ہے، لہذا آزاد کرنا کفارہ نہ ہوگا۔

امام ابوصنیفہ کے نز دیک بچیس سال کے بعدرشید کی طرح کفارہ ادا کرے گا،اس لئے کہاب وہ مجور علیہ ہمیں ہوگا،اسی طرح اس سے پہلے بھی ادا کرسکتا ہے، کیونکہ میمین کی آیت عام ہے۔

اگرروزہ کے ذریعہ کفارہ اداکرے اورروزہ کے دوران اس کا حجر ختم کردیاجائے یا خود تم ہوجائے تو روزہ کے ذریعہ کفارہ اداکر ناباطل ہوجائے گا، اور اس پر واجب ہوگا کہ رشید کی طرح کفارہ اداکرے، کیونکہ اس سے حجر ختم ہو چکا ہے، البتہ اگرروزہ کمل ہونے کے بعد حجر ختم ہو چکا ہے، البتہ اگرروزہ کمل ہونے کے بعد حجر ختم ہوتو دوبارہ کفارہ اداکر نااس پرلازم نہ ہوگا اس

#### نذر پرسفه کاانژ:

10 - اگر سفیه کسی بدنی عبادت کی نذر مانے تو بالا تفاق وہ اس پر

<sup>(</sup>۱) الجموع ۱۸۱۳، بدائع الصنائع ۷ر ۱۵۱، مغنی المحتاج ۱۷۱۷–۱۵۳، المواق ۲۵٫۵۶، کشاف القناع ۱۳ سام ۱۸

<sup>(</sup>۲) سعایہ: بیہ ہے کہ آزاد شدہ غلام کو حکم دیا جائے کہ وہ کمائے اور مال جمع کرے اور اپنی آزادی کے بدلہ میں اپنی قیت اپنے مالک کودے۔

<sup>(</sup>٣) المبسوط ١٢/٠/١، الاختيار ١٨/٢، كثاف القناع ٣/٣٣، المبدع

واجب ہوگی، اس لئے کہ اس پراپنے مال میں تصرف کرنے اور اس کے خرج کرنے سے جمر کیا گیا ہے اور بدنی عبادت کا تعلق مال سے نہیں ہے۔

اور اگر مالی عبادت کی نذر مانے تو اس کے سیح ہونے میں تین مختلف آراء ہیں:

پہلی رائے: نذراس کے ذمہ میں لازم ہوگی، اس کے مال سے اس کا تعلق نہ ہوگا، لہذا جس چیز کی نذر مانی ہے وہ اس کے ذمہ میں ثابت ہوگی اور حجر کے دور ہونے کے بعد اس کواد اکرے گا، بیشا فعیہ کی رائے ہے (1)۔

دوسری رائے: اس پر نذر لازم نہ ہوگی، بیر حنفیہ اور حنابلہ کا قول (۲) ہے۔

تیسری رائے:اس پر لازم ہوگی الیکن ولی کوفق ہوگا کہ اس کو باطل کردے، بیرمالکیہ کی رائے ہے <sup>(۳)</sup>۔

### حج اورعمره پرسفه کاانژ:

۱۲ - رہا ججۃ الاسلام یعنی فرض جج خواہ اداء ہو یا قضاء ، تو فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ سفیہ پر میہ جج واجب ہوگا اور اس کی طرف سے ادا کرنا بھی صحیح ہوگا ، ولی کوحق نہیں ہے کہ اس کو جج سے رو کے ، کیونکہ وہ اللہ تعالی کے واجب کرنے سے واجب ہوا ہے اور خرچ قابل بھروسہ خض کو دیا جائے گا جووا پس آنے تک اس برخرج کرے گا

(۲) فتح القدير على الهدايه ۱۹۹۸، مغنى المحتاج ۱۷۳۷، كشاف القناع ۳۲۲۳۳، بلغة السالك ار ۲۴۴

ر ہانذر مانا ہوا جج تو مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے مذہب سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ وہ لازم ہوگا، چنانچوانہوں نے تمام مالی عبادات میں نذر کے لازم ہونے کی صراحت کی ہے (۱)۔

امام ابولیسف اور امام محمد کے نزدیک سفیہ پرنذر کا حج لازم نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

ر ہانفل جج تواس کواس سے منع کیا جائے گا، اگر ججر کے بعداس کا احرام باندھ لے توضیح ہوگا اور اس کواس کا مناسب خرچ دیا جائے گا، لینی اتنی مقدار کہ اگروہ گھریر ہوتا توخرچ کرتا (۳)۔

21-اگریہلی بارعمرہ کااحرام باندھاہتو جولوگ کہتے ہیں کہ عمرہ واجب ہے، لینی شافعیہ اور حنابلہ، وہ کہتے ہیں کہ اس کاعمرہ کااحرام باندھنا سیح ہے، اس کے اخراجات کسی ثقة خص کو دیئے جائیں گے جو واپس آنے تک اس پرخرج کرے گا،جیسا کہ جج کے بارے میں گذرا۔

حفیہ بھی اسی کے قائل ہیں، لینی اس کوعمرہ اداکرنے سے نہیں روکا جائے گا، اگر چہوہ کہتے ہیں کہ عمرہ سنت ہے، مگر اس کی طرف سے عمرہ اداکرنے کی اجازت اس لئے دیتے ہیں کہ اس کے واجب ہونے میں علاء کا اختلاف ہے۔

انہوں نے بیبھی کہا ہے کہ اس کو جج وغمرہ ایک ساتھ ادا کرنے سے نہیں منع کیا جائے گا،اس لئے کہ جب ان دونوں میں سے ہرایک کے لئے الگ سفر کرنے سے نہیں روکا جائے گا تو ان دونوں کو جمع کرنے سے بھی منع نہیں کیا جائے گا۔

رہے مالکی تواس مسلہ میں ان کی صراحت ہمیں نہیں ملی (۴)۔

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲ر ۱۷س

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۲۸،۱۷۰، شرح العنابي على الهدابي ۱۹۹۸، كشاف القناع سرسهال

<sup>(</sup>۳) حاشية الصاعى على الشرح الصغيرا ر ٣٢٣ ـ

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲ مر ۱۷۳ اول اوی ار ۳۲۳ کشاف القناع ۳ مر ۱۳۳۳

<sup>(</sup>۲) المبسوط ۱۲/۱۷۱۰ ا

<sup>(</sup>۳) الهداميرم فتح القدير ۱۹۹۸، ابن عابدين ۲ ر۱۳۹۸، مغنی المحتاج ۲ رساسا، کشاف القناع سر ۲ مهم \_

<sup>(</sup>۴) مغنی المحتاج ۲؍ ۱۷۳، نیزاس کے سنت اور واجب ہونے میں اختلاف کے

### احرام میں اس کی جنایت:

11- اگر هج یا عمرہ کا احرام باند ہے اور اس سے کوئی جنایت ہوجائے، تو اگر الی جنایت ہے کہ اس کے کفارہ میں روزہ رکھنا کافی ہوجا تا ہے، توصرف روزہ کے ذریعہ کفارہ دے گا، اور اگر اس میں دم لازم ہوتو اس کے رشید ہونے تک اس کومؤخر کیا جائے گا، جیسے وہ فقیر جس کے پاس مال نہ ہو، اس طرح اگر وقوف عرفہ کے بعد اس پر بدنہ (بڑا جانور) لازم ہوگا (ا)۔

### حقوق العباد ہے متعلق احکام میں سفہ کا اثر:

19 - ما لکیہ نے کہا ہے: سفیہ، باشعور بچہ کے مثل ہے، البتہ طلاق، نسب کے ثبوت اور اس کی نفی، قصاص اور اس کی معافی اور سزا کو واجب کرنے والے اقرار میں اس کا حکم الگ ہے (۲)۔

#### اول: نكاح ميساس كااثر:

الف-سفه كي وجه سے ولايت نكاح كافتم موجانا:

۲۰ - ولی میں رشد کی شرط ہونے اور نہ ہونے میں اختلاف ہے، اس
 لئے سفیہ کی ولایت کے ختم ہوجانے اور باقی رہنے میں فقہاء کے دو
 مختلف مذاہب ہیں:

پہلا مذہب: سفہ کی وجہ سے ولی کی ولایت ختم ہوجاتی ہے،اس لئے کہ جب وہ اپنے معاملہ کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے تو دوسرے کے معاملہ کی صلاحیت کیسے رکھ سکے گا،اس لئے اس کا بیجاب نہ اصالتہ میچ

ہے اور نہ و کالتہ ً،خواہ ولی اجازت دے یا نہ دے، رہا قبول تو اس میں اس کی و کالت صحیح ہے، یہی شافعیہ کا رائج مذہب اور امام مالک کا ایک قول ہے۔

دوسرا مذہب: اس کی ولایت باقی رہتی ہے، کیونکہ مال کا رشد نکاح میں معتبر نہیں ہے، وہ نکاح کے معاملہ میں کامل نظر والا ہے، اس پر جحرصرف اس کے مال کی حفاظت کی غرض سے ہے۔

یہ حفنیہ اور حنا بلہ کا مذہب ہے اور شافعیہ کی دوسری رائے اور امام

ب-سفيهه عورت كاخوداينا نكاح كرنا:

ما لک کامشہور مذہب ہے<sup>(۱)</sup>۔

۲۱ - جولوگ رشیده عورت کو اپنا نکاح کرنے کی اجازت نہیں دیتے ہیں، وہ بدرجہاولی سفیہہ کواجازت نہیں دیں گے۔

اور جولوگ رشیدہ کواپنا نکاح کرنے کی اجازت دیتے ہیں جیسے

امام ابو حنیفہ، ایک روایت میں امام محمد اور امام زفر اور ظاہر روایت کے مطابق امام ابو یوسف، ان کے یہاں سفیہہ کا خود اپنا نکاح کرنے میں اختلاف ہے، امام ابو حنیفہ، امام زفر اور امام حسن اس پر حجر کی اجازت خہیں دیتے ہیں، اس لئے کہ امام ابو حنیفہ اس کے قائل نہیں ہیں۔ چنا نچہ ان کے نز دیک سفیہہ اپنا نکاح کر سکتی ہے۔ لیکن دوسر نے لوگ جو ولی کی شرط نہیں لگاتے ہیں، ان میں امام محمد نے کہا: اس کا کیا ہوا نکاح موقوف رہے گا، ولی کی اجازت کے بغیری نافذ نہیں ہوگا ۔

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۵۵٫۵، بدائع الصنائع ١٥/١، بداية الجهبّد ٩/٢، مغنى المحتاج ١٤/١/١، ١٥/٣/١٥١

<sup>(</sup>۲) و یکھئے: نیل الأوطار ۲۵۱۷، الاختیار ۳۸،۹۰، بدایة الجبنهد ۷/۷، المبسوط ۲۵/۷۳ مرکزی ۱۹۰۳ مرکزی از ۱۹۰۳ مرکزی از ۱۹۰۳ مرکزی ۱۹۰۳ مرکزی ۱۹۰۳ مرکزی ۱۹۰۳ مرکزی ۱۹۰۳ مرکزی ۱۹۳ مرکزی ۱۹۰۳ مرکزی ۱۹۳ مرکزی ۱۹۰۳ مرکزی از ۱۹۰۳ مرکزی از ۱۹۰۳ مرکزی ۱۹۰۳ مرکزی از ۱۹۰۳ مرکزی از ۱۹۰۳ مرکزی از ۱۹ مرکزی

لئے دیکھئے:الخرثی۲۸۱۸۔

<sup>(</sup>۱) الهدابيمع الفتح ۸ ر ۱۹۹\_

<sup>(</sup>۲) بلغة السالك ۲ روسايه

#### ج-نكاح مين سفه كااثر:

۲۲ - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ سفہ کی وجہ سے جمر کئے ہوئے شخص کا نکاح صحیح ہونے کے لئے ولی کی اجازت شرط کا جہائیں؟ اس میں اختلاف ہے۔

حفیہ اور حنابلہ میں القاضی کی رائے ہے کہ اس کا نکاح صحیح ہے،
ولی اجازت دے یا نہ دے، انہوں نے اس کی وجہ یہ بتائی ہے کہ یہ
غیر مالی عقد ہے، اس میں مال کا واجب ہونا ضمنا ہوتا ہے، نیز اس
لئے کہ وہ مذاق کے ساتھ صحیح ہوجا تا ہے، اور نیز اس لئے کہ وہ انسان
کی بنیادی ضروریات میں سے ہے۔
کی بنیادی ضروریات میں سے ہے۔

حنابلہ کے ایک قول کے مطابق اس شرط کے ساتھ سے جہ کہ اس کو نکاح کی ضرورت ہو، انہوں نے کہا: یہ اس لئے کہ یہ محض مصلحت ہے، نکاح مال حاصل کرنے کے لئے مشروع نہیں ہوا ہے، اور ضرورت خواہ استمتاع کی ہویا خدمت کی ہو۔

شافعیہ اور ابو قور کی رائے ہے کہ ولی کی اجازت کے بغیر صحیح نہیں ہے، کیونکہ بیہ ایسا تصرف ہے کہ اس کی وجہ سے مال واجب ہوتا ہے، لہذاخریداری کی طرح اس کے ولی کی اجازت کے بغیر نکاح بھی صحیح نہ ہوگا، ان حضرات نے ولی کو اختیار دیا ہے کہ اگر چاہے تو خود اس کی شادی کردے یا اگر چاہے تو اس کو اجازت دے دے کہ وہ اپنا نکاح خود کرلے (۱)۔

لہذااگراپنے ولی کی اجازت کے بغیر شادی کرلے تو بیوی کو پچھ نہیں ملے گا،اگراس سے وطی نہ کرے، بیشا فعیہ کے نزدیک ہے،
لیکن اگر اس سے وطی کرلے تو اس پر حدجاری نہیں کی جائے گی،
کیونکہ شبہ ہے، اوراس پر پچھالازم نہ ہوگا، جیسا کہ اگر اپنے ولی کی

ما لکیہ کی رائے ہے کہ سفہ کی وجہ سے تجرکئے ہوئے تحض کا نکاح صحیح ہے، اور یہ نکاح ولی کی اجازت پر موقوف ہوگا، اگر وہ اس کی اجازت دے گا تو باطل اجازت دے گا تو نافذ ہوگا اور اگر اس کورد کردے گا تو باطل ہوجائے گا اور بیوی کو پھے نہیں ملے گا، اور کیا ولی کوخت ہے کہ سفیہ کو نکاح پر مجبور کرے؟

حنابلہ نے اس کوجائز قرار دیا ہے، اگر سفیہ اس کا محتاج ہو، مثلاً وہ اپنج یا کمزور ہو، اس کوکسی عورت کی ضرورت ہوجو اس کی خدمت کرسکے، اگروہ نکاح کا ضرورت مند نہ ہوتو ولی کواس کاحت نہیں ہے، اور یہی شافعیہ کے یہاں اصح کے بالمقابل قول ہے (۱)۔

۲۲م- مهر کے بارے میں امام ابوصنیفہ فرماتے ہیں کہ سفد کی وجہ سے جمر کئے ہوئے شخص نے جس عورت سے نکاح کیا ہے اس کومقرر کردہ مہر ملے گا، اس لئے کہ وہ اس پر جمر کو جائز قرار نہیں دیتے ہیں۔

ان کے علاوہ دوسر نے قتہاء نے اس میں مہر مثل کی قیدلگائی ہے،
اور کہا ہے کہ اگر ولی اجازت دیجی دیت بھی اس میں اضافہ کرنا
صحیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ بہتبرع ہے اور وہ تبرع کا اہل نہیں ہے،
البتہ حنابلہ نے ایک قول میں اضافہ کو لازم قرار دیا ہے اگر ولی اس
اضافہ کی اجازت دے دے (۲)۔

اجازت کے بغیر کچھٹرید لے اور اس کوضائع کردے اور دوسرا قول میہ ہے کہ اس پر مہمثل لازم ہوگا، جسیا کہ اگر کسی کے خلاف کوئی جنایت کردے، تیسرا قول ہے کہ کم از کم الیسی چیز اس پرلازم ہوگی جس کو مال کہاجا سکے۔

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ١٩٩٤، تكملة المجموع ٣٨١٨٣، التاج والإكليل للمواق سر٥٨١٨ التاج والإكليل للمواق سر٥٤٨، مثني المحتاج ١٤١٢-

<sup>(</sup>۲) الهدامة مع فتح القديد ۸ ر ۱۹۸ المبدع ۴ ر ۳۴۳

<sup>(</sup>۱) الهدابيعلى فتح القدير ۱۹۸۸، بدائع الصنائع ۱۷۱۷، المبدع ۴ س۳۳، کشاف القناع ۱۳۷۳ ، تکملة المجموع ۱۷۸۳، لمغنی ۲ س۵۲۳\_

طلاق خلع ،ظهاراورا يلاء پرسفه كااثر:

سلا-اکثر اہل علم کی رائے ہے کہ مجور علیہ سفیہ کی طرف سے طلاق واقع ہوجائے گی، انہوں نے اس کی وجہ یہ بتائی ہے کہ وہ اپنی ذات کے بارے میں متہم نہیں ہے، اور حجر کا تعلق صرف اس کے مال سے ہے، اور طلاق مال میں تصرف کرنا نہیں ہے، لہذا اس سے نہیں روکا جائے گا، جیسے حد کا اقر ارکرنا ، اس کی دلیل میہ ہے کہ غلام کا اپنے آقا کی اجازت کے بغیر طلاق وینا صحیح ہے، حالانکہ اس کو بھی مال میں تصرف کرنے کی اجازت نہیں ہے۔

ابن ابی کیلی بختی اورامام ابو یوسف کہتے ہیں: اس کی طلاق واقع نہ ہوگی، اس کے کہ بضع ، مال کے قائم مقام ہے، اس کی دلیل ہیہ کہ مال کے ذریعہ اس ملکیت آتی ہے اور مال کے بدلہ میں اس سے ملکیت کوختم کرنا بھی صحیح ہے، لہذا مال ہی کی طرح اس میں بھی تصرف کا مالک نہ ہوگا (1)۔

لیکن اس کا خلع کرنا سی ہے، البتہ زوجہ بدل خلع اس کو ہیں دے گ، بلکہ اس کے ولی کو سپر دکرے گی، اگر اسی کو حوالہ کردے اور اس کے قبضہ میں ضائع ہوجائے یا وہ اس کو ضائع کردے تو عورت پر ضمان واجب ہوگا، جیسا کہ بیچ کی صورت میں ہوتا ہے۔

اوراگراس کواس کے ولی کی اجازت سے سپر دکرے تو اس میں دواقوال ہیں:

ایک قول: یہ ہے کہ وہ بری ہوجائے گی، جبیبا کہ اگر غلام کواس کے آقاکی اجازت سے سپر دکر دے۔

دوسراقول: بیہ کے کہ وہ بری الذمہ نہ ہوگی ،اس لئے کہ سفیہ قبضہ کرنے کااہل نہیں ہے۔

اس کی طرف سے رجعت کرلینا سیج ہے،اگر چپاس کا ولی اس کی ا اجازت نہ دے (۱)۔

سفیہ کا ظہار اور اس کا ایلاء واقع ہوگا، البتہ وہ صرف روزہ کے ذریعہ کفارہ اداکر ہے گا، البتہ وہ صرف روزہ کے ذریعہ کفارہ اداکر ہے گا، غلام آزاد کر کے کفارہ دیے گا تو نافذ جیسا کہ شم کے کفارہ میں گذرا، اگر غلام آزاد کر کے کفارہ دے گا تو نافذ نہ ہوگا اور کھانا کھلا کر کفارہ اداکر ہے تو جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ یہ مالی تصرف ہے، اگر روزہ رکھنے سے قبل اس سے حجر دور ہوجائے تورشید کی طرح کفارہ اداکرے، اگر روزہ کے بعد حجر دور ہوتونہیں (۲)۔

اگرسفیہ خلع طلب کرے توشا فعیہ، حنابلہ اورا مام محمہ بن الحسن کے خزد یک اگررشیدہ ہونے کی حالت میں بالغ ہوئی اور اس پر حجر کردیا گیا تو اس کا خلع صحیح نہیں ہوگا، اگر لفظ خلع کے ذریعی شوہرنے اس سے خلع کیا ہے تو اگر وطی کے بعد ہوتو طلاق رجعی واقع ہوگی، اور اگر وطی سے قبل ہوتو طلاق بائن واقع ہوگی اور شوہر کو مال نہیں ملے گا، مال کا ذکر کرنا لغوہوگا، اس لئے کہ عورت اپنے او پر مال لازم کرنے کی اہل نہیں ہے، اگر چہو ولی اس کوا جازت دے دے، اور اگر اس پر حجر نہ کہا گیا ہوتو اس کا خلع کرنا شیح ہوگا۔

مالکیہ کہتے ہیں کہ اگر سفیہہ خلع طلب کرے اور اپنے ولی کی اجازت کے بغیرا پنی طرف سے مال خرچ کرتے وخلع صحیح نہ ہوگا،اور اگرکوئی دوسرا مال خرچ کرے یا وہ ولی کی اجازت سے خرچ کرتے و خلع صحیح ہوگا، ور نہ وہ بلا معاوضہ بائند ہوجائے گی (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲۴ را ۱۷، بدائع الصنائع ۷ را ۱۵، مغنی المحتاج ۳ را ۱۵۲ را ۱۵۲ را ۱۵۲ منی المحتاج تکملة المجموع ۱۲ ر ۳۸ میشاف القناع ۲۲ ۲۳ م، المغنی ۲۲ را ۵۲ الخرشی ۵ را ۲۵ ، الخرشی ۵ را ۲۵ ، الخرشی ۵ را ۲۵ ، الخرشی

<sup>(</sup>۲) الخرثی ۵/۲۹۵، المبدع ۳/۳۲۳، المبسوط ۲۲/۰۷۱، مغنی المختاج المجتاح المبرع ۳/۳۲/۰۱، مغنی المختاج

<sup>(</sup>۳) مغنی المحتاج ۳/۲۱۴، المبسوط ۲۲/۴/۱۷۱، الفروع ۳/۴/۴، بلغة السالک

#### حق حضانت كے ساقط كرنے يرسفه كااثر:

۲۲- اس میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ سفہ عورت کے لئے حق حضانت سے مانع یااس کوساقط کرنے والا ہے۔

جولوگ حاضنہ میں رشد کی شرط لگاتے ہیں، یعنی مالکیہ اور شافعیہ ان کی رائے ہے کہ سفہ حق حضانت سے مانع اور اس کو ساقط کرنے والا ہے، لہذا سفیہ کو بچہ یا بچی کی پرورش کاحق نہ ہوگا۔

انہوں نے اس کی وجہ یہ بتائی ہے کہ وہ فضول خرج کرنے والا ہے، ہوسکتا ہے کہ محضون (زیر پرورش بچہ) کا مال ضائع کرد ہے یااس کے مال سے اس پر الیا خرج کرے جواس کے مناسب حال نہ ہو، کیکن حفظیہ اور حنابلہ نے جہاں حاضہ کی شرطیں ذکر کی ہیں، وہاں رشد کی شرط نہیں ذکر کی ہیں، وہاں رشد کی شرط نہیں ذکر کی ہے، اس لئے ان کے نزد یک حضانت کو ساقط کرنے میں سفہ غیر مؤثر ہے (۱)۔

# سفه کی وجه سے حجر کئے گئے تحص کا نفقہ:

۲۵ – اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ مجور علیہ سفیہ پر اس کے مال میں سے خرج کیا جائے گا، اسی طرح جن لوگوں کا نفقہ اس پر واجب ہے، ان پر بھی خرچ کیا جائے گا، اور اس کا ذمہ دار اس کا ولی ہوگا جو اس پر معروف طریقہ پر خرچ کرے گا، یہ اس لئے کہ نفقہ اس کی ضروریات میں سے ہے، نیز اس لئے کہ بیاس کے رشتہ داروں کا حق ہے، اور سفہ کی وجہ سے نہ حق اللہ باطل ہوتا ہے اور نہ حق الناس باطل ہوتا ہے۔ اور سفہ کی وجہ سے نہ حق اللہ باطل ہوتا ہے اور نہ حق الناس باطل ہوتا ہے۔

#### (۱) مغنی الحتاج ۳۵۶۳، بلغة السالک ارا۹۹، فتح القدیر ۶۸ ر ۱۸۴، المبدع ۸ ر ۲۳۳\_

#### خريدوفروخت يرسفه كااثر:

۲۶-اگرسفیہ اپنے ولی کی اجازت کے بغیر کوئی چیز فروخت کرے یا خرید ہے تو جمہور فقہاء کے نزدیک اس کی خرید و فروخت منعقد نہ ہوگی، امام مالک، امام ابویوسف اور امام محمد کے نزدیک ولی یا قاضی کی اجازت پرموقوف ہوکر منعقد ہوگی، اگر وہ اس میں کوئی بہتری محسوس کریں گے تو اجازت دیں گے، اور اگر اس میں نقصان سمجھیں گے تو ردکر دیں گے۔

یاس کئے کہا ہے ولی کی اجازت کے بغیراس کے تصرف کرنے میں اس کا مال ضائع ہوسکتا ہے اوراس میں اس کا ضررہے۔

اور اگر ولی اس کی اجازت دے دے تو حفیہ اور مالکیہ کے نزد یک اس کی خرید وفروخت نافذہوگی، شافعیہ کااضح قول اور حنابلہ کا ایک قول ہیہ کہ عقد صحیح نہ ہوگا، اصح کے بالمقابل شافعیہ کی دوسری رائے اور حنابلہ کا دوسرا قول ہیہ ہے کہ اس کا عقد صحیح ہوگا، شافعیہ کی بیہ دونوں آراء اس وقت بیں جب ولی شن کی مقدار متعین کردے، ورنہ یقنی طور پرضیح نہ ہوگا، نیز عقد اس وقت صحیح ہوگا جبکہ تصرف بالمعاوضہ ہو، مثلاً بیع ہو، لہذا اگر تصرف عوض سے خالی ہو، مثلاً جبہ ہوتو یقینی طور پرضیح نہ ہوگا اگر تصرف عوض سے خالی ہو، مثلاً جبہ ہوتو یقینی طور پرضیح نہ ہوگا اگر تصرف عوض سے خالی ہو، مثلاً جبہ ہوتو یقینی طور پرضیح نہ ہوگا اگر تصرف عوض سے خالی ہو، مثلاً جبہ ہوتو یقینی طور

#### هبه پرسفه کاانز:

اول:سفیه کا دوسرے کو بہبد ینا:

۲-جولوگ سفیہ پر چحر کرنے کے قائل ہیں،ان کا اس پرا تفاق ہے
 کہ اس کا ہبدا گر عوض سے خالی ہوتو صحیح نہیں ہے،اگر چہ ولی اس کی
 احازت دے دے۔

<sup>(</sup>۱) تكملة المجموع ۱۱/۱۳س، مغنى المحتاج ۱/۱۱–۱۷، المغنى ۱۸۲۵، المبدع ۱۸روسس، الشرح الصغير ۱۱/۱۳۸۰، بدائع الصنائع ۱/۱۷۱ـ

اس کئے کہ بیدایک مالی تمرع ہے اور وہ اس کا اہل نہیں ہے، نیز اس کے کہ بیدان تصرفات میں سے ہے جوٹوٹے اور فنخ ہونے کا اختمال رکھتے ہیں، اور اس کئے بھی کہ اس میں ایجاب کی ضرورت ہے اور وہ اس کا اہل نہیں ہے۔

البتۃ اگرعوض کے ساتھ ہواورولی اس کواس کی اجازت دے دے توما لکیہ نے صراحت کی ہے کہ صحیح ہوگا۔

### دوم:اس کو هبهدینا:

حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک اور اصح قول کے مطابق شافعیہ کے نزدیک اس کو ہبددیناصح ہے، اس لئے کہ اس میں مال کوضائع کرنانہیں ہے، بلکہ اس کو حاصل کرنا ہے (۱)۔

#### وقف يرسفه كااثر:

۲۸ - چونکہ اس کے مال کی حفاظت کی خاطر اس پر حجر کیا گیاہے، اور وقت ایک قسم کا مالی تبرع ہے، اور وہ تبرع کا اہل نہیں ہے، اس لئے اس کی طرف سے وقف کرناضچے نہ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

#### وكالت پرسفه كااثر: اول:سفيه كاوكيل هونا:

۲۹ - شافعیه اور حنابله نے صراحت کی ہے کہ جوعقد سفیہ خود کرسکتا

- (۱) بدائع الصنائع ۱۷۱۷، الاختيار ۴۸۸، مغنی الحتاج ۱۸۱۷–۳۹۷، المبدع ۳۱۵/۵، کشاف القناع ۱۸۲۳، بلغة السالک ۲۸۹۳، بداية المجند ۲۷ ۲۱۳، السيل الجرار ار ۲۹۳–۲۹۴
- (۲) المبدع ۴۸٬۹۳۸ كشاف القناع ۱۳/۱۹٬۹ بداية المجتهد ۲/۱۳۱۰ بلغة السالك ۲/۲۷۲ الاختيار ۱۳۵۸ مغنی الحتاج ۲/۷۷ س

ہے، اس میں اس کا وکیل بننا بھی جائز ہوگا اور جوعقد وہ خورنہیں کرسکتا ہے، اس میں اس کا وکیل بننا بھی جائز نہ ہوگا، البتہ شا فعیہ کے نزدیک نکاح میں قبول کرنامستنی ہے، اس میں ایجاب کے بجائے قبول کرنامستنی ہے، اس میں ایجاب کے بجائے قبول کرنے میں اس کا وکیل بننا صحیح ہے، اس لئے کہ ایجاب ولایت ہے اور وہ ولی کی اجازت کے بغیراس کا اہل نہیں ہے، حنفیہ کے کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ ولی کی اجازت سے سفیہ کی وکالت صحیح ہے (۱)۔

# دوم: اس کا دوسرے کووکیل بنانا:

• سا-جس عقد میں خود اس کے لئے تصرف کرنا سیحے نہیں ہے، اس میں کسی دوسرے کو اس کا وکیل بنا نا بھی صیحے نہیں ہوگا، اور جس میں وہ خود تصرف کرسکتا ہے جیسے طلاق، خلع، قصاص کا مطالبہ وغیرہ اس میں اس کے لئے جائز ہے کہ اپنی طرف سے دوسرے کو وکیل بنادے، اس لئے کہ ایجاب وقبول میں وکیل اصیل کے قائم مقام ہوتا ہے، اس لئے ضروری ہے کہ وہ ان دونوں کا اہل ہو۔

شافعیہ نے اس سے نکاح کا استثناء کیا ہے، اس کئے کہا گرچہولی کی اجازت سے اپنے لئے اس کا عقد نکاح کرنا تھے ہے، کین اس میں دوسر ہے کو کیل نہیں بناسکتا ہے (۲)۔

### شهادت پرسفه کاانز:

اسا-سفیہ کی شہادت قبول کرنے کے بارے میں فقہاء کی دومختلف آراء ہیں:

پہلی رائے:اگر عادل ہوتواس کی شہادت قبول کی جائے گی، یہ

- (۱) مغنی المحتاج ۲۱/۲۱، الاختیار ۷/۲۱، المغنی لابن قدامه ۵/۸۵–۸۸، المبدع ۳۵۲/۳۳، بدایة المجتهد ۷۲۲۲/۲
  - (۲) سابقه مراجع ـ

حفنیہ کا قول اور امام مالک سے اشہب کی روایت ہے، یہی بظاہر حنابلہ کی رائے کھی معلوم ہوتی ہے، اس لئے کہ انہوں نے گواہ میں رشد کی شرط نہیں لگائی ہے۔

دوسری رائے: یہ ہے کہ اس کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی، یہ امام مالک سے دوسری روایت ہے اور شافعیہ کی رائے ہے جس کونووی نے'' الصیمری''سے اصل الروضہ میں نقل کیا ہے (۱)۔

### وصيت پرسفه کاانژ:

۲ ۳- اگرسفیه وصیت کرتوکیااس کی وصیت صحیح ہوگی؟ یا صحیح نہیں ہوگی؟ اسسلسله میں فقہاء کی تین مختلف آراء ہیں:

پہلی رائے: جن امور کے ذریعہ اللہ تعالی کا تقرب حاصل کیا جاتا ہے، ان میں ایک تہائی مال سے وصیت کرنا اس کے لئے سیج ہے، یہ استحساناً حنفیہ کی رائے اور حنا بلہ کا رائح مذہب ہے، یہی مالکیہ کا قول ہے، اگر اس میں اختلاط کلام نہ ہواور شافعیہ کے نزدیک رائح مذہب ہے، یہاں لئے کہ اس کا کلام ضیح ہے، کیونکہ وہ عاقل اور مکلّف ہے، ہے، یہاں لئے کہ اس کا کلام ضیح ہے، کیونکہ وہ عاقل اور مکلّف ہے، نیز اس لئے کہ اس کے مال کی حفاظت کی غرض سے اس پر ججر کیا گیا ہے، اور وصیت میں اس کے مال کی حفاظت کی غرض سے اس پر ججر کیا گیا زندہ رہے گا تو اس کا مال ہوگا، اور اگر مرجائے گا تو اس کو اس کا قواب ملے گا اور وہ دوسرے کے مقابلہ میں ثواب کا زیادہ مختاج ہے۔

ابن رشد کہتے ہیں کہ میرے علم کے مطابق اس کے نافذ ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

دوسری رائے: اس کی طرف سے وصیت کرنا سیحے نہیں ہے، اس لئے کہ اپنے تصرفات کے سلسلہ میں اس پر جحرکیا جاچکا ہے، بیر حنابلہ

کنز دیکران کی مذہب کے خلاف ہے، اور شافعیہ کا ایک قول ہے: جب اس پر جمر کر دیا گیا ہواور جمر کرنے سے قبل صحیح ہے۔

تیسری رائے: اگراختلاط کلام ہوتو وصیت صحیح نہ ہوگی، یعنی ایسی چیز میں وصیت کرے جس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کیا جاتا ہو، یااس کے فساد عقل کی وجہ سے اس کے ابتدائی اورانتہائی کلام میں کوئی جوڑ نہ معلوم ہو، خواہ اس پرکسی کوولی مقرر کیا گیا ہویا نہیں، یہ مالکیہ اور حنفیہ کی رائے ہے ()۔

### سفیہ کے لئے وصیت کرنااوراس کا وصیت کو قبول کرنا:

ساس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، البتہ اگر وہ وصیت کرنا جائز ہے، اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، البتہ اگر وہ وصیت قبول کرے تو اس کے سیحے ہونے میں اختلاف ہے، اصح قول میں شافعیہ کا مذہب ہے کہ اس کا وصیت کو قبول کرنا صحیح نہیں ہے، کیونکہ یہ مالک بننا ہے، نیز اس لئے کہ یہ مالی تصرف ہے، اصل الروضہ کے کلام کا تقاضا یہی ہے (۲)۔

الماوردی، الرویانی اور الجرجانی نے ہبہ کی طرح اس کے قبول کرنے تصحیح قرار دیاہے۔

رہااس کو وصی مقرر کرنا، تو جولوگ سفیہ پر حجر کے قائل ہیں، ان کی
رائے ہے کہ اس کو وصی بنانا صحیح نہیں ہے، کیونکہ وصیت کردہ شی میں
میں تصرف کرنے پر قادر نہیں ہو سکے گا، اس لئے جس شخص کا بیحال ہو
اس کو ذمہ دار بنانے میں کوئی مصلحت نہیں ہے، اسی طرح مالکیہ نے
وصی میں رشید ہونے کی شرط لگائی ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المواق ۹۲/۵، المبسوط ۱۸۵/۸، بلغة السالك ۲ر ۳۲۳، مغنى الحتاج

<sup>(</sup>۱) شرح العنابيه ۲۸٬۲۰۸،مغنی الحتاج ۱۹۸۳، بلغة السالک ۲۱۲/۲–۱۳۳۱، بداية المجتبد ۲/۲۱۱-

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲را که اب

<sup>(</sup>٣) مغنی کمختاج ۲را ۱۵، کمغنی ۲ ر ۲۵ - ۱۳۱۰ ، بلغة السالک ۲ ۸ ۳۳۲ – ۱۳۷۸

#### قرض يرسفه كااثر:

الم الله جولوگ سفیہ پر حجر کے قائل ہیں، ان کا اس پر اتفاق ہے کہ دوسرے کواس کا قرض دینا جائز نہیں ہے، کیونکہ قرض میں ایک قسم کا تبرع ہے، لہذا اس کی طرف سے سے خہ نہ ہوگا، نیز اس لئے کہ اس کے مال سے قرض دینا اس پر حجر کے منافی ہے، رہا دوسرے سے اس کا قرض لینا توسفیہ کوقرض لینے کا حق بھی نہیں ہے، اور جو مال وہ قرض میں لینا توسفیہ کوقرض لینے کا حق بھی نہیں ہے، اور جو مال وہ قرض میں لیا گااس کا مالک وہ نہیں ہوگا، اس لئے کہ رشد کے نہ ہونے کی وجہ سے وہ مجور علیہ ہے، لہذا اگر قرض میں لیا ہوا مال باتی ہوگا تو اس کا ولی قرض دینے و لے کو والیس کردے گا۔

اور اگر تلف ہوجائے توسفیہ ضامن نہ ہوگا، اس لئے کہ مالک کوتا ہی کرنے والا ہے، کیونکہ اس نے اس کواپی رضامندی سے مال پر قبضہ دیا ہے، خواہ اس پر ججر ہونے کاعلم اس کو ہویا نہ ہو، کیونکہ وہ اپنے مال میں تعدی کرنے والا ہے۔

البتہ حفیہ نے اس کے قرض لینے کے لئے ممنوع ہونے سے درج ذیل صورتوں کوستثنی کیا ہے:

الف-اگر مہر مثل ادا کر لینے کے لئے قرض لے، اس لئے کہ یہ اپنے ذمہ سے اس کوسا قط کرنا ہے، اگر مہر ادا کرنے کے لئے قرض لیا، اوراس کواپنی دیگر ضروریات میں خرج کردیا توقرض دینے والے کے لئے اس پر کچھوا جب نہ ہوگا۔

ب-اگراپی ذات پرمناسب نفقہ کے لئے قرض لے، اگر قاضی نے اس مدت کے لئے اس کونفقہ نہ دیا ہوتو اس حالت میں قاضی پر قرض کوادا کرنالازم ہوگا، اس لئے کہ اس کے اس عمل میں کوئی خامی نہیں ہے۔

لیکن اگر قاضی نے اس کونفقہ دیا ہوتو اس کا قرض لینا صحیح نہ ہوگا۔

اگر اس نے مناسب نفقہ سے زیادہ قرض لیا تو اس مدت کے لئے جواس کے لئے مناسب نفقہ ہوگا قاضی اس کی طرف سے ادا کرے گا

اوراضافہ کو باطل قرار دے گا،اس کئے کہ زائد میں فساداوراسراف کا معنی پایا جاتا ہے ۔ معنی پایا جاتا ہے ۔

### ود بعت رکھنے پرسفہ کا اثر:

٣٠٥ - سفيه كااپ مالكوود يعت ركهنا، الى كى طرف سے مال ميں ايك قتم كا تصرف ہے، اور الى كواس سے روك ديا گيا ہے، رہااس كے بياس وديعت ركهنا تو يه وكيل كے مشابہ ہے، لهذا ضرورى ہے كه الى كے لئے تصرف كرنا جائز ہو، اور سفيه كوتصرف سے روك ديا گيا ہے، اگركوئی شخص الى كے پاس مال وديعت ركھ دے اور وہ الى كوضائح كردے توكيا الى كا ضامن ہوگا؟ الى مسئله ميں دوا قوال ہيں، ايك قول: يه ہے كه الى كا ضامن واجب نه ہوگا، الى لئے كه وديعت ركھنے والے نے الى كوسپر دكرنے ميں كوتا ہى سے كام ليا ہے، يه مالكيه، والے نے الى كوسپر دكرنے ميں كوتا ہى سے كام ليا ہے، يه مالكيه، شافعيه اور حنا بله كى رائے ہے، اور مالكيہ نے يہ بھى صراحت كى ہے كه وہ ضامن نه ہوگا، اگر چياس كاولى الى كواس كى اجازت دے دے۔ دوسرا قول: يہ ہے كه الى كا ضان واجب ہوگا، كيونكه وہ مال كو فائح كرنے پر راضى نہيں ہے كہ الى كا ضان واجب ہوگا، كيونكه وہ مال كو فائح كرنے پر راضى نہيں ہے كہ الى كا ضان واجب ہوگا، كيونكه وہ مال كو فائح كرنے پر راضى نہيں ہے كہ الى كا خان واجب ہوگا، كيونكه وہ مال كو فائح كرنے پر راضى نہيں ہے كہ الى كا خان واجب ہوگا، كيونكه وہ مال كو فائح كرنے پر راضى نہيں ہے كہ الى كا خان واجب ہوگا، كيونكه وہ مال كو فائح كرنے پر راضى نہيں ہے كہ الى كو خان كو

دوسرے کا مال غصب کرنے اور اس کوضائع کرنے پرسفہ کا اثر:
۳۱ - اگرسفیہ دوسرے کا مال غصب کرے تو اس کو واپس کرے گا اگر موجود ہو، اگر غصب کردہ مال ضائع ہوجائے یا وہ کسی آ دمی کا مال ضائع کردے تو ضامن ہوگا، غلام اور بچے تلف کردہ مال کے ضامن

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲ر۱۱۸، المبدع ۴ر۲۰۵، کشاف القناع ۳ر۰۰، المبسوط (۱) مغنی ۱۸۲۱، المجموع ۱۲۳ میر ۱۸۳۰ میلادی ۱۸۲۲ میلادی ۱۸۲۲ میلادی ۱۸۳۰ میلادی ۱۸۳۲ میلادی ۱

<sup>(</sup>۲) و كيسئ : بلغة السالك ۲ ر ۱۸۴، المجموع ار ۷۵، المبدع ۵ ر ۲۳۳، مغنى المحتاج ۳ ر ۲۰، المبسوط ۲۲ / ۷۷۱۔

ہوتے ہیں، حالانکہ ان دونوں کا جمر سفیہ کے جمر سے بڑھا ہوا ہے،
توسفیہ بدرجہ اولی ضامن ہوگا، نیز اس لئے کہ مالک کی طرف سے
ودیعت کی طرح اس کو قبضہ نہیں دیا گیا ہے، لہذا اگر اس کے پاس مال
موجود ہوتو اس کے مال سے خصب شدہ مال کی قیت وصول کی
جائے گی، اور اگر اس کے پاس مال نہ ہوتو مال کے موجود ہونے تک
اس کے ذمہ میں ثابت رہے گا۔

ما لکیہ نے اس صورت کا استثناء کیا ہے کہ اگروہ مال اس سے اس کا ولی لے لے، تاکہ مالک کے لئے اس کو محفوظ رکھے تو اصح قول کے مطابق سفیہ ضامن نہ ہوگا (۱)۔

### شركت پرسفه كااثر:

شریک کے بارے میں فقہاء نے تیج کی طرح تصرف کا اہل ہونے کی شرط لگائی ہے، یعنی وہ آزاد، بالغ اوررشید ہو،اور دونوں میں سے ہرایک وکیل بننے اور وکیل بنانے کا اہل ہو،اسی لئے جن لوگوں کے نزدیک ولی کی اجازت سے اس کے تصرفات جائز ہیں، ان کے نزدیک ولی کی اجازت سے اس کے تصرفات جائز ہیں، ان کے نزدیک ولی کی اجازت کے بغیر،سفیہ کی طرف سے شرکت کا معاملہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ یہ مال میں تصرف کرنا ہے، اور اس کو تصرف سے روک دیا گیا ہے ۔

#### كفالهاورضان يرسفهكااثر:

ے ۳- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ سفیہ کا کفالہ سچے نہیں ہے، اس لئے کہ کفالہ کے جونے کی ایک شرط یہ ہے کہ فیل تمرع اور تصرف کا

اہل ہو، کیونکہ اس میں اینے او پرحق کولا زم کرنا ہے۔

حنابلہ میں سے القاضی کی رائے ہے کہ سفیہ کا ضان جائز ہے، کیونکہ اس کا اقرار صحیح ہے اور اس کا حجر ختم ہونے کے بعد اس سے مطالبہ کیا جاتا ہے، اس طرح اس کا صان بھی صحیح ہوگا، اور حجر ختم ہونے کے بعد اس سے مطالبہ کیا جائے گا۔

ر ہا کفالہ تواس کوانہوں نے مطلقا ممنوع قرار دیا ہے۔ شافعیہ میں سے الا ذرعی نے کہا ہے کہ ولی کی اجازت سے اس کا کفالہ چے ہے،اظہررائے یہی ہے۔

ما لکیہ نے اس کوجائز قرار دیا ہے،اگرولی کی اجازت سے ہو۔

رہااس کامکفول عنہ ہونا، یعنی اس کی طرف سے سی کا گفیل ہونا، تو حفیہ اور حنا بلہ نے کہا ہے کہ اگر کوئی شخص سفیہ کا گفیل ہوجائے تو جائز ہے، اس لئے کہ ان کے نز دیک مکفول عنہ کا راضی ہونا شرطنہیں ہے،

اسی طرح شافعیہ کے نز دیک اس کا ضمان صحیح ہے، اس لئے کہ جب دوسر ہے کہ دین کواس کی اجازت کے بغیر اداکر ناجائز ہے تواس کے اداکر نے کی ذمہ داری لینا تو بدر جہاولی جائز ہوگا اور اس کا کفارہ بھی صحیح ہے، پھر اگر مال کے خرچ سے خالی ہوتو اس کی اجازت معتبر ہوگی، اور اگر اس میں مال خرچ کرنا ہو، مثلاً اس کو حاضر کرنے کے لئے سفر کے اخراجات کی ضرورت ہوتو ولی کی اجازت معتبر ہوگی۔

مالکیہ نے رائج قول میں اس کی کفالت کوجائز قرار دیا ہے، یعنی مالکیہ نے رائج قول میں اس کی کفالت کوجائز قرار دیا ہے، یعنی سفیہ نے جولیا ہے یا قرض لیا ہے یا اپنے سامان میں سے پچھ فروخت کیا تو اگر ضامن اس کی طرف سے اداکر کا توسفیہ کے مال سے وصول کرلے گا۔

<sup>(</sup>۱) بلغة السالك ۲ ر ۱۲۹، ۱۸۴، المجموع سر ۷۵ س، المبدع ۲۸ و ۳۳۰

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۱۸٬۱۲۳، المبدع ۲۵٬۳۰۸ البغة السالك ۲٬۵۴۲، مغنی الحتاج ۲/ ۲۱۳، کشاف القناع ۹۸٬۵۴۲، المغنی ۹۸٬۸۹۸ م

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۳۲/۳۸–۳۵۰–۳۲۲، مواہب الجليل والمواق ۵/۲۹، بلغة السالک ۲/۴۲، مغنی المحتاج ۲/۱۹۸، ۲۰۰۰ الاختيار ۲/۲۵۱، المغنی ۸/۵۹۸، حاشة البجير می علی الخطيب ۳/۲۰۱۰

حواله پرسفیه کااثر:

۸ ۳۰ – سفیه محیل ہوگا، یا محال، یا محال الیہ۔

اگرسفیہ محیل ہو(اصل مقروض جس نے اپنے اوپر واجب الا داء دین کودوسرے کے حوالہ کیا ) تو اس کا احالہ بھی نہیں ہے،اس لئے کہ بیخریدوفروخت کی طرح مالی تصرف ہے، اور اس لئے بھی کہ اس کی رضامندی ضروری ہے،اور اس کی رضامندی قابل قبول نہیں ہے، کیونکہ وہ قول کے اعتبار سے مجور ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

اورا گرمحال ہو (لیعنی قرض دینے والاجس کے دین کو دوسرے کے حوالہ کیا جائے ) تو جولوگ اس کی رضامندی کی شرط لگاتے ہیں، لینی حفیہ، مالکیہاور شافعیہان کے نز دیک اس کا حوالہ کرناصحیح نہیں ہے، کیونکہ اس کی رضامندی معتبر نہیں ہے، اس کئے کہ بیمقروض کے علاوہ دوسرے سےاپنے مال پر قبضہ کرنے والانصرف ہے،لہذااس کا حواله کرنا ،اس کے ولی کی اجازت کے بغیر سیح نہ ہوگا۔

حنابله کہتے ہیں کہ اگر خوش حال پر حوالہ کیا گیا ہوتو اس کی رضامندی شرط نه ہوگی (۱)۔

اورا گرمحال الیہ ہو (جس کے ذمہ دین حوالہ کیا جائے ) توسفیہ پر حوالہ کے صحیح ہونے میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

(۱) جمہور فقہاء مالکیہ، اصح قول میں شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہاس پر حوالہ کرنامیج ہے، بیاس بنیادیرہے کہ حوالہ کے محیح ہونے کے کئے محال علیہ کی رضامندی ان حضرات کے نز دیک شرطنہیں ہے، اور اس صورت میں اس کی طرف سے اس کا ولی یا وصی ادا کرے گا۔

(۲) امام ابویوسف، امام محمد اور اصح قول کے بالقابل شافعیہ کی

(1) الاختبار سرم، بلغة السالك ١٨٢٢/١، مغنى المحتاج ١٩٣٢، الإنصاف

٩/٥٠٥، بلغة البالك ٢/١٥٣، بداية الجبيد ٢/٢٩٩،مغني الحتاج

رائے ہے کہ سفیہ پر حوالہ سی خہیں ہے، اس قول کی بنیاد سے کہ حوالہ کے صحیح ہونے کے لئے ان حضرات کے نزدیک محال علیہ کی رضامندی شرط ہے اور سفیہ رضا اور تصرف کا اہل نہیں ہے، امام ابوصنیفہ کے نزدیک چونکہ سفیہ پر جمر کرنا صحیح نہیں ہے، اس کئے اس کی رضامندی کااعتبار ہوگااوراس پرحوالہ کرناضچے ہوگا<sup>(1)</sup>۔

#### اعاره پرسفه کااثر:

9 س- اگرسفیه کوئی چیز عاریت پر دے یا عاریت پر لے توضیح نہیں ہے،اس کئے کہ عاریت پر دینے اور عاریت پر لینے والے کے لئے شرط ہے کہ وہ تبرع کا اہل اور تصرف کا مالک ہو، اور سفیہ الیانہیں ہے۔ اگرکوئی چیز عاریت پر لےاوروہ ضائع ہوجائے تو کیااس پرضان واجب ہوگا؟اس سلسلہ میں حنابلہ کے بیماں دواقوال ہیں:

اول: بدہے کہ وہ ضامن نہیں ہوگا،اس کئے کہاس نے مالک کی اجازت سےاس کولیاہے۔

دوم: بدہے کہ ضامن ہوگا، اس کئے کہ اس کے لئے عاریت پر لینا جائز نہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

• مم - سفیہ کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ کوئی چیز دوسرے کے پاس

رہن رکھے، یا اپنے پاس کوئی چیز بطور رہن رکھے، اس لئے کہ بعض

فقهاء یعنی مالکیه، حنابله اور شافعیه کہتے ہیں که را بهن اور مرتهن دونوں

### ربن رکھنے اور رہن لینے پر سفہ کا اثر:

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲۲ ۲۲۴، المبدع ۴۸ ۳۳۰ بباغة السالک ۱۹۸۲ (۲)

<sup>(</sup>۱) فتح القدير على الهدايه ۴٬۳۳۸، الإنصاف ۲۲۵-۲۲۸، المغنى

<sup>-98-</sup>

میں تصرف کا مالک ہونا اور تبرع کا اہل ہونا شرط ہے، اور سفیہ اس کا اہل نہیں ہے، اس طرح اس کے ولی کے لئے بھی ضرورت اور غبطہ کے بغیر رہن رکھنا سیحے نہیں ہے، اور بعض فقہاء یعنی حنفیہ کے نزدیک ایجاب وقبول شرط ہے، کیونکہ وہ عقد تبرع ہے، اس کئے اس کی طرف ہے سے سیحے نہیں ہے (ا)۔

اس کا اٹھالیناضیح ہے، کین لقیط (پھینکا ہوا بچہ) کے حق اور لقطہ (گری پڑی چیز) کے حق کی وجہ سے اس کا ولی اس سے لے لے گا اور لقطہ کے اعلان کی ذمہ داری نبھائے گا، اس لئے کہ خود اٹھانے والا اس کے اعلان کا اہل نہیں ہے، اور ولی اس کے مال میں اس کا قائم مقام ہے، تواسی طرح اس کے لقط میں بھی ہوگا (۱)۔

# صلح پرسفه کاانژ:

ا ۱۲ - سفیه کی طرف سے سلح کرنا شیح نہیں ہے، اس لئے کہ سلح ایسا عقد ہے جس میں معاوضه اور تبرع کامعنی پایا جاتا ہے، جبکه سفیه اس کا اہل نہیں ہے، د کیھئے: اصطلاح (صلح)

#### اجاره اورمسا قات پرسفه کااثر:

۲ ۲ - سفیہ کے لئے سیحی نہیں ہے کہ اپنو ولی کی اجازت کے بغیر خود اجرت پر کام لے، اس لئے کہ بیالیا اجرت پر کام مے، اس لئے کہ بیالیا معاملہ ہے جس کے ٹوٹنے اور فنخ ہونے کا احتمال ہے، لہذا اسی شخص کے لئے یہ معاملہ کرنا درست ہوگا جس کو تصرف کا حق ہو، جیسے خرید وفروخت ہے، لیکن مالکیہ نے کہا ہے کہ خود اس کے لئے اجرت یک کام کرنا صحیح ہے، الابیکہ اجرت میں غیر معمولی کمی ہو (۳)۔

#### لقطهاورلقيط پرسفه كااثر:

# ۳۳ - اگرسفیہ کوئی گری پڑی چیزاٹھائے یا کوئی پھینکا ہوا بچہ پائے تو

- (۱) الاختيار ۲ر ۱۳۲ مغنی الحتاج ۲ر ۱۲۲، المبدع ۴ر ۱۲۴ مبلغة السالک ۲ر ۱۰۸ -
- (٢) الانتتيار ١٩/٥، المبدع ١٨/٩٥، مغنى المحتاج ١٨/١٤ ابلغة السالك ١٣٦/١١١١
- (۳) المبدع ۲۳/۵۴، بلغة السالك ۲۲٬۲۴۴، بدائع الصنائع ۲/۱۷۱، مغنی الحتاج ۳۳۲/۲\_

#### مضاربت پراس کااثر:

الم الم المفاربت پر المفاربت پر الے، اس لئے کہ بدایک قسم کی شرکت ہے، اور عامل، رب المال کا وکیل ہوتا ہے، اور شریک کے کی شرکت ہے، اور شامل، رب المال کا وکیل ہوتا ہے، اور شریک کے لئے ایک شرط بیہ کہ کہ اس کا تصرف کرنا جائز ہو، اس لئے کہ بیال میں تصرف کرنے کا عقد ہے، لہذا ایسے تحق کی طرف سے جائز نہ ہوگا جوتصرف کا مالک نہ ہو، اسی طرح وکیل میں بھی شرط ہے (۲)۔

### اقرار پرسفه کااثر:

اول: مال، دین یاکسی دوسری چیز کا اقر ارکرنا:

6 م - اگرسفیه دین کا یاکسی مال کے ضائع کرنے کا اقر ارکرے یا

اس کے قبضہ میں کوئی چیز ہو، اس کا دوسرے کے لئے اقر ارکر ہے تو کیا

مجلس قضاء میں اس کا اقر ار درست ہوگا؟ اس مسئلہ میں چند آراء ہیں:

مہلی رائے: اس کا اقر ارکرنا صحیح نہیں ہے، خواہ مال کے واجب

ہونے کی نسبت جمر کے ماقبل زمانہ کی طرف کرے یا اس کے بعد کے

زمانہ کی طرف کرے، جسیا کہ بچہ کا اقر ارضح نہیں ہے، اس لئے کہ اس

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲ر ۱۸ ۲۲، المبدع ۵ر ۲۹۰–۲۹۲\_

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۱۹/۳، مغنی المحتاج ۲/۳ س-۱۳۳۰ المبدع ۲/۵، بلغة السالک ۲/۲۲-۲۲۲

کے مال کی حفاظت کی خاطر ہی اس پر حجر کیا گیاہے۔

اگرہم اس کے اقرار کو تیج قرار دیں تو اقرار کی وجہ سے تجر کے معنی کو ختم کرنالازم آئے گا اور جو چیز اقرار اور خریداری کی وجہ سے اس پر لازم نہ ہوگی ، اس لازم نہ ہوگی وہ اس پر جمر کے ختم ہونے کے بعد بھی لازم نہ ہوگی ، اس لئے کہ جب ہم نے مال کی حفاظت کی خاطر اس کی خریداری اور اقرار کئے کہ جب ہم نے مال کی حفاظت کی خاطر اس کی خریداری اور اقرار کے حکم کو ساقط کر دیا ہے ، پھر اگر ہم یہ کہیں کہ اس سے جمر کے ختم ہونے کے بعد وہ حکم اس پر لازم آئے گا تو مال کی حفاظت کے سلسلہ میں ججر مؤثر نہیں رہ جائے گا۔

یہی حنفیہ، حنابلہ اور شافعیہ کی رائے اور مالکیہ کا اصح قول ہے،
البتہ حنفیہ کہتے ہیں کہ اس کے ٹھیک ہوجانے کے بعد اگر اس سے
اقرار کے بارے میں پوچھاجائے اوروہ کہے کہ وہ حق تھا تواس سے جحر
کے دور ہونے کے بعد وصول کیا جائے گا۔

حنابلہ کے نزدیک اس سے جمر کے دور ہونے کے بعد کے بارے
میں دواقوال ہیں، اصح قول ہے ہے کہ اس پر لازم نہ ہوگا، اس لئے کہ اس
پر جمر کی حالت میں اس کے اقرار کے نافذ ہونے کو، اس کے مال کی
حفاظت اور اس سے ضرر کو دور کرنے کے لئے ممنوع قرار دیا گیا ہے، تو
اگر اس سے جمر کے دور ہونے کے بعد اس کو نافذ قرار دیا جائے گا تو جمر
کا فائدہ صرف ہیرہ جائے گا کہ اس کی حالت اچھی ہونے تک ضرر
مؤخر ہوجائے گا۔

دوسری رائے: اس سے تجر کے دور ہونے کے بعداس پراقرار لازم ہوگا،اس لئے کہ وہ مکلّف ہے،لہذاجس چیز کا اقرار کیا ہے، وہ اس پر حجر کے دور ہونے کے بعد لازم ہوگی، جیسے کہ را ہن اور مفلس کا حال ہے۔

تیسری رائے: اس کا قول قبول کیا جائے گا، اس لئے کہا گروہ بذات خودضا کع کرتے وضامن ہوتا ہے، لہذاا گرا قرار کرتے و قضاء

قبول کیا جائے گا، میشافعیہ کے یہاں مرجوح قول ہے۔ رہادیانہ تو اگروہ اپنے اقرار میں سچا ہوگا تواس سے جمر کے دور ہونے کے بعداس کاواپس کرنااس پرلازم ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

### دوم: ودبعت کے ہلاک ہوجانے کا اقرار کرنا:

۲ ۲ سفیہ اگر اقرار کرے کہ وہ ود بعت جس کوفلان شخص نے اس کے پاس رکھا تھا، ہلاک ہوگئ ہے، تو اس کے اس اقرار میں اس کی تصدیق نہیں کی جائے گی اور نہ اس پر پچھلا زم ہوگا، اس لئے کہ جب تک وہ مجور ہے، پچہ کی طرح اس پر اس کے اقرار کی وجہ سے مال لازم نہوگا ۔۔

نہ ہوگا (۲)۔

### سوم: نكاح كا قراركرنا:

ے ۳ - اگرسفیہ نکاح کا اقرار کرے، تو بیاس کی طرف سے نکاح
کے چیچ ہونے یا نہ ہونے کے تابع ہے، جولوگ کہتے ہیں کہاس کی
طرف سے انشاء نکاح جائز ہے، وہ کہتے ہیں کہاس کا نکاح کا اقرار
کرنا بھی چیچ ہوگا، یہ حنفیہ کے یہاں ہے، اور جولوگ کہتے ہیں کہاس
کے ولی کی اجازت ضروری ہے، وہ لوگ اس کے اقرار کا اعتبار نہیں
کرتے ہیں، یہ جمہور فقہاء کے نزدیک ہے، البتہ سفیہہ عورت کا
اقرار رشیدہ کی طرح اس شخص کے حق میں قبول کیا جائے گا جواس کی
تصدیق کرے۔

اس کئے کہ اس کی جانب سے سفہ کا کوئی اثر نہیں ہوگا، کیونکہ عورت کے اقرار سے مال یعنی مہر ملے گا، اور مرد کے اقرار سے مال

- (۱) مغنی الحتاج ۲/۱۷۱، المبسوط ۲/۱۷۷، المبدع ۳/۲۸۳۳–۳۳۵، کشاف القناع سر ۳۲٬۳۸، بلغة السالک ۲/۱۹۰
  - (۲) المبسوط ۲۴ر۷۷۱ ا

ضائع ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

# چهارم: نسب کا قراراوراس کی نفی کرنا:

۸ ۱۳-۱س پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر سفیہ نسب کا اقرار کرتے توضیح ہوگا، اور جس بچہ کے نسب کا اقرار کرے وہ اس کے ساتھ لات کردیا جائے گا، اس لئے کہ اس پر سفہ کا کوئی اثر نہیں ہوتا ہے، کیونکہ میہ مال نہیں ہے، لہذا حد کی طرح اس کا اقرار قبول کیا جائے گا۔

اگراس کے پاس مال نہ ہوتو بچہ پر بیت المال سے خرج کیا جائےگا۔ ابن المنذر نے کہا: ہمارے علم کے مطابق تمام اہل علم کا اس پر اجماع ہے (۲)۔

# پنجم: قصاص ياكسي حد كاا قرار كرنا:

9 م - اس پرفقہاء کا اجماع ہے کہ کسی ایسے جرم کا اقرار کرنا جس سے حدوا جب ہویا قصاص واجب ہو، صحیح ہے۔

ابن المنذر نے کہا ہے: ہمارے علم کے مطابق اس مسکلہ پر تمام اہل علم کا اجماع ہے، اس لئے کہ وہ اپنی ذات کے بارے میں متہم نہیں ہے، نیز اس کا تعلق مال سے نہیں ہے، اور اس پر اس کی جنایت کا تاوان ہوگا، اس لئے کہ بیہ مالک کی طرف سے کوتا ہی ہے، اور اتلاف میں جس کوتصرف کا اختیار ہواور جس کوتصرف کا اختیار نہ ہو دونوں برابر ہیں۔

جس کے حق میں اقرار کیا گیا ہے وہ معاف کردے تو کیا ساقط ہوجائے گا یانہیں؟ حنابلہ نے دواقوال ذکر کئے ہیں: اصح قول ہے ہے

(۲) المبدع ۱۲۹۳، ۱۲۳، ۱۲۳، المبسوط ۱۲۹/۱۲۹، بلغة السالک ۱۲۲۷۱، ۱۸۰، تكملة المجموع ۱۲۸۳.

کہ قصاص تو ساقط ہوجائے گا، مگر فی الحال مال واجب نہ ہوگا، کیونکہ سفیہ اوروہ شخص جس کے حق میں اقرار کیا گیاہے دونوں اس پرساز باز کرسکتے ہیں،ان کے نزدیک جب ججرختم ہوگا تب مال واجب ہوگا، شافعیہ کے نزدیک مال واجب ہوگا، کیونکہ اس کا تعلق اس کے اقرار سے نہیں ہے، بلکہ دوسرے کے اختیار سے ہے اگر اس نے ایسااقرار کیا جس سے مال واجب ہوتو وہ اس پرلازم ہوگا جیسے قل خطا اور شبہ عمد کی جنایت (۱)۔

جنایت یا اس کے لئے ثابت شدہ قصاص کے معاف کرنے پرسفہ کا اثر:

• ۵ - اگر کوئی شخص اس پراس کے بدن میں عمداً کوئی جنایت کرے یا اس کے مورث کے تل کی وجہ سے اس کے لئے حق قصاص ثابت ہو، اوروہ مجرم کومعاف کرناچاہے تو کیا یہ چچ ہوگا یانہیں؟

اگراس کے لئے قصاص ثابت ہوتو وہ قصاص لےسکتا ہے،اس لئے کہ قصاص کا مقصد دل کے غصہ کوٹھنڈا کرنا ہے،اوراگر مال کے عوض معاف کرد ہےتواس کواس کا بھی حق ہے۔

اور اگر مطلقا معاف کردے یا بغیر مال کے معاف کرد ہے تو اس قول کے مطابق جس میں کہا گیا ہے کہ صرف قصاص واجب ہوگا، دوسری کوئی چیز واجب نہ ہوگی، اس کا معاف کرنا صحیح ہے، اور اس قول کے مطابق جس میں کہا گیا ہے کہ قصاص یا دیت میں سے کوئی ایک واجب ہوگا، مال کے عوض اس کا معاف کرنا صحیح ہوگا۔

کیا اس کا دیت کومعاف کرناضیح ہوگا؟ شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس کا دیت کومعاف کرناضیح نہ ہوگا، مالکیہ کامشہور مذہب اور

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲/۲۷۱–۹۳۹، المبسوط ۱۲/۱۷۱۰

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۱۷۲۷، بدائع الصنائع ۱۷۷۷، لخرش ۲۹۵۸۵، کشاف القناع ۱۳۲۳ ۲۳۳، المددع ۲۸ ۳۳۳ س

ابن القاسم کا قول میہ ہے کہ بغیر مال کے معاف کرنا سیح ہوگا،اس لئے کہاس میں معاوضہ معاف کرنا یا قصاص لینا ہے۔

تمام فقہاء کے نزدیک اس کا خطاء ہونے والے زخم کومعاف کرنا صحیح نہیں ہے، اس کئے کہ وہ مال ہے، اگر اس کے زخم کے اثر سے اس کی جان چلی جائے، اور وہ موت کے وقت اس کومعاف کردے، توبیہ معافی وصایا کی طرح اس کے تہائی مال سے ہوگی۔

خطا کے حکم میں وہ عمر بھی ہے جس میں قصاص واجب نہیں ہوتا ہے، مثلاً جا کفہ (پیٹ کا گہرازخم)()۔

# سفور

د يکھئے:'' تبرج''۔

# سفير

د يکھئے:"إرسال"۔

# سفينه

تعريف:

ا - سفینہ (کشتی) معروف چیز ہے، اس کوفلک بھی کہتے ہیں، کشتی کو سفینہ اس لئے کہتے ہیں کہوہ پانی کے او پر کی سطح کو پھاڑ دیتی ہے، وہ ''نفعیلہ'' کے وزن پر'' فاعلہ'' کے معنی میں ہے، ایک قول یہ ہے کہ اس کا نام سفینہ اس لئے ہے کہ اگر پانی کم ہوتو ریت کو پھاڑتی ہے، ایک قول یہ ہے کہ والی ہے کہ وہ فر مین کے او پر یعنی اس سے مصل رہتی ہے، اس کی جمع سفائن، سفن اور سفین ہے (')۔

فقہاء اس لفظ کو لغوی معنی ہی میں استعال کرتے ہیں، ان کے نزدیک سفینہ ہر اس سواری کو کہتے ہیں جو دریا میں چلتی ہے، جیسے زور ق (چھوٹی کشتی)، قارب (ڈونگی)، باخرہ (اسٹیمر)، بارجہ (بڑی جنگی کشتی) اورغواصہ (آب دوزکشتی)

سفينه سے متعلق احکام:

تشتى مىن قبلەرخ ہونا:

۲ - جوشخص کشتی میں فرض نماز پڑھ رہا ہو، اس پر قبلد نے ہونا واجب ہے، اگر ہوا چلے اور کشتی کارخ پھر جائے اور اس کا چہرہ قبلہ سے ہٹ جائے، تو قبلہ کی طرف گھوم جانا اس پر واجب ہوگا، اور اپنی نماز جاری

(۲) مغنی الحتاج ارسم ۱۳ س

(۱) مغنی المحتاج ۱۷۲۱، المبدع ۸٬۰۰۸، تکملة المجموع ۱۳۸۱،۳۸ الخشی ۱۳۹۵، ۱۳۸۳،

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المعجم الوسيط، متن اللغه ماده: ''سفن''۔

رکھے گا، اس کئے کہ قدرت پائے جانے پر قبلہ کی طرف رخ کرنا واجب ہے، اور اس شخص کوقدرت حاصل ہے، یہ جمہور فقہاء کی رائے ہے(۱)۔

ایک قول کے مطابق حنابلہ کی رائے ہے کہ جب جب کشتی گھوے ہر بارقبلہ کی طرف رخ کرنا فرض پڑھنے والے پر واجب نہ ہوگا جیسا کنفل پڑھنے والے کا حکم ہے (۲)۔

اس کے علاوہ حنابلہ نے یہ بھی صراحت کی ہے کہ جب جب کشتی قبلہ سے پھرجائے ملاح پر واجب نہیں ہوگا کہ وہ قبلہ کی طرف گھوم جائے ،اس لئے کہ اس کوکشتی کے چلانے کی ضرورت ہے (۳)۔ اس مسئلہ کے متعلق اور کشتی پر نفل پڑھنے والے کے قبلہ روہونے کے متعلق احکام کی تفصیل کے لئے دیکھئے:" صلاق"،" نفل"۔

# کشتی میں نماز میں کھڑ اہونا:

سا- جمهورفقهاء ما لکیه، شا فعیه، حنابله اور حنفیه میں سے امام ابو یوسف اور امام محمد کی رائے ہے کہ جو شخص کشتی میں فرص نماز اداکرے، اس کے لئے خشکی کی طرح قیام پر قدرت کے باوجود اس کو ترک کردینا جائز نہیں ہے، ان کی دلیل نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "فإن لم عائز نہیں ہے، ان کی دلیل نبی کریم علیہ کی ارشاد ہے: "فإن لم مستطع فقاعداً" (جو کھڑے ہونے پر قادر نہ ہو، وہ بیٹھ کر پڑھ سکتا ہے) اور پیشخص کھڑا ہونے پر قادر ہے، نیز حدیث میں ہے: "أن النبی علیہ اللہ الما بعث جعفر بن أبی طالبٌ إلی الحبشة النبی علیہ اللہ الما بعث جعفر بن أبی طالبٌ إلی الحبشة

(۴) حدیث: فإن لم تستطع فقاعدا" کی روایت بخاری (افتح ۲/۵۸۷ طبع السافید) نے حضرت عمران بن صیری سے کی ہے۔

أمره أن يصلي في السفينة قائماً إلا أن يخاف الغرق"() (ني كريم عليه في السفينة قائماً إلا أن يخاف الغرق" ان كوحكم ديا كه شق مين كور عمر عمر مناز پڑھين، الابيكه دو وين كا انديشه هو) - نيز اس لئے كه نماز مين قيام ايك ركن ہے، لهذا وه بلاعذر ساقط نه ہوگا اور يہال كوئى عذر موجو ذہين ہے -

امام ابوحنیفه فرماتے ہیں کہ جو محض چلتی ہوئی کشتی میں رکوع اور سجدہ کے ساتھ بیٹھ کرنماز پڑھے اس کی نماز صحح ہے، اگر چہ کھڑے ہوکر یا ساحل پر آکر نماز پڑھنے پر قادر ہو،'' المضمر ات' میں اور'' البحر'' میں '' البدائع'' کے حوالہ سے کھا ہے کہ اس میں بے ادبی ہے۔ امام ابو حنیفہ کی اس رائے کے دلائل حسب ذیل ہیں:

(۱) ابن سیرین سے مروی ہے، انہوں نے کہا کہ ہم لوگوں نے حضرت انسؓ کے ساتھ کشتی میں بیٹھ کر نماز پڑھی، اگر ہم چاہتے تو جدد (ساحل) پر آسکتے تھے (۳)۔

بی مجاہد نے کہاہے: ہم لوگوں نے حضرت جنادہ گے ساتھ کشی میں بیٹھ کر نماز پڑھی، اگر ہم چاہتے تو کھڑے ہوکر پڑھ سکتے تھے۔
(۳) حسن بن زیاد نے اپنی کتاب میں اپنی سند سے حضرت سوید بن عقلہ سے قتل کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو بکڑ اور حضرت عمر سے کشتی میں نماز پڑھنے کے بارے میں دریافت کیا توان

<sup>(</sup>۱) مغنی المختاج ار ۱۲ ۱۰ المجموع ۱۲۳۲ ، القوانین الفقهیه ر ۲۰ ، الدسوقی الر ۲۲۲ ، مراتی الفلاح ۲۲۳ ، کشاف القناع ار ۲۰ ۰ سـ

<sup>(</sup>۲) تصحیح الفروع ار ۳۸۰ ـ

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ار ۴۰ سه

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لما بعث جعفر بن أبي طالب إلى الحبشة أمره أن يصلي في السفينة" كاذكر بيثم نے مجمع الزوائد (۱ر ۱۹۳ طبع القدى) ميں كيا ہے،
اور كہا ہے: اس كى روايت بزار نے كى ہے، اور اس ميں ايك راوى ہيں جن كا نام نہيں ليا گيا ہے، سند كے بقيد رجال تقد ہيں اور اس كى سند متصل ہے۔

<sup>(</sup>۲) مراقی الفلاحر ۲۲۳، بدائع الصنائع ار۱۰۹، المجموع ۳۲۲۳، المغنی ۲۲۳۲، الحطاب ۲۲۵۳-

<sup>(</sup>۳) الحجد (جیم کے زیراور دال کی تشدید کے ساتھ) نہر کا کنارہ (حاشیۃ الطحطا وی علی مراقی الفلاح رص ۲۲۳)۔

دونوں نے کہا: اگر کشتی چل رہی ہوتو بیٹھ کرنماز پڑھی جائے گی اور اگر کنگر انداز ہوتو کھڑے ہوکر نماز پڑھی جائے گی، انہوں نے کوئی تفصیل نہیں کی کہ کھڑے ہونے پر قدرت ہویا نہو۔

(۴) کشی کا چاناا کثر سرکے چکرانے کا سبب ہوتا ہے، اور جب مسبب پرمطلع ہونا دشوار ہوتو سبب ہی کواس کے قائم مقام کردیا جاتا ہے، یا اگر مسبب ایسا ہو کہ سبب کے پائے جانے پراس کا نہ پایا جانا انتہائی نادر ہوتو نادر کو غیر موجود سمجھا جاتا ہے، اس لئے کہ نادر کا کوئی اعتبار اعتبار نہیں ہے، یہاں سرکا نہ چکرانا انتہائی نادر ہے، لہذا اس کا اعتبار نہیں کیا جائے گا اور بیاس شخص کی طرح ہوگا جو کسی جانور پرسوار ہواور جانور چو نام طور پرجانور پر قیام کے دشوار ہونے کی وجہ سے جانور چل رہا ہوتو عام طور پرجانور پر قیام کے دشوار ہونے کی وجہ سے قیام ساقط ہوجا تا ہے، اسی طرح یہاں بھی ساقط ہوجائے گا

### كشتيول ميں اقتداءكرنا:

۲۷ - حنفیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ بیجا ئزنہیں ہے کہ ایک تشتی کے رہنے والوں میں سے کوئی شخص دوسری تشتی میں موجود کسی امام کی اقتداء کرے، اس لئے کہ دونوں کشتیوں کے درمیان نہریا دریا کا فاصلہ حائل ہوگا، البتہ اگر دونوں کشتیاں ملی ہوئی ہوں تو اس وقت اقتداء کرنا درست ہوگا، اس لئے کہ دونوں کے درمیان اس سے مانع کوئی چیز نہیں ہے، گویا وہ دونوں ایک ہی تشتی میں ہیں، اس لئے کہ دو آپس میں ملی ہوئی کشتیاں، ایک کشتی میں جیں، اس لئے کہ بیس میں ملی ہوئی کشتیاں، ایک کشتی کے شختوں کے حکم میں ہوئی سے میں ہوئی کشتیاں، ایک کشتی کے شختوں کے حکم میں ہیں۔

ملی ہوئی ہونے سے مرادیہ ہے کہ دونوں کشتیاں نماز کے دوران متصل رہیں، اگرچہ بندھی ہوئی نہ ہوں، اس کو طھطاوی نے ظاہر قرار

دیا ہے،ایک قول میہ ہے کہ ملی ہوئی ہونے سے مراد میہ ہے کہ کسی رسی وغیرہ سے دونوں بندھی ہوئی ہول (۱)۔

حنابلہ کے نزدیک اقتداء کا صحیح نہ ہونا اس وقت ہے جبکہ امام ومقتدی انتہائی خوف کی حالت میں نہ ہوں، ورنہ سخت خوف کی حالت میں ضرورت کی وجہ سے اقتداء صحیح ہے (۲)۔

مالکیدگی رائے ہے کہ قریب قریب کشتیوں والوں کے لئے ایک ایسے امام کی اقتداء کرناضیح ہے جس کی آ واز وہ من رہے ہوں یااس کے افعال کو دیکھ رہے ہوں یااس شخص کے افعال دیکھ رہے ہوں جو امام سے قریب ہو،اس کی آ وازمن رہا ہو،اورمستحب بیہ ہے کہ امام اس کشتی میں ہو جوقبلہ کی جانب ہو (۳)۔

شافعیہ نے کہاہے: اگرامام ومقتدی سمندر میں دوکھلی ہوئی کشتیوں میں ہوں تو وہ میدان کی طرح ہیں، لہذاان میں کسی ایک کا دوسرے کی اقتداء کرنا شیخے ہوگا، اگر چیکشتی دوسری کشتی کے ساتھ بندھی ہوئی نہ ہو، اگر دونوں بشرطیکہ دونوں کے درمیان تین گزسے زائد کا فاصلہ نہ ہو، اگر دونوں کشتیاں یا ان میں سے کوئی ایک ڈھکی ہوئی ہوتو مسافت کی مقدار، رکاوٹ کے نہ ہونے اور اگر ان دونوں کے درمیان کوئی گذرگاہ ہوتو اس میں کھڑے ہونے والے کے پائے جانے کی شرط ہونے میں وہ دونوں کشتیاں دوگھروں کے حرمیان گوئی گذرگاہ ہوتو

# کشی میں اشارہ سے فل نمازیڑھنا:

۵ - حنفیہ اور حنابلہ کی رائے اور مالکیہ کامعتمد قول یہ ہے کہ مسافر کے لئے کشتی میں اشارہ سے نماز پڑھنا ناجائز ہے، اس کے برخلاف

- (۱) حاشة الطحطاوي على مراقى الفلاح ١٦٠٠\_
  - (۲) مطالب أولى النهى ار ۲۹۴\_
  - (۳) حاشة الدسوقي ا ۱۳۳۷\_
  - (۴) أسني المطالب الر٢٢٥ ـ

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ارو٠٩-١١٠مرا قى الفلاحر ٢٢٣\_

<sup>(</sup>۲) المبسوطلسرخسي ۲رس،مطالب أولى انبي ار ۲۹۴ ـ

جانور پرسوار شخص کے لئے نص کی وجہ سے بیجائز ہے، کشتی کا سواراس کے حکم میں نہیں ہے، اس لئے کہ جانور پرسوار کے لئے زمین پر قرار ک کوئی جگہ نہیں ہے، اور کشتی پرسوار کے لئے کشتی میں زمین پر قرار ک جگہ ہے، کیونکہ شتی اس کے ق میں گھر کی طرح ہے (۱)۔
علاوہ ازیں کشتی میں اشارہ سے نفل نماز پڑھنے کے مسئلہ میں نہمیں شافعیہ کی کوئی صراحت نہیں ملی (۱)۔

# کشتی میں عقد کرنا:

۲ - اگر دو شخص کشتی میں کوئی عقد کریں تو عقد منعقد ہوجائے گا،خواہ کشتی کھڑی ہویا چل رہی ہو۔

کاسانی نے لکھا ہے: اگر دوآ دمی آپس میں خریدوفروخت کا معاملہ کریں اور دونوں کشتی میں ہوں تو بیچ منعقد ہوجائے گی،خواہ کشتی کھڑی ہویا چل رہی ہو<sup>(۳)</sup>۔

ابن الہمام نے اس کی وجہ بیہ بتائی کہ شتی کے چلنے کی وجہ ہے جلس نہیں بدلے گی، وہ کہتے ہیں: کشتی گھر کی طرح ہے، لہذا اگر دونوں عقد کریں جبکہ کشتی چل رہی ہواور دوسرا قبول کرتے تو کشتی کے چلنے کی وجہ ہے مجلس ختم نہ ہوگی، اس لئے کہ کشتی کورو کنا ان کے اختیار میں نہیں ہے۔

'''' تفصیل کے لئے دیکھئے:''اتحاد المجلس''،''صیغہ'،'' عقد''اور ''مجلس''۔

#### كشتيول مين حق شفعه:

2- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ حق شفعہ کے ثابت ہونے کی ایک شرط یہ ہے کہ مبیع عقار (اراضی) یا اس کی طرح غیر منقولہ جائداد ہو، اس کئے کہ ان کے نز دیک کشتیوں میں حق شفعہ ثابت نہ ہوگا۔ امام مالک سے منقول ہے، وہ فرماتے ہیں: کشتیوں میں حق شفعہ امام مالک سے منقول ہے، وہ فرماتے ہیں: کشتیوں میں حق شفعہ

اما ما ملائے موں ہے، دہ رہائے ہیں۔ یوں یا کا طاحت میں ہی ہی ہی اہل خابت ہوگا، امام احمد سے ایک روایت کا مقتضی بھی یہی ہے، یہی اہل مدکا قول بھی ہے (۱)۔

تفصيل كے لئے ديكھئے: "شفعه" ـ

# تشى مين خيارِ مجلس كاختم هونا:

۸ - جولوگ خیار مجلس کے قائل ہیں،ان کے نزدیک خیار مجلس کے ختم ہونے کا ایک سبب جدا ہونا بھی ہے، جدا ہونے میں معیار لوگوں کا وہ عرف اور رواج ہوگا جس میں وہ کسی چیز کو جدا ہونا سیجھتے ہوں، اس لئے کہ شارع نے جدائی پر حکم کو معلق کیا ہے، اس کی وضاحت نہیں کی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شارع کی مرادیہ ہے کہ لوگ جس کو جدائی سمجھیں وہ جدائی ہے، لہذا اگر عاقدین کسی بڑی کشتی میں سوار ہوں تو نیچے کی منزل میں اترنا یا او پر کی منزل پر چڑھنا جدائی سمجھی حالے گی۔

اورا گر دونوں کسی چھوٹی کشتی میں سوار ہوں تو کشتی سے کسی ایک کے نکلنے سے جدائی ہوگی (۲)۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۲،۵ تبیین الحقائق ۲۵۲،۵ بمغنی الحتاج ۲۸۲۳، المغنی الحتاج ۲۹۲۳، المغنی الحتاج ۲۹۲۳، المغنی ۱۲۰۵۳، مطالب أولی النبی ۱۲۰۹۳، أعلام الموقعین ۲۲۰۱۳ شائع کرده دارالجیل -

<sup>(</sup>۲) مغنی المحتاج ۲ر۲۵، الأنوار لأعمال الأبرار ار۳۳۸، المجموع ۹ر۱۸۰، المغنی ۳ر۲۵۵\_

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۲/۲،الشرح الصغيرار ۲۰۰۰، كشاف القناع الرسمه

<sup>(</sup>۲) أسنى المطالب ار۲۲۵-۲۴۸، روضة الطالبين ار۲۳۹، نهاية الحتاج ار۵۲۸\_

<sup>(</sup>m) بدائع الصنائع ۵ ر ۱۳۷\_

<sup>(</sup>٧) فتحالقدير٥/٨٥-٩٥ طبع بولاق \_

### تفصیل اصطلاح'' خیارانجلس ''میں ہے۔

# دو کشتیون کالکرا جانا:

9 – اگر دوکشتیاں ان کے چلانے والوں کی کوتاہی سے گراجا کیں،
اور ڈ وب جا کیں تو دونوں چلانے والوں میں سے ہرایک دوسرے کی
کشتی اور اس میں موجود جان ومال کا ضمان دے گا، اس لئے کہ
نقصان ان دونوں کے نعل کے سبب ہوا ہے، اس لئے ان دونوں میں
سے ہرایک پراس چیز کا ضمان ہوگا جواس کے ممل کے سبب ضائع ہوئی
ہے، جیسے اس وقت حکم ہے جب دوشہ سوار گراجا کیں، یہ جمہور فقہاء کی
رائے ہے، اور شافعیہ کی رائے ہے کہ دونوں چلانے والوں میں سے
ہرایک پر دوسرے کے لئے اس کی کشتی اور اس میں موجود اشیاء کا
ضف واجب ہوگا (۱)۔

اس مسکلہ میں فقہاء کے یہاں کچھ تفصیلات ہیں، جن کو ''اتلاف''،''قساص''اور' ضمان' میں دیکھاجائے۔

# سامان ضائع کر کے شتی کو بچانا:

پھینکنا جائز نہ ہوگا، اور اگر آ دمیوں کو بچانے کے لئے چو پایوں کو سے بینکنے کی ضرورت پڑ جائے تو جانوروں کو پھینک دیا جائے گا، کسی آ دمی کوکسی بھی حال میں پھینکنا جائز نہ ہوگا، خواہ مرد ہویا عورت، مسلمان ہویا کا فر(۱)۔

اس مسکلہ کی بعض جزئیات میں اختلاف اور تفصیل ہے، جس کو ''اتلاف''''ضمان' میں دیکھاجائے۔

# كشى كودوبنے سے نہ بچانا:

اا - اس پرفتہاء کا اتفاق ہے کہ ڈو بنے والے کو ڈو بنے سے بچانے
کے لئے مدد کرنا واجب ہے، اگر کوئی شخص اس کو بچانے پر قادر ہواور
دوسرا کوئی موجود نہ ہوتو مدد کرنا اس پرمتعین ہوجائے گا، اورا گر وہاں
کوئی دوسرا بھی ہو جو اس پر قادر ہوتو جتنے لوگ اس کو بچانے پر قادر
ہول گے سب پر مدد کرنا واجب علی الکفایہ ہوگا، اگر کوئی ایک آ دمی اس
ذمہداری کوادا کرد ہے وسب سبکدوش ہوجا ئیں گے، ورنہ سب گنہ گار
ہول گے رائی۔

د کیھئے:''إِ عانت''فقرہ ر ۵۔

حصکفی نے کہا ہے: فریاد کرنے والے مظلوم، ڈوبنے والے اور چلنے والے کی مدد کے لئے نماز توڑ دینا واجب ہے (۳)۔

ابن عابدین نے کہا ہے: نمازی اگر کسی کو فریاد کرتے ہوئے سنے، اگر چپہ فریادی اس کو آواز دے کرنہ پکارے یا اجنبی ہواور اگر چپنمازی کو بیٹلم نہ ہوکہ اس پر کیا مصیبت آئی ہے یاعلم ہواوروہ

<sup>(</sup>۱) الحطاب ۲۲۳۳۷، كشاف القناع ۲۸۰۳، تكمله فتح القدير ۳۸۸۸، الاختيار ۷۹۶، المبسوط ۲۲ر۱۹۰، أشنى المطالب ۲۸٫۴ ـ

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۳۸۸۹ ، مطالب أولى النبى ۹۵٫۸ ، الدسوقی ۴۷،۱۲۷، ابن عابد ن ۷۶/۱۷۱

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۴مر ۷۵۱،المغنی ۲۰۲۸

<sup>(</sup>۳) الدرالمخارار۴۴۸\_

اس کی مدد کرنے اور اس کونجات دلانے پر قادر ہوتو اس پراس کی مدد کرنااورنمازتو ژ دیناواجب ہوگا ،خواہ نماز فرض ہویا کوئی دوسری نماز ہو<sup>(1)</sup>، مذکورہ عبارتوں سے بیہ واضح ہوتا ہے کہ جوشخص کسی کشتی کو ڈو بنے کے قریب دیکھے اور وہ اس کے بچانے پر قادر بھی ہوتو اس پر اس کو بچانا واجب ہے،اس پر فقہاء کا اتفاق ہے،اختلاف صرف اس میں ہے کہ جو شخص کشتی کو ڈو بنے سے بچانے پر قادر تھا اور اس نے

فریاد کرنے والےمظلوم کی مدد، ڈو بنے والے کو بچانے اورمضطرکو کھانا کھلانے سے گریز کرنے کے مسکد میں اکثر فقہاء کی آ راء دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ڈوینے کے قریب ہونے والی کشتی کو ڈوینے سے بچانے پر قدرت کے باوجود بچانے سے گریز کرنے پر فقہاء ضان واجب نہیں کرتے ہیں، بلکہ ان کی رائے ہے کہ دیانةً اس میں گناہ

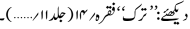
نزدیک بیہ ہے کہ اس نے کشتی والوں کو ہلاک نہیں کیا ہے، نہان کے ڈو بنے کا سبب بنا ہے،لہذاان کا ضامن نہ ہوگا،جبیبا کہا گراس کوان کے حال کاعلم نہ ہوتا۔

ما لکہاور حنابلہ میں ابوالخطاب کی رائے ہے کہ قدرت کے باوجود گریز کرنے والے پر ضمان واجب ہوگا ،اس لئے کہاس نے قدرت کے باوجود کشتی والوں کو ہلاکت سے نجات نہیں دلائی، لہذا ان کا ضامن ہوگا (۲)\_

بچانے کی کوشش نہیں کی ،اس برضان واجب ہوگا یانہیں؟

گریز کرنے والے برضان واجب نہ ہونے کی وجہان کے

، کھئے:'' ترک''فقرہ ۱۲ (جلداار.....)۔



<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۸۷م-





<sup>(</sup>۲) المغنى ۷/ ۸۳۴، الدسوقی ۳/ ۲۴۲، ۱۲/۱۱، مغنی الحتاج ۱۹/۹۰ ماشة الجمل ۵ ر۷،الاختيار ۴ ر ۷۵، بدائع الصنائع ۷ ر ۲۳۴ – ۲۳۵ \_

### سقط

#### تعريف:

ا - لغت میں سقط: اس بچے، لڑکا یا لڑکی کو کہتے ہیں جوتمام ہونے سے پہلے گرجائے، مگر اس کے اعضاء ظاہر ہو چکے ہوں، بولا جاتا ہے: سقط الولد من بطنِ أمه سقوطاً فهو سقط لینی بچه اپنی مال کے پیٹ سے ساقط ہوا، اس لئے وہ سقط ہے (۱)۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۲)۔

# سقط سے تعلق احکام:

ناتمام بچ کونسل دینے اوراس کی نماز جناز ہ پڑھنے کا حکم:

۲ - فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جب بچہ بیدائش کے وقت آواز

کے ساتھ روئے تو اسے نہلا یا جائے گا اور اس کی نماز پڑھی جائے گی،

اس کے علاوہ دیگر صور توں میں اختلاف ہے، جے" جنین' اور

'" تغسیل'' کی اصطلاحات میں دیکھا جائے۔

طہارت اور عدت پر اثر انداز ہونے والے سقط سے متعلق احکام:

۳- جب'' سقط'' پوری ساخت کا ہوکر گرے تواس پر وہ تمام احکام

(۲) مغنی الحتاج ار ۹ ۴ ۱۰ الخرثی ۲ ر۲ ۱۴ ـ

مرتب ہوں گے جو پیدائش پر ہوتے ہیں، یعنی نفاس، حاملہ کی عدت کا اختتام، ولایت پر معلق طلاق کے وقوع وغیرہ کے احکام ۔ ولادت ہی کے احکام اس وقت بھی جاری ہوں گے جسیا کہ ایسامضغہ (گوشت کا کھڑا) ساقط ہوجس میں انسانی ساخت واضح ہوچکی ہو، البتہ اگر ''مضغہ'' میں ابھی ساخت واضح نہ ہوئی ہویا'' علقہ'' (جماہواخون) ساقط ہو تو ان صورتوں میں اختلاف ہے، جسے '' إجهاض'' فقرہ ر + امیں دیکھا جائے۔

# جب سقط کا گرنااس کی مال پرظلم وزیادتی کا نتیجه و:

سم - جب حاملہ پرزیادتی کی جائے اور وہ اپنا جنین زندہ حالت میں گراد ہے پھر وہ مرجائے تواس میں جان کی دیت واجب ہوگی، لیکن اگر وہ اسے مردہ حالت میں گرائے اور اس کی انسانی ساخت بھی ظاہر ہو چکی ہوتو اس صورت میں ایک غلام یا ایک باندی بطور تاوان عائد ہوگا، اگر غلام یا باندی دستیاب نہ ہوتو کامل دیت کا بیسواں حصہ واجب ہوگا، تفصیل اصطلاح '' إجهاض' فقرہ ( \* ۱۱۰ اور'' دیت' فقرہ ( \* ۱۱۰ اور'' دیت' فقرہ ( \* ۱۱۰ میں ہے، نیز اِ جہاض میں کفارہ کے واجب ہونے کا تھم اصطلاح '' کفارہ ' کفارہ ' میں ہے۔

### سقط کی میراث:

۵ - سقط صرف اسى وقت وارث بن سكتا ہے، جبکہ بوقت پيدائش وه رويا مو، اس كى دليل ني الله كا يرفر مان ہے: "إذا استهل الصبي ورث و صلى عليه" ((جب نوز ائده رود يتو وه وارث موگا،

<sup>(</sup>١) المصاح المنير ،لسان العرب،القاموس المحيط -

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا استهل الصبي ورث وصلي علیه''کل روایت ترندی(۳۳۱/۳ طبع الحلی) اور حاکم (۳۳۹/۳ طبع وائرة المعارف

اوراس کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی)، یہ مسکلہ فقہاء کے اس اختلاف کے ساتھ ہے جو'' استہلال'' کی کیفیت کے بارے میں ان کے درمیان ہے، بہر حال جب'' سقط''مردہ گرے تو وار شنہیں ہوگا۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' ارش'' فقرہ / ۱۱۱ اور'' استہلال'' میں گذر چکی ہے۔

# سقوط

#### تعريف:

ا-سقوط: سقط كا مصدر ب، بولا جاتا ب: سقط الشيء ليني چيزاو پرسے نيچ گري-

و أسقطه إسقاطاً فسقط ليعنى اس كوگرايا تو وه گرا، گوياسقوط اسقاط كا اثر اور نتيجه ہے، سقط ( دونوں حروف پر زبر كے ساتھ ) كے معنى ہيں: ردى سامان اور غلط قول وعمل \_

کہا جاتا ہے: لکل ساقطة لاقطة (ہرگرنے والی چیز کوکوئی اٹھانے والی مل جاتی ہے) یعنی ہر نکلنے والی بات کو اٹھانے والا کوئی کان ہوتا ہے، یمثل گفتگو میں احتیاط کے لئے بولی جاتی ہے، فقہاء کے کلام میں سقط الفوض کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس کا مطالبہ اور اس کے بارے میں حکم ساقط ہوگیا (۱)۔

سقط (سین پر تینوں حرکتوں کے ساتھ ) سے مراد نریا مادہ وہ جنین ہے جو ناتمام حالت میں گرجائے ، لیکن اس کی ساخت ظاہر ہو چکی ہو، نیز سقوط کے اصطلاحی اور لغوی معنی میں کوئی فرق نہیں ہے۔

اللهاور بندول کے وہ حقوق جوسقوط کو قبول کرتے ہیں:

فاقد الطهورين سے نماز كاسا قط ہونا:

۔ ۲ – جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص طہارت کے دونوں ذرائع سے



<sup>(</sup>۱) لسان العرب، القاموس، المصباح المنير ، مختار الصحاح ماده: '' سقط''۔

<sup>=</sup> العثمانيه) نے حضرت جابڑے کی ہے، حاکم نے اسے سیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے، اور الفاظ حاکم کے ہیں۔

معذور ہو، اس کے ذمہ سے نماز ساقط نہیں ہوتی، فاقد الطہورین سے مراد وہ شخص ہے جو طہارت کے لئے پانی اور تیم کے لئے مٹی نہ پائے، چنانچہ ایس شخص پر بلاطہارت نماز واجب ہوگی، اس سے ساقط نہیں ہوگی، نیز حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک اس نماز کا اعادہ کرنا بھی واجب ہے، البتہ حنا بلہ کے نزدیک اس کا اعادہ کرنا واجب نہیں، مالکیہ کا مسلک ہے ہے کہ حنا بلہ کے نزدیک اس کا اعادہ کرنا واجب نہیں، مالکیہ کا مسلک ہے ہے کہ اس کے ذمہ سے نماز بالکلیہ ساقط ہوجائے گی، اداء بھی اور قضاء بھی۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' تیم میں'' فقرہ را میں اور مسلق ''۔ مسلق ''۔ مسلق ''۔

# يى كاكرنا:

سا- شفایا بی کے بعد پٹی گرجائے تو کیا چیز واجب ہوتی ہے، اور بغیر شفایا بی کے گرے تو کیا چھواجب ہوتا ہے، اس سلسلہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' جبیرہ'' فقرہ رے میں ہے۔

#### حا تضه اورنفاس والى عورت سے نماز كاسا قط هونا:

ہم - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ چیض ونفاس کے دوران عورت سے نماز ساقط ہوجائے گی اوراس کے بعداس کے لئے نماز کی قضاء کا حکم نہیں ہوگا۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاحات'' صلاق'''' حیض'' اور ''نفاس''۔

مجنون اور بے ہوش آ دمی کے ذمہ سے نماز کا ساقط ہونا:

۵ – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مجنون اپنے جنون سے شفایا نے کے

بعد نماز کی قضاء نہیں کرے گا، نبی سیسی کے افر مان ہے: "رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتی یستیقظ، وعن الصغیر حتی یکبر، وعن الجنون حتی یعقل أو یفیق" (۱) (تین طرح کے لوگوں سے ذمہ داری اٹھالی گئی ہے: سونے والے سے جب تک وہ جائے، نابالغ سے جب تک وہ بالغ نہ ہوجائے، پاگل سے جب تک اسے عقل نہ آ جائے یا افاقہ نہ ہوجائے)۔

حفیہ کے نزدیک اس سے نماز کے ساقط ہونے کے لئے شرط یہ ہے کہ وہ پانچ نمازوں سے زیادہ وقت تک پاگل رہے، پس وہ صرف یانچ نمازیں یااس سے کم کی ہی قضا کرےگا<sup>(۲)</sup>۔

جہاں تک بے ہوش آ دمی کا تعلق ہے تواس کے بارے میں جمہور فقہاء یعنی حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ وہ بے ہوشی کے دوران فوت ہونے والی نمازوں کی قضانہیں کرے گا، البتہ حنفیہ نے حسب سابق یہاں بھی پانچ نمازوں سے زیادہ گذرنے کی شرط لگائی ہے، حنابلہ کا مسلک بیہ ہے کہ بے ہوش آ دمی ان تمام نمازوں کی قضا کرے گا جو بے ہوشی کی حالت میں گذری ہو (۳)۔

اسی طرح برسام میں مبتلا شخص اور کم عقل اور زیادتی کے بغیر نشہ آجانے والے شخص سے نماز ساقط ہوجائے گی <sup>(۴)</sup>۔

اس سلسله میں بعض اختلافات بھی ہیں جن کا ذکر اصطلاح ''صلاق''میں کیاجائے گا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "دفع القلم عن ثلاثة" کی روایت ابن ماجه (۱۸۸۷ طبح اکلی) اورحاکم (۲/۹۵ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عائشة سے کی ہے، حاکم نے اسے صحیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار۵۱۲، الشرح الصغیر ار۳۹۳، مغنی المحتاج ارا۱۳۳۰، المغنی ار۰۰۰م۔

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع <sub>-</sub>

<sup>(</sup>۴) برسام: جنون سے مشابدایک دماغی بیماری ہے جس سے نہذیان (بکواس) پیدا ہوتی ہے، دیکھئے: تاج العروس، المصباح، حاشیدا بن عابدین ۲۲۲/۲۔

كهانا كهلا كرنماز كوسا قط كرنا:

۲ - جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ (مسکینوں کو) کھانا کھلانے سے میت سے نماز ساقط نہیں ہوتی ہے۔

حنفیہ کی رائے ہیہ ہے کہ جب مریض مرنے گے اور وہ اپنے سرکے اشارے سے بھی نماز کی ادائیگی پر قادر نہ ہوتو اس پر نماز کے لئے وصیت کرنالازم نہیں ہے، البتہ اگروہ نماز پڑھنے پر قادر ہو، خواہ اشارے سے بی اور بغیر کسی عذر کے اس سے نماز فوت ہوجائے تو اس کے کفارے کے لئے وصیت کرنا اس پر لازم ہے، چنانچہ اس کا ولی اس کی جانب سے تہائی ترکہ سے ہر فرض نماز کے بدلہ فدید نکالے گا، وترکا کی جانب سے تہائی ترکہ سے ہر فرض نماز کے بدلہ فدید نکالے گا، وترکا دوزہ کے سلسلہ میں تو نص وارد ہے، آپ عیاب کا ارشاد ہے: "ولکن یطعم عنه" (اکر بلکہ اس کی جانب سے سکین کو کھلائے) اور مشائخ کے استحسان کی روسے نماز کا معاملہ روزہ بی کی طرح ہے، اور مشائخ کے استحسان کی روسے نماز کا معاملہ روزہ بی کی طرح ہے، کیونکہ نماز زیادہ اہم ہے۔

صحیح رائے یہ ہے کہ ہر نماز کو ایک دن کے روزہ کے برابر سمجھا جائے گا، اس طرح ہر نماز کے بدلہ ایک فدیما کہ ہوگا جو کہ آدھا صاع گیہوں یا اس کا آٹا یا اس کا ستوہے، یا ایک صاع گیجور یا منقی یا جو یا اس کی قیمت ہے، قیمت دینا فضل ہے، کیونکہ فقیر کی ضرور تیں مختلف طرح کی ہوتی ہیں۔

اگرمیت نے وصیت نہیں کی اوراس کے ولی نے یا کسی اجنبی نے اس کی طرف سے تبرع کیا توانشاء اللہ جائز ہوگا، پیرائے صرف محمد بن الحسن کی ہے، کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ روزہ میں وارث کا مسکین کو کھلا کر تبرع کرنا انشاء اللہ میت کو کافی ہوگا، مگر ان کا بیقول جزم کے ساتھ

نہیں ہے، البتہ میت کے وصیت کرنے کی صورت میں حنفیہ اس کو بالجزم جائز قرار دیتے ہیں (۱)۔

ب بیان تفصیل کے لئے اصطلاح'' صلاۃ''اور''صوم'' کی طرف رجوع کیاجائے۔

#### نماز جماعت اورجمعه كاساقط هونا:

2- جن چیزوں سے نماز جماعت اور جمعہ ساقط ہوتے ہیں، وہ یہ ہیں: قید کیا جانا، ایس بیاری جس کے ساتھ (جماعت وجمعہ میں) حاضری باعث مشقت ہو، جبآ دمی کوجان، مال یاعزت کے نقصان کا ندیشہ ہو، بارش، کیچڑ، سخت سردی، ظہر کے وقت سخت گرمی، رات میں تیز آندھی، دو خبیث چیزوں لیمن پیشاب پاخانہ کا شدید تقاضا یا کسی کچی بد بودار چیز کا کھانا جس کا از الدممکن نہ ہو۔
اس کی تفصیل ''صلا ڈالجماعہ' اور'' صلا ڈالجمعہ' میں ہے۔

# حچوٹی ہوئی نمازوں کی ترتیب کا ساقط ہونا:

۸ - فقہاء کی رائے یہ ہے کہ فوت شدہ اور موجود نمازوں کے مابین ترتیب اس وقت ساقط ہوجاتی ہے جب کہ دونوں کی ادائیگی کے لئے وقت تنگ ہوگیا ہو، الیمی صورت میں وقت کی نماز پہلے پڑھی جائے گی، اس کے بعد ترتیب سے فوت شدہ نمازوں کی قضا کی جائے گی، اس کے بعد ترتیب سے فوت شدہ نمازوں کی قضا کی جائے گی، اس کے بعد ترتیب سے فوت شدہ نمازوں کی قضا کی جائے گی۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" ترتیب"۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱/۴۹۲، حاشیة الطحطا وی علی مراقی الفلاح ر ۲۳۷ – ۲۳۹ –

<sup>(</sup>۲) مراقی الفلاح بحاثیة الطحطاوی ۱۶۲۰–۱۶۳۰ القوانین الفقهیه ر۴۸–۵۵ ، مغنی المحتاج ار ۲۷ ۲۳ ، ار ۲۷ ۲ ، المغنی ار • ۱۶۳۳ وراس کے بعد کے صفحات ۔

روزه كاساقط مونا:

9 - عمر رسیدہ بوڑھا شخص جوروزہ رکھنے کی سکت نہ رکھتا ہو، اس سے روزہ ساقط ہوجاتا ہے، اس پر ہرروزہ کے بدلے فدیہ واجب ہے، جو کہ ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" صیام"۔

جو شخص اس حالت میں وفات پاجائے کہ اس کے ذمہ رمضان کا کوئی روزہ ہوتولازمی طوریروہ دوحالتوں سے خالی نہ ہوگا:

اول: یہ کہ اس کے لئے موت سے پہلے روزہ رکھناممکن نہ ہوسکا، خواہ وقت کی تنگی کی بنا پر یا بیار کی اور سفر کے عذر کی بنا پر یا روزہ سے عاجزی کی بنا پر ،اس حالت میں اکثر اہل علم کے نزد یک اس پرکوئی چیز واجب نہیں (اور روزہ اس سے ساقط ہوگا)، امام احمد کی ایک روایت کے مطابق، نیز طاؤس وقادہ کا مسلک بیان کیا جاتا ہے کہ میت کی طرف سے مسکین کو کھلا نا واجب ہوگا، کیونکہ بیایک واجب روزہ ہے جو بحزکی بنا پر اس سے ساقط ہوا ہے، لہذا اس روزہ کے بدلہ میت کی طرف سے کھانا کھلا نا اسی طرح واجب ہوگا، جیسے انتہائی بوڑھے شخص پر واجب ہوتا ہے، جب وہ روزہ رکھنے سے اپنی عاجزی کی بنا پر روزہ رکھنا ترک کردیتا ہے۔

دوم: یہ ہے کہ میت کے لئے موت سے پہلے روزہ کی قضا کرنا ممکن رہا ہو،اس صورت میں ہرروزہ کے بدلہ ایک مسکین کومیت کی طرف سے کھانا کھلانا واجب ہے، یہ رائے اکثر علماء کی ہے، حضرت عائشہ،ابن عباس ،اوزاعی،توری،ابن علیہ اور ابوعبید سے جوشچے روایات منقول ہیں،ان کی روسے یہ حضرات اسی رائے کے قائل ہیں۔

یمی رائے حفیہ، مالکیہ، مذہب جدید کی روسے امام شافعی اور حناللہ کی ہے، ان کی دلیل حدیث رسول علیہ ہے: "من مات

وعلیه صیام شهر فلیطعم عنه مکان کل یوم مسکیناً"(۱) ( جس شخص کو اس حالت میں موت آئے که اس کے ذمه سی ماه رمضان کاروزه موتواس کی طرف سے ہردن کے بدلے ایک ملین کو کھانا کھلا باجائے )۔

امام ابوثورنے کہاہے اور یہی امام شافعی کا قول قدیم ہے کہ اس کی طرف سے روزہ رکھا جائے گا۔

امام نووی کہتے ہیں کہ یہاں امام شافعی کا قول قدیم زیادہ قوی ہے (۲)، کیونکہ اس مسئلہ میں متعدد صحیح احادیث وارد ہیں، جیسے کہ صحیحین کی حدیث ہے: "من مات وعلیہ صیام صام عنه ولیه" (جسے اس حال میں موت آئے کہ اس کے ذمہروزہ ہوتو اس کاولی اس کی طرف سے روزہ رکھے)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" صوم"۔

#### زكاة كاساقط مونا:

• ا - جمہور فقہاء یعنی مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ زکا قا صاحب مال کی موت سے ساقط نہیں ہوتی ہے، اس کے مال سے وہ نکالی جائے گی، عطاء، حسن، زہری، قیادہ، اسحاق ابوثور اور ابن المنذر

- (۱) حدیث: "من مات وعلیه صیام شهر فلیطعم عنه کل یوم مسکینا" کی روایت تر ندی (۳/ ۸۵ طبح الحلمی) نے حضرت ابن عمر سے مرفوعاً کی ہے، اور حضرت ابن عمر پر موقوف ہونے کو درست قرار دیا ہے، دارقطنی اور بیہی بھی اس کے موقوف ہونے کوچے کہتے ہیں، جیسا کہ الخیص لابن جمر (۲۹/۲ طبع شرکة الطباعة الفنية ) میں ہے۔
- (۲) فتح القدير ۲۸۰، القوانين الفقه بيه ۸۲ طبع دار القلم، مغنی الحتاج ۱۸۹ ۳۳، المغنی ۳/۲ ۱۴۲ – ۱۹۴۳
- (۳) حدیث: "من مات و علیه صیام صام عنه ولیه" کی روایت بخاری (۳) حدیث: "من مات و علیه اسلفیه) اور مسلم (۱۹ ۸۰۳ طبع الحلمی) نے حضرت عائش سے کی ہے۔

اسی کے قائل ہیں۔

حفیہ کی رائے میہ کہ بغیر وصیت کے ترکہ سے زکا ق کی ادائیگی واجب نہیں، البتہ اگر میت نے اداء زکا ق کی وصیت کی ہوتو اس کے تہائی مال سے اس کی ادائیگی واجب ہوگی۔

ابن سیرین، شعبی ،خخی ،حماد بن ابوسلیمان ، داؤد بن ابی ہند،حمید الطویل ، فنی اور توری کی یہی رائے ہے۔

امام اوزاعی اورلیث کہتے ہیں کہ زکا ۃ تہائی تر کہ ہے دیگر وصیتوں ہے نہیں کیا جائے گا۔ سے پہلے نکالی جائے گا۔

حنفیہ کے یہاں زکا ۃ اس صورت میں بھی ساقط ہوجائے گی جب کہ مال پر سال تو پورا گذر چکا ہو مگر ادائیگی زکا ۃ پر قادر ہونے سے پہلے پہلے نصاب زکا ۃ ہلاک ہوجائے ، نیز ارتداد سے بھی زکا ۃ ساقط ہوجاتی ہے ()۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' ترکہ'' فقرہ ۲۶ میں ہے۔

#### فرض كفايه كاساقط هونا:

اا - فرض کفامیسا قط ہوجا تا ہے، جبکہ بعض افراداسے انجام دینے کی ذمہداری لے لیس،خواہ ابھی کام کے کئے جانے کا گمان ہو(اورابھی انجام نہدیا گیاہو)۔

د يكھئے:اصطلاح" إسقاط"اور" فرض"۔

#### اضطرار کے وقت حرمت کا ساقط ہونا:

۱۲ - اضطرار کی بنا پرحرمت ساقط ہوجاتی ہے، جیسے مجبور شخص کے لئے

(۱) البدائع ۲/۲۵–۵۳، المجموع ۲/۸۸، المغنی ۲/ ۱۸۳–۱۸۴، حاشیة الدسوقی ۱/۸۵۸۔

مردار کا کھانا، شراب کے ذریعہ لقمہ کوا تارنا، ڈاکٹر کے لئے جسم کے ستر والے حصہ کودیکھنا۔

د یکھئے: اصطلاح'' إسقاط''نیز'' اضطرار'''' خمز' اور'' عورت' کی اصطلاحات بھی دیکھی جائیں۔

#### حقوق العباد:

سا - اس باب میں اصل یہ ہے کہ حقد ارجب حق ساقط کردی تو وہ حق ساقط ہوجا تا ہے، بشر طیکہ وہ اپنا حق ساقط کرنے کا اہل ہواور موقع وکل سقوط کے لائق ہو۔ اس مسئلہ میں پچھ تفصیل ہے، جسے اصطلاح" اسقاط" میں دیکھا جاسگتا ہے۔

ذیل میں بعض ان حقوق العباد کا تذکرہ کیا جار ہاہے جوسقوط کامحل ہو سکتے ہیں:

#### مهركاسا قط هونا:

۱۹۷ - الف-شوہر کے ذمہ سے پورا مہر متعدد اسباب کی بنا پر ساقط ہوجا تاہے:

(۱) بغیر طلاق کے عورت کے ساتھ دخول سے پہلے تفریق، جبکہ بیتفریق عورت کے مطالبہ پریااس کے سبب سے ہو۔

(۲) دخول سے پہلے یا اس کے بعد پورے مہر سے بری الذمہ کردینا، جبکہ مہر دین کی صورت میں ہو، کیونکہ إبراء فی الواقع إسقاط ہی ہے اور اسقاط کاعمل اہل اسقاط کی طرف سے قابل سقوط محل میں موجب سقوط ہوتا ہے۔

(m) دخول سے پہلے یااس کے بعدمہر کے بدلہ تع۔

(۴) قبضه میں لینے سے پہلے پورے مہر کا مبه کردینا، خواہ مہر نقذ ہو

یاادھار،اور قبضہ میں لینے کے بعد ہبہ کرنا جبکہ وہ عین نقذ ہو۔

10 - ب- وه اسباب جن سے آدھامہر ساقط ہوتا ہے:

آ دھا مہر دخول سے پہلے طلاق دینے سے ساقط ہوتا ہے، جبکہ نکاح کے وقت مہر کا ذکر کر دیا گیا ہوا وروہ ادھار ہو، ابھی قبضہ میں نہ لیا گیا ہو<sup>(1)</sup>۔

ان مسائل میں تفصیل ہے جس کے لئے اصطلاحات'' مہر''، '' خلع'''' بہہ'' متعہ''اور' طلاق' دیکھی جائیں۔

#### بیوی کے نفقہ کا ساقط ہونا:

۲۱ - بیوی کا نفقہ، نشوز لیعنی شوہر کی اطاعت سے نکل جانے پر ساقط ہوتا ہوتا ہے، نیز ماضی کے نفقہ سے بری الذمہ کردینے پر ساقط ہوتا ہوتا ہوتا ہے۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' نشوز''اور'' نفقه''میں ہے۔

#### رشته دار کا نفقه ساقط ہونا:

2ا- رشتہ داروں کا نفقہ مدت گذرجانے سے ساقط ہوجاتا (۳)

اس مسکلہ میں کچھاختلاف بھی ہے، تفصیل اصطلاح'' نفقہ'' میں دیکھی جائے۔

- را) البدائع ۲۹۵–۲۹۱–۴۰۰، القوانين الفقهية ۱۷۰۷، الشرح الصغير ۲۱۷ – ۲۹۸، مغنی المحتاج ۳۷٬۲۳۳، کشاف القناع ۵۵/۱۵۵–۱۹۳
- (۲) البدائع ۲۲/۲۹-۴۹،القوانین الفقهیه ر۲۲۷،مغنی المحتاج ۱۲۳۳ اوراس کے بعد کے صفحات،المغنی ۷/ ۱۲۰ اوراس کے بعد کے صفحات۔
- (۳) البدائع ۱۸۷۳، القوانين الفقهيه ر۲۲۸، المهذب ۱۹۷۲، شرح منتهی الإرادات ۱۸۷۳، شرح منتهی الإرادات ۱۸۷۳،

#### حق حضانت كاساقط هونا:

1۸ - حضانت کی شرطوں میں سے اگر کسی شرط میں خلل آجائے یا کوئی مانع پایا جائے تو حضانت ساقط ہوجائے گی، اسی طرح اس وقت بھی یہ ذمہ داری ساقط ہوجائے گی جب ولی یا پرورش کنندہ کسی جگہ منتقل ہونے کے لئے عازم سفر ہوجائے۔

تفصیل اصطلاح'' حضانہ'' فقرہ ر ۱۸،ج ۱۷ میں ہے۔

#### خراج كاساقط مونا:

19 - زمین کے ناقابل کاشت ہونے اور اس بنا پراسے بے کاشت چھوڑ دینے کی وجہ سے خراج ساقط ہوجا تا ہے، نیز کسی آسانی آفت سے زراعت کے تباہ ہونے کی بنا پر بھی اور امام کے خراج کوان لوگوں سے ساقط کرنے کی بنا پر بھی جن پر خراج واجب ہوتا ہے، خراج ساقط ہوجائے گا۔

تفصیل اصطلاح'' خراج'' فقرہ مرے، اور اس کے بعد کے صفحات میں ہے۔

#### حدود كاساقط هونا:

• ۲ – حدود مندر جه ذیل وجوه سے ساقط ہوجاتی ہیں: الف شہمات کی بنا پر،اس پر فقہاء کا اجماع ہے اوراس کی دلیل نبی عَلِیْتُ کا ارشاد ہے: ''ادرؤوا الحدود بالشبھات''<sup>(1)</sup> (حدود کوشک وشبہ کی بنا پر ہٹاؤ)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''ادرؤوا الحدود بالشبهات''کی روایت سمعانی نے کی ہے، جسیا کہ المقاصد الحسة للسخاوی (رص ۲۰۰۰ طبع السعاده) میں ہے، ابن تجرسے ان کا پیقول نقل کیا گیاہے کہ اس کی سند میں بعض غیر معروف راوی ہیں۔

ب- اعتراف جرم سے رجوع کر لینے یر، یہال فقہاء نے حدقذف کومتثنی قراردیاہے۔

ج-گواہوں کے وفات یا جانے پر۔

د- جھٹلانے پر، جیسے وہ عورت جس سے زنا کیا گیا ہو، زنا کا اقرار کرنے والے کوئیز اکے نفاذ سے پہلے جھٹلا دے۔

د كييخ: اصطلاح' ' حدود' فقره رسيا، ١٦،١٥،١٢، نيز' زنا' اور "قذف"\_

ه-توبهركيني ير،اس سلسله مين تجهنفسيل ب:

فقہاء کا اتفاق ہے کہ رہزنی کرنے والے (محارب) سے اس پر قابویانے سے پہلے اس کے توبہ کر لینے پرسزا ساقط ہوجائے گی، الله تعالى كا ارشاد ہے: "إلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنُ قَبُلِ أَنُ تَقُدِرُوا عَلَيْهِمُ فَاعُلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيهٌ" (١) ( مَّر جولوك توبه کرلیں اس کے کہتم ان پر قابو یا وَ،تو جانے رہو کہ بے شک اللہ بڑا مغفرت والاہے)، بیصرف ان سزاؤں میں ہے جواللہ کے حق کے طور پر واجب ہوئی ہیں، جہاں تک بندوں کے حقوق کا تعلق ہے تو وہ توبہ سے ساقط نہیں ہو سکتے۔

تفصیل کے لئے اصطلاح'' حرابۂ' نقرہ ر ۲۴ دیکھی جائے۔ محاربین کےعلاوہ جن پرحدواجب ہوتی ہےا گروہ تو بہکریں اور اصلاح کرلیں توان کے بارے میں فقہاء میں اختلاف ہے۔

جہور فقہاء کی رائے ہے کہ ان سے حد ساقطنہیں ہوگی ، کیونکہ فرمان بارى بِ: "اَلزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِافَةَ جَلُدَةٍ" (زنا كارغورت اور زنا كارمرد، سو ( دونوں كاحكم بيه ہے کہ)ان میں سے ہرایک کے سوسو درے مارو)، بہ حکم توبہ کرنے والےاور نہ کرنے والےسب کے لئے عام ہے۔

نيز ارشاد رباني ہے: "وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا" (اور چوری کرنے والا مرداور چوری کرنے والی عورت دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالو)، نیزیہ کہ نبی عَیْلِیّا نے ماعز اور غامہ یہ کو رجم کیااورجس نے چوری کا قرار کیا تھااس کا ہاتھ کا ٹا،حالانکہ ہیسب توبهرك آئے تھ، اور حد كا نفاذ كرك اپنے كو ياك كرانا جاتے تھے اوررسول الله عليه في في ان كفعل كوتوبة قرار ديا تقاءآ ب عليه فعورت كوت مين فرمايا: "لقد تابت توبة لوقسمت على سبعين من أهل المدينة لو سعتهم" (اسعورت نيايي توبہ کی ہے کہ اگرستر اہل مدینہ پرتقسیم کردی جائے توسب کے لئے كافي مو)، عمروبن سمره نے نبی علیقہ کے باس آكركہا: "يا رسول الله عَلَيْتِهِ إِنَّى سرقت جملاً لبني فلان فطهرني" (ا) الله كرسول ميں نے فلال قبيله كاايك اونث چورى كرليا، مجھے ياك كرد بجيئ) ـ ان سب پر رسول التوافيقية في حد جاري كي اوراس کئے کہ حد کی حیثیت کفارہ کی ہے، لہذا بہ حدتو یہ سے ساقط نہیں ہوسکتی ہے، جیسے یمین اور قل کا کفارہ ( ساقط نہیں ہوتا ) اوراس لئے کہوہ قابو یافتہ ہے،لہذااب اس سے توبہ کی بنا پر حدسا قطنہیں ہوسکتی،جس طرح محارب سے اس پر قدرت یاجانے کے بعد حدسا قط نہیں ہوتی۔ امام احمد کی ایک روایت پیہے کہ توبہ کی بنا پر حدسا قط ہوجائے گی،

كَيُونَكُ الله تَعَالَى كَا ارشاد ہے: "وَاللَّذَان يَأْتِيَانِهَا مِنْكُمُ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نده رسم ۳\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نور ۱۲

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نده ر ۳۸\_

<sup>(</sup>٢) حديث: القد تابت توبة لو قسمت على سبعين من أهل المدينة لوسعتهم" کی روایت مسلم (۱۳۲۴ مرس ۱۳۲۴ طیع الحلی) نے حضرت عمران بن خصیرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) حديث: "جاء عمرو بن سمرة إلى النبي عُلَيْتُ فقال: "كي روايت ابن ماحہ (۲۲ ۸۲۳ طبع الحلمی) نے حضرت نقلبہ انصاری سے کی ہے، بوصیری نے مصباح الز جاجہ (۷۸/۲ طبع دارالحنان) میں اس کی سند کو ضعیف قرارد باہے۔

فَآذُوهُ هُمَا، فَإِنُ تَابَا وَأَصُلَحَا فَأَعُر ضُواً عَنْهُمَا" (١) (اورتم مين ہے کوئی دوجووہ کام کریں ،انہیں اذیت پہنچاؤ ، پھرا گروہ دونوں توبیہ كريں اورا بنی اصلاح كرليں توان ہے تعریض نه كرو، بیثیك (الله بڑا توبہ قبول کرنے والا ہے، بڑا مہر بان ہے )،اسی طرح حدسرقہ کا ذکر كرنے كے بعد الله كا ارشاد ہے: "فَمَنُ تَابَ مِنُ بَعُدِ ظُلُمِه وَأَصُلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ"(٢) ( پُر جو شخص ايني حركت ناشائستہ کے بعد تو ہہ کرے اوراینی اصلاح کرلے تو بے شک اللہ اس يرتوجه كرك كا)اورنبي عَلِينَة نيارشادفر مايا: "التائب من الذنب کمن لاذنب له" <sup>(۳)</sup> ( گناه سے توبہ کرنے والا اس شخص کی مانند ہےجس نے کوئی گناہ نہیں کیا )اورجس نے کوئی جرم نہیں کیااس پر کوئی حدنہیں، نیز ماعز کے سلسلہ میں جب آپ کو بتایا گیا کہ وہ رجم کئے جاتے وقت بھا گئے گئے تھے تو آپ علیہ نے فرمایا: "هلا تركتموه يتوب فيتوب الله عليه "(م) (كيول نهتم لوگول نے اسے چیوڑ دیا کہ وہ تو بہ کرےاوراللّٰہ تعالیٰ اسے معاف فرمادے) نیزیہ حد خالص اللہ کاحق ہے،لہذا توبہ سے ساقط ہوجائے گی، جیسے محارب کی حدسا قط ہوجاتی ہے<sup>(۵)</sup>۔

- (۱) سورهٔ نساء ۱۲۱ ـ
- (۲) سورهٔ ما نکده روسیه
- (۳) حدیث: التائب من الذنب کمن لا ذنب له" کی روایت ابن ماجه (۳) حدیث: التائب من الذنب کمن لا ذنب له" کی روایت ابن ماجه (۲/ ۱۳۳۰ طبع الحلبی) نے حضرت ابن مسعود سی ہے، ابن حجرنے اس کے شواہد کی بنا پر اسے حسن قراردیا ہے، جبیبا کہ المقاصد الحسنہ للسخاوی (ص ۲۴۹ طبع دارالکتاب العربی) میں ہے۔
- (۴) حدیث: "هلا تر کتموه یتوب فیتوب الله علیه" کی روایت ابوداوُد (۴) حدیث: "هلا تر کتموه یتوب فیتوب الله علیه" کی روایت ابوداوُد (۵۴۱/۴ تحقیق عزت عبید دعاس) میں بیصدیث مختفر آئی ہے، نسائی اسے، الکبری میں لائے ہیں، جیسا کہ تختہ الاشراف (۹۲ ۳۳ طبع ممبئی) میں ہے، ابن حجر نے التخیص (۵۸ ۸۲ شرکة الطبعة الفدیه) میں اس کی سند کو حسن قرار دیاہے۔
- (۵) البدائع ۷۶۲/۹۱الفروق للقرافي ۱۸۱/۸۱،القوانين الفقهية ر۵۵۳،القليويي

کیا توبہ کاسقوط اس بات سے مشروط ہوگا یا نہیں کہ وہ معاملہ کے حاکم تک پہنچنے سے پہلے ہو؟ نیز یہ کہ وہ حقوق اللہ میں سے ہو یا نہیں۔
اس کی تفصیل اصطلاح '' حدود'' فقرہ/ ۱۲ اور'' توبہ'' فقرہ/ ۱۹ میں دیکھی جائے۔

#### جزيه كاساقط مونا:

11- جزید کے سقوط کے متعدد اسباب ہیں: اسلام لانا، کئی جزیوں کا باہم ایک دوسر ہے میں داخل ہوجانا، تنگ دستی طاری ہوجانا، رہبانیت اختیار کرلینا، عزلت نشینی، جنون، نابینا ہوجانا، اپاہج ہونا، انتہائی بڑھا پا، حکومت کا ان کی حفاظت سے عاجز ہونا، جنگ ہی میں مسلمانوں کے ساتھ ذمیوں کا شامل ہونا، یا موت، فذکورہ امور میں سے بعض میں اختلاف ہے، جس کی تفصیل اصطلاح ''جزیہ'' فقرہ روم اے میں ہے۔



<sup>=</sup> ٣٠٠١- مغنى المحتاج عمر١٨٨، أسنى المطالب عمر١٥٦، المغنى ٨ر٢٩٦، غاية المنتبي عرر٣٥ س-٣٦-

كت بين (١) \_

المصباح میں ہے: سکک یعنی دونوں کا نوں کا چھوٹا ہونا۔ المغر ب میں ہے: سکک یعنی کان کا چھوٹا ہونا،اس کے بعد لکھا ہے: فقہاء کے نز دیک سکاءوہ جانور ہے جس کا کوئی کان نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

# اجمالي حكم:

۲ - فقہاء قربانی کے باب میں سکاء اور صمعاء کے عکم پریہ بتانے کے لئے گفتگو کرتے ہیں کہ س طرح کے چوپائے کی قربانی ہوسکتی ہے، اور کس کی نہیں، قربانی کے جواز اور عدم جواز کے معاملہ میں مداراس بات پر ہے کہ کون چوپائے چھوٹے کا نوں والے ہیں، اور کون پیدائشی طور پر بغیر کان کے ہیں۔

فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ چھوٹے کانوں والے جانور کی قربانی درست ہے (چاہے اسے سکاء کہا جائے یاصمعاء)۔

کین مالکیہ کے نزدیک اگر کان اتنا زیادہ چھوٹا ہو کہ اس کی وجہ سے جانور کی ساخت بدنما ہوجائے تو قربانی درست نہیں ہوگی۔

رہا وہ جانور جو پیدائشی طور پر دونوں کا نوں سے محروم ہوتو جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک وہ قربانی کے لئے کافی نہیں ہوگا۔ حنابلہ کے نزدیک کافی ہوجائے گا، کیونکہ اس سے کوئی خلل واقع نہیں ہوتا۔

جومسکلہ قربانی کا ہے، وہی ہدی (جج میں قربانی کے جانور) کا بھی ہے(۳)۔

- (1) الدسوقي ٢ ( ١٢٠) المواق ٣ ( ٢٣١ ) الدرالخيار ٢ ٢ ، البدائع ٥ ر ٧٥ ـ
  - (٢) المصباح، المغرب ماده: "سكك" ـ
- (۳) البدائع ۷۵/۵، الدرالمخاروحاشیه ابن عابدین ۲۰۹۸، المواق ۱۲۰۱۳، المواق ۱۲۸۱۳، التفاع الدسوقی ۱۲۰۱۲، کشاف القناع ۱۲۸۸، کشاف القناع ۱۲۸، کمغنی ۸/ ۱۲۸۔

# سگاء

#### تعريف:

ا - السكك: كان كالمجموع مونا اوراس كاسر سے چپكا مونا اوراس كا كم بلند مونا، يا كھڑا نہ مونا، ايك معنى كان كاكوتاه مونا بھى بتا ياجا تا ہے۔
ابن الاعرابی نے كہا ہے: قطاۃ (بھٹ تيتر) كو حذاء (ہلكی دم والا) اس لئے كہتے ہيں كہ اس كى دم كوتاه موتى ہے، اور سكاء اس لئے كہتے ہيں كہ اس كى دم كوتاه موتى ہے، اور سكاء اس لئے كہا ہے كہ اس كاكان نہيں موتا۔

السکک کے اصل معنی بہراین کے ہیں اور اُذن سکاء کا مطلب ہے چھوٹا کان۔

کہاجا تا ہے: کل سکاء تبیض، و کل شرفاء تلد لینی ہر سکاءانڈے دیتی ہے۔ سکاءانڈے دیتی ہے۔

گویا سکاءوہ ہے جس کے کان نہ ہواور شرفاءوہ ہے جس کے کان ہو، چاہے پھٹا ہوا ہو۔

سکاءکوصمعاء(حیھوٹے کا نوں والا ) بھی کہاجا تاہے، صمع کے معنی ہیں: دونوں کا نوں کا چپکا ہواہونااوران کا حیھوٹا ہونا <sup>(۱)</sup>۔

سکاء کی تفسیر میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، مالکیہ نے اس کی تفسیر مید کی ہے کہ سکاء وہ جانور ہے جو پیدائش طور پر دونوں کانوں سے عاری ہو، کتب حفیہ میں سے درمختار میں یہی معنی درج ہے، کین کاسانی حفی نے ''بدائع'' میں لکھا ہے: سکاء چھوٹے کان والے کو

<sup>(</sup>١) لسان العرب (سكك)، المصباح المنير ماده: "صمع" ـ

# سكر

#### تعريف:

ا - لغت میں سکر: سکو فلان من الشراب و نحو ہ (فلال شخص شراب اور اس جیسی چیز سے نشہ میں ہوا) کا مصدر ہے اس کی ضد صحو ہے، سکر (پہلے دونوں حروف کے زبر کے ساتھ) کے لغوی معنی ہیں: ہروہ شراب یا مشروب جونشہ پیدا کرے، سکر اس بھگوئی ہوئی مجوروں کے شربت کو بھی کہتے ہیں جے آگ پر نہ پکایا گیا ہو، قر آن مجید میں ہے: ''وَ مِنُ ثَمَرَاتِ الشَّخِیُلِ وَ الْاَعْنَابِ تَشَّخِدُونَ مِنْهُ سَکُرًا وَ رُخُوروں اور انگوروں کے بچلوں میں (بھی وَرِزُقًا حَسَنًا ''(اور مجبوروں اور انگوروں کے بچلوں میں (بھی ہمہارے لئے سبق ہے) تم ان سے نشہ کے چیزیں اور عمدہ چیزیں بناتے ہو)، ابن العربی کہتے ہیں کہ بیآیت شراب کی حرمت سے بہلے نازل ہوئی ہے، لہذا منسوخ ہے ''۔

سكر كى تعريف ميں فقهاء كى عبارتيں مختلف ہيں:

امام ابوحنیفہ اور شافعیہ میں مزنی کے نزدیک سکر: ایسا نشہ ہے جو عقل کو اس طرح زائل کردیتا ہے کہ وہ آسان وزمین اور مردوعورت میں تمیز نہیں کریاتی، ابن الہمام نے صراحت کی ہے کہ سکر کی مذکورہ تعریف دراصل اس نشہ کے لئے ہے جس پر حدوجب ہوجاتی ہے،

جس نشہ پر حدواجب نہ ہواس کی تعریف تمام ائمہ حفیہ کے نزدیک
گفتگو میں ہے ربطی اور ہذیان گوئی ہے، امام شافعیؒ فرماتے ہیں کہ
سکران (مدہوشؒ خص) وہ ہے جس کی مرتب گفتگو بے ربط ہوجائے
اوراس کا راز نہاں عیاں ہوجائے، ایک قول یہ ہے کہ نشہ ایک الی
حالت ہے جو انسان پر اس وقت طاری ہوتی ہے جب شراب وغیرہ
سے چڑھنے والے بخارات سے اس کا دماغ پُر ہوجا تا ہے، اور اس
کے ساتھ وہ عقل جو انجھی اور بُری چیزوں میں تمیز کرتی ہے، معطل
ہوجاتی ہے (ا)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### جنون:

۲ - جنون: عقل کے اس طرح مختل ہوجانے کو کہتے ہیں کہ آ دمی کا قول و فعل اپنے معمول پر جاری نہ رہے، سوائے بھی کھار کے (۲)۔ جنون کی دوسری تعریفیں بھی کی گئی ہیں۔ دیکھئے:'' جنون''۔

#### عن:

سا – عة : ایک الی بیاری ہے جوعقل میں خلل پیدا کردیتی ہے، جس سے آدمی کی بات چیت بے ربط ہوجاتی ہے، اس کی کچھ باتیں سمجھ داروں کی سی ہوتی ہیں، اور کچھ پاگلوں جیسی، یہی حال اس کے تمام معاملات کا ہوتا ہے ۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کل ۱۷۷\_

للشيخ محمد بن أبي بكرعبدالقا درالرازي، شائع كرده دارالحديث قامره، لسان العرب ماده: '' سكز' ، المجم الوسيط ، تفسير القرطبي ۱۲۸۰-

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲ مر ۲۳ ۲۳، كشف الأسرار ۲ مر ۲ ۲۳، الفروق للقرافي ار ۲۱۷، الفرق (۴۰)، رحمة الأمة في اختلاف الأئمه ر ۲۸۷، القليو بي سر ۳۳، الأشاه والنظائرللسيوطي ر ۲۱۷۔

<sup>(</sup>٢) التعريفات لجرجاني ـ

<sup>(</sup>۳) کشف الأسرار ۱۲۷۴ ماین عابدین ۲۲۲۲ م

اس کے ساتھ تمام حواس زائل ہوجاتے ہیں <sup>(1)</sup>۔

### ۲ - صرع (مرگ ): ایک ایس بیاری ہے جود ماغ کواس کے فعل سے

ادھورے طور پر روکتی ہے، جس سے اعضاء میں تشنج پیدا ہوجاتا

صرع:

#### إغماء:

۵- اِ غماء (بهوش ): أغمى على الرجل كامصدر ب،اوربيل مجہول ہی استعال ہوتا ہے، بیرایک مرض ہے جوقو کی کوزائل کردیتا ہے، اور عقل کو چھیالیتا ہے، یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ ایک ایسافتور ہے جو کسی نشہ آور چیز کے بغیرطاری ہوتا ہے،اور توی کے مل کوزائل کر دیتا ہے <sup>(۲)</sup>۔

#### خدر:

۲ - خدر (عضو کی بے حسی ): استر خاء کی کیفیت کو کہتے ہیں، یعنی ایک طرح کا ڈھیلاین جوبعضاءعضاء یا پورےجسم پر حیھا جا تاہے،''خعدر العضو تخديراً" كمعنى بين: عضوكوس اور بحس كردينا يا احساس کوزائل کرنے کے لئے کسی بےحس کرنے والی چیز کا اُنجکشن

#### ترقيد:

 ک-ترقید(نیندطاری کرنا): مرقد خواب آورشے ایسی چیز ہے جس کے پینے سے نیند طاری ہوجاتی ہے، اور وہ خوابیدہ کردیتی ہے، اور

- (۱) إلقاموس\_
- (٢) المعجم الوسيط ،التعريفات لجر جاني \_

### شرع حکم:

۸ – سکر (نشه )تمبھی زیادتی کرتے ہوئے کسی جانی پہچانی حرام چیز جیے خمر (شراب) وغیرہ نشہ آور چیزیں پینے سے ہوتا ہے اور بیر حرام ب، كيونكه الله تعالى كا فرمان ب: "إنَّمَا الْخَمُرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالَّأَزُلاَمُ رَجُسٌ مِّنُ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونَ "(٢) (اے ایمان والو! شراب اور جوا اوربت اور بانسے توبس نری گندی باتیں ہیں شیطان کے کام، سواس سے بچے رہو، تاكه فلاح ياؤ)، اور نبي عليه كاار ثاد بي: "كل مسكر خمر و کل حمو حوام" (ہرنشآ ورچیز خمر ہےاور ہرخمر ترام ہے)۔ یا پھر پینشکسی ارتکاب جرم کے بغیر ہوگا، جیسے کہ کوئی نشہآ ورچیزیہ سمجھ کریئے کہ وہ غیرنشہ آور ہے،اس صورت میں کوئی گناہ لازم نہیں آتا، كيونكه الله تعالى كافرمان ب: "وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيهُمَا أَخُطَأْتُهُ بِهِ وَلَكِنُ مَّا تَعَمَّدَتُ قُلُوبُكُمُ"( تمهار اوپر کوئی گناہ نہیں جوتم سے بھول چوک ہوجائے، ہاں (گناہ تواس پر ہے) جوتم دل سے ارادہ کر کے کہو) ،اسی طرح اگراس نے نشہآ ورچیز حالت اضطرار میں بی ہو، جیسے کہ اسے اس کام پرمجبور کیا گیا ہو، پاکسی ا ملکے ہوئے لقمے کو دفع کرنے کے لئے پیا ہو، جبکہ اس کے پاس کوئی دوسری شے موجونہ ہو (تو یہی حکم ہے)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب،الفروق للقرا في الر٢١٧،الفرق الاربعون \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ر ۹۰\_

<sup>(</sup>٣) حديث: "كل مسكر خمر، وكل خمرحرام" كي روايت ملم (۳/ ۱۵۸۸ طبع الحلبي ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔۔

<sup>(</sup>۴) سورهٔ احزاب ۵ م

#### 9-نشه كاضابطه:

نشه کا پیانه متعین کرنے میں فقہاء کی رائیں مختلف ہیں، جمہور فقہاء یعنی مالکیے، شافعیے، حنابلہ اور حنفیہ میں صاحبین کی رائے ہے کہ نشہ کا معیار رہے ہے کہ آدمی کا کلام بربربط ہوجائے اوراس کی گفتگو کا غالب حصہ ہذیان گوئی پرمشمل ہو، چنانچہ امام شافعی اس کی تعریف میں فرماتے ہیں کہ نشہ والا وہ خص ہے جس کی مرتب گفتگو خلل کا شکار ہوجائے اوراس کا پوشیدہ راز کھل جائے، امام ابو حنیفہ گی رائے میں موجائے اوراس کا پوشیدہ راز کھل جائے، امام ابو حنیفہ گی رائے میں نشہ والا وہ مخص ہے جوز مین وآسمان اور مردو خورت میں تمیز نہ کرسکے، امام مزنی شافعی کا قول بھی یہی ہے۔ امام مزنی شافعی کا قول بھی یہی ہے۔

#### خمر یادیگرنشهآ ورچیزیں پینے پرحدکاواجب ہونا:

• ا - نشہ یا توخمر کے پینے سے چڑھے گا، یادیگر مشروبات سے، بعض فقہاء کے نزدیک خمر پینے والے کا حکم نبیز جیسی دیگر نشہ آور چیزیں پینے والے کے حکم سے مختلف ہے۔

#### اول-خمر:

اا - فقہاء کا اس بات پراجماع ہے کہ خمر پینا حرام ہے، اور اس کے پینے والے پر حدواجب ہے، چاہے اس نے تھوڑا پیا ہویازیادہ اور چاہے اس سے اس کونشر آیا ہویانہ آیا ہوں۔

(۱) البدائع ۱۹۷۷، ابن عابدین ۳۸–۳۸، الهدایه ۱۱۰۱، المبسوط ۲۲۳ البدایه ۱۱۰۱، المبسوط ۲۲۴ البدایه ۱۲۰۳، البدایه ۲۸۴ البدایه ۱۲۰۳ البدایه ۱۲۳۴ البدایه ۱۲۳۳ البدایه ۱۲۳۳ البدای ۱۲۳۳ البدای ۱۳۰۳ البدای البدای ۱۲ البدای

تمام فقہاء نے اس رائے پر کتاب، سنت اور اجماع سے دلیل قائم کی ہے۔

كتاب الله سے دليل بيآ يت كريم ہے: "يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلاَمُ رِجُسٌ مِّنُ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ، إِنَّمَا يُوِيُدُ الشَّيْطَانُ أَنُ يُّوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغُضَاءَ فِي الْحَمْرِ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغُضَاءَ فِي الْحَمْرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنُ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلُ أَنْتُمُ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنُ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلُ أَنْتُمُ مُنْ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلُ أَنْتُمُ مُنْ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلُ أَنْتُمُ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمُ عَنُ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلُ أَنْتُمُ مُنْتَهُونَ "(اللهِ وَيَعِنِ الصَّلاَةِ فَهَلُ أَنْتُمُ مُنَاتَهُونَ "(اللهِ وَيَعِنِ الصَّلاَةِ فَهَلُ أَنْتُمُ مُنْ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَقِ فَهَلُ أَنْتُمُ مُنَاتَهُونَ "(اللهِ وَيَعِنِ الصَّلاَةِ وَهَلَ أَنْتُمُ مُنَاتِهُ وَيَعْ اللهِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاقِ وَهُولَ أَنْتُمُ مُنْ اللهُ وَعَنِ الصَّلاَةِ وَهُولَ أَنْتُهُ مُنْ اللهُ وَعَنِ الصَّلاَقِ فَهَلُ أَنْتُمُ لَمُنْ اللهُ وَعَنِ الصَّلاَقِ فَهَلُ أَنْتُمُ مُنْ اللهُ وَعَنِ الصَّلاَقِ فَهَلُ أَنْتُمُ مُنَاتُهُ وَنَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَعَنِ الصَّلاقِ فَهُلُ أَنْتُمُ مُنْ اللهُ وَعَنِ الصَّلاَقِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالِهُ وَعَلَى اللهُ وَلَا مُنْ اللهُ وَلَا وَعَنِ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَالِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ ا

سنت میں خمری حرمت کے سلسلے میں نی اللہ اللہ سے اتنی تعداد میں حدیثیں ثابت ہیں جو مجموعی طور پر توانر کی حدیث پنجی ہوئی ہیں (۲) ۔ چنا نچہ حضرت ابوسعید خدری سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیا گو فرماتے ہوئے سنا: "یا أیها الناس إن الله تعالیٰ یعرض بالمخمر ولعل الله سینزل فیها أمرا فمن کان عندہ منها شیِّ فلیبعہ ولینتفع به" (اے لوگو! اللہ تعالیٰ خمر کی تعریض کرتا ہے، توقع ہے کہ جلد ہی اللہ تعالیٰ اس کے سلسلہ میں کوئی فرمان نازل فرمائے گا، لہذا جس کے پاس کچھ شراب ہوتو اسے کی خرمان نازل فرمائے گا، لہذا جس کے پاس کچھ شراب ہوتو اسے گئی کراس سے نفع حاصل کرلے) ابوسعید کہتے ہیں کہ کچھ ہی دن گذرے سے کہ خرمایا: "إن الله تعالیٰ حرم گذرے سے کہ خرمایا: "إن الله تعالیٰ حرم

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما کده *۱* ۹ ۹ – ۹۱ <sub>–</sub>

<sup>(</sup>۲) نیل الأوطارشرح منتقی الأخبارللثو كانی ۱۲۲۰ اوراس كے بعد كے صفحات، مكتبة الكليات الأزہريه ۱۳۹۸ هـ ۱۹۷۸ء-

الخمر، فمن أدركته هذه الآية وعنده منها شئ فلايشرب ولا يبع، قال: فاستقبل الناس بما كان عنده منها في طريق المدينة فسفكوها" (الله تعالى في شراب كوحرام كرديا، بسجس تك بيآيت پنچ اوراس كي پاس په شراب بوتو وه ناس ييئ اورنه ينچ، داوى كابيان ہے: اس كے بعد يه بواكه لوگ اپن بي پاس بي اور دکھی بوئی شراب كو مدينه كی گيوں ميں لے كر اين پاس بهاديا)۔

حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ نبی علیہ نے فرمایا: "کل مسکو حوام" (۲) (ہرنشہ والی چیز خمرہ، اور ہرنشہ والی چیز خمرہ)۔

ایک اور روایت میں اس طرح ہے: "کل مسکو خمر، و کل خمر و کل خمر حرام" (ہرنشہ والی چیز خمر ہے اور ہر خمر حرام ہے)، اجماع سے استدلال یوں ہے کہ امت کا اس کے حرام ہونے پر اجماع ہے ۔

دوم :خمر (شراب) کےعلاوہ دیگرنشلی چیزیں:

۱۲ - خمر کے علاوہ نبیز جیسی دیگر نشلی چیزیں پینے میں فقہاء کے دو مختلف اقوال ہیں:

### پېلاقول:

مالكيه، شافعيداور حنابله كي رائے بيہ كمانگور سے كشيد كي گئي شراب

- (۱) حدیث: "یا أیها الناس إن الله یعرض بالنحمر" کی روایت مسلم(۱۵۷۸ طبح الحلمی) نے حضرت ابوسعید خدر کی سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "کل مسکو خمو و کل مسکو حوام" کی روایت مسلم (۲) حدیث: "کل مسکو خمو و کل مسکو حرام" کی ہے۔
  - (۳) المبسوط ۷ ر ۲۳ المغنی لا بن قدامه ۸ ر ۳۰ س

اوردیگرنشلی نبیذوں کے درمیان پینے کی حرمت کے معاملہ میں کوئی فرق نہیں ہے، یہ سب خمر کہلائیں گی اوراس کی کم یازیادہ کوئی بھی مقدار پینے پرحدواجب ہوگی، چاہے اس کو پینے سے نشہ آئے یانہ آئے (1)۔

اس کے حرام ہونے کی روایت حضرت عمر ،علی ابن مسعود ابن مسعود ابن عائش ابوہریر قام سعد بن ابی وقاص ابن بن کعب انس اور حضرت عائش سے مروی ہے، اور اسی کے قائل حضرت عطاء، طاؤس، مجاہد، قاسم، قادہ ،عمر بن عبد العزیز اور اسحاق ہیں (۲)۔

ان حفرات نے عدم تفریق پر حضرت ابن عمر کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ نبی علیقہ نے فرمایا: "کل مسکو حمو و کل خصو حوام" (مرنشہ آور خمر ہے اور خمر حرام ہے)۔

نیز حضرت عاکشهٔ کی اس حدیث سے بھی که رسول علیقہ سے "خ" (شہد کی شراب) کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ علیقہ نے جواب دیا: "کل شراب اُسکو فھو حرام" (مرمشروب جو نشہ پیدا کرے دام ہے)۔

نیز حضرت ابوموی کی حدیث بھی ان کی دلیل ہے جس میں وہ کہتے ہیں کہ نی اللہ کے جس میں وہ کہتے ہیں کہ نی اللہ کے رسول! ہمارے علاقہ میں ایک مشروب بوسے بنتا ہے جو '' مزر'' کہلاتا ہے ،اورایک دوسرامشروب شہدسے بنتا ہے جو

- (۱) شرح ثنح الجليل ۵۴۹، بداية المجتبد ونهاية المقتصد ۲ / ۷۷، مغنی المحتاج ۵/ ۱۸۷، المجموع شرح المهذب ۲۰ / ۱۱۱، نهاية المحتاج ۱۲ / ۱۲، حاشية الجمل ۵/ ۱۵۸، المغنی لا بن قدامه ۸ / ۲۰ س- ۵۰ س، نتبی الإ رادات فی جمع المقتع مع النتیج وزیادات لا بن النجار ۲ / ۷۵ س شائع کرده عالم الکتب، المحرر فی الفقد لا فی البرکات ۲ / ۱۲۲ شائع کرده دارالکتاب العربی، الا قناع ۲ / ۲۲۲
  - (۲) المغنی۸ره۰۳۰
- (۴) حدیث: "کل شواب أسکو فهو حوام" کی روایت مسلم (۱۵۸۲/۳ طبح الحلمی )نے کی ہے۔

"بتع" کہلاتا ہے، آپ کیا فرماتے ہیں؟ نبی کریم اللہ نے جواب دیا:"کل مسکو حوام" (ارنشلی چیز حرام ہے)۔

#### دوسراقول:

حفیہ کی رائے میں رائے و معروف نظی مشروبات میں سے خرکے سواکسی بھی مشروب پینے والے پراس وقت تک کوئی حدواجب نہیں ہوگی جب تک کہ وہ پی کر مدہوش نہ ہوجائے، مثلاً نقیع الزبیب (کشمش یامنقی کا شربت) تھوڑی دیر تک پکایا ہوا انگور، مجبور، منقی اور مثلث (وہ شربت جسے اتنا پکایا گیا ہو کہ اس کے دوثلث ختم ہوگئے مول)، اس طرح گیہوں، جو، باجرہ، مکئ، شہداورا نجیروغیرہ سے کشید کئے گئے مشروبات (۱)۔

ان حفرات نے ابن عباس کے اس قول سے استدلال کیا ہے: "حرمت الخمرة بعینها قلیلها و کثیرها والسکر من کل شراب" (شمرکو بعینه حرام کیا گیا ہے، چاہے تحور ابویازیادہ،اور ہرمشروب کا نشہ (حرام کیا گیا ہے)۔

### بھنگ، افیوم اور حشیش کے استعمال کا حکم:

سا - بھنگ، افیوم اور حشیش کا استعال کرناحرام ہے، جمہور فقہاء کے نزدیک اس کے پینے والے پر حدنہیں جاری ہوگی، بلکہ اسے تعزیری

- (۱) حدیث أبی موی: قال: "بعثنی النبی عَلَیْتُه أنا ومعاذ بن جبل إلی الیمین" کی روایت مسلم (۱۸۲۸ طبح الحلمی) نے کی ہے۔
- (۲) البدائع ۷/۲ م، ابن عابدين ۴۸/۳، الهدامية ۱۱۱۱، المبسوط ۹/۲، فتح القد مر۵/۵ س-
- (٣) ابن عباس كا قول:''حومت الخموة بعينها قليلها وكثيرها والسكو من كل شواب'' كى روايت نــاكى (٣/١/٣ طبح المملتبة التجاربي) في ہے۔

سزادی جائے گی(۱)۔

امام بزدوی نے کہا:مفتی ہقول کے مطابق ہمارے زمانے میں بھنگ سے نشہ کرنے پر حدجاری کی جائے گی۔

امام ابن تیمید نے کہا: حدواجب ہوگی،خواہ نشہ پیدا ہو یا نہ ہو،اور جواس سے نشہ کرنے کو حلال سمجھے اور میرائے رکھے کہ وہ حلال ہے تو اس سے توبہ کرائی جائے گی (۲)۔

### خمر کودیگر چیزوں کے ساتھ ملانا:

۱۳ - اگر کوئی خمر میں ثرید بنائے یا اس سے سالن بنائے یا اس کے ذریعہ گوشت پچائے اور اس کے شور بہسے کھائے تو اس پر حدوا جب ہوگی، کیونکہ ان صورت میں عین خمر موجود ہے، یہی حکم اس صورت میں ہوگا جب وہ اس سے ستو گوندھ کر کھائے، شافعیہ اور حنابلہ نے اس کی صراحت کی ہے، اور اگر وہ اس سے آٹا گوندھ کرروٹی پچائے اور کھالے تو حد جاری نہیں ہوگی، شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ ان کے نزد یک سے حقول یہی ہے، نیز حنابلہ نے بھی اس کی صراحت کی ہے، نیز حنابلہ نے بھی اس کی صراحت کی ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ آگ خمر کے اجزاء کو جلا چکی ہے اور اب اس کے اش کے سوا پچھ باقی نہیں رہا (۳)۔

اگروہ خمر کے ذریعہ حقنہ لگانے کاعمل کریے واس پر حدجاری نہیں کی جائے گی، مالکیہ اور صحیح تر قول کے مطابق شافعیہ، نیز حنابلہ نے اسی کی صراحت کی ہے، حنفیہ کی رائے بھی یہی ہے، اس کی وجہان کے نزدیک بیہ ہے کہ بینہ توخمر کو کھانے کے ہم معنی ہے اور نہ پینے کے،

<sup>(</sup>۱) این عابدین ۵ م ۲۹۴–۲۹۵ \_

<sup>(</sup>۲) الاختيارات (۲۹۹، مجموعه فتاوي ابن تيميه ۱۲۰۳–۲۱۲\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ۱۸۸۲، المغنی لابن قدامه ۳۰۹۸، منتبی الإرادات ۲ر۲۷۸،الا قناع ۲۷۲۷،المحرر فی الفقه ر ۱۹۳

نیزید که اس کے حلق تک نہیں پہنچا، لہذاید ایدائیا ہی ہوا، جیسے اگروہ اس کے ذریعہ اپنے زخم کا علاج کرتا (۱) ، امام احمد سے مروی ہے کہ خمر سے چھپنا لگانے والے پر حد ہے، کیونکہ اس نے اس کو اپنے پیٹ تک پہنچایا، متقد مین حنابلہ کے نزدیک پہلی رائے اولی ہے، جیسا کہ ابن قد امد کا کہنا ہے، متأخرین نے دوسر نے ول کو ترجیح دی ہے (۱)۔

اگروہ خمر کو ناک کے راستہ تھینچ کر اندر لے جائے تو اس پر'' حد'' ہے، حنابلہ کے یہاں اس کی صراحت موجود ہے، اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ وہ اسے اپنے حلق سے گذار کراپنے اندر لے گیا <sup>(۳)</sup>۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ اس پرکوئی حدنہیں ہے، یہی تکم اس وقت بھی ہے جب اس کو بطور سرمہ لگائے یا اپنے کان میں ٹیکائے یا بطور دوا پیٹ کے زخم یا سر کے زخم میں استعال کرے، اور وہ اس کے دماغ تک پہنچ جائے، یہ اس لئے کہ حد کا وجو بخر کے پینے پر مبنی ہے، اور وہ ان کامول سے پینے والانہیں شار ہوتا، شراب کے مزاج میں بھی ان افعال کی طرف لے جانے والاکوئی داعیہ نہیں ہے کہ اس سے روکنے کی مشروعیت کی ضرورت پیدا ہو<sup>(م)</sup>۔

اگرخمرکو پانی کے ساتھ ملادیا جائے اور خمر غالب ہوتو حدجاری کی جائے گی،الابیکہ جائے گی،الابیکہ اس سے نشہ پیدا ہو،حفیہ نے اس کی صراحت کی ہے۔

یہی جگم اس وقت بھی ہے جب دونوں برابر ہوں، حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے، اس کی وجہ سے ہے کہ خمر کا نام باقی ہے، (اب بھی

(۱) حاشية الدسوقي ۱۸۲۴ مغنی المحتاج ۱۸۸۲، المغنی ۸/۲ س، المبسوط

- (٢) المغنى لابن قدامه ٧٨ ٣٠ كشاف القناع ١٩٨٧، المحرر في الفقه ص١٦٣-
  - (۳) المغنی ۸ر۷۰ ۴،الا قناع ۴ر۲۷\_
    - (۴) المبسوط ۱۲۸هـ

اسے خمر ہی کہا جاتا ہے) اور بعض پینے والوں کی عادت ہوتی ہے کہوہ اسے یانی میں ملاکریتے ہیں (۱)۔

حنابلہ کا کہنا ہے کہ اگر کوئی نشہ والی چیز کو پانی میں ملائے اور وہ پانی میں فنا ہوجائے پھراسے پٹے تواس پر حد نہیں ہوگی۔

نیزان کا کہناہے کہ پیاس کی وجہ سے اس نے شراب پی جو کہ استے پانی میں ملا ہوا تھا جو پیاس بجھانے کے لئے کافی ہوتا ہے تو بیشراب بوقت اضطرار پیاس رفع کرنے کے لئے مباح ہوگی، اور اگراس نے شراب کو اس حال میں پیا کہ وہ کسی استے تھوڑ ہے پانی میں ملی ہوئی تھی جو کہ پیاس نہیں بجھایا کرتا تو بیشراب مباح نہیں ہوگی، کیونکہ اس سے مقصود حاصل نہیں ہوسکتا، چنانچہ اس پر حدنا فذہوگی کے۔

اگرآ دمی کسی دوا کوشراب میں گوندھ کریا لپیٹ کریا مرکب دوا کا جزبنا کریٹے درانحالیکہ دوا غالب ہوتو اس پر حدنہیں ہے، کیکن اگر خمر ہی غالب ہوتو حنفیہ کے نز دیک حدجاری ہوگی۔

کیونکہ مغلوب حصہ اس صورت میں غالب حصہ کے ذریعہ فنا ہوجا تا ہے، جبکہ غالب جز مغلوب حصہ کی مخالف جنس سے ہو، اور (قاعدہ سے کہ)''حکم''غالب کے اعتبار سے لگا یاجا تا ہے (۳)۔

#### نشهاورشراب نوشی کی سزا کی مقدار:

10 - فقهاء كااس پر اتفاق ہے كه شراب پينے والے پر مطلقاً حد واجب ہے، چاہے وہ اس سے مدہوش ہویا نہ ہو، اور چاہے تھوڑا پیا ہو یازیادہ، البتہ شراب پینے پر جوحد واجب ہے اس كی مقدار كے سلسله میں فقهاء كے درميان دواقوال ہيں:

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۳۸٫۳، البدائع ۲/۰۰۰

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲ / ۱۱۷ – ۱۱۸

<sup>(</sup>m) المبسوط ١٦/٨٣.

#### پہلاقول:

حفیہ اور مالکیہ کا مذہب اور حنابلہ کارائے قول (۱) جو کہ دراصل شافعیہ کے قول اصح کا مقابل ہے یہ ہے کہ اس کی حد، اس کوڑا ہے، اور مردوعورت کے درمیان اس میں کوئی فرق نہیں ہے، امام ثوری اس کے قائل ہیں، اس رائے کے ق میں ان کا استدلال اجماع صحابہ سے مردی ہے کہ حضرت عمر نے حد خمر کے سلسلہ میں لوگوں کو مشور کے لئے بلایا، چنانچے عبدالرحمٰن بن عوف نے یہ رائے دی کہ اس کے لئے سب سے ہلکی سزایعنی ۸۰ کوڑے مقرر سیجنے، چنانچے حضرت عمر نے شارب خمر پر ۸۰ کوڑے جاری کئے، اور یہی فیصلہ انہوں نے لکھ کر حضرت خالد اور ابوعبیدہ کوملک شام میں جھیجا۔

ایک روایت یہ جھی ہے کہ حضرت علیؓ نے مشورے کے وقت فرمایا: شرائی جب نشہ میں آتا ہے تو ہذیان بکتا ہے، اور ہذیان میں افتر اپردازی کرتا ہے، اور (یہ معلوم ہے کہ) بہتان تراشی کرنے والے کی سزا ۸۰ کوڑے ہیں (۲)۔

#### دوسراقول:

اصح قول کے مطابق شافعیہ اور ابو بکر اور ابوثور (۳) کی اختیار کردہ

- (۱) حاشيه ابن عابدين ۱۸ ۱۳ ، البدائع ۷۷۵، المبسوط ۳۰/۳، فتح القدير ۵۷۰ ماشيه ابن عابدين ۱۸ مار۳، البدائع ۷۷۵، المبسوط ۵۵، بداية المجتبد ۲۷۷۲، المختبد ۲۷۷۲، المحرر فی الفقه ر ۱۷۳ ، المور فی ۲۲۷۲، المور فی الفقه ر ۱۷۳ ، الا قاع ۲۷۲۸ و ۲۲۷۳ .
- (۲) انژعلی: "إذا سکو هذی.." کی روایت دارقطنی (۳۰/ ۱۵۵ طبع دارالمحاس) نے کی ہے، ابن حجر نے حضرت علیؓ ہے اس کے ثبوت پرشک کا اظہار کیا ہے، جیسا کہ التخیص الحبیر (۲۸/ ۲۵–۲۱ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ہے۔
- (۳) مغنی الحتاج ۱۸ر۱۸۹، نهایة الحتاج ۱۸ر۱۱، حاشیة الجمل ۱۹۰۵، المغنی (۳) معنی الحتاج ۱۹۷۸، المغنی (۳)

ایک دوسری روایت کے مطابق حنابلہ اس رائے کے قائل ہیں کہ حد خمر کی مقدار صرف ۴ مرکوڑے ہیں، اور اگر امام سزا کو اس ۸۰ کوڑے تک پہنچانا مناسب سمجھے تو شافعیہ کے نزدیک صحیح ترقول کے مطابق اس کے لئے ایسا کرنا جائز ہوگا، البتہ چالیس (۴۸) کوڑے پر بیاضافہ بطور تعزیر ہوگا۔

اسسلسلہ میں ان کی دلیل وہ واقعہ ہے کہ حضرت علی نے ولید بن عقبہ کو چالیس کوڑے عقبہ کو چالیس کوڑے عقبہ کو چالیس کوڑے لگائے، حضرت ابو بکر نے بھی چالیس ہی لگائے، حضرت ابو بکر نے بھی چالیس ہی لگائے، حضرت عمر نے اس کوڑے گائے، میسب ہی سنت ہیں اور چالیس کوڑے مجھے زیادہ پہندہے (۱)۔

انس بن ما لک سے مروی ہے کہ نبی اللہ نیس نے خمر کے سلسلہ میں کھجور کی چھڑی اور جوتے سے سزادی ، اس کے بعد حضرت ابو بکر نے چالیس کوڑے لگائے ، پھر جب حضرت عمر کے زمانہ خلافت میں لوگ "ریف" (کھانے پینے کی فراخی وفراوانی) اور بستیوں اور قصبوں سے قریب ہو گئے تو انہوں نے (اہل مشورہ کے سامنے) یہ سوال رکھا: شراب پینے پر کوڑے مارنے کے بارے میں آپ لوگوں کی کیا رائے ہے؟ عبدالرحمٰن بن عوف نے کہا: میری رائے میں آپ اسے سے بلکی حد کے برابررکھیں ، چنانچہ انس بن ما لک کا بیان ہے کہ سب سے بلکی حد کے برابررکھیں ، چنانچہ انس بن ما لک کا بیان ہے کہ عمر نے اس کوڑے واری کر دیئے (۲)۔

السلسله میں (شافعیہ اور اس رائے کے قاملین حنابلہ) کہتے ہیں کہ نوالیہ کہتے ہیں کہ نی الیہ کا کہتے ہیں کہ نی الیہ کہ کہ کہ کہ کہ نا پرترک کرنا جائز نہیں ہے، نیز کسی الیسی بات پر اجماع منعقذ نہیں ہوسکتا جو نبی

- (۱) حدیث: أن علیّا جلد الولید بن عقبة "كی روایت مسلم (۱۳۳۲ سام طبع الحلی) نے كی ہے۔
- (۲) حدیث:'أن النبی ﷺ جلد فی الخمر بالجرید والنعال"کی روایت ملم(۱۳۳۱ طع کلی) نے کی ہے۔

عَلَيْتُ ، ابوبکر اورعلی کے مل کے خلاف ہو، لہذا عمر کی طرف سے کوڑوں میں اضافہ کو اس حقیقت پرمجمول کیا جائے گا کہ یہ دراصل تعزیر ہے، جس کا کرنا امام کے لئے جائز ہے، اگروہ ایسا کرنا مناسب سمجھے۔

#### نشه آور چیز کارمضان میں دن کے وقت بینا:

17 - جب کوئی انسان رمضان میں دن کے وقت کوئی نشہ آور چیز پی لے تو پینے کی بنا پر اسے'' حد'' لگائی جائے گی اور رمضان میں روزہ توڑنے کی بنا پر بیس کوڑے بطور تعزیر لگائے جائیں گے، حفیہ اور حنابلہنے اس کی صراحت کی ہے (۱)۔

ایسااس وجہ سے ہے کہ شراب نوشی سے حد لازم آتی ہے اور ماہ رمضان، نیز روزے کی بے حرمتی سے تعزیر واجب ہوتی ہے، کیکن چونکہ حد تعزیر سے زیادہ سخت ہے، اس لئے اس پر حدیہ لے لگائی جائے گی، اس کے بعد متصلا ہی اس کی تعزیر نہیں کی جائے گی، تا کہ اسے کوئی جسمانی گزندنہ پہنچے۔

اس مسله میں اصل حضرت علیؓ کی میہ حدیث ہے کہ ان کے پاس خواش کے اس پر خواش حارثی کولا یا گیا جوشراب پیئے ہوئے تھا، حضرت علیؓ نے اس پر حد جاری کر کے قید کردیا، پھر دوسرے دن اسے قید سے نکال کر ہیس کوڑے لگائے، اور فرمایا: میہ اللہ کے مقابلہ میں تنہاری جسارت اور رمضان میں تنہارے دوزہ توڑنے کی سزاہے (۲)۔

### مدخمر کے وجوب کے شرا نظ:

حد کوواجب کرنے کے لئے مندرجہ ذیل باتیں شرط ہیں: اس سکلہ میں عاقل اور بالغ ہونا

(r) المبسوط ۱۲۳ mm\_

ہے، چنانچہ مجنون اور بچے پر بالا تفاق حدواجب نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔اس کی وجہ یہ ہے کہ حدایک خالص سزا ہے، جوخالص جرم کی طالب ہے، جبکہ بچے اور پاگل کافعل جرم نہیں کہلاسکتا، لہذا ان دونوں سے جرم کے معدوم ہونے کی وجہ سے ان پرکوئی حذبیں ہے۔

البتہ مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ باشعور لڑکے کو بطور تنبیہ تادیب کی جائے گی۔

1۸ - دوم: مسلمان ہونا<sup>(۲)</sup>۔ حفیہ کے نزدیک ظاہر روایت کے مطابق ذمی (اسلامی ریاست کا غیر مسلم شہری) اور مستاً من حربی (دشمن ملک کا پناہ گزین) پرشراب پینے یا نشہ کرنے کی بنا پر حدنہیں ہے (")۔

امام کاسانی کہتے ہیں کہ ہمارے اکثر مشاک کے نزدیک شراب پینا اہل ذمہ کے لئے مباح ہے، لہذا یہ جرم میں شارنہیں ہوگا، بعض مشاک کے نزدیک اگرچہ بیحرام ہے، لیکن ہمیں ان سے اور ان کے دینی معاملات سے تعرض کرنے سے منع کیا گیا ہے، جبکہ ان پر حد جاری کرنا گویا ان سے تعرض کرنا ہے، کیونکہ ایسا کر کے ہم انہیں شراب نوشی سے روک رہے ہوں گے۔

حسن بن زیاد سے مروی ہے کہ جب وہ (متامن حربی اور ذی) پی کر مد ہوش ہوجا ئیں تو نشہ کے سبب ان پر حد جاری کی جائے گی ، نہ کہ محض پینے کی بنا پر ، کیونکہ نشہ کرنا تمام مذاہب میں حرام ہے ، امام

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۳۲/۲۸ سه سهنتهی الا رادات ۸/۷۸ م

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۹۷۷، ابن عابدین ۷۸۷، حافیة الدسوقی ۳۵۲۸، شرح ثرخ الجلیل ۷۸۹۸، مغنی المحتاج ۷۸۷۸، نهایة المحتاج ۱۲۸۸، نهایة المحتاج ۲۸۷۱، منتبی الإرادات ۲۷۲۷، الا قناع ۷۸۷۲۰

<sup>(</sup>۲) البدائع ۱۳۹۷، ابن عابدین ۱۳۷۸، حاشیة الدسوقی ۱۳۵۲، شرح مخ الجلیل ۱۲۸۵، مغنی المحتاج ۱۸۷۸، نهاییة المحتاج ۱۲۸۸، نتبی الإرادات ۱۲۷۷، المحرر فی الفقه رس۱۹۳ الو قناع ۱۲۲۷۔

<sup>(</sup>۳) البدائع ۲۷ وس،المبسوط ۱۲۲ راسی

کاسانی کہتے ہیں کہ امام حسن کا یہ قول حسن ہے (۱)۔

حاشیہ ابن عابدین میں تحریر ہے: اگر ذمی حرام چیز کا استعال کر کے نشہ کر ہے توصیح ترقول کے مطابق اس پر حد جاری ہوگی، کیونکہ ہردین وملت میں نشہ حرام ہے، حاشیہ میں ان کا بیقول بھی ہے کہ صحیح تر رائے میں اس پر حد لگائی جائے گی، یہ امام حسن کا فتوی ہے، اور بعض مشائخ نے اس رائے کو پیند کیا ہے، البتہ فقہ خفی میں اصل مذہب بیہ مشائخ نے اس رائے کو پیند کیا ہے، البتہ فقہ خفی میں اصل مذہب بیہ کہ جب وہ شراب بے اور اس سے نشہ میں آ جائے تو اس پر حد جاری نہیں ہوگی، جیسا کہ ' نہر' میں ' فقاوی قاری الہدائی' سے نقل جاری نہیں ہوگی، جیسا کہ ' نہر' میں ' فقاوی قاری الہدائی' سے نقل کیا گیا ہے۔

مجد بن تیمید کہتے ہیں کہ ذمی کوشراب نوشی پر صدنہیں لگائی جائے گ، اگر چداسے نشد آجائے اوران سے ایک روایت بیہ ہے کہ صد جاری کی جائے گی، اور میرے نز دیک اگر اسے نشد آجائے تو حد ہوگی ورنہ نہیں (۳)۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ ذمی اگر علانیہ شراب پیئے تواس کی تادیب کی جائے گی<sup>(۴)</sup>۔

19 - سوم: شراب پینے پر مجبور نہ ہونا یعنی بیکہ وہ اسے اپنے اختیار سے ہے، بیشنق علیہ شرط ہے (۵)، چنانچہ جسے شراب پینے پر مجبور کیا گیا ہواس پر کوئی حذبہیں ہے، اس مسله میں رسول علیہ کا بیار شاد

#### "رفع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا

- (۱) البدائع ۲٬۰۸۰
- (۲) ابن عابدین ۴۸۷سه
  - (m) المحردر ۱۲۳
- (۴) الدسوقي ۴/۳۵۲، منح الجليل ۴/۹۸۵\_
- (۵) البدائع ۱۳۹۷، ابن عابدین ۲۸۷۳، المبسوط ۳۲/۲۳، البدایه ۱۱۱۲، ما البدایه ۱۱۱۲، ما البدایه ۱۱۱۲، ما معنی المحتاج ۲۸۷۸، معنی المحتاج ۲۸۷۸، مبنی المرادات نهایة المحتاج ۸۷۷، ماهید المحتاج ۸۷۷، ماهید المحتاج ۸۷۷، المحروفی الفقد ۱۲۷۷، الو قناع ۲۷۷۸-

علیه" ((میری امت سے غلطی ، بھول چوک اور جس کام پروہ مجبور کئے گئے ہوں اسے معاف کردیا گیا ہے) ، دوسری بات یہ ہے کہ دم 'ایک خالص سزا ہے ، اور جرمِ خالص کا تقاضا کرتی ہے ، جبکہ جبری شراب نوشی حلال ہے ، کوئی جرم نہیں ہے ، لہذا کسی حدیا گناہ کا سوال نہیں (1)۔

نیز اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ اسے ڈرا دھمکا کر اور زدوکوب کر کے مجبور کیا گیا ہویاز بردتی منہ کھول کر اور اس میں شراب انڈیل کر اس کو پینے پر مجبور کیا گیا ہو، حنابلہ نے صاف طور پر یہ مسئلہ لکھا ہے۔

اور مالکیہ نے صراحناً میکھا ہے کہ جبر واکراہ سے مراقبل یا قاتلانہ زدوکوب یا کسی جسمانی عضو کی ہلاکت یا اس قتم کی مہلک مار کی دھمکی ہے، مہلک مارسے مرادامام محنونؓ کے نزدیک قوی ترقول کے مطابق سخت قتم کا قیدو بندہے (۲۰)۔

اسی طرح اس شخص پرکوئی حدنہیں ہوگی جس کے پاس شراب کے سواکوئی سیال چیز موجود نہ ہواورا گئے ہوئے لئے مات پینے پرمجبور ہو، اس کی دلیل تحریم خمروالی آیت میں بیار شادر بانی ہے: "فَمَنِ اضُطُرَّ غَیرُ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ" (۵) (لیکن (اس میں بھی) جو شخص مضطر ہوجائے اور نہ بے حکمی کرنے والا

- (۲) البدائع ۱۷۹۳، المغنی ۸ر ۰۵ سه
- (m) المغنى لا بن قدامه ۸ ر ۷۰ س، الإ قناع ۴ ر ۲۶۷ ـ
- (٧) حاشية الدسوقي ۴ر ٣٥٣، شرح منح الجليل ۴ر ٥٥٢\_
  - (۵) سورهٔ بقره رسمار

<sup>(</sup>۱) حدیث: "رفع عن أمتی الخطأ والنسیان" بیحدیث ان الفاظ میں بھی آئی ہے: "إن الله وضع عن أمتی ....." کی روایت ابن ماجر (۱۹۹۲ طبع اکر قالمعارف العثمانیہ) اور حاکم (۱۹۸۲ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) فی حضرت ابن عباس سے کی ہے، حاکم نے اسے سیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

ہواور نہ حد سے نکل جانے والا ہوتو اس پر کوئی گناہ نہیں )۔

اور دوسری دلیل میہ ہے کہ'' حد'' ایک خالص سزا ہے جو کہ جرم خالص کی متقاضی ہے، جبکہ حلق میں لقمہ اٹکنے کے اضطرار کی بنا پر شراب بینا حلال ہے، لہذا میہ جرم نہیں ہوا، اس کی صراحت حنفیہ، مالکیے، شافعیہ اور حنابلہ نے کی ہے (۱)۔

اگراس نے شراب پیاس کی بنا پر پیا تو حنابلہ (۲) کا کہنا ہے کہا گر وہ استے پانی میں ملایا گیا ہو جو پیاس بجھاتا ہوتو اضطرار کے وقت پیاس بجھانے کے لئے مباح ہوگا، جیسا کہ جان لیوا فاقہ (مخمصہ) کے وقت مردارمباح ہوجا تاہے، اورجس طرح پیلقمہ اٹک جانے کے وقت مرباح ہوجا تاہے، اورجس طرح یے تقمہ اٹک جانے کو وقت مباح ہوتا ہے، عبداللہ بن حذا فہ کے قصے میں آتا ہے کہ ان کو رومیوں نے گرفتار کرلیا، اور ان کے متکبراور سرکش لوگوں نے انہیں ایک ایسے گھر میں قید کردیا جس میں ان کے کھانے پینے کے لئے شراب ملا ہوا پانی اور بھنا ہوا سور کا گوشت دیا جاتا تھا، انہیں تین دن تک اسی طرح رکھا گیا، مگر انہوں نے اسے نہیں کھایا پیا، جب ان لوگوں کو ان کے مرنے کا اندیشہ ہوا تو انہیں نکالا، اس وقت وہ ان لوگوں سے بولے کہ بخدا، اللہ تعالی نے اسے میرے لئے طلال کردیا قوگوں سے بولے کہ بخدا، اللہ تعالی نے اسے میرے لئے طلال کردیا اڑا نے اورخوش ہونے کا موقع نہیں دینا چاہتا تھا (۳)۔

اگراس نے خالص شراب پیایا اتناتھوڑا یانی ملاہوا پیاہوجس سے

(۱) البدائع ۷/۹ من ۱۵ ماهیة الدسوقی ۱۸ م ۱۳۵ من ۱۳ مین عدم جواز کے سلسله میں ابن عرفه کے اختلاف کا ذکر ہوا ہے، شرح منح الجلیل ۱۸ م ۵۵۲ مغنی المحتاج ۱۸۸۸، نهایة المحتاج ۱۸۸۸، نهایة المحتاج ۱۸۸۸، نهایة المحتاج ۱۸۷۸، ۱۸۴۸، المغنی ۱۸۸۸ منتبی الإرادات ۲۷۲۸، ۲۲۹۸، المحتار ۲۲۲۸،

(۳) عبدالله بن حذافه کابی قصه ابن هجرنے الاِ صابه (۲۹۲/۲۹-۲۹۷ طبع السعادة) میں نقل کیاہے، اوراہے بہیق کی طرف منسوب کیاہے۔

پیاس نہیں بجھا کرتی تو بہاس کے لئے مباح نہیں ہوگا، بلکہاس پر حد جاری ہوگی۔

حفیہ (۱) کے نز دیک پیاس کی بنا پرشراب کا پینا حلال ہے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ''إِلَّا مَا اضُطُرِ دُتُهُمْ إِلَيْهِ'' (۲) (سوااس کے کہ اس کے لئے تم مضطر ہوجاؤ)۔

شافعیہ کے نزدیک میں تول پیاس اور بھوک کی بناپر شراب نوشی کا حرام ہونا ہے، لیکن صدنہیں نافذ ہوگی، ان کا کہنا ہے: اگر وہ پیاس کی وجہ سے ہلاکت کے قریب بہن جائے جائے اس کا پینا جائز ہے (\*\*\*)۔

#### نشه آور چیز علاج کے لئے بینا:

• ۲ - اگرآ دمی نشه آور چیز علاج کے لئے پٹو حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک ایسا کرنا اس کے لئے مباح نہیں ہے، شافعیہ کے یہاں بھی صحیح ترقول یہی ہے (۲)، مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس پر حدلگائی جائے گی۔

ان فقہاء نے علاج کے لئے شراب پینے کے عدم جواز پر واکل حضری کی اس حدیث سے استدلال کیا ہے کہ طارق بن سوید انجعفی نے بی علیقہ سے شراب کے بارے میں دریافت کیا، تو آپ نے انہیں منع فرمایا، یا یہ کہ اس کا بنانا آپ نے ناپند فرمایا، جعفی نے وضاحت کی کہ میں تو اسے دوا کے لئے بنا تا ہوں، اس پر نبی علیقہ

<sup>(</sup>۲) المغنی ۸٫۷- ۱۹۳ مبنتهی الإرادات ۲/۵۷ م، المحرر فی الفقه/ ۱۶۲\_

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲۸۲۳

<sup>(</sup>۲) سورهٔ أنعام ۱۱۹ ـ

<sup>(</sup>٣) مغنى الحتاج م/ ١٨٨، نهاية الحتاج ٨/ ١٢، هافية الجمل ٥/ ١٥٨ـ (٣)

<sup>(</sup>۴) المبسوط ۹/۲۴، حاشية الدسوقی ۱۳۵۳–۱۳۵۳، شرح منح الجليل ۲۸ (۳۵۳)، معنی المحتاج ۱۸/۸۱، نهاية المحتاج ۱۵/۸۸، نهاية المحتاج ۱۵۸۸، معنی المحتاج ۱۵۸۸، نهاية المحتاج ۱۵۸۸۸، حاشية الجمل ۱۵۸۸۵

نے فرمایا: "إنه لیس بدواء ولکنه داء" (پیردوانہیں، بلکہ بیاری ہے)۔

اوراس کئے کہ نشہ والی چیز حرام بعینہ (یعنی اپنی ذات میں حرام)
ہے، اس کئے علاج کے لئے مباح نہیں ہوسکتی، جیسے خزیر کا گوشت۔
قول اصح کے مقابلہ میں شافعیہ کا دوسرا قول یہ ہے کہ اتنی مقدار
کے ذریعہ علاج کرنا جائز ہے، جونشہ نہ پیدا کرے، جیسا کہ دیگر
نجاسات (کا معاملہ ہے) اور یہ مسئلہ عام حالات میں ہے، جہال
تک اضطراری حالت کا سوال ہے، جبکہ وہ کوئی دوسری دوانہ پائے تو
اس کے جواز میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل'' تداوی'' میں دیکھی
حائے۔

۲۱ - چہارم: حدواجب ہونے کی شرائط میں سے ایک ہے بھی ہے کہ پیتے وقت مشروب پرخمر ہی کے نام کااطلاق ہوتا ہو۔

حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے (۲) ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ شراب نوشی کی حدکا واجب ہونا، شراب پینے سے وابستہ ہے، حتی کہ اگر شراب بینی باہو پھراس کے بعد پیا ہوتو دیکھا جائے گا، اگر غالب حصہ پانی ہے تو اس پر کوئی حد نہیں جاری کی جائے گی، کیونکہ پانی کے غالب ہونے کی بنا پر شراب کا نام اس سے زائل ہوگیا، اور پانی کے غالب ہونے کی بنا پر شراب کا نام اس سے زائل ہوگیا، اور اگر غالب حصہ شراب ہویا دونوں برابر ہوں تو حدجاری کی جائے گی، کیونکہ شراب کا نام باقی ہے (اب بھی اسے شراب کہا جاتا ہے)، کیونکہ شراب کا نام باقی ہے (اب بھی اسے شراب کہا جاتا ہے)، بعض شراب کی عادت ہوتی ہے کہ وہ اسے پانی میں ملاکر پیتے ہیں۔ جو شخص شراب کی در دی (تیجھٹ ) سے بینی میں ملاکر پیتے ہیں۔

نز دیک اس پر حد ہے، کیونکہ وہ بلاشبیشراب ہے، حنفیہ کی رائے اس

سے مختلف ہے، ان کے نز دیک اس کا پینا اور اس سے فائدہ اٹھانا

مکروہ ہے، کیونکہ ہر چیز کی تلجھٹ اس کی صافی (خالص) کے درجہ

میں ہوتی ہے،اورشراب سے فائدہ اٹھانا حرام ہے،اسی طرح اس کی

تلچھٹ سے فائدہ اٹھا نابھی حرام ہوگا ،ابیااسی وجہ سے ہے کہ تلچھٹ

میں شراب کے اجزاء ہوتے ہیں، اگریانی میں شراب کا ایک قطرہ

گرجائے تواس کا پینااوراس سے فائدہ اٹھا نا جائز نہیں، جب مسئلہ بیہ

۲۲ - پنجم: ایک شرط پیجمی ہے کہ وہ جانتا ہو کہ جومشروب وہ پی رہا

ہے اس کی کثیر مقدارنشہ پیدا کرتی ہے، کیونکہ اس کے بینے پر حداسی

وقت لازم آتی ہے جبکہ وہ جانتا ہو کہ زیادہ مقدار میں پینا نشہ پیدا

کرےگا، جو بینہ جانتا ہواس پرکوئی حذبیں ہے، بیعام اہل علم کا قول

ہے، شافعیہ نے صرف بیشر طقرار دی ہے کہ بس وہ بیجانتا ہو کہ جو چیز

ہونے کاعلم رکھتا تھااور نہاس کو پی کر ارتکاب معصیت کا اس کا کوئی

ارادہ تھا،اس کا معاملہ گویا اس شخص کا ساہے،جس کے پاس اس کی

منکوحہ بیوی کےعلاوہ کوئی دوسری عورت دلہن بنا کرشب زفاف میں

اس پر حدعا کدنہ ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ نہاس کے حرام

ہے تو تلچھٹ بدرجهٔ اولی ناجائز ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

وه پي ر ما ہے وہ نشه آور ہے (۲)۔

پہنچا دی گئی، اور اس شخص پر بھی کوئی حدنہیں جواسے (کسی نشہ آور مشروب کو) اس حال میں پئے کہ اسے اس کی تحریم ہی کاعلم نہ ہو، کیونکہ حضرت عمرؓ اور عثمانؓ کا قول ہے کہ حدصرف اسی پر ہے جسے اس کا

<sup>(</sup>۱) الموسوعه ۵/۷۱" أثربه"-

<sup>(</sup>۲) الهدايه ۱۱۱/۱۱، المبسوط ۳۲/۲۳، حاشية الدسوقی ۴/۳۵۲، شرح منح الجليل ۴/۷۵۰، منی الحتاج ۴/۷۸، نهاية الحتاج ۱۳/۸ اماضية الجمل ۱۵۹۵، المنی ۱۸/۸ ۳۰، منتهی الإرادات ۲۷۲۲، المحرر فی الفقد/ ۱۲۳، الإ قناع ۴/۷۲۷۔

<sup>(</sup>۱) حدیث واکل الحضرمی: "إنه لیس بدواء" کی روایت مسلم (۳ سا ۱۵۷۳ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) البدائع ٢/٠٠٩ ـ

<sup>(</sup>۳) الدردی اس عکر (تلچھٹ) کو کہتے ہیں جوشراب کے برتن کے بینیدے میں ہوتا ہے، کیونکہ وہ اس کا ہز ہوتا ہے۔

علم ہواوراس لئے بھی کہ تحریم سے ناواقف شخص اس آ دمی کے مانند ہے، جو نہ جانتا ہو کہ بیشراب ہے، چنانچہ جب وہ اس کی تحریم سے ناواقف ہونے کا دعوی کرتے توغور کیا جائے گا۔

اگروہ مسلمانوں کے درمیان اسلامی ملک میں پلابڑھا ہو، تواس کا دعویٰ قبول نہیں کیا جائے گا، کیونکہ اس طرح کی چیز اس پر مخفی نہیں رہکتی، اسی لئے اس بارے میں اس کا دعویٰ ناقابلِ قبول ہوگا، اگروہ جلد ہی اسلام لایا ہے، یا شہروں سے دور دیہات میں پرورش پایا ہے تو اس کا دعویٰ قبول کرلیا جائے گا، کیونکہ جو بات وہ کہدرہا ہے اس کا احتمال موجود ہے، اس مسئلہ کی صراحت حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کی ہے (۱)۔

۲۲-ششم: حفیہ نے ایک شرط بیلگائی ہے کہ وہ بولنے کی صلاحیت رکھتا ہو، چنا نچہ گونگے پرشبہ کی بنیاد پر' حد' نہیں لگائی جائے گی<sup>(۲)</sup>۔
کیونکہ اگر وہ گویائی کی صلاحیت رکھتا تو اس بات کا احمال تھا کہ وہ شراب نوشی کا کوئی ایسا سب بتا تا جس سے اس کو حد نہ لگائی جاسکے، جیسے جبروا کراہ یا کسی ایکے ہوئے لقمہ کونگلنا۔

اس کا مرد ہونا یا آزاد ہونا شرط نہیں ہے، چنانچہ صدمرد وعورت، غلام سب پر نافذ ہوگی، البتہ غلام کی حد آزاد کی حد کا نصف ہوگی (۳)۔

### شراب کی بوکایا یاجانا:

۲۴-جس کے منہ سے شراب کی بوآئے اس پر حدواجب ہونے کے

(۳) البدائع ۷ر۴ ۴، شرح منح الجليل ۴ر۹۸۹\_

بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس سلسلہ میں ان کے دواقوال ہیں:

#### يهلا قول:

حفیہ، شافعیہ اور رائح روایت کے مطابق (۱) حنابلہ کی رائے ہے کہ جس کے منہ سے شراب کی بوآئے اس پر حدواجب نہیں ہے، یہ اس لئے کہ شراب کی بوکا پایا جانا شراب پینے پر دلالت نہیں کرتا، ہوسکتا ہے کہ اس نے اس سے محض کلی کی ہو، اسے پیانہ ہویا جبراً پیا ہویا لقمہ اٹک جانے کی بنا پر پیا ہو، جس سے جان جانے کا اندیشہ رہا ہو۔

#### دوسراقول:

ما لکیہ اور دوسری روایت کے مطابق حنابلہ (۲) کی رائے ہے کہ شراب کی بوکی وجہ سے اسے حدلگائی جائے گی ، اس کی وجہ سے کہ حضرت ابن مسعود ٹانے ایک شخص کوجس کے منہ سے شراب کی بوآ رہی متھی کوڑے لگائے تھے (۳)۔

حضرت عمرٌ سے مروی ہے، انہوں نے فرمایا: مجھے عبیداللہ کے منہ سے پینے کی بوآئی جس پراس نے اقرار کیا کہ اس نے طلا (انگوروں کا

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۳۲/۲۳، حاشیة الدسوقی ۳۵۲/۳،مغنی المحتاج ۱۸۸۸، حاشیة الجمل ۱۵۹/۵، المغنی ۸۸۸ ۳-۹۰ سامنتهی الإرادات ۷۲۲۲-۳۔

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۴۸۷سـ

<sup>(</sup>۱) البدائع کر ۲۰، عاشیه ابن عابدین ۱۸ ۲۰، البدایه شرح بدایة المبتدی ۲/۱۱۱، المبسوط ۱۹۰۳، فق القدیر ۱۹۸۵ مفنی المحتاج ۱۹۰۸، نهایة المحتاج ۱۹۸۸، المفنی لابن قدامه ۱۹۰۸ ما منتبی الإرادات ۲۷۲۷، الا قتاع ۱۷۲۸، الا قتاع علی یه بیمی درج بے که جس کے منه سے شراب کی بوآئے اسے تعزیری سزادی جائے گی، المحرر فی الفقد ۱۹۲۰۔

<sup>(</sup>۲) حاشية الدسوقى ۴۷ س۵۳، شرح مخ الجليل ۷۲ س۵۵۲، بداية الجبتهد ۷۷ و ۲۵، المغنی ۴۹۸۸ سالحرر فی الفقه ر ۱۹۳

<sup>(</sup>۳) اثر ابن مسعودٌ: "في جلده رجلاً وجد منه رائحة الخمر" كي روايت بخاري (الفتح ۱۹۷۹ طبع السّلفيه) اورمسلم (۱/۱۵۵-۵۵۲ طبع الحلمي) نے كى ہے۔

گاڑھارس) پیا ہے، عمرؓ نے فرمایا: میں طلا کے بارے میں دریافت کروں گا، اگر بینشہ پیدا کرتا ہوگاتو عبیداللہ کوکوڑ ہے لگاؤں گا<sup>(۱)</sup>۔ اوراس لئے کہ بو، شراب پینے پر دلالت کرتی ہے، لہذا وہ اقرار کے قائم مقام ہوئی (۲)۔

### شراب کی تے کرنا:

۲۵ - شراب کی تے کی بنا پر حدواجب ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، اس سلسلہ میں ان کے دواقوال ہیں:

#### يہلاقول:

حنفیہ، شافعیہ اور ایک روایت کے مطابق (۳) امام احمد کی رائے یہ ہے کہ جو تخص شراب کی قے کرے اس پر حدثہیں ہے، کیونکہ اس بات کا احتمال ہے کہ وہ مجبور کیا گیا ہو، یا نہ جانتا ہو کہ اس سے نشہ پیدا ہوتا ہے، یااسی طرح کی کوئی اور بات ہو۔

#### دوسراقول:

ما لکیداورایک روایت کی روسے امام احمد (۴) کا مذہب ہیہ ہے کہ شراب کی قے کرنے پر حدلگائی جائے گی ، کیونکہ ایساشراب پینے کے بعد ہی ہوتا ہے ، بیر گویا ایسا ہی ہے جیسے اس پرشراب پینے کا ثبوت قائم ہو چکا ہو۔

- (۱) انژعمر:''إنبي وجدت من عبيد إلله ديح الشواب..''کي روايت عبد الرزاق نے المصنف (۲۲۸/۹ طبع الجلس العلمي ) ميں کی ہے۔
  - (۲) المغنی ۸رو۰۳ پ
- (۳) البدائع ۷/۰ ۴، ابن عابدين ۴/۰ ۴، البدايه ۱۱/۱۱، المبسوط ۴/۱۳، فتخ القدير۵/۸ ۳، مغنی الحماح ۴/۰ ۱۹، نهاية الحماح ۱۸/۱۱، المغنی ۸/۹ س
- (م) حاشية الدسوقي همر ٣٥٣، المغنى ٨ر ٩٠٩، الإ قناع ٣٠٦٨، منتبى الارادات ٢٦٨/٣-

نیز امام شعبی کا قول ہے کہ جب قدامہ کا معاملہ پیش آیا تو علقمہ الخصی نے آکرکہا تھا: میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے اسے شراب کی قے کرتے دیکھا ہے، چنا نچ حضرت عمرؓ نے میہ کہہ کراس پر حد جاری کی کہ جس نے شراب کی تے کی وہ گویا اسے پی چکا ہے (۱)۔

نیز حضرت عثمانؓ کے بارے میں منقول ہے کہ جب ان کے یاس

ولید بن عتبہ کو لا یا گیا، تو حمران اور ایک دوسرے خص نے اس کے خلاف گواہی دی، ان میں سے ایک نے بیہ گواہی دی کہ اس نے اسے شراب پیتے ہوئے دیکھا ہے، اور دوسرے نے شہادت دی کہ اس نے اسے اس کی قے کرتے ہوئے دیکھا، چنانچے حضرت عثمان ٹے نے اسے اس کی قے کرتے ہوئے دیکھا، چنانچے حضرت عثمان ٹے فرما یا: بیہ قے نہیں کرسکتا جب تک کہ اسے پیا نہ ہو، پھر علی سے فرما یا کہ اسے کوڑے لگا و، حضرت علی نے عبداللہ بن جعفر گو تھم دیا تو انہوں نے اسے کوڑے لگائے (۲)۔ بیہ واقعہ ذی علم اکا برصحابہ کے سامنے پیش آیا اور کسی نے نگیر نہیں کی، اس طرح بیا یک اجماعی مسئلہ ہو گیا۔ علاوہ ازیں اس کے خلاف گواہی کے لئے صرف اتنی بات کا فی

علاوہ ازیں اس کے خلاف گواہی کے لئے صرف اتنی بات کافی ہے کہ اس نے شراب پی ہے، جبکہ بیوا قعہ ہے کہ جب تک کہ وہ اسے پی نہ لے شراب کی قے نہیں کرسکتا، یا اس سے مدہوش نہیں ہوسکتا (۳)۔

#### حدكو ثابت كرنا:

حدال وقت تک واجب نہیں ہوسکتی جب تک کہ پینا یا نشہ کرنا

- (۱) اثر عمر: "من قاء ها فقد شربها" ابن قدامه نے اس کوسنن سعید بن منصور کے حوالہ سے سعید بن منصور کی طرف منسوب کیا ہے، جیسا کہ المغنی (۱۰/۸ ساطبع الریاض) میں ہے۔
- (۲) اُنژعثان: "حین جلد الولید بن عقبة" کی روایت مسلم (۱۳۳۱/۳)، ۱۳۳۲ طبع اُلهی )نے کی ہے۔
  - (۳) المغنی ۸ر۱۰۰۰\_

''اقرار'' یا'' ثبوت''میں سے کسی ایک کے ذریعہ ثابت نہ ہوجائے۔

#### بينه:

۲۶ - فقہاء کا اتفاق ہے کہ بینا اور اسی طرح نشہ کرنا، بینہ کے ذریعہ ثابت ہوگا، یعنی گواہوں کی گواہی کے ذریعہ جس سے مراد دوعادل افراد کی گواہی ہے <sup>(۱)</sup>، ان دونوں گواہوں میں مندرجہ ذیل باتوں کا پایا جانا شرط ہے:

ا - پیر که دونوں عادل ہوں ،مسلمان ہوں۔

۲ – مر دہوں ،عورتوں کی گواہی قبول نہیں ہوگی <sup>(۲)</sup>۔

۳-شہادت براہ راست ہو، چنانچہ تمام حدود میں نہ تو گواہی پر گواہی قبول ہوگی ، اور نہ قاضی کا خط قاضی کے نام ، کیونکہ اس میں شبہہ کا امکان بڑھ جاتا ہے ، اور حدود شبہات کی موجود گی میں ثابت نہیں ہوتیں (۳)۔

۲۰ عدم تقادم لیعنی واقعه کا پرانا نه ہونا، دیکھئے:اصطلاح " "شہادة"، مدود"اور" تقادم" فقره/ ۱۳۔

۵-ابن عابدین نے ذکر کیا ہے کہ امام کے لئے واجب ہے کہ وہ دونوں گواہوں سے شراب کی ماہیت کے بارے میں دریا فت کرلے اور یہ کہ اس نے کس طرح شراب پی ، کیونکہ جبر واکراہ کا اختال موجود

- (۱) البدائع ۱۱۷۸، ابن عابدین ۲۰٬۰ ۱۱۰، البدایه ۱۱۱۱، فتح القدیر ۱۱۳۵، المحتال ۱۱۱۰، فتح القدیر ۱۱۳۵، المحتال ۱۱۳۵، بدایه المجتبد ۲۹۵۲، مغنی المحتاج ۲۹۸، نبایه المحتاج ۱۲۸۸، عاشیه المحتاج ۱۲۸۸، المحرد فی الفقه ر ۱۲۲، الله قناع ۲۷۲۸،
- (۲) البدائع ۷/۷ ۴، ابن عابدین ۴/۰ ۴، البدایه ۲/۱۱۱، فتح القدیر ۱۳۱۵ ۳۰۰ ۳۰۰ مغنی المحتاج ۴/۷۰۰ و۱، الإ قناع ۴/۷۷
  - (m) البدائع ٤/٢٨\_

ہے، اور بیمعلوم کرے کہ کب پیا، کیونکہ واقعہ کے پرانا ہونے کا احتمال ہے، اور کہاں پیااس لئے کہ دارالحرب میں پینے کا احتمال ہے، جب گواہ یہ وضاحت سے بتادیں تو وہ شرائی کوقید کردےگا، یہاں تک کہ پھرامام ان گواہوں کے عادل ہونے کے بارے میں پوچھ کچھ کرےگا،اوران کی ظاہری عدالت پر فیصلنہیں کرےگا۔

۲-امام ابوصنیفه اور ابویوسف کے قول کے مطابق حد شرب میں گوائی دیتے وقت بوکا موجود ہونا شرط ہے، امام محمد کے نزدیک بیشرط نہیں ہے (۲)۔

مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ جب دوعادل افراد کسی کے شراب پینے کی گواہی دیں اور ان دو کے علاوہ بعض عادل لوگ ان کی مخالفت کریں، مثلاً میے کہ بین کہ اس کی بوشراب کی بونہیں، بلکہ سرکہ کی ہے، تو مخالفت کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اور حد جاری کی جائے گی، کیونکہ ثابت کرنے والافی کرنے والے پر مقدم ہوتا ہے ۔

#### اقرار:

۲۷ – فقہاء کا اتفاق ہے کہ شراب نوشی خود پینے والے کے اقرار سے بھی ثابت ہوجائے گی، دیکھئے: '' حدود'' اور'' اثبات''''۔

#### حدقائم كرنے كىشرائط:

#### ۲۸ - شراب نوشی اور مدہوشی کی حدنا فذکرنے کے لئے چند شرائط ہیں:

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۴۰۰۴ ـ
- (۲) البدائع ۲۷۷، ۲۸ ماین عابدین ۴۸۰۸ م
- (٣) حاشية الدسوقي ۴ر ٣٥٣، شرح منح الجليل ۴ر ٥٥٢\_
- (۴) البدائع ۱۹۶۷، ابن عابدین ۴را۴، البدایه ۱۱۱۲، فتح القدیر ۱۳۸۵، ۱۳۰۵ حاشیة الدسوقی ۴ر ۵۳۳، شرح منح الجلیل ۴را۵۵، بدایة المجتهد ۲۷ و ۲۵،

سكران

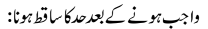
د مکھئے:''سکر''۔

ا-امامت (حاکم ہونا)، فقہاءاس بات پرمنفق ہیں کہ جو شخص حد قائم کرے گا، اسے امام یا امام کا مقرر کردہ نائب ہونا چاہئے (۱)۔
۲- حد قائم کرتے وقت گواہوں کے اندر گواہی دینے کی ابلیت (۲)، دیکھئے: ''حدود''۔

۳- حد خمر کے نفاذ میں آ دمی کی ہلاکت کا خوف نہ ہو، کیونکہ بیہ صد بطور زجرو تنبیہ مشروع کی گئی ہے، ہلاک کرنے کے لئے نہیں <sup>(۳)</sup>۔ د کیھئے: اصطلاحات' جلد''' حدود''' زنی''اور'' قذف'۔

حدخمرمیں کوڑے مارنے کی کیفیت:

۲۹ – شراب نوشی کی سزامیں کوڑا مارنے کی ایک خاص کیفیت ہے،
 جسے اصطلاح'' جلد''اور'' حدود''میں دیکھا جا سکتا ہے۔



◄ ٣٠ - حد واجب ہونے کے بعد چند باتوں کی وجہ سے وہ ساقط ہوجاتی ہے، جنہیں اصطلاح'' حدود''اور'' سقوط'' میں دیکھا جائے۔



<sup>=</sup> مغنى المحتاج ١٩٠١، حاشية الجمل ١٦/١١، نهاية الحتاج ١٦/٨، المغنى ١١٠٨ منتبى الإرادات ١٦/٢، المحرر في الفقدر ١٩٣، الإقناع ١٩٠٤-

ا (۱) البدائع ۷۷ ۵۷، بدایة الجتهد ۴۷۸ ۲۲، المحرر فی الفقه ر ۱۶۴ –

<sup>(</sup>٢) البدائع ١٩٥٥ (٢)

<sup>(</sup>۳) البدائع ۷/ ۵۹، ابن عابدين ۴/ ۸۰ م، البدايه ۱۱۱/ نهاية الحتاج ۸/ ۱۱۷ (۳)

## سكم

#### تعريف:

ا - لغت میں لفظ سکہ (زیر کے ساتھ) کا اطلاق ،گلی یا اس راستہ پر ہوتا ہے جو کھجور کے درختوں سے صف بستہ ہو، اس طرح اس کا اطلاق نقش کئے ہوئے لوہے کے اس ٹکڑے پر بھی ہوتا ہے ، جس کے ذریعہ درہم اور دینار پر نفوش کندہ کئے جاتے ہیں، نیز ہل کے کھال کو بھی سکہ کہاجا تا ہے ، یعنی لوہے کا وہ ٹکڑا جس سے زمین جوتی جاتی ہے (۱) ۔ اصطلاح میں فقہاء لفظ سکہ کو لوہے کے اس منقوش ٹکڑے کے معنی میں استعال کرتے ہیں ، جس کے ذریعہ درہم اور دینار نقش کئے ہوئے درہم ودینار کے معنی میں بولتے ہیں ، نیز نقش کئے ہوئے درہم ودینار کے معنی میں بولتے ہیں ، اس طرح اس لفظ کو ہموار راستہ اور کو چہ کے لئے بھی استعال کرتے ہیں ۔

### اجمالي حكم:

۲ - نقش کئے ہوئے درہم دینار کے معنیٰ میں سکہ سے متعلق جوا دکام ہیں، ان کی بحث اصطلاحات'' دراہم''،'' دنا نیز'اور'' ذہب'' میں گذر چکی ہے۔

نیزاصطلاح'' فلوں''اور'' نقو د''میں دیکھا جائے۔ رہا وہ سکہ جس کے ذریعہ درہم ودینارنقش کئے جاتے ہیں، اس

کے بارے میں فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اما مسلمین کولوگوں کے لئے ٹکسال میں پیسے اور درہم ودینارڈھالنے کا اختیار حاصل ہے اور پیلوگوں کے لین دین میں عادلانہ قیمت پر ہونا چاہئے، تا کہ ان کو سہولت میسرآئے اور ان کے معاش میں آسانی پیدا ہو، امام کے لئے بیجائز نہیں ہوگا کہ وہ کھوٹے سکے ڈھلوائے۔ حدیث صحیح میں وارد ہے: ''مین غشنا فلیس منّا''(ا) لینی جوہم سے دھوکہ کرے وہ ہم میں سے نہیں )، اسی طرح امام کے علاوہ کسی خض کے لئے سکے ڈھالنا جائز نہیں، کیونکہ ہے اس کے اختیارات پر دست در ازی ہے، نیز اس میں اس بات کا اندیشہ ہے کہ درہم ودینار کی قیمتوں اور ان کی مقدار میں تبدیلی کر کے فساداور دھوکہ کیا جائے۔

امام کے لئے فلوس کی تجارت کرنا جائز نہیں ہے، مثلاً وہ تا نباخرید کراسے ڈھالے اور پھراس کی تجارت کرے، اور بید کہ لوگوں پران فلوس کوممنوع قرار دے دے جوان کے پاس ہیں اور پھران کے لئے دوسرے فلوس ڈھالے، کیونکہ بیلوگوں کوضرر پہنچانا اور انہیں گھاٹے میں مبتلا کرنا ہے، البتہ مصلحت عامہ کی خاطر تا بنے کوفلوس میں بغیر کسی نفع کے ان ہی کی قیت میں ڈھالے اور ڈھالنے والوں کی اجرت بیت المال سے ادا کرے، کیونکہ ان فلوس کے ذریعہ تجارت کرنا کو گوں کے مال کو باطل طریقے سے کھانے کے قبیل سے ہے، اس لئے لوگوں کے مال کو باطل طریقے سے کھانے کے قبیل سے ہے، اس لئے کہ لوگوں کے پاس جو پلیے ہیں اگر ان کے ذریعہ معاملہ کرنا ممنوع قرار دیا جائے تو وہ فلوس محض خرید وفروخت کے سامان بن جو اکس کے باس موجود تھان کے دوسرے فلوس ڈھالے گا تو جو اموال لوگوں کے پاس موجود تھان کے خرج میں کمی کرکے وہ فساد بیدا کرے گا، اور جوفلوس اس نے ڈھالے ہیں ان کے ذریعہ اموال پیدا کرے گا، اور جوفلوس اس نے ڈھالے ہیں ان کے ذریعہ اموال

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،لسان العرب، ماده: "سكك" ـ

کے زخ بڑھنے کی بنا پران پرظلم کا مرتکب ہوگا۔

مسلمانوں کے ان سکوں کو جوان کے باہمی لین دین میں رائج ہوں، توڑنے کی ممانعت آئی ہے، الابد کہ وہ کھوٹے ہوں یا اس میں ملاوٹ ہو، اس مسلہ پر بیر حدیث دلالت کرتی ہے کہ رسول علیہ نے مسلمانوں کے ان سکوں کوتوڑنے سے منع فرما یا جوان کے درمیان رائج ہیں الابید کہ کوئی حرج ہو<sup>(1)</sup>۔

ممانعت کی علت سے ہے کہ لوگ درہم ودینار کو کتر کر ان کے کناروں کو لیے تھے، اس طرح وہ انہیں اس نرخ سے خارج کر لیتے تھے، جس میں ان لوگوں نے انہیں لیا ہوتا تھا، اور اس کتر ن سے بہت کچھ پھلا کرجع کر لیتے تھے، اس طرح ان کا تو ڑنا قیت میں کمی کرنے اور ڈنڈی مارنے کے متر ادف ہوتا تھا۔

بعض فقہاء کے نزدیک سکوں کوتوڑنے کی ممانعت کی علت ہے ہے کہ انہیں دوبارہ ڈھیلا نہ بنایا جائے اور وہ علی حالہ خرچ اور استعال کے لئے تیارشدہ باقی رہیں، اس سلسلہ کی ممانعت اس آیت قرآنی میں وارد ہے: "قَالُوٰ ایَا شُعینہ اَصلاَتُک تَامُرُک اَنُ نَتُوک مَا يَعُبُدُ آبَاؤُنَا اَوْ اَنُ نَفْعَلَ فِی اَمُوالِنَا مَا نَشاءُ إِنَّک نَتُرُک مَا يَعُبُدُ آبَاؤُنَا اَوْ اَنُ نَفْعَلَ فِی اَمُوالِنَا مَا نَشاءُ إِنَّک لَتُرُک مَا يَعُبُدُ آبَاؤُنَا اَوْ اَنُ نَفْعَلَ فِی اَمُوالِنَا مَا نَشاءُ إِنَّک لَتُرُک مَا يَعُبُدُ آبَاؤُنَا اَوْ اَنُ نَفْعَلَ فِی اَمُوالِنَا مَا نَشاءُ إِنَّک لَتُرُک مَا يَعُبُدُ آبَاؤُنَا اَوْ اَنُ نَفْعَلَ فِی اَمُوالِنَا مَا نَشاءُ إِنَّک لَتُرُک مَا يَعُبُدُ آبَاؤُنَا اَوْ اَنُ نَفْعَلَ فِی اَمُوالِنَا مَا نَشاءُ إِنَّک الْحَلِیمُ الرَّشِیدُ اللَّ الْحَلِیمُ الرَّشِیدُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ

تھی، ابن عربی اس آیت کی تفسیر میں کہتے ہیں: دینارودر ہم کوتوڑ نابڑا گناہ ہے، کیونکہ یہ چیزوں کی قیمتوں کا اندازہ لگانے کا واسطہ ہے، اور مالوں کی مقدار کو جاننے اور باہمی لین دین میں ان کو کام لانے کاذر بعدہے (1)۔



<sup>(</sup>۱) حدیث: نهی رسول الله عَلَیْ اَن تکسر سکة المسلمین البحائزة بینهم الله من بأس کی روایت ابوداؤد (۱۳/۰ ۲۳۵ طبع عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اس کی سند ضعیف ہے (جامع الاً صول ۱۱/ ۹۲۲ طبع الملاح)۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بودر ۱۸۷

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۲۳۲/۲۳۲-۲۳۳، المجموع ۲/۱۰- ۱۱، الأحكام السلطانيه للماوردي (۱۵۵-۱۵۶،عون المعبود ۹/۱۸، أحكام القرآن لابن العربي سر ۲۳ طبع الدارالعلميه بيروت-

### لسکنی اسکنی

#### تعريف:

ا - سکنی: سکن کا اسم مصدر ہے، اس کے معنی کسی الی جگہ پر کھم ہرنے کے ہیں جواس غرض سے تیار کی گئی ہو، سکن (کاف کے زبر اورز پر کے ساتھ) منزل یا گھر کو کہتے ہیں، اس کی جمع مساکن ہے، لفظ سکون "حرکة" کی ضد ہے، کہا جاتا ہے: سکن لیعنی آہتہ ہونا اور چپ ہونا ()۔

اصطلاح میں سکنی کسی مقام پر مستقل اور دائمی طور پر رہنے کو کہتے (۲) ہیں ا

#### حق سكنى كى كيفيت:

۲ - فقہاء کے درمیان یہ بات مسلم ہے کہ رہائش دیگر منافع کی طرح
 ایک منفعت ہے، اور بیالی منفعت ہے جوعرضی ہے، یعنی کسی ذات
 کے ساتھ قائم اور اس ہے متعلق ہوتی ہے، اور سکنی کا ایک وجود ہوتا
 ہے، چاہے وہ طویل مدت تک برقرار نہ رہے۔

اس بنیاد پرخل سکنی ایک منفعت والاحق ہونے کی بنا پر ،حق انتفاع

- (۱) القاموس، المصباح، لسان العرب
- (۲) المبسوط شمس الأئمة السرخسي ۱۹۰۸ طبع مطبعة دارالمعرفه للطباعة والنشر، بدائع الصنائع للكاساني ۹۸/۲۵ اطبع مطبعة الإمام مصر، مواجب الجليل شرح مختص خليل للحطاب ۱۹۳۳ سر ۱۹۰۳ اوراس كے بعد كے صفحات، حاشية الجير مي على شرح منج الطلاب ۲۹۲/۴ طبع المطبعة الأمير بيه بولاق مصر، كشاف القناع على متن الإقناع ۲۹۲/۴۸

سے زیادہ عام اور وسیع ہے، حق سکنی کی ملکیت مالک بنانے والے کسی عقد سے وجود میں آتی ہے، جیسے وقف، اجارہ، اعارہ، منافع کی وصیت کرنا، اس طرح بیالیاحق ہے جوحق والے کواسے براہ راست استعال کرنے پر یا خود اس سے انتفاع پر قدرت عطا کرتا ہے، یاحق دار کے علاوہ کومعاوضہ کے بدلے انتفاع پر قادر بنا تا ہے، اس کے برخلاف حق انتفاع کا معاملہ بیہ ہے کہ وہ محض ایک عقد سے وجود میں آتا ہے، جیسے رہائش کے لئے گھر ہبہ کرنا یا مالک کی طرف سے محض اباحت اور اجازت کا پایاجانا، اسی لئے اس طرح کے قت والے کے لئے بیدرست نہیں ہے کہ وہ اسے علاوہ کسی شخص کواس سے انتفاع کی قدرت دے۔

#### سکنی میں بندے اور خدا کاحق:

سا-رہائش کے معاملہ میں اللہ کاحق ہراس چیز میں ثابت ہوتا ہے جس کوسا قط کرنا بند ہے کے لئے جائز نہیں ہے، اس کی چند مثالیں یہ ہیں:

(1) مطلقہ رجعیہ کے حق سکنی کوسا قط کرنا جائز نہیں ہے، چنا نچ شوہر پر مطلقہ کو ایسے مکان میں تھرانا واجب ہے، جس میں وہ اپنی عدت گذار ہے اور یہ وہی مقام ہوگا جس میں عدت واجب ہوئی ہے۔ مطلقہ بائنہ اور وہ عورت جس کا شوہر وفات پا گیا ہو، ان کے معاملہ میں حق سکنی بعض فقہاء کے نزدیک اللہ کا ایک حق ہے اور بعض دوسرے فقہاء کے نزدیک بندے کا ایک حق ہے، لیکن اس بات پر مطلقہ نے اس کہ اس مسکن سے نکانا جائز نہیں جس میں تھر ہے کو اس مطلقہ نے اپنے او پرلازم کیا ہے۔

(۲) خلع حاصل کرنے والی خواتین کے ق سکنی میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور کی رائے ہے کہ اگر خلع دینے والا شوہر سکنی سے بری الذمه ہونے کی شرط رکھے توبیہ جائز نہیں ہے، کیونکہ عدت کے دوران شوہر کے گھر میں رہائش اللہ تعالی کاحق ہے، اور کسی کے لئے اسے ساقط کرنا

جائز نہیں، نہ توکسی معاوضہ کے بدلہ اور نہ سی اور بنیادیر۔

حنابلہ کو جمہور کے مسلک سے اختلاف ہے، ان کا کہنا ہے کہ شوہر کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنی حاملہ بیوی کواس کے سکنی اور نفقہ کے بدلہ میں خلع دے اور ان دونوں چیز وں سے بری الذمہ ہوجائے (۱) ۔ جہاں تک سکنی میں بندے کے حق کا تعلق ہے، تو اس کا اظہار ہر اس تصرف میں ہوتا ہے جس سے مقصود بندے کی مصلحت ہو جیسے رہائش کو ہمہ کرنا یااس کو بیچنا یا کرا سے پر دینا، بیوا جب ہے کہ بیت ضرفات ان قواعد شرعیہ کے مطابق جاری ہوں جو آہیں منظم کرتے ہیں، کیونکہ ان تصرفات کی تنظیم حقوق اللہ میں سے ایک حق ہے۔

### سكنى سے متعلق احكام:

اول: رہائش دوسرے کے ذمہایک حق کے طور پر: بیوی کی رہائش:

اس بیوی کے لئے رہائش کی فراہمی اس کے شوہر پرواجب ہے، یہ علم فقہاء کے درمیان متفق علیہ ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے مطلقہ رجعیہ کی رہائش اس کے شوہر پر واجب قرار دیا ہے، فرمان باری ہے:
"اَسُکِنُو هُنَّ مِنُ حَیْثُ سَکَنْتُمُ مِنُ وُّ جُدِکُمُ" (ان راسکِنُو هُنَّ مِنُ وَّ جُدِکُمُ" (ان مطلقات) کو اپنی حیثیت کے موافق رہنے کا مکان دو)۔ لہذا اس عورت کے لئے رہائش کی فراہمی بدرجہ اولی واجب ہے جوعقد نکاح میں موجود ہے، نیز اس لئے کہ اللہ تعالی نے میاں بیوی کے درمیان معروف کے ساتھ معاشرت کو واجب قرار دیا ہے، ارشاد ربانی ہے:

"وَعَاشِرُوهُ هُنَّ بِالْمَعُرُوفُ فِ" (اور بیویوں کے ساتھ خوش اسلوبی سے گزربسر کیا کرو)، جس معروف کی تاکید یہاں کی گئی ہے، وہ یہ ہے کہ وہ اسے الی رہائش گاہ میں رکھے جس میں عورت اپنی جان اور اپنے مال کے سلسلہ میں مطمئن ہو، نیز ایک حقیقت یہ بھی ہے کہ عورت مسکن سے بے نیاز نہیں رہ سکتی، تاکہ وہ لوگوں کی نگا ہوں سے پردہ کر سکے، اور شو ہراس کی ذات سے فائدہ اٹھا سکے اور اس کا متن ہے، سامان محفوظ رہ سکے، ای وجہ سے سکنی اس کے شو ہر پراس کا حق ہے، اور یہ ایل وجہ سے سکنی اس کے شو ہر پراس کا حق ہے، اور یہ ایل حق ہے جو اہل علم کے اجماع سے خابت شدہ ہے (۲)۔

دو بیو بوں کو ایک رہائش گاہ میں ایک ساتھ رکھنا، یا ایک مکان میں اس طرح رکھنا کہ ہر ایک کے لئے اس میں الگ گھر ہو:

۵ – فقہاء کا اس پراتفاق ہے کہ دوعور توں کو ایک ہی رہائش گاہ میں

یجار کھنا جائز نہیں، کیونکہ میں معروف کے مطابق رہن ہیں ہے،
نیز میہ جھگڑ ہے کا بھی باعث بنے گا، جس کی شارع نے ممانعت کی
ہے، مگر ایک ہی سکونت گاہ میں دوعور توں کے یجا رہنے کی ممانعت
خالص ان دونوں کا حق ہے، اس لئے جمہور فقہاء کے نزدیک ان
دونوں کی رضامندی ہے وہ ساقط ہوسکتا ہے۔

ما لکیہ میں ابن عبدالسلام کی رائے یہ ہے کہ بیری ساقط نہیں ہوسکتا، چاہے ہیوی اس پر راضی ہو، جہاں تک دو ہیویوں کو یکجا ایک مکان کے الگ الگ گھروں میں رکھنے کا تعلق ہے تو جمہور فقہاء حنفیہ،

<sup>(</sup>۱) ردالحتارعلى الدرالحقارلا بن عابدين ۱۱۳، جامع الفصولين لا بن قاضى شحاده المحتارعلى الدرالحقارلا بن عابدين ۱۲۰۳، جامع الفصولين لا بن قاضى شحاده المردد المحتاج المحتاج الحرد المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج ۱۸۰۹ من المحتاج المحتاج ۱۸۰۳ من المحتاج المحتاج ۱۸۰۳ من ۱۸۰۳ من ۱۸۰۳ من ۱۸۰۳ من ۱۸۰۷ من ۱۸۰۳ من ۱۸۰۷ م

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طلاق ر۲۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۹\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۲، ۱۵، المجموع شرح المهذب ۲۵۶، تخة الحتاج مع حاشية المختاب الشرح الكبير للدردير ۲۸۹، تفاوع لا بن مفلح

ما لکیداور حنابلہ اس کے جواز کے قائل ہیں، اور یہی ما لکیدکا قول رائح ہے، جمہور نے اس کی صحت کے لئے بیشر طلگائی ہے کہ ہر گھر میں اس کی تمام مخصوص سہولتیں موجود ہوں اور الگ تالا ہوجس سے اس کو بند کیا جاسکے، اور دونوں کو اس طرح کیا رکھنے کے لئے ان دونوں کی رضامندی کی شرطنہیں ہے۔

بعض ما لکیہ کی رائے (جو کہ ان کے مسلک میں ایک ضعیف قول ہے) میہ کے داس مکان میں ان دونوں کو یکجار کھنا ان کی رضا مندی کے بغیر جائز نہیں، پس اگر وہ اس سے انکار کریں یا کوئی ایک اسے ناپیند کرتے و دونوں کو یکجار کھنا درست نہیں ہوگا (۱)۔

ہیوی اور شوہر کے رشتہ داروں کو یکجا ایک ہی رہائش گاہ میں رکھنا:

۲ - یہاں شوہر کے اقرباء سے مراد ماں باپ اوراس کی وہ اولا دہے جود وسری بیوی سے ہو۔

والدین اور بیوی کو یکجا ایک ہی مسکن میں رکھنا جائز نہیں ہے،
(اسی طرح ان کے علاوہ اقارب کو بھی) اسی وجہ سے بیوی کے لئے
ان دونوں میں سے کسی ایک کے ساتھ رہائش سے انکار کاحق ہے،
کیونکہ کسی مسکن میں تنہار ہنا جہاں وہ اپنی جان و مال کو مامون سمجھاس
کاحق ہے اور کسی کواس معاملہ میں اس پر جرکرنے کا اختیار نہیں ہے،
کی جہور فقہا وحفیہ ،شافعیہ اور حنا بلہ کی رائے ہے۔

مالکیہ نے شریف اور رذیل بیوی میں فرق کیا ہے، ان کے نزدیک شریف بیوی اور والدین کو کیجا رکھنا جائز نہیں ہے، اور رذیل

ہوی کے ساتھ والدین کو یکجا رکھنا جائز ہے، الایہ کہ رذیل ہوی اور والدین کو یکجار کھنے میں والدین کو نقصان کا اندیشہ ہو۔

جب شوہر نے ( نکاح کے وقت ) اپنی بیوی پر والدین کے ساتھ رہائش کی شرط رکھی ہوا ور وہ رہنے بھی گئے، پھر الگ رہائش گاہ میں تنہا رہنئے کا مطالبہ کرتے وہ الکیہ کے نز دیک اسے اس کاحق نہیں ہے، الا میں کہ وہ والدین کے ساتھ کیجار بنے میں ضرر ثابت کر دے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر شوہر عاجز ہوتواس کا بیر مطالبہ پورا کرنااس پرلازم نہیں ہے، اور اگر قادر ہوتولازم ہوگا، ایک قول بیہ ہے کہ جوشرط بیوی نے اس پر عائد کی ہے اس کے علاوہ کوئی چیز اس پر لازم نہیں (۱)۔

جہاں تک بیوی کو اور دوسری بیوی سے شوہر کی اولا دکو یکجا ایک رہائش گاہ میں رکھنے کا تعلق ہے تو بیہ بدا تفاق فقہاء ناجائز ہے، جبکہ شوہر کی دوسری بیوی کی اولا دبڑی ہواور جماع کا مطلب بیحقی ہو، کیونکہ اس کے ساتھ رہائش کرنے میں بیوی کو ضرر پہنچانا ہے، البتہ یہ بیوی کاحق ہے، لہذا اس کی رضا مندی سے ساقط ہوسکتا ہے۔

اگراولاد چیوٹی ہو، جماع کا مطلب نہ مجھتی ہوتو حنفیہ کی رائے ہے کہ اس کو بیوی کے ساتھ رکھنا جائز ہے، الیمی نابالغ اولاد کے ساتھ رہائش سے انکار کاحق اسے نہیں ہے۔

ما لکیہ کی رائے یہ ہے کہ جب بیوی نکاح کے وقت دوسری بیوی سے شوہر کی اولا دکے بارے میں جانتی ہوتو اسے ان کے ساتھ رہائش سے افکار کا حق حاصل نہیں ہوگا، لیکن اگر وہ شادی کے وقت اس کے بارے میں نہیں جانتی تھی اور کوئی عورت اس اولا دکی پرورش کرنے والی تھی تو بیوی کو اس کے ساتھ رہائش سے انکار کا حق حاصل ہوگا،

<sup>(</sup>۱) مجمع الأنهر ار ۹۹۳، فتح القدير ۲۰۷۷، نهاية المحتاج ۱۸۶۸، كشاف القناع ۱۹۲۸، الفروع ۲۳۲۵، مواهب الجليل ۴ر ۱۳، الشرح الكبير ۲ر ۲۳۴

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۵ (۲۲۱۳، بستان العارفين للإمام النووي ر ۳۳، کشاف القناع سر ۵۳،الشرح الكبير ۲ ر ۷۲۴-

البتہ اگراس اولا دے لئے اس کے باپ کے سواکوئی دوسری عورت پرورش کرنے والی نہیں تھی ، تو بیوی کواس کے ساتھ رہائش سے انکار کا حق نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔

### بیوی کے گھر والوں سے رہائش گاہ کا خالی ہونا:

ے - یہاں اہل (گھروالوں) سے مراد ماں باپ یاان کے علاوہ اس کے دیگرمحرم رشتہ داراور دوسر ہے شوہر سے اس کی اولا دہے، پس جب بیوی پیر چاہے کہ وہ دوسرے شوہر سے اپنی اولاد کے سوا اور اینے خاندان والوں میں ہے کسی کواپنے ساتھ رکھے تواسے بیچ نہیں ہے، شوہر کے لئے بیرجائز ہوگا کہ وہ بیوی کو،اس کے کسی اہل خاندان کو اینے ساتھ رکھنے سے منع کرے، کیونکہ منزل یا توشو ہر کی ملکیت ہوتی ہے یااس کواس منزل سے حق انتفاع ہوتا ہے، اپنے اقارب کوایئے ساتھ رکھنے سے بیوی کو روکنے کے سلسلہ میں شوہر کا حق اس کی رضامندی سے ساقط ہوسکتا ہے، پس جب شوہر بیوی کے اپنے کسی اہل خانہ کواییخ ساتھ رکھنے پر راضی ہوتواس میں کوئی مسکنہیں ہے۔ امام زیلعی کہتے ہیں: ایبااس وجہ سے ہے کہلوگوں کے ساتھ ر ہائش سے دونوں کوضرر پہنچتا ہے، انہیں اپنے سامان کے سلسلہ میں اطمینان نہیں رہتااوریہ چیزان دونوں کوایک دوسرے سے بھر پورطریقہ ہے متن ہونے اور باہمی معاشرت سے روکتی ہے، الا بید کہ وہ دونوں این مرضی سے اسے اختیار کریں، کیونکہ حق ان ہی دونوں سے متعلق ہے،اسی کئے انہیں باہمی اتفاق کےساتھ ایسا کرنے کا اختیار ہے۔ اگر رہائش گاہ ان دونوں کی مشترک ملکیت ہوتو شوہر کے لئے بیوی کے اہل خانہ کواس کے ساتھ رہائش سے روکنا جائز نہیں ہے،

(۱) البحر الراكق ۴۱۰، فتح القدير ۳۳۵، العقود الدربيه ارا۷، الشرح الصغيرار ۵۸۱، حافية الدسوقی ۲۲ ۴۷۰\_

جبکه بیوی ایسا چاهتی هو۔

اگر بیوی اپنے دوسر ہے شوہر سے اپنی اولا دکوساتھ رکھنا چاہتی ہو،
توجہ ہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے میں بیوی کے لئے شوہر
کی رضا کے بغیر اسے اپنے ساتھ رکھنا جائز نہیں، الا یہ کہ شوہر اس پر
راضی ہو، اگروہ راضی نہ ہوتو بیوی کے لئے اس کو اپنے شوہر کے ساتھ
رکھنا جائز نہیں، جمہور نے اس میں کوئی فرق نہیں کیا ہے کہ شادی کے
وقت شوہر کو بیوی کی کسی اولا دکاعلم تھا یا نہیں یا اس اولا دکی کوئی پرورش
کرنے والی تھی یا نہیں۔

مالکیہ کی رائے میہ ہے کہ شوہر کے لئے میجائز نہیں ہے کہ وہ بیوی
کودوسرے شوہر سے اپنی اولا دکوا پنے ساتھ رکھنے سے رو کے، چاہے
شوہر کوشادی کے وقت اس کاعلم رہا ہو یا نہ رہا ہواور اس کا کوئی پرورش
کرنے والا نہ ہو، اگر علم نہ رہا ہواور اس کا کوئی پرورش کرنے والا ہوتو
بیوی کو بیچ تنہیں ہے کہ وہ اسے اپنے ساتھ ان کے یہاں رکھے (۱)۔

ہیوی کی رہائش گاہ میں اس کے والدین یا محرم رشتہ داروں کااس سے ملاقات کرنا:

۸- ہیوی کے ماں باپ اور دوسرے شوہر سے اس کی بالغ اولاد کے لئے بیجائز ہے کہ اس گھر میں جس میں شوہر اسے رکھتا ہے، اس سے ہر جمعہ کوایک بار ملاقات کرنے آئیں، اس کی خیر خیریت معلوم کر سکے۔
میں جانے کاحق ہے، تا کہ عورت اس کی خیر خیریت معلوم کر سکے۔
جہاں تک ماں باپ کے علاوہ دیگر محرم قرابت داروں کا تعلق ہے تو انہیں ہر مہینہ میں ایک باراس سے ملاقات کرنے کاحق ہے، ایک قول سے، ایک قول سال میں ایک بار ملاقات کا ہے، یہ مالکیہ کا قول ہے، اور یہی قول سال میں ایک بار ملاقات کا ہے، یہ مالکیہ کا قول ہے، اور یہی قول

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق ۵۸٫۳، البحر الرائق ۲۱۰٫۳، نهایة المحتاج ۷۷۷۸، کشاف القناع ۱۵۷۳، البهجه شرح التفهه ار ۲۱۲۸

حفنہ کے نزدیک مفتی ہہ ہے، شافعیہ نے کہا ہے اور یہی بعض حفنہ کا قول بھی ہے، کہ ناپیندیدگی کی صورت میں شوہر کے لئے عورت کے اقرباء کواس کے پاس آنے سے روکنے کاحق ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ شوہر کے لئے بیوی کے ماں باپ کواس سے ملاقات کرنے سے روکنے کا اختیار نہیں ہے، کیونکہ اس میں قطع رحی پائی جاتی ہے، کیونکہ اس میں قطع رحی پائی جاتی ہے، کیکن اگر شوہر کو قرائن سے ان دونوں کے پاکسی ایک کے ملاقات کرنے سے نقصان پہنچنے کا پتہ چلے تو اس کومنع کرنے کا اختیار حاصل ہے ()۔

تفصيل اصطلاح'' زيارة''ميں ديکھی جائے۔

#### بیوی کے لئے شرعی رہائش گاہ:

9 – ما لکیے، حنابلہ اور اکثر حنفیہ کی رائے بیہ ہے کہ بیوی کے لئے قانون شریعت کے مطابق رہائش گاہ کے سلسلے میں جو چیز معتبر ہے وہ ہے شوہر کی (معاشی) استطاعت اور بیوی کی معاشرتی حالت، بیدراصل نفقہ پر قیاس کیا گیا ہے، اس اعتبار سے کہ ان دونوں میں سے ہرایک ایساحق ہے جوعقد نکاح پر مرتب ہوتا ہے، اور چونکہ نفقہ میں زن وشوہر دونوں کے حالات کا اعتبار کیا جاتا ہے، اس طرح سکنی میں بھی ہوگا۔ د کھئے: اصطلاح '' نفقہ'۔

(شیرازی کوچھوڑ کر دیگر) شافعیہ کا مذہب سے ہے کہ شرعی رہائش گاہ کے معاملہ میں برخلاف نفقہ کے،صرف بیوی کی حالت معتبر ہے،

کیونکہ بیوی رہائش گاہ سے وابستہ ہوتی ہے،اس کے لئے اس کابدل ممکن نہیں، پس اگر اس کے حال کا اعتبار نہ کیا جائے تو بیاس کونقصان پہنچانا ہوگا اور شریعت میں ضرر رسانی سے منع کیا گیا ہے، جہاں تک نفقہ کا تعلق ہے تواس کے لئے اس میں تبدیلی لا ناممکن ہے۔

شافعیه میں شیرازی کی رائے یہ ہے کہ مسکن کا اندازہ لگانے میں صرف شوہر کی استطاعت معتبر ہے، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے: "اَسُکِنُو هُنَّ مِنُ حَیْثُ سَکَنتُهُم مِّنُ وُّ جُدِ حُمُ" (ان رمطلقات) کو اپنی حثیت کے موافق رہنے کا مکان دو، جہاں تم رہتے ہو)، اور اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "لِیُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مِّنُ سَعَتِه، وَمَنُ قُدِرَ عَلَیٰهِ دِزْقُهُ فَلْیُنْفِقُ مِمَّا آتَاهُ اللّٰهُ" (۲) سَعَتِه، وَمَنُ قُدِرَ عَلَیٰهِ دِزْقُهُ فَلْیُنْفِقُ مِمَّا آتَاهُ اللّٰهُ" (۲) آمدنی کم ہو، اسے چاہئے کہ اسے اللہ نے جتنادیا ہے، اس میں سے خرج کرے)، یہ دونوں آمیتی مطلقہ کے سلسلہ میں ہیں، پس ہوی اس کی زیادہ مشتق ہے۔

شیرازی نے کہا: نفقہ کے معاملہ میں خوش حال اور تنگ دست کے درمیان فرق کیا جائے گا، اور واجب نفقہ، خرچ کرنے والے کی حالت میں یعنی خوشحالی، تنگ دستی اور درمیانی حالت کے لحاظ سے ہوگا جیسا کہ آیت میں وارد ہے، اسی طرح رہائش کی فراہمی بھی اس کی خوشحالی، تنگی اور توسط کے لحاظ سے ہوگی (۳)۔

#### ر ہائش کی جگہ کا انتخاب:

• ا - فقہاء کی رائے یہ ہے کہ شوہرا پنی بیوی کے ساتھ جہاں رہائش

- (۱) سورهٔ طلاق ر۲\_
- (۲) سورهٔ طلاق ر ۷۔
- (۳) ارشاد الساری لشرح صحیح البخاری ۴۲۹۸۸، شرح منهج الطلاب مع البجیر می ۲/۲۰۱۰مغنی المحتاج ۳/۳۲۸۰

اختیار کرنا چاہے اسے اختیار ہے، مگر حنفیہ صراحت کرتے ہیں کہ رہائش پڑوسیوں کے درمیان ہونی چاہئے۔

نیز فقہاء کا کہنا ہے کہ جب بیوی کوشو ہر کی طرف سے ضرر رسانی کی شکایت ہوتو حاکم اسے نیک لوگوں کے درمیان رکھوائے گا، تا کہوہ لوگ عورت کے دعویٰ کی صحت معلوم کرسکیں (۱)۔

### دلجوئی کرنے والی عورت کی رہائش:

11 - فقہاء کے نزدیک مونسہ (دلجوئی کرنے والی) سے مراد وہ عورت ہے جوشو ہر کے باہر جانے کے بعد جبکہ بیوی کے پاس کوئی نہ ہو، اس کی دلجوئی کرے، زوجہ کے لئے مونسہ کا انتظام کرنا اس کے شوہر پر واجب ہے، جب بھی اس کی ضرورت پڑے، جیسے بیوی کو اس مکان ہی سے خوف آتا ہویا بیوی کو اپنی جان کے سلسلہ میں کسی ایسے دشمن سے اندیشہ ہوجو اس کی تاک میں ہو۔

مشہور قول کے مطابق حفیہ نیز حنابلہ اسی رائے کے قائل ہیں (۲) ،اس سلسلے میں ان کی دلیل میہ ہے کہ بیوی کو کسی الیی جگہ رہنے کا پابند کرنا جہاں وہ اپنی جان کے سلسلہ میں مطمئن نہ ہواور جہاں اس کے ساتھ کوئی غنحوار نہ ہو،اس ضرررسانی کے قبیل سے ہے،جس سے منع کیا گیا ہے،اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: "وَ لاَ تُضَادُّ وُ هُنَّ لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ " (اور انہیں نگ کرنے کے لئے انہیں تکلیف مت پہنچاؤ)،ای طرح یہ بیوی کے ساتھ معروف کے مطابق معاشرت بھی

- (۱) البحرالرائق ۱۱/۳ الآج والإكليل ۱۲/۳ مع مواہب الجليل، تحقة الحتاج بشرح المنهاج ۲/۳۵۲ اور اس پرالشروانی وابن قاسم العبادی كا حاشيه، کشاف القناع ۲/۳۵، شرح منتهی الإرادات للیمو تی ۱۸۳۳۔
- (۲) البحر الرائق همرا۲۱، روالحتار على الدرالمختار ۲م ۹۱۴، کشاف القناع سره.۰۰
  - (۳) سورهٔ طلاق ر۲\_

نہیں ہے، جس کی اللہ تعالیٰ کے اس قول میں تلقین کی گئی ہے: "وَعَاشِرُو هُنَّ بِالْمَعُرُو فِ" (اور بیویوں کے ساتھ خوش اسلونی سے گذر بسر کیا کرو)۔

حفیہ میں سے اس رائے کے قائلین نے ان لوگوں کے قول کو جو
کہ اس لزوم کے قائل نہیں ہیں، اس حالت پرمجمول کیا ہے، جبکہ شوہر
ہوی کو نیک پڑوسیوں کے پچ رکھے اور اسے اس جگہ سے وحشت بھی
نہو۔

شرنبلالی نے کہا: ''نہر'' میں (صاحب نہرکا) قول ہے کہ ہم نے ان (مشائخ) کے کلام میں مؤنسہ کا ذکر نہیں پایا، البتہ یہ ذکر ہے کہ وہ بیوی کو نیک لوگوں کے درمیان رکھے جہاں اسے وحشت کا احساس نہ ہو، اور مؤنسہ کا واجب ہونا اس حالت میں واضح ہے جبکہ گھر پڑوسیوں سے خالی ہو، خاص طور سے جب گھر کی وسعت (کشادگی) کی وجہ سے اسے اینے حواس باختہ ہوجانے کا اندیشہ ہو۔

شافعیہ کے نز دیک جو چیز مقرر ہے اور جس کے قائل بعض احناف بھی ہیں، وہ بیہ ہے کہ مونسہ کا انتظام شوہر پرلازم نہیں ہے (۲)۔

### طلاق رجعی کی عدت گذار نے والی عورت کی رہائش:

11 - طلاق رجعی کی عدت گذار نے والی عورت کو بیوی ہی تصور کیا جائے گا، کیونکہ نکاح کی ملکیت اب بھی قائم ہے، چنانچہ طلاق کے بعد بھی حال وہی رہے گا، جواس سے پہلے تھا، اسی لئے تمام اہل علم مطلقہ رجعیہ کی عدت کے دوران رہائش کے واجب ہونے پر متفق ہیں (۳) اللّٰہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "اَسُکِنُو هُنَّ مِنْ حَیْثُ سَکَنْتُمُ مِّنُ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۹ ا

<sup>(</sup>٢) عينة ذوى الأحكام بامش دررالحكام الر١٦٨\_

وُّ جُدِ کُمُ" (ان (مطلقات) کو اپنی حیثیت کے موافق رہنے کا مکان دوجہال تم رہتے ہو)۔

### طلاق بائن کی عدت گذار نے والی عورت کی رہائش:

ساا - اگرطلاق بائن کی عدت گذار نے والی عورت حاملہ ہوتواس کے لئے رہائش کے واجب ہونے میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، ابن قدامہ وغیرہ نے اس کے لئے رہائش کے واجب ہونے پراہل علم کے اجماع کا ذکر کیا ہے، دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے: "اَسْکِنُو هُنَّ مِنْ حَیْثُ سَکَنْتُمُ مِّنُ وُّجُدِ کُمْ" (ان (مطلقات) کو اپنی حیثیت کے موافق رہنے کا مکان دوجہاں تم رہتے ہو)۔

ابن عربی نے کہا: اللہ تعالی نے رہائش کی فراہمی بغیر کسی قید کے ہرمطاقہ کے لئے قرار دیا ہے، لہذا بیان کا حق ہے، کیونکہ اللہ کی مراد اس کے علاوہ ہوتی تو قید کے ساتھ بیان فرما تا، جیسا کہ نفقہ کے بارے میں ایسا کیا ہے، چنا نچہ اللہ تعالی نے اپنے قول میں نفقہ کو حاملہ ہونے سے مقید کیا ہے: "وَإِنُ کُنَّ أُولاَتِ حَمُلٍ فَا نَفِقُوا عَلَيْهِنَّ "" (اورا گروہ عمل والیاں ہوں تو انہیں خرچ دیتے رہو)۔ جب طلاق بائنہ کی عدت گذار نے والی عورت حاملہ نہ ہوتو حنفیہ مالکیہ اور شافعیہ کی رائے میں اس کے لئے سکنی واجب ہے، امام احمد کی دوروایات میں سے ایک روایت یہی ہے، اور یہی رائے حضرت کی دوروایات میں سے ایک روایت یہی ہے، اور یہی رائے حضرت عمر بن الخطاب ، ابن مسعود ، ابن عمر اور عائش ، نیز عمر بن عبدالعزیز، سعید بن الحسیب ، قاسم ، سالم ، ابو بکر بن عبدالرحمٰن ، خارجہ بن زیداور سلیمان بن بیار کی ہے۔

مذکورہ بالا آیت تمام مطلقات کے سلسلہ میں عام ہے، کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کے اس قول کے بعد ذکر کی گئی ہے: "فَطَلِّقُوُ هُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ" (" توان کوان کی عدت پر طلاق دو) ۔ اور بیہ مطلقہ رجعیہ اور مطلقہ بائنہ کوشامل ہے، اس کی دلیل ہے ہے کہ جس نے بیوی کے طلاق میں سے ایک باقی رکھا ہو، اگر وہ مزید طلاق دینے کا ارادہ رکھتا ہوتو آیت کے مطابق عدت کا خیال کر کے طلاق دے۔

اسی طرح جب حضرت عمر فی خیلی کو بتایا که عبدالله نے اپنی بیوی کو حالت حیض میں طلاق دی ہے تو نبی حیلی فی نے عمر بن الخطاب سے فرمایا: "لیطلقها طاهراً أو حاملاً" (۱) (وه اسے طہر کی حالت میں طلاق دے یا جب که وه حامله ہو)۔ اور پہلی اور دوسری طلاق میں فرق نہیں کیا، اسی لئے الله تعالیٰ کا فرمان: "فَطَلِّقُو هُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ" (تو ان کو طلاق دو ان کی عدت پر) طلاق بائن اور جعی دونوں کوشامل ہے (۳)۔

ان حضرات (۲) نے اس روایت سے بھی استدلال کیا ہے جو امام مالک نے اپنی موطا میں نقل کیا ہے، لیعنی فاطمہ بنت قیس کی حدیث جس میں آتا ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا: "لیس لک علیه نفقة" (۵) (تمہارے لئے اس کے ذمہ نفقہ نہیں ہے)، نیز آپ علیہ نفقہ نے فاطمہ بنت قیس کو ہدایت کی کہ وہ ام مکتوم کے گھر

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق ۱۷-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ طلاق ۱۷\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ طلاق ۱۷\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق را ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث: الیطلقها طاهرا أو حاملا" کی روایت مسلم (۱۰۹۳/۲ طبع الحلمی) نے حضرت ابن عرابے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) قوانين الأحكام الشرعيه لابن جزى را ٢٥، بدائع الصنائع ٢٣٨/٢ أحكام القرآن الإحكام (٢٥٠٠، التاج والإكليل ١٦٢/٨ مع مواهب الخليل، مغنى الحتاج الر ٢٠٨٠ مغنى لابن قدامه ٢٥٨٨-

<sup>(</sup>۴) لینی وہ لوگ جواس کے لئے تکنی کے واجب ہونے کے قائل ہیں۔

<sup>(</sup>۵) حدیث: "لیس لک علیه نفقة" کی روایت مسلم (۱۱ م۱۱۱۱ طبع الحلبی) نے حضرت فاطمہ بنت قیں سے کے ہے۔

میں عدت گذارے اس روایت میں سکنی کوسا قط کرنے کا ذکر نہیں ہے، اس طرح وہ اللہ تعالیٰ کے اس قول میں اپنے عموم پر باقی رہا: "اَسُکِنُو هُنَّ مِنُ حَیْثُ سَکَنتُمْ" (ان (مطلقات) کو اپنی حیثیت کے موافق رہنے کا مکان دو)۔

ایک دوسری روایت کی روسے حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ طلاق بائن کی عدت گزار نے والی غیر حاملہ عورت کے لئے سکونت نہیں ہے،حضرت ابن عباسؓ ، جابر ، عطاء ، طاؤس ،حسن ، عمروبن میمون ،عکرمہ،شعبی ، اسحاق ، ابوثور، داؤد اسی رائے کے قائل ہیں،لیکن اگر طلاق دینے والا مطلقہ بائنہ کو اپنے گھر میں پاکسی ایسے گھر میں رہائش فراہم کرنا جاہے جو کہ مرد کے فراش (بستر ) کی حفاظت کے پہلو سے عورت کے لئے مناسب ہوا وراس کے لئے اس میں کو ئی مما نعت کا پہلو نہ ہوتو بیغورت پر لا زم ہوجائے گا، کیونکہ اس معاملہ میں حق مرد کو حاصل ہے، اس کے لئے دلیل فاطمہ بنت قیس کی وہ روایت ہےجس میں وہ کہتی ہیں کہ نبی عظیمہ کے زمانے میں ان کے شوہر نے ان کوطلاق دى ، ان كے شوہران كو بہت كم نفقه ديتے تھے، جب فاطمه بنت قیس نے یہ دیکھا تو بولیں کہ بخدا میں رسول علیہ کو باخبر کروں گی، اگر میرے لئے نفقہ ہے تو میں اتنا لوں گی جتنا میرے لئے مناسب ہوگا اور اگر نفقہ نہیں ہے تو میں کچھ بھی نہیں لوں گی ، وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول علیہ سے اس کا ذکر کیا توآب عليه في فرمايا: "لا نفقه لك ولاسكني" (٢) (تمهمیں نه تو نفقه ملے گااور نه سکنی )۔

شو ہر کی وفات پرعدت گذار نے والی کاسکنی:

۱۳ - مرنے والے کے مال میں دوران عدت بیوی کاسکنی واجب ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے:

حفیہ کی رائے جو کہ شافعیہ کا بھی قول اظہر کے خلاف ایک قول ہے، یہ ہے کہ عورت کے لئے مرنے والے پراس کے مال میں سے رہائش کا حق نہیں ہے، اور یہی حضرت عبداللہ بن عمر اور حضرت ام سلمہ گا قول ہے، ان کی دلیل حضرت فاطمہ بنت قیس کی یہ حدیث ہے، جس کواپی کتاب میں سند کے ساتھ امام احمد اور نمائی نے نقل کیا ہے، نمی اللہ اللہ گا قول ہے، نمی اللہ گا اللہ گفتہ اللہ بنت اللہ گا اللہ گفتہ اللہ بنت اللہ گا اللہ گفتہ اللہ بنت اللہ کا فول ہے، نمی اللہ تعالی کا قول ہے کہ: "واللہ گفتہ ورموں کے لئے نقتہ اور سمنی اس وقت ہے جب اس کے شوہر کواس کے مورت کے لئے نقتہ اور سمنی اس وقت ہے جب اس کے شوہر کواس کے تو قول ہے کہ: "واللّذِینَ سے رجوع کا حق حاصل ہو)، اللہ تعالی کا قول ہے کہ: "والّذِینَ الْحَوْلِ غَیرُ اِخْواجِ" (اور جو لوگ تم میں سے وفات الْحَوْلِ غَیرُ اِخْواجِ" (اور جو لوگ تم میں سے وفات یاجا کیں اور ہویاں چھوڑ جا کیں (ان پر لازم ہے) اپنی ہولیوں کے حق میں نفع اٹھانے کی وصیت (کرجانے) کی کہ وہ ایک سال کے حق میں نفع اٹھانے کی وصیت (کرجانے) کی کہ وہ ایک سال کے حق میں نفع اٹھانے کی وصیت (کرجانے) کی کہ وہ ایک سال کے حق میں نفع اٹھانے کی وصیت (کرجانے) کی کہ وہ ایک سال کے حق میں نفع اٹھانے کی وصیت (کرجانے) کی کہ وہ ایک سال کے حق میں نفع اٹھانے کی وصیت (کرجانے) کی کہ وہ ایک سال کے حق میں نفع اٹھانے کی وصیت (کرجانے) کی کہ وہ ایک سال کی دورا کیس کی کی کی کی کی کی کہ وہ ایک سال کی کی کیا کی نہا کیں نہا کیں)۔

حضرت ابن عباس آیت کے سلسلہ میں فرماتے ہیں کہ بیآیت میراث والی اس آیت ہے منسوخ ہوگئ ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے ربع اور ثمن حصہ مقرر فرما یا اور حول کی مدت اس طرح منسوخ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ طلاق ر۲\_

<sup>(</sup>۲) موطأ ما لك بشرح الزرقاني ۳ر ۶۳ ، كشاف القناع ۳۸ ا ۳۰ س

<sup>(</sup>۱) حدیث: إنما النفقة والسکنی للمرأة إذا کان لزوجها علیها الرجعة "کی روایت احمد (۲ / ۳۵۳ طبح المیمنی) اور نمائی (۲ / ۱۳۳۱، ۱۳۳۸ طبح المیمنی) اور نمائی (۲ / ۱۳۳۸، ۱۳۳۸ طبح المیکنیة التجاریی) نے حضرت فاطمہ بنت قین سے کی ہے، اصل حدیث اس اضافہ کے بغیر صحیحین میں موجود ہے، زیلعی نے اسے ضعیف قرار دیا ہے (نصب الرابی ۲۷۲ طبح الجلس العلمی)۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۲۴۰ ـ

ہوگئ کہ اس کی مدت اللہ تعالیٰ نے چار مہینے دس دن قرار دیا (۱) ۔ نیز ان حضرات کا کہنا ہے کہ جو گھر میت نے چھوڑا ہے وہ یا تو میت کی ملکیت ہوگا یا کوئی اور مالک ہوگا اگر دوسر ہے کی ملکیت تھا یعنی میت نے اسے ہوگا یا کوئی اور مالک ہوگا اگر دوسر ہے کی ملکیت تھا یعنی میت نے اسے ہوگیا، اب کسی کے لئے اس میں بود و باش حلال نہیں، الا بیہ کہ مالک موان بخوشی اس کی اجازت دے دے، نبی عظیمیہ کا ارشاد ہے: "إِنَّ دِهَاءَ کُمُ وَ أَمُو الْکُمُ عَلَیْکُمُ حَرَامٌ" (۲) (تہمارے خون اور تمہارے مال تم پر حرام ہیں)، اگر دوسری صورت ہولیتی گھر کا مالک میت ہوتو بیقرض خواہوں یا وارثوں یا وصیت والوں کے لئے ہوگا، اور سابق الذکر حدیث کی بنا پر متو فی عنہا زوجہا کے لئے قرض خواہوں، مالی وارثوں اور وصیت والوں کے لئے قرض خواہوں، وارثوں اور وصیت والوں کا مال حلال نہیں ہوگا، اس بنیاد پر اس کے وارثوں اور وصیت والوں کا مال حلال نہیں ہوگا، اس بنیاد پر اس کے مقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ ایک صرف اس کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ ایک صرف اس کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ ایک صرف اس کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ ایک صرف اس کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ ایک صرف اس کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ ایک صرف اس کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ ایک صرف اس کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ سوروں سابق کا میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ سوروں سابق کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ سوروں ساب کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ سوروں سابق کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ سوروں سابق کو اس کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ سوروں سابق کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ سوروں سابق کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہ صرف وارث ہے۔ سوروں سابق کی میراث کے بقدر ہی حق ہوگا اگر وہو سرف کی میراث کے بقدر ہوگا اگر وہو سرف کی میراث کے بقدر ہو سابق کی میراث کے بھور ہوگا ہوگا ہوگر کی میراث کے بھور ہوگر کی کی میراث کے بقدر ہوگر کی میراث کے بھور ہوگر کی کی میراث کے بھور ہوگر کی میراث کے بھور ہوگر کی کی کی کی کی کی کی کیرائی کی کر کی کو کر کی کر کی کر ہو کر ک

قول اظہر میں شافعیہ کی رائے میہ ہے کہ اس عورت کوسکنی کاحق ہے، اسی طرح دوشرطوں کے ساتھ مالکیہ بھی اسی کے قائل ہیں: پہلی شرط میہ کہ شوہر نے اس سے صحبت کی ہو، اور دوسری شرط میہ کہ میت کا گھریا تو ملکیت کی بنا پر ہو یا معین وقت تک استعمال کے لئے ہو، یا اجرت کی بنا پر ہوجس کا کرامیہ موت سے پہلے نقدا داکر چکا ہو، اگر کچھ کرامیہ اداکیا تھا تو صرف ادائیگی کی بقدر ہی اس کور ہائش ملے گی۔

عبدالحق مالکی کا کہنا ہے کہ اگر اس نے ایک متعین سال کے لئے کرایہ پر لے رکھا ہوتو وہ رہائش کی زیادہ متق ہے، اگر چینفذ نہ ادا کیا ہو۔

مو۔
مرک حنفی میں بھی قبل نقل کا گا ۔ یہ یہ دی جھنے ہوں این

مسلک حنفی میں بھی پی تول نقل کیا گیا ہے، اور یہی حضرت ابن مسعودٌ اورسفیان ثوری سے بھی مروی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارتثادي: "وَالَّذِينَ يُتَوَفُّونَ مِنْكُمُ وَيَذَرُونَ اَزُوَاجًا يَّتَرَبَّصُنَ بِانْفُسِهِنَّ اربَعَةَ اشهُر وَّعَشُرًا، فَإِذَا بَلَغُنَ اجَلَهُنَّ فَلاجُناحَ عَلَيْكُمُ فِيهُمَا فَعَلْنَ فِي النَّهُ سِهِنَّ بِالْمَعُرُوفِ، وَاللَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ خَبِيْرٌ" (اورتم میں سے جولوگ وفات پاجاتے ہیں اور بیویاں چھوڑ جاتے ہیں، وہ بیویاں اینے آپ کو چارمہینہ دس دن تک رو کے رکھیں، پھر جب وہ اپنی مدت تک پہنچ جائیں توتم پر اس باب میں کوئی گناہ نہیں کہ وہ عورتیں اپنی ذات کے بارے میں کچھ (کارروائی) کریں،شرافت کے ساتھ اور جو کچھ بھی تم کرتے ہواللہ اس سےخوب واقف ہے )،اورفر بعد بنت مالکؓ کی بیرحدیث ہے کہ جب ان کے شوہر کا انتقال ہوا اور انہوں نے رسول علیہ کو بتا کر اینے اہل اور اپنے بھائیوں کی طرف منتقل ہونا چاہا تو نبی علیہ نے ان سے کہا:"امکثی فی بیتک حتی یبلغ الکتاب أجله" (۲) (اینے گھر میں گھہری رہو، یہال تک کہ فرض عدت اپنی مدت کو پہنچے جائے)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ر ۲۳۴\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "امکثی فی بیتک حتی یبلغ الکتاب" کی روایت الوداوُد (۲/ ۲۲۳ – ۲۲۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور ترمذی (۳/ الوداوُد (۶۲۳ – ۲۲۳ محقیق عزت عبید دعاس) اور ترمذی (۳/ ۵۰۹،۵۰۸ طبع الحلی ) نے حضرت زینب بنت کعب سے کی ہے، حافظ کہتے ہیں: (عبدالحق نے اس کوابن حزم کی پیروی میں زینب کے مجمول الحال ہونے کی بنا پر معلول قراردیا ہے )، التخیص الحبیر (۳/ ۲۲۰ طبع شرکة الطباعة الفند) ۔

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع طبع الرياض ۴/۳۴۸، المغنى لابن قدامه ٤/٨٥٨، نيل الأوطارللشو كانى ٢/٩ ٣٣-

<sup>(</sup>۲) صحیح بخاری ۲۲۲/۲ (باب الخطبه ) اور حدیث: فإن دماء کم وأموالکم علیکم حوام" کی روایت بخاری (فتح الباری ۳۸ ۵۷۴ طبع البافیه) نے حضرت ابن عباس اور ابوبکرہ سے کی ہے، اور مسلم (۸۸۹ طبع الحلمی) نے حضرت جابر سے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۴ر۲،۴۲\_

حنابلہ نے کہا: ایک روایت کے مطابق سے سے کہ متوفی عنہا زوجہا اگر حاملہ نہیں ہے، تو اس کے لئے سکنی نہیں ہے، اور اگر حاملہ ہے تو دوروایات ہیں (۱)۔

### فنخ نکاح کی عدت گذارنے والی کاسکنی:

10 - حفیہ اور اپنے راج قول کے مطابق شافعیہ کی رائے یہ ہے کہ نکاح صحیح کے فتخ ہونے پرعدت گذار نے والی عورت کو سکنی ملے گا،ان حضرات نے اس میں کوئی فرق نہیں کیا ہے کہ فتخ عورت کی جانب سے کسی سبب کی بنا پر واقع ہوا ہے یا مرد کے اندر کسی سبب کے پائے جانے سے، نیزان کے نزد یک فتخ کا سبب عورت کی کوئی نافر مانی ہویا جانے سے، نیزان کے نزد یک فتخ کا سبب عورت کی کوئی نافر مانی ہویا کا فرمانی نہ ہودونوں برابر ہے،اس کی وجہ یہ ہے کہ گھر میں سکونت اس کا حق قرار دیا گیا ہے، نیز یہ کہ وہ صحیح نکاح کے بعد زندگی ہی میں تفریق کی بنا پر عدت گذارر ہی ہے، گویا اسے نسب کی حفاظت کے مظافہ کے مشابہ مجھا گیا ہے۔

اگرنکاح فاسد یا وطی بالشبہ کی بنا پرفنخ نکاح ہوا ہوتو اس عدت والی عورت کے لئے سکن نہیں ہے، کیونکہ نکاح فاسد میں کوئی سکن نہیں ہے، مطلب میہ کہ جو نکاح کا حال ہوگا وہی عقد کا حال ہوگا، چنا نچیاس کے لئے صحبت کرنے والے یاز وج پرکوئی سکن نہیں عائد ہوتا۔

ما لکیہ کی رائے بیہ ہے کہ فنخ نکاح کی عدت گذار نے والی کے لئے نکاح صحیح اور نکاح فاسد دونوں صورت میں سکنی ہے، چاہے فنخ کا سبباس کی زندگی میں معلوم ہوا ہو یااس کی موت کے بعد،اصل میں

جب بھی نکاح کے بعد عورت مرد کی وجہ سے محبوس ہوگی ،اس کے لئے سکتی ہوگا۔

ان کا کہنا ہے کہ شبہہ کی بنا پرجس عورت سے وطی کی گئی ہو،
اس کے لئے دوصورتوں میں سکنی ہے: ایک: جبکہ اس کا کوئی شوہر نہ بہو، دوسر ہے: شوہر ہومگر اس نے صحبت نہ کی ہو، جب شوہر نے اس سے صحبت کی ہوتواس کا سکنی شوہر ہی پر ہوگا، چاہے عورت غلطی کرنے والے سے حاملہ ہوئی ہو، یا نہ ہوئی ہو، الا میہ کہ شوہر نے اس کے حمل کی نفی '' لعان' کے طریقہ پر کی ہو، اور حمل کو غلطی کرنے والے سے ملحق کردیا گیا ہو، ایسی حالت میں سکنی غلطی کرنے والے سے ملحق کردیا گیا ہو، ایسی حالت میں سکنی غلطی کرنے والے سے ملحق کردیا گیا ہو، ایسی حالت میں سکنی غلطی کرنے والے سے ملحق کردیا گیا ہو، ایسی حالت میں سکنی غلطی کرنے والے ہے۔ ہوگا۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ فنخ کی عدت گذار نے والی عورت کے لئے سکنی اس وقت ہوگا جبکہ وہ حاملہ ہو،اگر وہ حاملہ نہ ہوتو اس کے لئے سکنی ہیں ہے،اگر مطلقہ رجعیہ سے شبہہ کی بنا پر یا نکاح فاسد کی بنا پر وطی کی گئی، پھرعورت کے حمل کا پتہ چلا جو کہ شو ہر کا بھی ہوسکتا ہے اور واطی کا بھی، تو اس صورت میں دونوں پر وضع حمل تک اجرت واجب ہوگا، یہاں تک کہ ان واجب ہوگا، یہاں تک کہ ان دونوں میں سے اصل باپ کا انکشاف ہوجائے، انکشاف کے بعدوہ شخص جس سے نسب ثابت نہیں ہوا، دوسرے سے (اصل باپ گاہ جو اس نے کہ اس نے کہ اس نے دوسرے شخص کی طرف سے اس فرمہ داری کو ادا کیا جو اس شخص پر دوسرے شخص کی طرف سے اس فرمہ داری کو ادا کیا جو اس شخص پر دوسرے ہوتا تھا اس فرمہ داری کو ادا کیا جو اس شخص پر دوسرے ہوتا تھا (ا)۔

<sup>(</sup>۱) التاج والإكليل مختصر خليل من مواجب الجليل ۱۹۲۳، المدونة الكبرى ۱۵۷۵، شرح أبي عبدالله مجمد الخرشي ۱۵۶۸، مغنی المحتاج ۱۳۰۳، حاشيه ۱بن عابدين ۱۲۲۳، زاد المعاد ۱۸۸۳–۲۱۹، نيل الأوطار للشو كانی ۲۸۲۳۳، لمغنی ۲۵۲۷۵۔

<sup>(1)</sup> فتح القدير ٣٣٢ / ٣٠٨، بدائع الصنائع ٢٠٨٢ - ٢٠٨٢، نهاية الحتاج كرم ١٠٥١ - ٢٠٨١، ثرياية الحتاج الدسوقي على الشرح التحرير ٢٠٢٢ / ٣٥٨ على الإمام الى الحن على العدوى على الإمام الى الحن ٢٠٤٨ ، حاشية الشيخ على العدوى على الإمام الى الحن ٢٠٤٨ ، حاشية الشيخ على العدوى على الإمام الى الحن

#### عدت والى عورت كے ساتھ ر ہائش:

17- ما لکیہ اور شافعیہ کی رائے یہ ہے کہ طلاق دینے والے مرد کے لئے عدت والی عورت کے ساتھ سکونت اختیار کرنا جائز نہیں ہے، اور اس معاملہ میں ان کے نز دیک مطلقہ رجعیہ اور بائنہ کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، الا یہ کہ جب گھر ان دونوں کا ہواور ان کے ساتھ کوئی محرم بھی رہے، شافعیہ کے یہاں اس میں بیشر طبھی ہے کہ وہ محرم ایسا ہو جو تمیز کی صلاحیت والا اور دورا ندلیش ہو، چاہے وہ مرد ہو یا عورت۔ ہوجو تمیز کی صلاحیت والا اور دورا ندلیش ہو، چاہے وہ مرد ہو یا عورت۔ اگر ان دونوں کے ساتھ رہنے والا شوہر کا محرم ہوتو اس کا عورت ہونا شرط ہے، یہ درست نہیں ہے کہ ان دونوں کے ساتھ شوہر کا کوئی مردم مرہے۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ آ دمی کے لئے اپنی مطلقہ رجعیہ کے پاس جانا جائز نہیں ہے، اگر چیورت کے ساتھ اس کی حفاظت کرنے والا ہو، اور مرد کے لئے اس کے ساتھ کسی ایسے گھر میں رہنا بھی مباح نہیں ہے جس میں وہ عورت اور دوسر بے لوگ ایک ساتھ رہتے ہوں، مطلقہ عورت کے ساتھ خلوت حرام ہونے کے لئے ان کی دلیل بیہ ہے کہ طلاق دراصل نکاح ہی کی ضد ہے جو کہ اباحت کا سبب بنا ہے، لہذا خلوت کی اجازت دینا ایسے ہی ہے جسے ضد کا باقی رکھنا اس کی ضد کی موجود گی کے ساتھ ۔

حنفیہ کی رائے یہ ہے کہ جب شوہر کے گھر میں عدت گذارنا واجب ہوتواس میں حرج نہیں کہ دونوں ایک ہی گھر میں رہیں، جبکہ طلاق دینے والا عادل ہو، طلاق خواہ رجعی ہو یابائن یا تین طلاقیں، طلاق بائن میں افضل یہ ہے کہ دونوں کے درمیان ایک پردہ حائل کردیا جائے، البتہ اگر شوہر فاسق ہوتوالی صورت میں ان کے ساتھ ایک قابل اعتاد خاتون ہوجوان کے درمیان حائل رہنے پر قادر ہو،

اگرالیا کرنا قابل عمل نہ ہوتو عدت گزار نے والی عورت دوسرے گھر میں عدت گذارے، الیا ہی وہ اس وقت کرے جب گھر تنگ ہو،
عورت کے بجائے اگر مرد ہی نکل جائے تو بیزیا دہ مناسب ہے۔ان
دونوں کو تین طلاق کے بعد بھی اختیار ہے کہ ساتھ رہیں، بشر طیکہ میاں
بیوی کی طرح نہلیں اور اس میں کسی فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔
حزایا کرنن کے جد ای ان کرکا مرسے خارم میں میں اس میں کا

حنابلہ کے زوریک جیسا کہ ان کے کلام سے ظاہر ہوتا ہے، مسکلہ یہ ہے کہ طلاق دینے والے کو مطلقہ رجعیہ کے ساتھ رہنے کی اجازت ہے، اسی طرح عورت کواپنی آ رائش کرنے کی اجازت ہے، نیزیہ کہ رجعت صرف اس کے ساتھ مباشرت جیسے بوس و کناروغیرہ سے واقع نہیں ہوگی، بلکہ یہ وطی (صحبت) کے ذریعہ ہی حاصل ہوگی، جہاں تک مطلقہ بائد کا تعلق ہے تو اس کے لئے سکنی نہیں ہے، وہ جہاں چاہے عدت گذار سکتی ہے، اگر طلاق دینے والے کا گھر دونوں ہی کے لئے کشادہ ہواورعورت کے لئے علاحدہ کمرہ میں تمام ضروریات کے ساتھ رہائش ممکن ہواور دونوں کے درمیان بند دروازہ ہواور باتی گھر میں شو ہررہے تو یہ جا کران کے درمیان بند دروازہ نہ ہوا درعورت کے ساتھ کوئی محرم ہوجس کے سہارے وہ تحفظ حاصل کرے اور عورت کے ساتھ کوئی محرم ہوجس کے سہارے وہ تحفظ حاصل کرے اور یہ جا کرتے ، ور نہ جا کرنہیں ہے (۱)۔

### یرورش کرنے والی عورت ( دائی ) کاسکنی:

21 - پرورش کرنے والی عورت کی سکونت کے سلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے، جبکہ بیخود الیمی مال نہ ہو، جو بچے کے باپ کی عصمت میں برقرار ہو، چنانچے بعض فقہاء کی رائے ہے کہ حاضنہ کو پرورش کئے

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۱۹۸۶، تبیین الحقائق للزیلعی ۱۳۷۳، الخرشی ۱۹۸۹،۸۵،۸ کشاف القناع طبح الریاض ۱۹۳۵–۱۳۳۸، المبسوط للسرخسی ۱۴۹۹، البحرالرائق ۱۲۲۰٫۳

<sup>(</sup>۱) زادالمعاد ۴/۲۱۹، البحير مي ۴/۸۵، كشاف القناع ۴/۲۷۳\_

جانے والے بچہ کے مال میں سے رہائش کا خرج ملے گا، اگر اس کے پاس مال ہو، ورنہ اس کے ذمہ ہوگا جس پر اس کا نفقہ واجب ہے، دوسر نے فقہاء نے کہا: جن لوگوں کے ذمہ اس کا نفقہ واجب ہے ان پر حاضنہ کا کئی واجب نہیں ہوگا، بلکہ حاضنہ کو صرف حضانت کی اجرت ملے گی (۱)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' حضانۃ''۔

### قریبی رشته دار کاسکنی:

۱۸ - کمانے سے معذور ننگ دست رشتہ دار کی رہائش آ دمی پر پھھ شرائط کے ساتھ اسی طرح واجب ہوگی جس طرح اس کا نفقہ واجب ہوتا ہے۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' نفقة''میں دیکھی جائے۔

### سکنی بعض تصرفات پر مبنی ہونے کے اعتبار سے:

19 – (۱) سکنی کواجرت پر دینا۔

(۲)مقام رہائش کا بیان۔

رہائش ایک قسم کی منفعت ہے جس کے لئے کوئی ایسامحل و مقام لازی ہے جس سے وہ حاصل کی جاسکے، اور بیہ مقام گھر اور مکان ہیں، مقام کا بیان کرنا عقد اجارہ کی صحت کے لئے شرط ہے، اور بیہ بیان اس عین (اصل شی ) کے ذکر سے محقق ہوتا ہے، جس کی منفعت پر اجارہ منعقد ہوتا ہے، مثلاً آدمی کے: "استأجرت ھذہ الدار للسکنی" (میں نے بیگر رہائش کے لئے اجرت پر لیا) یا اجرت پر دینے والا بی

کے: "أجوتک هذه الدار" (میں نے بیگرتم کواجرت پردیا)، لیکن اگروه بیے کے: میں نے تم کوان دونوں گھروں میں سے ایک رہائش کے لئے اجرت پردیا تو معاملہ سے نہیں ہوگا، اس لئے کہ کل عقد مجہول ہے، اور یہ الیی جہالت ہے جو جھڑ ہے تک پہنچانے والی ہے (۱)۔

جواس گھر میں رہے گااس کا بیان کرنا شرطنہیں ہے اور نہ یہ کہ وہ اس میں کیا کرے گا، کیونکہ اس سلسلہ میں عرف کافی ہے، نیز اس بنا پر کہ رہائش کے منافع میں زیادہ فرق وتفاوت نہیں ہوتا اور جوتھوڑ ابہت ہوتا بھی ہے عرف کی بنا پر اسے نظر انداز کیا جاتا ہے۔

امام کاسانی کہتے ہیں: اس مکان میں وہ جو کچھ کرے گااس کا ذکر کرنا شرط نہیں ہے، کیونکہ اجارہ انتفاع کے لئے مشروع ہوا ہے، اور مکان اور گھر وغیرہ رہائش کی غرض سے انتفاع کے لئے تیار کئے گئے ہیں، اور رہائش کے لئے تیار کئے ہوئے مکان کے منافع قریب ہیں، اور رہائش کے لئے تیار کئے ہوئے مکان کے منافع قریب قریب ملتے جلتے ہوتے ہیں، کیونکہ رہائش کے معاملے میں لوگوں میں زیادہ فرق نہیں ہوتا، گویا یہ بغیر نام لئے معلوم ہوتا ہے، اس طرح رہنے والوں کے زیادہ یا کم ہونے سے منفعت پر بہت معمولی فرق پڑتا ہے، جو کہ نہ ہونے کے برابر ہے، اسی طرح اسے اختیار ہے کہ خودر سے یا دوسرے کور کھے (۲)۔

اور اس سلسلے میں اجارہ کے احکام کی رعایت کی جائے گی۔ دیکھئے:اصطلاح'' إ جارة''۔

#### ر ماکش کی وصیت:

۲ - رہائش کی وصیت کرنا وصیت کی اقسام میں سے ایک ہے، یہ

<sup>(</sup>۱) موابب الجليل ۲ر ۲۲۰، ۱۲، ۱۲۰ و المحتار مع حاشيه ابن عابدين ۲۷۷۸ م الفتادی الکبری لابن حجرالمکی ۱۲۷۸ -

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۵۲۹۷،الدسوقی علی الشرح الکبیر ۲۰۱۴،حاشیة الرشیدی ۱۲/۲، لمقنع ۲۰۲۷۲\_

<sup>(</sup>٢) البدائع حواله سابق۔

وصیت یا تو وقت کے ذکر کے بغیر ہوگی یاکسی وقت سے مقید ہوگی ، دونوں ہی صورتوں میں یا تو وہ کسی معین شخص جیسے زید کے لئے ہوگی یا غیر معین اشخاص کے لئے جیسے فقراء مساکین کے لئے ، جب رہائش کی وصیت مطلق ہواور متعین شخص کے لئے ہوتو حفیہ کے رائے میہ کہ جب تک وصیت یانے والازندہ رہے ، اس کو گھر کی رہائش سے فائدہ اٹھانے کا حق ہے، جب وہ مرجائے تو رہائش اس چیز کے مالکوں کی ملکیت کی طرف لوٹ جائے گی ، یعنی وصیت کرنے والے کے وارثوں کی طرف کوئی۔ وصیت یانے والے کی مورث سے وصیت کا وجود ختم ہوگیا۔

سکنی سے وصیت پانے والے کے انتفاع کے لئے بیشرط ہے کہ وہ چیزجس میں رہائش کی وصیت کی گئی ہے وصیت کرنے والے کے تہائی مال سے زیادہ نہ ہو، اگر اس کے پاس اس گھر کے سواجس کی رہائش کی وصیت کی گئی ہے اور پچھ نہ ہوتو وصیت پانے والا اس کے تہائی حصہ میں رہے گا، اور وصیت کرنے والے کے ور ثاء اس کے دو تہائی میں رہیں گے، جب تک کہ وصیت پانے والا زندہ ہے، اگر وصیت پانے والا زندہ ہے، اگر وصیت پانے والے کی وفات ہوجائے تو ور ثاء کی طرف مکمل طور سے منفعت پلنے آئے گی، جب رہائش کی وصیت مطلق ہوا ور غیر معین اشخاص کے لئے ہوتو حنفی مسلک میں اس کے جواز میں اختلاف ہے، الم ابو حنیف اس وصیت کونا جائز اور صاحبین جائز سجھتے ہیں۔

اگر رہائش کی وصیت متعین مدت مثلاً ایک سال کے لئے ہوتو دیکھا جائے گا کہ وصیت کرنے والے نے جس گھر میں ایک متعین سال رہائش کی وصیت کی ہے، کیااس کے علاوہ کوئی دوسرا مال اس کا ہے؟ (پس اگر اس کا اس کے سوا اور کوئی مال نہیں) اور ور ثاء اس وصیت کی اجازت دے دیں تو گھر وصیت پانے والے کے حوالہ کر دیا جائے گا، تا کہ وہ اس میں سال مذکور میں رہائش اختیار کرلے، اگر ور ثاء اجازت نہ دیں تو گھر کی رہائش وصیت پانے والے اور ور ثاء ور ثاء اجازت نہ دیں تو گھر کی رہائش وصیت پانے والے اور ور ثاء

کے درمیان تہائیوں میں تقسیم کردی جائے گی، یعنی اس کی ایک تہائی
رہائش وصیت پانے والے کے لئے اوردو تہائی وصیت کرنے والے
کے ورثاء کے لئے ہوگی، اوراگراس نے گھر میں ایک غیر متعین سال
تک رہائش کی وصیت کی ہوتو وہ وصیت کے مستحق کو اس میں رہنے کے
لئے اسی وقت حوالہ کیا جائے گا جب کہ ورثاء اس کی اجازت دیں، اگر
وہ اس کی اجازت نہ دیں تو گھر تہائیوں میں تقسیم کردیا جائے گا، وصیت
کامستحق اس کے ایک تہائی میں تین سالوں تک رہے گا، جب مذکورہ
مدت پوری ہوجائے گی تو وہ تہائی ورثاء کولوٹا دی جائے گی، اور اس کے بعد یورا گھر ورثاء کا ہوجائے گا۔

(دوسری صورت میہ ہے کہ) اس کا اس کے علاوہ بھی کوئی مال ہو،
اس شکل میں اگر تہائی مال اس وصیت پر حاوی ہوتو گھر وصیت پانے
والے کوحوالہ کردیا جائے، تا کہ وہ اس میں متعین کردہ سال تک رہے،
اورا گر تہائی مال اس وصیت کی گنجائش تو نہ رکھتا ہو، تا ہم ور ثاء اس کی
اجازت دیں تو گھر وصیت کے حقدار کو متعین سال تک رہنے کے لئے
حوالہ کردیا جائے گا، البتہ اگروہ اس کی اجازت نہ دیں تو وہ تہائی حصہ
میں حسب تفصیل سابق سکونت اختیار کرے گا۔

اگروصیت کرنے والا اس سال کو متعین کرد ہے جس میں رہائش کی اس نے وصیت کرنے والا اس سال موصی (وصیت کرنے والے) کی وفات سے پہلے ہی گذر جائے تو معین سال کے فوت ہوجانے کی بنا پر وصیت کا لعدم ہوجائے گی ، کیونکہ وصیت موصی کی موت کے بعد ہی اپنا اثر دکھاتی ہے، اورا گروہ سال معین کے دوران مرجائے تو اس کی وفات سے پہلے جو وقت گذر ااس میں وصیت باطل ہوگی ، اور وصیت کرنے والے کی وفات کے بعد سال کا جو حصہ باقی ہے اس میں وصیت پانے

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۸۸۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات، تبیین الحقائق للربیعی ۱۸۱۷ - ۲۰۱۳ ، المبسوط ۱۸۲۷۲۷، البحر الرائق ۸۸ ۱۵۳ – ۱۵، الفتاوی الہندیہ ۲۲۲۷۱ –

مالکیہ کی رائے یہ ہے کہ سی متعین گھر میں رہائش کی وصیت اگر مطلق (وقت کی تعیین کے بغیر) کی گئی ہے، تو وصیت پانے والا تہائی کا مستحق ہے، البتہ جب وصیت متعین وقت کے لئے کی گئی ہوتو غور کیا جائے گا، اگر تہائی ترکہ وصیت کی قیمت کا متحمل ہوتو وصیت پانے والے کو وصیت کی چین ہوجائے گا، تاکہ وہ اس میں سکونت اختیار کرے، لیکن اگر تہائی ترکہ اس چیز کی قیمت کا متحمل نہ ہو جس میں رہنے کی وصیت کی گئی ہے تو وارث کو اختیار ہوگا، چاہتو وصیت جاری کرنے کی اجازت دے دے یا حاضر وغائب وارثوں سے کل ترکہ کا تہائی معاوضہ کی صورت میں یا بعینہ یاان کے علاوہ کسی اورشکل میں لے کر وصیت کے مستحق کو دے دے، اس طرح وصیت اورشکل میں لے کر وصیت کے مستحق کو دے دے، اس طرح وصیت

کے حق دار کے لئے اس تمام تر کہ کا تہائی ہوجائے گا جووصیت کرنے

والےنے جھوڑاہے (۱)۔

والےکواس معین چیز میں رہائش کاحق حاصل رہے گا<sup>(۱)</sup>۔

شافعیہ (۲) کی رائے ہے ہے کہ جب سکنی کی وصیت وقت کی تعیین سے آزاد ہو، تو وصیت پانے والا گھر کی سکونت کا مالک ہوگا، اوراسے گھر کو اجرت پر دینے، عاریاً دینے اور اس کی منفعت کی وصیت کرنے کا حق ہوگا اور اس کی منفعت کی اس سے وراثت چلے گی، اور جب وصیت کسی متعین وقت جیسے سال (وماہ) یا وصیت پانے والے کی زندگی سے مقید ہوتو وصیت کا حق دار معینہ مرت یا اپنی مدت حیات تک خود رہائش سے مستفید ہوگا، اسے یہ اختیار نہیں ہوگا کہ اس کو اجرت پر دے یا عاریت پر دے اور اس کے مرنے کے بعد اس کی وراثت نہیں چلے گی، کیونکہ یہاں سکنی کی وصیت مرنے کے بعد اس کی وراثت نہیں چلے گی، کیونکہ یہاں سکنی کی وصیت مرنے کے بعد اس کی وراثت نہیں چلے گی، کیونکہ یہاں سکنی کی وصیت

ازقبیل اباحت ہے، نہ کہ بطور تملیک۔

یہ قول کہ جب وصیت استعال سے مقید ہو، جیسے رہائش سے تو وصیت پانے والے کے لئے وصیت کی چیز کوا جرت پر دینا جائز نہیں، حفیہ کا مسلک بھی یہی ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ یہاں ملکیت مفت ہے، اور اجارہ کے ذریعہ مالک بنانا معاوضہ کے بدلہ مالک بنانا ہے، اور بیمفت مالک بنانے سے زیادہ قوی ہے، اور (معلوم ہے کہ) کمز ورتر ملکیت والاقوی ترکومالک نہیں بناسکتا (ا)۔

جہاں تک حنابلہ کی بات ہے توان کا کہنا ہے کہ جس کو گھر کی رہائش کی وصیت کی گئی ہے اسے رہنے کے لئے گھر حوالہ کردیا جائے گا اور یہ اس وقت ہے جبکہ وصیت کو تہائی تر کہ حاوی ہو، خواہ وصیت مطلق ہویا متعین مدت سے مقید ہو، البتہ جب وصیت کو تہائی تر کہ حاوی نہ ہوتو اس وصیت میں صرف اتنا ہی جائز ہے جو تہائی کی بقدر ہو۔

حنابلہ گھر کی رہائش کی وصیت پانے والے کواس بات کی اجازت دیتے ہیں کہ جتنے میں اس کور ہائش کاحق حاصل ہے، اسے وہ اجرت پردے سکتا ہے (۲)۔

#### ر بائش گاه کو هبه کرنا:

ا ا - رہائش کی غرض سے گھر بہہ کرنے کے لئے پیش کش کے الفاظ یا تو مطلق ہوں گے، جیسے بہہ کرنے والا دوسرے شخص سے کہے: "و هبت لک داری للسکنی" (میں نے تمہیں اپنا گھر رہائش کے لئے بہہ کیا، یامیں نے تمہیں اپنی عمارت کی رہائش کا ما لک بنایا)، اس صورت میں گھر کی رہائش جس کو بہہ کی گئی ہے، اس کے لئے ہوجائے گی، جبکہ ل ہبہ کی تکمیل میں وہ تمام شرائط اور ارکان یائے ہوجائے گی، جبکہ ل ہبہ کی تکمیل میں وہ تمام شرائط اور ارکان یائے

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل للحطاب ۳۸۴ ۲۸ ماشية الدسوقى على الشرح الكبير ۴/۲۱۲، الصادي على الشرح الصغير ۲/ ۴۷۳۳ -

رع) نهاية المحتاج ٢/ ٨٣، حاشية الشرواني وابن قاسم العبادي على تحفة المحتاج

<sup>(</sup>۱) الدرالمخار ۵ / ۲۰۷\_

<sup>(</sup>۲) المقنع مع حاشيه ۲/۳۸۰\_

جائیں جن کا اس میں موجود ہونا لازم ہے، اسی طرح اس کے لئے جائز ہوگا کہ (اس میں خود رہنے کے بجائے) اس کو اجرت پریا عاریت پرکسی اور کورہنے کے لئے دے (ا) ۔ اس صورت میں ہبہ پر ہبہ کئے جانے والے خض کی ملکیت غیر لازم ہوگی، ہبہ کرنے والے کے لئے اپنے ہبہ کوواپس لینا جائز ہوگا۔

لیکن اگر بہبر کی پیشکش مقید ہے تو اس میں اختلاف ہے، جس کی تفصیل اصطلاحات'' بہبہ''' عمری'' اور'' رقبی'' میں دیکھی جاسکتی ہے۔ بہبر کرنے والے کی طرف سے وقت کی قید نہ لگانے کی صورت میں وہ مدت جس میں بہبر کرنے والا رہائش واپس لےسکتا ہے، اس میں فقہاء کی رائیں مختلف ہیں: حنفیہ، حنابلہ اور دواقوال میں سے ایک کے مطابق شافعیہ (۲) کی رائے بہہ ہے کہ بہبہ کرنے والا جب بھی چاہے اس کے لئے رہائش کی خاطر بہبر کی ہوئی شی کا واپس لینا جائز ہے، بہبر کی ہوئی شی واپس لینا جائز ہے، بہبر کی ہوئی شی واپس کے بابندی خابیں ہے، بہبر کی ہوئی شی واپس کے حاملہ میں کسی متعین وقت کی پابندی خہیں ہے، بہبر کی ہوئی شی واپس کے خابی التقیقت ارتب ماریت ہے۔

ما لکیداوراپے دوسرے قول کے مطابق شافعیہ (۳) کی رائے یہ ہے کہ رہائش ہبہ کرنے والا ہبہ کئے جانے والے شخص کی موت کے بعد ہی رہائش واپس لے سکتا ہے، جب ہبہ کرنے والا ہبہ کئے جانے والے شخص کی موت سے پہلے مرجائے تو ہبہ کئے جانے والے شخص کی موت سے پہلے مرجائے تو ہبہ کئے جانے والے شخص کی موت کے بعد رہائش گاہ ورثاء کی طرف لوٹ جائے گی، اس رائے کے قائلین رہائش گاہ کو الیمی چیز تصور کرتے ہیں جس میں عمری کا معاملہ کیا گیا ہو، (یعنی ایسا معاملہ جس میں مکان یا زمین کو تمام عمر کے لئے دے دیا جائے )۔

#### مبدكة موئ كرير قضه:

۲۲- جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہبہ کئے ہوئے گھر پر ملکیت ہبہ کرنے والے کی اجازت سے قبضہ کر لینے سے ثابت ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوئی ہاں عقد کے بہاں عقد کے تمام ہونے کے لئے ہبہ کئے ہوئے گھر پر قبضہ کرنا شرط ہے۔

مذکورہ بالانقطۂ نظر کی روشنی میں گویا جب کوئی شخص کسی دوسرے کو کوئی گھر ہبہ کرے تو ہبہ کئے جانے والے شخص کے لئے گھر کی ملکیت ثابت ہوجائے گی اور اس گھر پر قبضہ لینے سے تمام فقہاء کے نزدیک ملکیت نافذ ہوجائے گی ، مگریداس وقت ہے جب کہ ہبہ کا مستحق شخص مالغ اور سمجھ دار ہو۔

اگروہ مجورعلیہ ہو (یعنی جس کو مالی تصرف سے روک دیا گیا ہو) تو اس کا ولی اس کی نیابت میں اس کی قائم مقامی کرے گا، جبکہ وہ خود ہبہ کرنے والا نہ ہو، اگر ولی ہی واہب ہوتو ما لکیہ کے قول کے مطابق ہبہ کئے ہوئے گھر کو ہبہ کئے جانے والے خص کے لئے خالی کرایا جائے گا، ولی اس میں سکونت نہیں کرسکتا، اگر وہ اس میں رہے تو ہبہ باطل ہوجائے گا۔

حنفیہ نے کہا: اگر باپ اپ نابالغ بیٹے کو وہ گھر ہبہ کرے جس میں وہ خودرہ رہا ہے اور اس گھر میں (باپ) کے سامان محفوظ ہوں تو بیاس کے لئے جائز ہے، یہ چیز ہبہ کے سجے ہونے میں مانع نہیں ہوگی، لیکن اگر باپ نے دوسرے کواجرت پر رہنے کے لئے دے رکھا ہوتو بیجائز نہیں ہوگا اور اگر بغیرا جرت کے دوسرے کور ہنے کے لئے دیا ہو

<sup>(</sup>۱) تخفة الحتاج ۲۹۲/۲۹۱

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع للكاساني ۸ر۳۹۷۳، لمقنع لابن قدامه المقدى مع حاشيه ۲/۳۳۹،مغنی المحتاج ۲/۳۹۹۹

<sup>(</sup>۳) مواہب الجليل للحطاب ۲ر ۲۲، ۲۲، مغنی الحتاج ۴۸٫۹۹۹ س

<sup>(</sup>۱) المبسوط ۱۲ / ۴۸م، مغنی الحتاج ۲ / ۴۰۰ ، المقنع ۲ / ۳۳۳ –

<sup>(</sup>٢) كفاية الطالب الرباني ٢ م ٢١٥، الخرشي ٧ م ١٠٥\_

<sup>(</sup>۳) التاج والإكليل للمواق بإمش مواہب الجليل للحطاب ۲۰۸۳ ـ

توبيان كنزديك جائز بے<sup>(۱)</sup> ـ

ما لکیہ اور حفیہ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اگر بیوی اپنا گھر اپنے شو ہرکو ہبہ کرد ہے جبکہ وہ اس میں رہ رہی ہواوراس میں اس کا سامان ہواور شو ہر اس کے ساتھ ہی رہتا ہو، تو یہ ہبہ صحیح ہے، ما لکیہ کے نزدیک بیوار شوہر اس کے ساتھ ہی رہائش گاہ اپنی بیوی کو ہبہ کرے، کیونکہ سکنی مرد کے لئے ہے، نہ کہ عورت کے لئے، وہ تو اپنے شوہر کے تا بع مرد کے لئے ہے، نہ کہ عورت کے لئے، وہ تو اپنے شوہر کے تا بع

شافعیہ کی رائے یہ ہے کہ ہبہ کئے جانے والے گھر کا ہبہ کئے جانے والے گھر کا ہبہ کئے جانے والے گھر کا ہبہ کئے جانے والے قص کے علاوہ دوسر بے لوگوں کے سامان سے خالی ہونا ضروری ہے، اگر اس کو دوسروں کے سامان نے گھیر رکھا ہواور اسی طرح مستقل پڑار ہے تو ہبہ سی جوگا، ان کے نزد یک اجنبی کو ہبہ کرنے اور اپنی نابالغ اولا دکو ہبہ کرنے میں کوئی فرق نہیں ہے، یہ حضرات اس بات کے جواز کے قائل ہیں کہ باپ اپنی اس رہائش گاہ میں رہ سکتا ہے، جواپنے زیرولایت بچہ کے لئے ہبہ کی گئی ہے، اور ہبہ کے مکمل ہونے کے بعداس پراجرت عائد ہوگی (۳)۔

ر ہائش کے لئے (منافع کے بجائے) عین شی کووقف کرنا:

۲۲س جمہور نقہاء کے نزدیک وقف کرنا مشروع ہے، جائز ہے اور اگر واقع ہوتو لازم ہوجاتا ہے، رہائش گاہ کا وقف کرنا ان کے نزدیک اختلافی ہے، اس کی وجہ منافع کے وقف کے سلسلہ میں ان کا ختلاف ہے۔

جمہورشا فعیہ بعض حنابلہ اور حنفیہ میں سے جووقف کے جواز کے

(۱) منجة الخالق على البحرالراكق ٢٨٨٧\_\_

- (٢) الخرشي ٧/ ١١٠-١١١، منجة الخالق على البحرالرائق ٢٨٨٨\_\_
  - (۳) الفتاوي الكبرى لا بن حجر ۲/ ۳۲۲\_

قائل ہیں،ان کی رائے ہیہ کہا گرآ دمی منافع کو وقف کرے، ذات کونہیں، تو بہوتف درست نہیں ہوگا۔

مالکیہ کی رائے میہ ہے کہ اگروہ رہائش کو ایک منفعت کے طور پر وقف کرے تو جائز ہے، اور شرعاً صحیح ہے، خلو (اوپر کا خلاء، حیت کے اوپر بنانے کاحق) کے وقف میں مالکیہ اور حنابلہ کا اختلاف ہے، ان میں سے بعض اس کے وقف کے صحیح ہونے کے قائل ہیں، اور بعض کے نزدیک اس کا وقف صحیح نہیں ہے (۱)۔

د يکھئے:اصطلاح'' خلو'' فقرہ ر۲۲اور'' وقف''۔

### مرتهن كاعين مر هونه ميں ر ہائش اختيار كرنا:

۲۲ - فقہاء کی رائے یہ ہے کہ مرتہن (جس کے پاس رہن رکھا گیا ہے) کے لئے اس گھر میں رہائش جائز نہیں ہے، جو گھر رہن پر رکھا گیا ہو، جب تک کہ را ہن (رہن رکھنے والا) اجازت نہ دے، کیونکہ منفعت کا مالک اصل کی ملکیت کے ذریعہ ہی بناجا سکتا ہے، اور یہاں اصل را ہن کی ملکیت ہے، چنا نچے منفعت اسی کی ملکیت پر منحصر رہے گی، اور را ہن کی ملکیت ہے، چنا نچے منفعت اسی کی ملکیت پر منحصر رہے گی، اور را ہن کے علاوہ کوئی اس سے اسی وقت فا کہ ہ اٹھا سکتا ہے، جبکہ وہ حق اس کو حاصل ہوجائے، اور عقد رہن سے مرتبن کو صرف قبضہ کی ملکیت ، لیس را ہن کے عقد کے بعد بھی اس کا مال انتفاع کے سلسلہ میں ویسے ہی ہوگا جیسا عقد سے پہلے تھا۔

یہ مسئلہ اس وقت ہے جبکہ رائن نے اس کی اجازت نہ دی ہو، لیکن اگر رائن نے مرتبن کور ہائش کی اجازت دے دی تو اس بارے

<sup>(</sup>۱) نہایۃ المحتاج ۲۵۹، شرح منتبی الإرادات ۲۸۲۸، المبسوط ۲۱ر۲۷ اور اس کے بعد کے صفحات، حافیۃ الدسوقی علی الشرح الکبیر ۱۸۲۸، فتح العلی المالک ۲۵۰/۲۵-۲۵۱، حافیۃ الشنج علی العددی علی الخرشی ۷/۷۷۔

میں فقہاء کی رائیں مختلف ہیں، اسی طرح ان کے درمیان رہن کے گھر میں خودرا ہن کی رہائش کے مسئلہ میں بھی اختلاف ہے<sup>(1)</sup>۔

### ر ہائش کوغصب کرنا:

۲۵ - جمہور فقہاء کی رائے ہیہ کدر ہائش پرغصب واقع ہوسکتا ہے،
کیونکہ رہائش غیر منقولہ جا کداد کی منفعت ہے، اور غیر منقولہ جا کداد کو
غصب کیا جانا ممکن ہے، پس جوشخص کسی دوسر فی کواس کے گھر
کی رہائش سے رو کے وہ رہائش کا غاصب ہوگا، اس سلسلہ میں نبی
عقیقہ کا ارشاد ہے: ''من ظلم قید شبر من الأرض طوقه الله
من سبع أرضین'' (جوشخص بالشت بھرز مین میں ظلم کا مرتکب ہوگا،
اللہ تعالی اسے سات زمینوں کا طوق پہنا کے گا) یددوسر الفاظ میں
اللہ تعالی اسے سات زمینوں کا طوق پہنا کے گا) یددوسر الفاظ میں
بھی مروی ہے: ''من غصب شبراً من الأرض''(۲)
بالشت زمین غصب کر ہے گا)۔

پس اس حدیث کا ظاہر (منطوق) نا قابل انقال شی میں غصب کے ممکن الوقوع ہونے پر دلالت کرتا ہے، کیونکہ غصب کی نسبت زمین کی طرف کی گئی ہے، اور یہ نسبت وقوع اور اس کے امکان کی دلیل ہے، لہذا جب عقار میں غصب کا وقوع ثابت ہوگیا تو اس کے ان منافع میں بھی یہ ثابت ہوجا تا ہے جن میں سے ایک منفعت گھروں کی رہائش ہے۔

نیزیه بات بھی ہے کہ غصب غاصب کا قبضہ واقع ہوجانے اور

- (۱) الشرح الكبير للدردير ۲۰۸۳-۲۱۸ مع حاشية الدسوقي، المبسوط ۱۲۸-۲۱۸ مع حاشية الدسوقي، المبسوط ۱۲۰۸، تخت المجتاع ۱۵۵، المغنى ۱۸ ۳۳۴، تجمع الضمانات ص ۲۰۴-۲۰۹.
- (۲) حدیث: "من ظلم قید شبو من الأرض" کی روایت بخاری (الفتح ۲ ۲۸ ۲ ۲۳ ۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲۳ ۱ ۱۲۳ ۱ طبع السّلفیه) نے حضرت عائشة سے کی ہے۔

ما لک کا قبضہ اٹھ جانے سے محقق ہوتا ہے اور یہ چیز گھر اور عقار میں بھی محقق ہوتی ہے، پس غاصب اپنا ناحق قبضہ قائم کرتا ہے اور ما لک کا مبنی حق قبضہ زائل کرتا ہے، قبضہ کا مطلب تصرف پر قدرت ہے، اور عدم قبضہ کا مطلب ہے تصرف پر عدم قدرت، پس اگر غاصب اپنا قبضہ قائم کرد ہے تواس پر صفان ہے۔

حنفیہ کی رائے میہ ہے کہ سکنی میں غصب متحقق نہیں ہوتا، کیونکہ میہ منفعت ہے، نہ کہ مال اور غصب صرف مال میں ہی ہوتا ہے، پس اگر کسی نے کوئی گھر غصب کرلیا تو مدت گذر نے پر وہ اس کے منافع کا ضامن نہیں ہوگا، اس حکم سے چند صور تیں انہوں نے مستثنی کی ہیں: جیسے وقف اور یتیم کا گھر اور وہ زمین جوغلہ حاصل کرنے کے لئے تیار کی گئی ہو (۱) در کیھئے: اصطلاحات ' ضمان' اور ' غصب' ۔

### غصب کے قاملین کے زویک غصب کب متحقق ہوتا ہے:

۲۲ – مالکیہ ذات (اصل) پر تسلط اور منفعت پر تسلط کے درمیان فرق کرتے ہیں، اور اس فرق کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ گھر کا غاصب اجرت کا ضامن نہیں ہوگا، الایہ کہ وہ اس امر میں رہے یا دوسرے کو رہائش کے لئے دے، جہاں تک زیادتی کرنے والے شخص کا تعلق ہے (جو کسی شی پراس کے مالک کی اجازت کے بغیر اور اپنی ملکیت میں اسے لینے کے ارادے کے بغیر تصرف کرتا ہے) (۲) تو اس پر منام ہی حالات میں منفعت کے مالک کو اجرت ادا کرنا واجب ہوگا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) بدایة الجبتهد لابن رشدرص ۳۴۲، نهایة المحتاج ۱۰۹۸، کشاف القناع ۲ره ۳۸۰، ردالمحتار علی الدرالمختار ۱۹۲۷ه

<sup>(</sup>۲) فتح العلى المالك ۲ ر ۱۸۵ \_

<sup>(</sup>۳) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ۳ر۱۴۴-

شافعیہ کی رائے میہ ہے کہ خصب گھر میں داخل ہونے اوراس کے مکینوں کوان کی جگہ سے ہٹانے سے واقع ہوتا ہے، چاہے اس کی نیت اس پر قبضہ جمانے اور اس کے منافع کو اپنے لئے خاص کرنے کی ہویا نہو۔

یہ مسئلہ ان کے اس قول کی بنیاد پر ہے کہ خصب ظالمانہ قبضہ کے قابت قائم ہونے سے واقع ہوجاتا ہے اور اس حالت میں قبضہ کے ثابت ہونے کی دلیل میہ ہونے کہ اگر باہری شخص اور گھر کے اندر کے شخص میں جھگڑا ہوجائے تو جو گھر کے اندر ہے اس کے قق میں فیصلہ کیا جاتا ہے نہ کہ اس کے قق میں جو گھر سے باہر ہے (۱)۔

حنابلہ نے کہا: غصب صرف اس صورت میں ثابت ہوگا جبکہ گھر
میں اس پر قبضہ جمانے کی نیت سے داخل ہوجائے، اس اراد ہے
کے بغیر گھر میں داخل ہونے کوغصب نہیں کہا جاسکتا، اسی لئے یہ
حضرات اپنی کتابوں میں لکھتے ہیں کہ غصب بغیر تسلط کے حاصل
نہیں ہوگا، چنانچہ اگر کوئی کسی آ دمی کی زمین یا گھر میں داخل
ہوجائے تو اس میں محض داخلہ کی بنا پرضامن نہیں ہوگا، خواہ اس کی
مرضی سے داخل ہوا ہو یا بغیر مرضی کے، نیز چاہے اس کا ما لک اس
میں موجود ہو یا نہ ہو (۲)۔

کسی غیرمنفعت والے دعوی کے بدلے سکنی پرمصالحت: کے ۲- مال کے دعوی میں رہائش پرصلح ہوسکتی ہے، یہ مصالحت جس چیز کے ذریعہ کے گئے ہے، اس کے لئے اجارہ کا معاملہ سمجھا جائے گا، اس لئے اس میں اجارہ کی شرائط کا پایا جانا ضروری ہوگا، کیونکہ جس چیز کا دعوی کیا گیا ہے وہ سکنی کی اجرت ہے (اور اس سے کوئی فرق نہیں

پڑتا کہ بیرمصالحت اقرار کی صورت میں ہوئی ہے یا انکار کی صورت میں یامدعاعلیہ کے سکوت کی شکل میں )۔

اس کی مثال میہ ہے کہ وہ کہے: میں نے تم سے اس گھر کے عوض کسی دوسرے گھر میں ایک معلوم مدت تک رہائش پر مصالحت کی ، چنا نچہ اس مصالحت کی بنا پر مدعی اس گھر کو چھوڑ دے گا، جس کا دعوی کیا گیا ہے اور اس مدت میں اس گھر میں سکونت اختیار کرے گا، جس پر مصالحت کی گئی ہے۔

مالکیہ نے سکنی پرمصالحت کے جھونے کے لئے کئی شرطیں لگائی میں ، جوان کے یہاں منافع پرصلح کے باب میں مذکور ہیں، ان میں سے بعض یہ ہیں: جس چیز کا دعوی کیا گیا ہے وہ متعین اور حاضر ہو، جیسے یہ غلام یا اپنے ہاتھ میں موجود کتاب کو یہ کتاب کہہ کر وہ دعوی کرے اور پھراس سے اس کے گھر کی رہائش کے بدلے مصالحت کرے، جس چیز کا دعویٰ کیا گیا ہے، اگر وہ اس کے ذمہ بطور قرض ہو جیسے درا ہم توان پر سکنی کے بدلے صلح جائز نہیں، کیونکہ یہ قرض کا قرض سے فنح ہے (۱)۔

مالکیہ میں متیطی کی رائے ہے کہ کسی گھر کی رہائش پر مصالحت جائز نہیں ہے (۲)۔ اور شافعیہ اور حنابلہ نے بیشرط قرار دیا ہے کہ مصالحت اسی چیز کی رہائش پر نہ ہوجس کا دعویٰ کیا گیا ہو، پھراس کو مدی کے حوالہ (بھی) کرے، اس لحاظ سے اگر وہ اس سے اس بات پر مصالحت کرے کہ مدعا علیہ جس کے قبضہ میں گھر ہے اس میں ایک سال قیام کرے، پھراس کو مدی کے حوالہ کرے تو یہ جائز نہیں ہوگا، کیونکہ چیز اور اس کے منافع اس شخص کی ملکیت ہیں جس کے حق میں

<sup>(</sup>۱) مغنی الحتاج ۲۷۲۲\_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۴۸ر۷۷ طبع الرياض په

<sup>(</sup>۱) کنی پرمصالحت کی صحت کے لئے مالکید کی جوشرط ہے،اس سے ظاہر ہوتا ہے کدر ہائش گاہ کے قضیہ میں رہائش کے ذریعہ سلح ان کے نزدیک درست نہیں ہے، نیزدیکھئے: حاشیۃ الدسوقی علی الشرح الکبیر ۳۸۰–۲۸۱۔

<sup>(</sup>٢) التاج والإكليل ١٨٥٨\_

اقرار کیا گیاہے، اب وہ کس طرح اپنی ہی ملکیت یا اس کی منفعت سے عوض لے گا، چنا نچہ جب مدعی اقرار کرنے والے یعنی مدعا علیہ کوسکونت کرنے دے گا تو بیصاحب البیت کی طرف سے اس کے لئے گھر کے منافع کا تبرع ہوگا، پس اسے اختیار ہوگا کہ اسے جب جائے گھر سے نکال دے (۱)۔

حفیہ کی رائے میہ ہے کہ اس شرط پر مصالحت جائز ہے کہ مدعاعلیہ جس کے قبضہ میں گھر ہے، ایک سال یا کم وبیش اس میں رہے، بشرطیکہ مدت معلوم ہو، اس صورت میں مدعا علیہ خود اپنی ملکیت مشروط مدت تک اپنے لئے منفعت کو حاصل کر کے خود اپنی ملکیت میں متصرف ہوگا، گویا دونوں میں سے ہرایک بزعم خود اپنی ہی ملک میں متصرف ہوگا، لہذا ہے جائز ہوگا (۲)۔

### سكنى كے سلسلے میں صلح:

۲۸ - سکنی کے بدلے میں کچھ مال پر یا کسی خدمت وغیرہ جیسی منفعت پرسلح جائز ہے، جبکہ وہ دونوں مختلف انجنس ہوں (۳) جہاں تک سکنی کے ذریعہ مصالحت کا تعلق جہاں تک سکنی کے ذریعہ مصالحت کا تعلق ہے تو اس مسکلہ میں اختلاف ہے، جسے اصطلاح ''صلح'' میں دیکھا جائے۔

### مسلمانوں کے ساتھ ذمیوں کی رہائش:

### ٢٩ - جزيرة عرب مين مسلمانون كے ساتھ ابل ذمه كى رہائش

- (۱) حاشية الشرقاوي على التحرير ۲۲/۸۲ مع الشرح المذكور، كشاف القناع ۱۹۱/۲
  - (٢) البدائع ١/١١٥٣ـ
- (٣) حافية العلامه محمد الى السعود ٣/٩٥١، بدائع الصنائع ٢/٣٥٢٨، كثاف القناع ١٩٢٦-

بالاتفاق جائز نہیں ہے (۱) حضرت ابن عباس کی روایت ہے کہ نبی عبالی میں جائی ہے اس میں میں جائی ہے تین چیزوں کی وصیت فرمائی: "أخو جوا المشركین من جزیرة العرب و أجیزوا الوفود بنحو ماكنت أجیزهم وسكت عن الثالث "(مشركوں كو جزیرة عرب نے نكال دینا اوران كے وفودكواسي طرح (آنے کی) اجازت دینا جس طرح میں اجازت دیتا تھا، اور تیسری بات كہنے سے خاموش رہے)، نیز موطا میں امام ما لک کی بیروایت نبی علی ہے سے خاموش رہے كہ آپ علی میں امام ما لک کی بیروایت نبی علی ہے جزیرة العرب "(جزیرة عرب میں دودین ہرگز باقی ندر ہیں)۔

یہ میکم اگر چہ مذاہب اربعہ کے فقہاء کے مابین متفق علیہ ہے، مگر جزیرہ عرب کے مفہوم ومصداق میں اختلاف واقع ہوا ہے۔
جہاں تک اہل ذمہ کا جزیرہ عرب سے باہر (مسلمانوں کے مہاتھ) رہائش کا تعلق ہے تو یہ اس جزیہ کے بدلہ میں ہے جو وہ ادا کرتے ہیں، مذکورہ بالا تمام فقہاء کے اتفاق رائے سے جائز ہے، اس مسکلہ کی تفصیل حسب ذیل ہے:

### اول: حنفیه کا مسلک:

• سا- جب ذمی مسلمانوں کے ساتھ رہائش اختیار کرنا چاہے تواس کی مید ہائش کوئی گھر خرید کر ہوگی یا مسلمانوں سے اجرت پر لے کر۔

- (۱) حاشيه ابن عابدين ۲۹/۳، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ۲۰۱/۲، الأم ۲۹/۰۰ طبع كتاب الشعب، المغني لا بن قد امه ۵۲۷/۸-
- (۲) حدیث: اخر جوا المشر کین من جزیرة العرب کی روایت بخاری (<sup>5</sup> درجوا المشیه) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے۔
- (٣) حدیث: "لا یبقین دینان فی جزیرة العرب" کی روایت مالک نے الموطاً (۲۰۸/۹ طبع ارتق المعارف ۱۸۹۲ کلی اور ۲۰۸۹ طبع دائرة المعارف الهندیه) میں حضرت عمر بن عبدالعزیز سے مرسلاً کی ہے۔

اگروہ آبادی میں کوئی گھر خریدنا چاہے تواس کے ہاتھ گھر نہیں بیچا جانا چاہئے،اگروہ (پھربھی) خرید لے تواس کوکسی مسلمان کے ہاتھ گھر بیچنے پرمجبور کیا جائے گا،ایک قول میبھی ہے کہاس کومجبور نہیں کیا جائے گا۔

امام سرخسی نے کہا: اگر امام ان (زمیوں) کی زمینوں میں مسلمانوں کے لئے شہر بسائے جبیبا کہ حضرت عمرؓ نے بصرہ اور کوفیہ کے شہر بسائے ،اوراہل ذ مہوہاں گھرخریدیں اورمسلمانوں کے ساتھ ر ہیں، توانہیں اس سے نہیں روکا جائے گا، کیونکہ ہم نے ان سے ذمہ کا معامدہ قبول کیا ہے، تا کہ وہ دین اسلام کی خوبیوں سے واقف ہوسکیں، اس طرح ہوسکتا ہے کہوہ ایمان لے آئیں مسلمانوں کے ساتھان کا ملنا جلنااوران کے ساتھ رہنا سہنااس مقصد کو پورا کرے گاہمش الائمہ حلوانی نے رہائش کے جواز میں کچھ قیدلگائی ہے، کہتے ہیں کہ بیاس وقت جائز ہے جبکہ اہل ذمہ کم ہوں، اور اس حالت میں ہوں کہ مسلمانوں کے ساتھ ان کے اس طرح رہائش اختیار کرنے سے مسلمانوں کی اجتماعیت میں خلل اور تعطل پیدانه ہواورمسلم جماعت کم نه ہو،اگروہ کثرت میں اس درجہ کو پہنچ جائیں کہ بعض مسلم اجتماعیّتوں میں تعطل اورخلل پیدا ہوجائے یا وہ فلیل ہوجا ئیں تو ریائش سے انہیں رو کا جائے گا، اور انہیں حکم دیا جائے گا کہ کسی ایسے گوشہ میں رہیں جہاں مسلمانوں کی کوئی جماعت نہ ہو، حلوانی کہتے ہیں کہ بیرمسلمامام ابو پوسف ﷺ سے امالی میں محفوظ ومنقول ہے۔

ابن عابدین نے کہا: خیر الدین رملی نے کہا: جو قابل اعتاد رائے ہے، وہ تفصیل والی رائے ہے، لینی ہم نہ تو رہائش سے مطلقا رو کئے کے قائل ہوں اور نہ ہی مطلقا نہ رو کئے کے، بلکہ حکم کا مدار قلت و کثر ت اور نفع ونقصان پر رہے گا، یہی رائے تو اعد فقہیہ سے ہم آ ہنگ ہے۔

اگراہل فرمہ مسلمانوں کی آبادی میں کرایہ پرگھرلیں، تاکہ ان میں رہیں تو یہ جائز ہے، کیونکہ اس کا نفع ہماری طرف لوٹے گا اور وہ ہمارے کاموں کو دیکھ کراسلام قبول کرسکیں گے۔اور کرایہ پر لینے اور خرید نے میں کوئی فرق نہیں ہے، ہروہ بات جوخرید نے کے سلسلے میں کہی گئی ہے، وہ یہاں کرایہ پر لینے میں بھی صادق آئے گی (۱)۔ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے ذمی کی رہائش کے سیح ہونے کے لئے میشر طرکھی ہے کہ بیر ہائش وہاں ہوں جہاں اسلام کی حکمرانی قائم ہو، فرمی وہاں نہیں رہ سکتا جہاں اس سے عہدشکنی کا اندیشہ ہو، چنا نچہا گروہ الی جہاں بماری حکمرانی نہیں پہنچ پاتی تو اسے وہاں سے متنقلی کا حکم ویا جائے گا،اگروہ انکار کریں تو ان سے جہاں کی حاکم کریں تو ان سے جہاں کی حکمرانی نہیں کہنچ پاتی تو اسے وہاں سے متنقلی کا حکم و یا جائے گا،اگروہ انکار کریں تو ان سے جہاں کی حائے گی۔

امام حطاب نے کسی محقق کا قول نقل کیا ہے: جب کسی خطر کے لوگ اسلام قبول کریں اور ہمیں ان سے بیراندیشہ ہو کہ جب اسلامی لشکر ہے گا تو وہ مرتد ہو سکتے ہیں ، توالیسی صورت میں انہیں وہاں سے منتقلی کا حکم دیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

قرض خواہوں کے ق کے لئے مفلس آدمی کی رہائش گاہ کو بیچنا:

اسا - جب مفلس آدمی کا کوئی گھر ہوتو بعض فقہاء کی رائے یہ ہے کہ

اس کواس کے قرض کی ادائیگی کے لئے بیچا جائے گا، اور اس کے بدلہ

کرایہ پراس کے لئے گھر لیا جائے گا، پچھد وسر نے فقہاء کی رائے ہے

کہ گھر کواسی وقت بیچا جائے گا جبکہ اچھا ہو، اس کو پچ کراس کی پچھ

قیمت سے کوئی رہائش گاہ خریدی جائے گی، اور باقی قرض خواہوں کو

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۴۸۹۳-۲۱۰\_

<sup>(</sup>۲) الحطاب مع التائج والإكليل ۱۲۸۳ نهاية الحتاج ۱۸۸۸ - ۱۸۸ المغنی لابن قدامه ۱۸۷۸ - ۵۲۷۸

واپس کیا جائے گا۔ دیکھئے:اصطلاح ''افلاس''فقرہ ہ ۹۔

## فریضهٔ حج کی ادائیگی کے لئے رہائش گاہ کو پیچنے کا حکم:

۲س۲ - هج ہرعاقل بالغ آزاد مسلمان پراستطاعت کی شرط کے ساتھ فرض ہے، اور استطاعت سے مراد ہے قابل اعتادہ م سفروں کے ساتھ تو شہاور سواری کا مہیا ہونا، اس بنا پر کیا وہ شخص جس کے پاس اپنار ہائش مکان ہو، هجی برقادر سمجھا جائے گا کہ اسے بھی کراس کی قیمت سے جج ادا کرے؟
ما لکی اور حنا بلہ کا قول ہے اور یہی شافعیہ کے یہاں صحیح ترقول ہے۔

کا ملیداور سابعہ و کہ اور بھی ما سید سے بہاں کروں ہے کہ رہائش گاہ اگراس کی ضرورت کے بقدر ہو یعنی وہ خوداس کی رہائش کے لئے یا جن کی رہائش کی فراہمی اس پرواجب ہے، ان کی رہائش کے لئے ناگزیر ہو، تو حج کرنے کے لئے اسے نہیں بیچا جائے گا۔

لیکن اگر رہائش گاہ اس کی حاجت سے زائد ہو، یا وہ اتنا اچھا ہوکہ اگر اس کے بدلے دوسرا گھر لیا جائے تو جو پیسہ باتی بیچے وہ جج کے اخراجات کے لئے کافی ہوتو اس پر جج کرنے کے لئے فاضل گھر کو بیپنا یا اچھے گھر کو کسی رہائش کے لائق گھرسے بدلنا لازم ہے، شافعیہ کے بنا دوسری رائے ہیہ کہ زاد وراحلہ اور خوراک کا اس کے اس کے لائق جائے سکونت سے فاضل ہونا شرط نہیں ہے، جو اس کی ضرورت میں لگا ہوا ہے، اس لئے قرض کے معاملہ میں گھر کو بیچنے پر فیرس کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں کہ مسکن کو جج کرنے کے لئے بیچا جیا کے گا۔

حنفیہ نے کہا: حج کرنے کے مقصد سے اس پر اپنے مسکن کا بیچنا مطلقاً لازم نہیں ہے (۱)

### جائے رہائش کی حرمت:

سسا – اللہ تعالیٰ نے رہائش گاہ کے لئے ایک حرمت مقرر کی ہے، چانچہ اس کے مالک کی اجازت کے بغیراس میں داخل ہونا جائز نہیں ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''یَا أَیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُوا لاَ تَدُخُلُوا بِیُوتًا غَیْر بُیُوتِکُم حَتّٰی تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلٰی بُیُوتًا غَیْر بُیُوتِکُم حَتّٰی تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلٰی اَهٰلِهَا" (اے ایمان والو! تم اپنے (خاص) گھروں کے سوا دوسر کے گھروں میں داخل مت ہو، جب تک کہ اجازت حاصل نہ کرلو اوران کے رہنے والوں کوسلام نہ کرلو)، نی آئی ہی فقد أهدرت اطلع فی دار قوم بغیر إذنهم ففقاُوا عینه فقد أهدرت عینه " (جو شخص لوگوں کے گھر میں ان کی اجازت کے بغیر جمانکے اوروہ اس کی آئکھ ضائع ہے اس کا قصاص نہیں )۔

آپ عَلَيْكُ كَا ارشاد ہے: "الماستئذان ثلاث مرات فإن أذن لک فاد حل وإلا فارجع" (اجازت تين بارلى جائے، اگرمل جائے تواندرجاؤ، ورنہ لوٹ جاؤ)، اس طرح اجازت لينے كے معاملہ ميں سنت تين بارہے، اس پراضافہ نہيں كيا جائے گا، امام مالك كہتے ہيں كہ اجازت لينا تين بارہے، ميں اسے اچھانہيں شجھتا كہ كوئى

- (۱) سورهٔ نور ۱۷\_
- (۲) حدیث: "من اطلع فی دار قوم بغیر إذنهم ففقاُوا عینه فقد هدرت عینه" کی روایت ابوداوُد (۳۹۲/۵ تحقیق عزت عبید دعاس) اورای کی جم معنی حدیث کی روایت مسلم (۱۱۹۳ طبع الحلی) اور نسائی (۱۱۸۸ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت ابو جریر الله صبح کے ہے۔
- (۳) حدیث: الاستئذان ثلاث فإن أذن لک فادخل و الا فارجع کی روایت بخاری (فتح ۲۷،۲۲۱ طبع السّلفیه)، مسلم (۱۲۹۳ طبع الحلی) اور طحاوی نے مشکل الا ثار (۱۸۹۱ طبع دائرة المعارف العثمانیه) میں کی ہے، الفاظ طحاوی کے ہیں، سب نے حضرت ابوسعید خدریؓ سے روایت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الدرالمختار شرح تنوير الأبصار بحاشيه ابن عابدين ١٩٦٧٢، الحطاب و بهامشه التاج والإكليل ٢/٣٠٥، مغنى المحتاج لمعرفة الفاظ المنهاج ١٩٣٩، المغنى لابن قدامه ٣/٢٤١-

اس سے زیادہ مرتبہ اجازت لے، سوائے اس شخص کہ جسے بیعلم ہوجائے کہ اس کی آ واز سنی نہیں جارہی ہے۔ جب اسے یقین ہوکہ اس کی آ واز سنی نہیں جارہی ہے تو میں اس میں کوئی حرج نہیں سمجھتا کہ وہ تین بارسے زیادہ اجازت لے۔

تفصيلات اصطلاح'' استئذان''ميں ديکھی جا 'ميں۔

دوسرے کی رہائش گاہ میں اس کی اجازت کے بغیر داخل ہونے کا حکم:

الم الله جو دوسرے کے گھر میں اس کی اجازت کے بغیر داخل اللہ ہوجائے تو صاحب خانہ کو اختیار ہے کہ وہ اسے اپنے گھر سے نکلنے کا حکم دے، کیونکہ وہ دوسرے کی ملکیت میں اس کی اجازت کے بغیر داخل ہوکر تعدی (زیادتی) کا مرتکب ہوا ہے،لہذا صاحب خانہ کو اس سے ترک تعدی کا مطالبہ کرنے کا ویسے ہی حق ہوگا، جیسے اگراس نے اس سے کوئی چیز غصب کی ہوتی، اب اگر وہ حکم دینے پرنگل جائے تو صاحب خانہ کواسے مارنے کا اختیار نہیں ہے، کیونکہ مقصود اس کو زکالنااور بغیرتل کے زیادتی کااز الدکرناہے، جیسے کہ اگراس نے اس سے کوئی چیز غصب کی ہوتی تو اس کو بغیر قتل کے اس سے چھینا ممکن ہوتا،اگروہ حکم دینے پر نہ نکے تواس کے دفع ہونے کا جوسب سے آسان طریقہ اسے معلوم ہو، اس کے ذریعہ اس کو دفع کرنے کا اسے اختیار ہوگا، کیونکہ مقصود اس کو دفع کرنا ہے، پس اگروہ کم کے ذریعہ دفع ہوجائے تواس سے زیادہ کی کوئی ضرورت نہیں،اگراسے معلوم ہو کہ وہ لاٹھی کے ذریعہ نکلے گا تو اسے لوہے سے مارنے کا اختیار نہیں ہے، کیونکہ لاٹھی کے برخلاف لوہا آلۂ قتل ہے، اگر قتل کر کے ہی اس کو دفع کرنااس کے لئے ممکن ہویاا سے اندیشہ ہو کہا گر وہ (خود بڑھکر) ایتے تل نہ کرےتو وہ قتل میں پہل کردے گا،تو

اسے اس کواس چیز کے ذریعہ دفع کرنے کا اختیار ہے، جواس کو تل کرسکتی ہے، یااس کے عضو کو کاٹ سکتی ہے، اس (کے جسم) کا جو حصہ بھی تلف ہوگا وہ رائیگاں ہوگا، بشرطیکہ بینہ کے ذریعہ یہ ثابت ہوجائے کہ داخل ہونے والے نے صاحب خانہ سے مکابرہ (جدوجہد) کیا تھا، اور وہ صرف اس طرح اس کو دفع کرسکتا تھا<sup>(۱)</sup>، اس مسئلہ میں فی الجملہ اتفاق ہے۔

4 سا - اصل یہ ہے کہ دوسرے کے گھر میں اجازت کے بغیر داخل ہونا جائز نہیں ہے لیکن بعض خاص احوال اس سے مستثنی ہیں جن میں بغیر اجازت داخل ہونا جائز ہے ،ان میں سے بعض حالتیں وہ ہیں جن کے قائل حنفیہ ہیں:

الف- جنگ کی حالت: اگر گھر دشمن کے قریب ہے تو وہاں سے دخلگ کرنے کے لئے فوجیوں کواس میں داخل ہونے کا اختیار حاصل ہے، صاحب خانہ سے اجازت کی کوئی حاجت نہیں۔

ب- جوکسی کا کوئی کپڑاا چک کراپنے گھر میں داخل ہوجائے تو کپڑےوالے کے لئے جائز ہے کہا پناحق لینے کے لئے بغیراجازت اس میں داخل ہوجائے (۲)۔

ج-شافعیہ نے کہا: جس شخص کومعلوم ہو کہ کسی گھر میں شراب پی جارہی ہے یاساز بجایا جارہا ہے تواسے اس پر چڑھائی کرنے اور منکر کا ازالہ کرنے کا اختیار ہے، خواہ اس کے لئے جنگ کرنا پڑے، بیمسکلہ اس وقت ہے جبکہ فتنہ کا اندیشہ نہ ہو<sup>(۳)</sup>۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۵/۵ س،العدوی علی الخرش ۱۸ / ۱۱۱ ، نهاییة المحتاج ۱۸ / ۲۲ ، مغنی المحتاج ۴ / ۱۹۹۱ ،المهذب ۲ / ۲۷ / ۱۸ مغنی ۱۸ / ۳۲ – ۳۳ س

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۱۲۷۵–۱۲۷

<sup>(</sup>۳) نهایة الحتاج۸ر۲۴\_

دوسرے کی رہائش گاہ میں بلاا جازت جھا نکنے کا تھم:

۱۳ ۳ - شافعیہ اور حنابلہ کا مسلک ہے ہے کہ جو شخص دوسرے کے گھر میں اجازت کے بغیر کسی سوراخ یا روش دان سے جھا نکے اور صاحب خانہ اس کو کنکری (ڈھیلا) پھینک مارے یا اس کوکوئی لکڑی چھودے جس سے اس کی آنکھ نکل جائے تو وہ اس کا ضامی نہیں ہوگا، اسی طرح اگروہ اس کی آنکھ کے پاس گے اور اس کو مجروح کردے اور زخم کے سرایت کرنے سے وہ مرجائے تو وہ مدر (ضائع) ہوگا، اس لئے کہ سرایت کرنے سے وہ مرجائے تو وہ مدر (ضائع) ہوگا، اس لئے کہ تاذن لہ فحد فتہ بحصاۃ ففقات عینہ ماکان علیک جناح "(اگر کوئی شخص تبہارے گھر میں جھانئے جس کو تم نے اجازت نہیں دی ہے، اور تم اس کو کنگریاں ماردوجس سے اس کی آئکھ اجازت نہیں دی ہے، اور تم اس کو کنگریاں ماردوجس سے اس کی آئکھ بھوٹ جائے تو تم پرکوئی گناہ نہیں ہے)۔

سهل بن سعد سے روایت ہے کہ ایک شخص نے نبی علیقیہ کے دروازے کے کسی سوراخ میں جھا نکا، رسول علیقیہ اس وقت اپنے ہاتھ میں ایک مدری (سینگ) لے کراس سے اپنا سررگڑ رہے تھ، آپ علیقہ نے (بیمعلوم ہونے پر) فرمایا: "لو أعلم أنک تنتظر نبی لطعنت به فی عینیک" (اگر مجھے معلوم ہوتا کہ تم محصور جھا نک کر) دیکھ رہے تو میں اس کو تمہارے آنکھوں میں چھودیتا)۔ اگر دیکھنے والا جھا نکنا چھوڑ دے اور ہے جائے تو اسے

( کنگر یالکڑی پھینک کر) مارنا جائز نہیں ہے، کیونکہ نبی ہیں نے اس شخص کوچھوکر نہیں مارا جوجھا نک کرہٹ گیاتھا، کیونکہ اس نے جرم کرنا ترک کردیاتھا۔

صاحب خانہ کے لئے جھا نکنے والے کوشر وع ہی میں اس چیز سے مارنا جائز نہیں ہے، جو اس کو تل کرسکتی ہے، اگر اس نے اس کو پھر کینک کر مارا جو اسے قل کرسکتا تھا یا بھاری لو ہا پھینک کر مارا تو وہ اس کا ضامن ہوگا، کیونکہ اس کو صرف اتناہی حق ہے جس سے د کیھنے والی اس قطامی ہوگا، کیونکہ اس کو تکلیف پہنچ رہی ہے، نہ یہ کہ آنکھ کے علاوہ تک آگے بڑھ جائے، اگر جھا نکنے والا کسی معمولی چیز کو پھینک کر مار نے سے نہ ہے تو اس سے زیادہ بڑی سخت چیز سے مارنا جائز ہوگا، مار نے سے نہ ہے تو اس سے زیادہ بڑی سخت چیز سے مارنا جائز ہوگا، شروع میں وہ اس کی جان ہی لے لے، صاحب خانہ پر واجب سے کہ شروع میں وہ اس کوسب سے آسان چیز سے دفع کر ہے، جس سے اس کو دفع کر رے، جس سے اس کو دفع کر رے، جس سے دھمکائے یا اس پر ڈراؤنے انداز میں چیخ، اگر وہ پھر بھی نہ ہے تو اس کی طرف اس طرح اشارہ کر ہے جس سے اس کو لگے کہ وہ اس پر پچھ کی طرف اس طرح اشارہ کر ہے جس سے اس کو لگے کہ وہ اس پر پچھ کی خینک کر مار رہا ہے، اگر وہ اب بھی نہ ہے تب اسے واقعی (کوئی چیز کی خینک کر کار رہا ہے، اگر وہ اب بھی نہ ہے تب اسے واقعی (کوئی چیز کی خینک کر کار رہا ہے، اگر وہ اب بھی نہ ہے تب اسے واقعی (کوئی چیز کی کے کہ اس نے کا ختیار ہے۔

امام احمد کے کلام کا ظاہر یہ ہے کہ اس معاملہ میں خبر کے ظاہری معنی کی بنا پر اس شرط کا اعتبار نہیں ہے کہ اس کے لئے اس کے سواکسی اور ذریعہ سے دفع کرناممکن نہ ہو، ابن قد امہ کہتے ہیں: سنت کی پیروی کرنازیادہ بہتر ہے۔

شافعیہ کہتے ہیں کہ جوشخص کھلے ہوئے دروازے سے جھا نک کر دکھیا سے کچھ کھینک کر مارنا جائز نہیں ہے، کیونکہ دروازہ کو کھلا رکھنا صاحب خانہ کی کوتا ہی ہے، اور یہی حنابلہ کے نز دیک ظاہر اور اولی ہے، بعض حنابلہ کے نز دیک کھلا ہوا دروازہ روشن دان کی طرح ہے،

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''لو اطلع فی بیتک أحد ولم تأذن له حذفته بحصاة ففقأت عینه ما كان علیک من جناح'' کی روایت بخاری (فُحُ فَقَالَت عینه ما كان علیک من جناح'' کی روایت بخاری (فُحُ ٢١٢/١٢ طبع السّلفیه) نے حضرت ابو ہر برِ سُسے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لو أعلم أنک تنتظرنی لطعنت به فی عیینک" کی روایت بخاری ( الفتح ۲۲ ۲۹۳ طبع السّافیه ) اورمسلم (۱۲۹۸ طبع السّافیه ) اورمسلم (۱۲۹۸ طبع السّافیه ) الحلی ) نے حضرت مهل بن الساعدیؓ ہے کی ہے، اور الفاظ دونوں کے ہیں۔

اور بڑاروشن دان کھلے دروازے کے مانندہے، روشن دان ہی کے معنی میں کشادہ کھڑی ہے، لہذا چونکہ کوتا ہی صاحب خانہ کی جانب سے ہے، اس کئے صاحب خانہ کے لئے اس کو پھینک کر مارنا جائز نہیں ہے، اللا یہ کہ وہ اس کو (پہلے) خبر دار کرلے، پھراس کو مارے، یہی مسلک شافعیہ کا ہے۔

جہاں تک حنابلہ کا تعلق ہے تو ان کا کہنا ہے کہ سوراخ چھوٹا ہو یا بڑا یا شگاف کشادہ ہو بہرصورت صاحب خانہ کے لئے جھا کننے والے کو پچھ پھینک کر مارنا جائز ہے، اگر گھر میں عورتیں نہ ہوں، صاحب خانہ تنہا ہوتو شافعیہ کے نزد یک صحیح تر قول یہ ہے کہ جھا گئے والے کو پھینک کر مارنا اسی وقت جائز ہے جب کہ صاحب خانہ کے لئے دیکھنے لباس ہوں، جبکہ حنابلہ کے نزدیک صاحب خانہ کے لئے دیکھنے والے کو مارنا ہرصورت میں جائز ہے،خواہ گھر میں عورتیں ہو یا نہ ہوں، کیونکہ واقعہ میں یہ ذکر نہیں آیا ہے کہ جس گھر میں ایک شخص نے نبی کیونکہ واقعہ میں یہ ذکر نہیں آیا ہے کہ جس گھر میں ایک شخص نے نبی عورتیں تھیں، نیز نبی علیہ گوجھا نک کردیکھنے کی حرکت کی تھی اس میں عورتیں تھیں، نیز نبی علیہ فحد فتہ ہیں۔ اگر کوئی شخص بغیرا جازت تمہیں جھا نک کردیکھی فحد فتہ ہیں۔ اورتم اسے پھینک کر مارو۔۔۔۔۔ کورتیں ہوں اس کے لئے بھی اورجس میں نہ ہوں اس کے لئے بھی، عورتیں ہوں اس کے لئے بھی اورجس میں نہ ہوں اس کے لئے بھی، شافعیہ میں سے الاذرعی نے اسی قول کواختیار کیا ہے۔

شافعیہ نے تھم سے اس صورت کومستنی کیا ہے جبکہ جھا نک کر د د کیھنے والا صاحب خانہ کے ان نسبی اصولی رشتہ داروں میں سے ہو جن پر قصاص یا حدفذ ف عائد نہیں ہوتا، چنانچہ اس کو مارنا جائز نہیں ہے،اگروہ اس کو مارے گاتو ضامن ہوگا۔

اسی طرح اس صورت کوبھی مستثنی کیا ہے جبکہ دکھنے والے کے لئے دیکھنا، پیغام نکاح وغیرہ کی خاطر مباح ہواور جبیہا کہ شافعیہ کہتے ہیں: صحیح تر قول میہ ہے کہ دیکھنے والے کا اپنی حجبت سے دیکھنا اور مؤزن کا مینار پر سے دیکھنا روثن دان سے دیکھنے کی طرح ہے، بشرطیکہ صاحب خانہ کی جانب سے کوئی کوتا ہی نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

مالکیہ کے نزدیک مسلہ یہ ہے کہ جو شخص کنگری پھینگ کریالگڑی چھوکر دیکھنے والے کی آنکھ کونشانہ بنائے اوراس کی آنکھ پھوڑ دیتو وکی چھوٹر دیتو دیکھنے والے کواس کی آنکھ سے قصاص لینے کاحق ہوگا، لیکن اگراس کا ارادہ اس کی آنکھ پھوڑ نے کانہیں تھا، بلکہ اس نے محض اس کو تنبیہ کرنا چاہا تھا، مگر اچانک اس کی آنکھ کولگ گیا، تو اس کے ذمہ قصاص نہیں ہے، اگر دیکھنے والے کے بجائے کسی اور کولگا تو دیت اس کے عاقلہ (مددگار جماعت) پر عائد ہوگی، جھانکنے والے کو مارنے کے سلسلہ میں نبی علیہ کی حدیث اس بات پر محمول ہے کہ وہ اس کو آنکھ پھوڑ نے کا قصد کئے بغیر یہ شنبہ کرنے کے لئے کہ اس نے بھانپ لیا پھوڑ نے کا قصد کئے بغیر یہ شنبہ کرنے کے لئے کہ اس نے بھانپ لیا آنکھ پھوٹ جائے تو گناہ نہیں ہوگا، حدیث میں دراصل اس چیز کی نفی آنکھ پھوٹ جائے تو گناہ نہیں ہوگا، حدیث میں دراصل اس چیز کی نفی اس کی گئی ہے، نیز اس لئے بھی کہ اگر کوئی انسان کسی کے ستر والے حصے کو اس کی اجازت کے بغیر دیکھ لے تو اس کی آئکھ پھوٹ نا مباح نہیں ہوتا، اس کی اجازت کے بغیر دیکھ لے تو اس کی آئکھ پھوٹ نا مباح نہیں ہوتا، اس کی اجازت کے بغیر دیکھ لے تو اس کی آئکھ پھوٹ نا مباح نہیں ہوتا، اس کی اجازت کے گھر میں اس کی طرف دیکھنا بدرجہ اولی مباح نہیں ہوتا، حائے و

حفیہ نے کہا: جو کسی کے گھر میں (جھا نک کر) دیکھے اور صاحب خانہ اس کی آنکھ بھوڑ دیتو وہ ضامن نہیں ہوگا، جبکہ اسے ہٹانا آنکھ بھوڑ بے بغیرممکن نہ ہواور اگر ہمکن تھا تو ضامن ہوگا، اگر اس نے اپنا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لو أن امرأً اطلع علیک" کی روایت بخاری (فتح ۱۲ ۲۸۳۳ کا طبع السلفیه) اور مسلم (۱۲۳۳ طبع الحلمی ) نے حضرت ابو ہریرہ ہے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۱۹۷–۱۹۹، المغنی ۸ر ۳۳۵–۳۳۳

<sup>(</sup>۲) مخ الجليل ۴ر ۵۲۰ – ۵۲۱، جوابرالإ کليل ۲ر ۲۹۷ ـ

سراندر کیااوراس نے پھر ماراجس سے آنکھ پھوٹ گئ تو بالا جماع وہ ضامن نہیں ہوگا، کیونکہ اس نے اس کی ملکیت پرعمل دخل کیا، یہ السابی ہے جیسے وہ اس کے کپڑے چھیننے کاارادہ کرتا اور وہ اسے دفع کرتا، حتی کہ قل کردیتا، تو وہ ضامن نہیں ہوتا (۱)۔

سكو<u>...</u>

### تعريف:

ا - سکوت نطق کی ضد ہے، یہ دونوں ہی مصدر ہیں، کہاجاتا ہے: سکت الصائت سکوتًا یعنی بولنے والا خاموش ہوگیا۔ سکتة اور سُکتة اس کاسم ہے<sup>(۱)</sup> راغب اصفہانی کہتے ہیں: سکوت ترکے کلام کے معنی میں خاص ہے۔

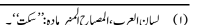
رجل سِکّیت کامطلب ہے بڑا خاموش رہنے والا آدی (۲)۔
ابن اثیر کی النہا یہ میں ہے: تکلم الرجل ثم سکت لیعن آدمی نے بات کی پھر چپ ہوگیا، یہ سکت بغیر الف کے ہے لیکن جب بات کا سلسلہ ٹوٹ جائے اور نہ ہو لے تو کہا جاتا ہے: اَسْکَتَ لِعنی بولتے ہولتے ہولتے رک گیا۔

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے '''۔

### متعلقه الفاظ:

### الف-الصمت:

۲ - صمت: مطلق سکوت کو کہتے ہیں،خواہ آ دمی بولنے پر قادر ہو یا نہ ہو،' المغرب' میں مذکورہے کہ صمت طویل خاموشی کو کہتے ہیں،تقریبا



<sup>(</sup>۲) المفردات للراغب ماده''سكوت'' ـ



<sup>(</sup>m) ابن عابد بن ۱۳۵/۱۳۵

یمی معنی ابن عابدین نے '' النہ' سے نقل کیا ہے، ان کا قول ہے کہ سکوت دونوں ہونٹوں کو ملانے کو کہتے ہیں، لہذا اگریہ حالت طویل ہوجائے تواسے صمت کہاجا تاہے (۱)۔

حدیث میں ہے کہ نبی اللہ کے ارشاد فرمایا: "لاصمات یوم المی اللیل" (کسی دن کی خاموثی رات تک نہیں ہے)۔

### ب-الإنصات:

سار انسات کے معنی ہیں غور سے سننے کے لئے چپ رہنا، چنانچہ جب آدمی اس طرح خاموش رہے جیسے توجہ سے سننے والا چپ ہوتا ہے ہے تو کہتے ہیں: أنصت اور جب کسی کواس طرح چپ کرانا ہوتا ہے تو کہتے ہیں: أنصته لیعنی اس نے فلال کو چپ رہنے کو کہا، گویا پہ لفظ لازم اور متعدی دونوں ہے (۳) آیت: "وَإِذَا قُورِیَ الْقُرُ آنُ فَاسُتَمِعُوا لَهُ وَ أَنْصِتُوا " (اور جب قرآن پڑھا جائے تواس کی فاسُتَمِعُوا لَهُ وَ أَنْصِتُوا " (اور جب قرآن پڑھا جائے تواس کی طرف کان لگایا کرواور خاموش رہا کرو) کی تفسیر کرتے ہوئے امام قرطبی کہتے ہیں کہ انسات توجہ سے سننے، کان لگانے اور لحاظ کرنے قرطبی کہتے ہیں کہ انسات توجہ سے سننے، کان لگانے اور لحاظ کرنے استعال) سکوت کے مقابلے میں خاص ہے۔

### سكوت كاحكم:

### شرعی حکم:

۵-سکوت بیشتر احوال میں مباح ہے، اور حالات کے لحاظ سے اس کے دیگر احکام طے پاتے ہیں، فقہاء نے متعدد مسائل میں سکوت کے شرعی حکم سے بحث کی ہے، ان میں سے چند یہ ہیں:

### مقتدى كى خاموشى:

۲ - حنفید کی رائے ہے ہے کہ قراءت کے وقت مقتدی پر مطلقاً سکوت واجب ہے، جب امام باواز قراءت کرے تو وہ توجہ سے سنے اور جب بے آواز قراءت کرے تو خاموش رہے، اگر مقتدی قراءت کرے تو خاموش رہے، اگر مقتدی قراءت کرے تو خاموش رہے، اگر مقتدی قراءت کرے تو یہ کر وہ تحریک کی ہے، اس رائے کی بنیا داللہ تعالیٰ کا بہ قول ہے: "وَإِذَا قُرِئَ الْقُورَ آنُ فَاسُتَمِعُوا لَهُ وَأَنُصِتُوا لَعَلَّكُمُ تُورُ حَمُونَ نَ" (اور جب قرآن پڑھاجائے تواس کی طرف کان لگایا کر واور خاموش رہا کرو، تاکہ تم پر رحمت کی جائے )، اکثر مفسرین کے خیال میں بیر آیت نماز کے بارے میں نازل ہوئی ہے، جیسا کہ خیال میں بیر آیت نماز کے بارے میں نازل ہوئی ہے، جیسا کہ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۲ر ۱۳۵\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا صمات یوم إلى الليل" كى روایت ابوداؤد (۲۹۴/۳) كى حدیث: "لا صمات یوم إلى اللیل" كى روایت ابوداؤد (۳۲/۳) كى ج،اس كى تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت على بن ابى طالب ت سے كى ہے،اس كى سند میں كلام كیا گیا ہے، جبیبا كه فیض القد يرللمناوى (۲۲/۳۲ مطبع المكتبة التجاریة) میں فدکور ہے۔

<sup>(</sup>٣) ليان العرب ماده: "نصت" ـ

<sup>(</sup>۴) سورهٔ أعراف ر۲۰۴ ـ

<sup>(</sup>۵) تفسيرالقرطبي ٢/ ٣٥٣\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أعراف ۱۸۴۸

حضرت ابوہریر اُٹ سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں: ہم امام کے پیچھے قرآءت كياكرتے تقاتوآيت: "وَإِذَا قُرِئَ الْقُرُآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا " نازل موئي، ابن عابدين ''البحر' سے نقل كرتے ہوئے کہتے ہیں کہ آیت سے دو ہا تیں مطلوب ہیں: تو جہ سے سننا اور خاموش رہنا،لہذا ان دونوں میں سے ہرایک پرعمل کیا جائے گا، جری قراءت کے ساتھ خاص (صرف) پہلاتھم ہے، دوسرانہیں، لہذا دوسراتھم اینے اطلاق وعموم پر باقی رہے گا، اس لئے سکوت قراءت کے وقت مطلقا واجب ہوگا(۱)، امام کاسانی کہتے ہیں: خاموش قراءت کے وقت اگرچہ توجہ سے سنناممکن نہیں ہے تاہم چپ رہناممکن ہے، لہذا پہ ظاہرنص سے داجب ہوگا، ایک حدیث مشهور مين آيا ہے: "إنما جعل الإمام ليؤتم به فلا تختلفوا عليه، فإذا كبر فكبروا، وإذا قرأ فأنصتوا"(٢) (١١م ال لئے مقرر کیا گیا ہے کہاس کی پیروی کی جائے ،لہذااس کے خلاف عمل نه کرو، جب وه تکبیر کھے تو تکبیر کہو، اور جب قراءت کرے تو خاموش رہو)، ایک دوسری حدیث میں ہے: "من کان له إمام فقراءة الإمام قراءة له" (جو تحض امام كے پیچے نماز پڑھے تو امام کی قراءت اس کی بھی قراءت ہوگی )، ما لکیداور حنابلہ کہتے ہیں:

مقتدی پرقراءت واجب نہیں ہے،خواہ نماز جہری ہویا سری،البتہ جن نمازوں میں قراءت آواز کے ساتھ نہیں کی جاتی،ان میں بید حضرات قراءت کو مستحب قرار دیتے ہیں (۱) ، نیز حنابلہ جہری نمازوں میں امام کے سکتوں کے دوران بھی مقتدی کے لئے قرائت کے استحباب کے قائل ہیں (۲)۔

جہاں تک ثافعیہ کا تعلق ہے توان کا کہنا ہے کہ مقتدی پرسری نماز میں قراءت فاتحہ واجب ہے، کیونکہ حضرت عبادہ بن صامت ہے نبی علیہ فی کا یہ قول مروی ہے: "لا صلوة لمن لم یقرأ بفاتحة الکتاب" (جو تحف سورة فاتحہ نہ پڑھے اس کی نماز نہیں)۔

جہری نماز کے بارے میں ان کے یہاں دو تول ہیں، قول قدیم یہ ہے کہ مقتدی سورہ فاتحہ نہ پڑھے، بلکہ خاموش رہے، اس کی دلیل آیت قرآنی اور اس سلسلہ میں وارد حدیثیں ہیں، جدید قول کے مطابق ان کا مسلک یہ ہے کہ نماز سری ہو یا جہری امام، منفر داور مقتدی میں سے ہرایک کے لئے ہر رکعت میں فاتحہ کا پڑھنامتعین ہے، خواہ حافظ سے یاقرآن میں دکھر یا کسی کی تلقین پر (یعنی کوئی پڑھتا جائے ماور وہ دہرا تا جائے)، یہ اس لئے کہ شیخین سے نبی عیالیہ کا یہ ارشاد منقول ہے: "لا صلوة لمن لم یقرأ بفاتحة الکتاب" (م) منقول ہے: "لا صلوة لمن لم یقرأ بفاتحة الکتاب" (م) (یعنی اس کی نماز نہیں جوسورہ فاتحہ نہ پڑھے)۔

اس موضوع کی تفصیل اصطلاح'' قراءة''میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۷۲۱ ۱۰۳ البدائع ار ۱۱۱\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إنما جعل الإمام لیؤتم به ....." کاسانی نے حدیث اس طرح نقل کی ہے، مسلم میں الفاظ یہ ہیں: "إذا صلیتم فاقیموا صفو فکم، ثم لیؤمکم أحد کم، فإذا کبر فکبروا ....." یہاں تک کہ ایک روایت میں ہے: "وإذا قرأ فأنصتوا "مسلم (ار ۳۰۳–۳۰۳ طبح الحلمی) نے حضرت ابوموں اشعری ہے۔

<sup>(</sup>m) البدائع اراااـ

حدیث: "من کان له إمام فقراء ق ....." کی روایت ابن ماجد (۲۷۷۱ طبع الحلی) نے حضرت جابر بن عبد الله الله الله عنی ہے، بوصری نے مصباح الزجاجه (۱۷۵۱ طبع دارالجنان) میں اس سند کوضعیف قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الدسوقي الر٢٣٦ – ٢٣٤، المغنى الر ٥٦٢ – ٥٥٩ – ٥٥٩ ـ

<sup>(</sup>۲) المغنی ار ۵۲۵ – ۲۲۵ – ۵۲۷ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "لا صلاة لمن لم یقرأ بفاتحة الکتاب" کی روایت بخاری (افتح ۲۹۵ طبع اکسی) نے حضرت عباده بن الصامت عباده بن الصام بنا الص

<sup>(</sup>۴) المهذب اروى مغنى الحتاج ار١٥٦ – ١٥٧ ـ

### خطبہ سننے کے لئے خاموش رہنا:

اس محکم سے ان حضرات نے اس حالت کومستنی کیا ہے، جب (کلام کا مقصد) کسی ایسے خض کو ہوشیار کرنا ہوجس کی ہلاکت کا اندیشہ ہو، کیونکہ یہ تنبیہ آ دمی کے حق کی خاطر واجب ہے، جبکہ وہ اس کا مختاج ہو، اور خاموش رہنا اللہ کے حق کی خاطر ہے، جس کی بنیادعفو ودرگزر پرہے (۳) بعض لوگوں نے خاموشی کے ساتھ مختصر ذکر کو جائز قرار دیا ہے، جیسے ''سبحان اللہ ''کہنا یا' کا اللہ اللہ اللّٰہ ''کہنا یا درود پڑھنا، نیز اس بات میں کوئی حرج نہیں کہ کسی منکر کود کھے کر آ دمی ایپ سریا ہاتھ کے اشارہ سے اسے رو کے (۴)۔

(۱) سورهٔ أعراف ر ۲۰۴ ـ

(۴) سابقه مراجع ـ

حنابلہ نے خاموثی کے واجب ہونے کے لئے یہ قیدلگائی ہے کہ امام اتنا قریب ہو کہ مقتدی امام کی آوازس سکتا ہو، کیونکہ چپ رہنا خطبہ سننے کے لئے واجب ہے، اور جو امام سے دور ہے وہ خطبہ سننے کے لئے واجب ہے، اور جو امام سے دور ہے وہ خطبہ سننے کے ایک واجب ہے، اور جو امام سے دور ہے وہ خطبہ سننے کے ایک واجب ہے، اور جو امام سے دور ہے وہ خطبہ سننے کے ایک واجب ہے، اور جو امام سے دور ہے۔

جہاں تک حنفیہ کا تعلق ہے تو وہ صحیح تر قول کے مطابق قریب اور بعید میں فرق کئے بغیر خطبہ کے وقت سکوت کے واجب ہونے کے قائل ہیں۔

جدید قول کے مطابق شافعیہ کا مسلک ہے ہے کہ خاموش رہنا واجب نہیں ہے، اور خطبہ کے وقت بات کرنا حرام نہیں ہے، کیونکہ صحیح روایت کے مطابق ایک بدوی نے نبی علیقی سے کہا کہ مال رمویش) ہلاک ہوگئے اور اہل وعیال بھوکے مررہے ہیں، لہذا ہمارے لئے دعا سیجئے: "فر فع یدیه و دعا" (اس پرنبی علیقی میارے لئے دونوں ہاتھا تھائے اور دعا کی) نیز ایک شخص نے قیامت کا وقت دریافت کیا، لوگوں نے اسے اشارہ سے چپ رہنے کو کہا، مگر وہ نہیں مانا اور اپنی بات کو دہرایا (اس) نبی علیقی نے ان دونوں اشخاص پرکوئی نکیر نہیں کی، آیت میں صیغهٔ امر ندب کے لئے ہے، اشخاص پرکوئی نکیر نہیں کی، آیت میں صیغهٔ امر ندب کے لئے ہے، الہذا خاموشی سنت قرار پائے گی اور بات کرنا مکروہ ہوگا، دلائل میں تطبیق سے یہی بات سامنے آتی ہے (اس)۔

- (۱) کشاف القناع ار ۲۸ ـ
- (۳) حدیث: "سأله رجل عن موعد الساعة....." کی روایت بیمجق (۳) طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، نووی نے اسے تح قرار دیا ہے جبیبا کہ المجموع (۵۲۵ طبع المنیریه) میں ہے۔
  - (۴) نهایة الحتاج ۲ر۷۰۳–۴۰۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''إذا قلت لصاحبک یوم الجمعة.....''کی روایت بخاری (افق ۱۲/۱۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲/۵۸۳ طبع الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين ارا۵۵، البدائع ار٢٦٣، حاشية الدسوقي ار٨٨٧، نهاية المحتاج ٢٠/٨٠ ٣، كشاف القناع ار٨٧-

### امام کی خاموشیوں کے وقفے:

۸ - شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ امام کے لئے یہ بات مستحب ہے کہ وہ سور ہ فاتحہ کی قراءت اور آمین کہنے کے بعد اتنی دیر چپ رہے کہ مقتدی سور ہ فاتحہ پڑھ لے، یہ جہری نماز میں ہے، تا کہ مقتدی امام کی قراءت کے وقت خاموثی کے حکم پڑمل کرنے کے ساتھ ساتھ سور ہ فاتحہ کی قراءت کے حکم پر جھی ممل کرسکے (۱)۔

شافعیہ کا کہنا ہے کہ اس وقت (لیعنی سورہ فاتحہ کی قراءت اور آمین کہنے کے بعد خاموثی کے وقت) امام کے لئے مستحب سے ہے کہ وہ آہستہ آہستہ ذکر یا دعا یا قراءت میں مشغول رہے، کیونکہ نماز میں امام کے لئے حقیقی خاموثی درست نہیں ہے، وہ کہتے ہیں کہ نماز میں مندوب خاموثی کے وقفے چار ہیں: تکبیر تحریمہ کے بعد خاموثی جس میں وہ سورہ فاتحہ پڑھتا ہے، ولا الضالین اور آمین کے درمیان کی خاموثی، اور جہری نماز میں آمین کہنے کے بعد سورہ فاتحہ کی قراءت کے بقد رامام کی خاموثی اور رکوع کی تکبیر سے پہلے خاموثی (۲)۔ کے بقد رامام کی خاموثی اور رکوع کی تکبیر سے پہلے خاموثی (۲)۔ دوخاموثی کے وقفے ہیں، لہذا ان دونوں سے فائدہ اٹھالو، ایک وقفہ جب کہ امام نماز میں داخل ہوکر سورہ فاتحہ پڑھتا ہے، اور دوسرا جب کہ وہ ولا الضالین کہتا ہے۔

عروۃ بن زبیر کا قول ہے کہ میں تو امام کے پیچھے دواو قات میں فائدہ اٹھا تا ہوں، جب وہ غیر المغضوب علیهم ولا الضالین کہتا ہے تو اس وقت میں قراءت کرتا ہوں اور جب وہ سورہ ختم کرتا ہے تو میں اس کے رکوع کرنے سے پہلے قراءت کرتا ہوں (۳)۔

حنفیہ اور مالکیہ ان خاموش وقفوں کے استحباب کے قائل نہیں ہیں،ان مسائل کی تفصیل اصطلاح'' صلاق''اور'' قراء ق'' میں ہے۔

### منكربات د مكه كرخاموش رهنا:

9-معروف کا کلم دینا جیسے اللہ کی اطاعت، اس سے تقرب اور لوگوں
کے ساتھ حسن سلوک وغیرہ اور منکر سے روکنا یعنی ہراس قول وفعل
سے جس میں اللہ کا غضب ہو، یہ کام جیسا کہ امام غزائی کہتے ہیں، دین
کے اصول میں سے ایک ہے، اور بیر فی الجملہ واجب ہے، امام نووی
اور ابن حزم نے اس پر اجماع نقل کیا ہے، چنا نچہ ایسا منکر جس کی
حرمت منفق علیہ ہو، اس کا ارتکاب ہوتے دیکھ کر چپ رہنا حرام ہے،
اور اس سے روکنا واجب ہے، یہ مسئلہ اس وقت ہے جب کہ اس کی
شرطیں اور حدیث میں فرکور وسائل اور مراتب پائے جائیں، حضرت
ابوسعید خدر کی سے یہ حدیث مرفوعا مروی ہے: "من دای منکم
منکواً فلیغیرہ بیدہ، فإن لم یستطع فبلسانہ، فإن لم
ستطع فبقلبہ، و ذلک أضعف الإیمان" (ایعنی تم میں
ستطع فبقلبہ، و ذلک أضعف الإیمان" (ایعنی تم میں
اگریمکن نہ ہوتوا پی زبان سے روکے، اور اگریم بھی نہ ہوسکتوا ہے
دل کے ذریعہ اس کا مخالف رہے جو کہ ایمان کا کمز ورترین درجہ ہے)
دل کے ذریعہ اس کا مخالف رہے جو کہ ایمان کا کمز ورترین درجہ ہے)

اس کے شرائط ، ارکان اور مراتب، نیز وہ وسائل جنہیں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے لئے اختیار کرناوا جب یامستحب ہے،

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ار ١٥٠، كشاف القناع ار ٣٣٩ ـ

<sup>(</sup>۲) أسني المطالب ار • 10، نهاية الحتاج الرسم 4 س

<sup>(</sup>۳) المغنى لابن قدامه ار۵۶۲\_

<sup>(</sup>۱) الفتادى الهنديه ۸ سه ۳۵ هم جواهر الإكليل ۲۵۱۱، مواهب الجليل للحطاب مراهم ۱۲۵۱، شرح النووى على المر ۲۸ مرالاً حكام السلطاني للما وردى ۲ سر ۲۸ مرالاً، شرح النووى على مسلم ۲۲/۲، إحياء علوم الدين ۱۸۳۲، الآ داب الشرعيد لا بن مفلح الر ۱۸۳۸

اوریہ بات کہ بیفرض عین ہے یا فرض کفایہ، ان سب میں کچھ تفصیل اوراختلاف ہے جسے اصطلاح'' امر بالمعروف' اور'' نہی عن المنکر'' فقرہ سرے (۳۸ ۸/۲) میں دیکھاجائے۔

### گواہی دینے سے خاموش رہنا:

• 1 - گواہ بننا اور گواہی دینا فرض کفایہ ہے، لہذا حقوق العباد کے معاملہ میں گواہی کے مطالبہ پر گواہی دینا واجب ہے، بشرطیکہ گواہی کے لئے کوئی دوسرا موجود نہ ہو، یہ مسئلہ اس وقت ہے جبکہ گواہ یہ جانتا ہو کہ اس کی گواہی قبول کی جائے گی، نیز قاضی عادل ہواور گواہی دینا دینے کا مقام قریب ہو، نیز اس کے علم میں نہ ہو کہ اس کا یہ گواہی دینا باطل ہے، اور وہ یہ بھی نہ جانتا ہو کہ اقرار کرنے والے نے خوف کی وجہ سے اعتراف کیا ہے۔

جب بیشرا نظم وجود ہوں توگواہ پر واجب ہوگا کہ وہ گواہی دے اور خاموش رہنا اس پر حرام ہوگا، کیونکہ اس کا چپ رہنا حق کو ضائع کرنے کا باعث ہوگا، جو کہ حرام ہے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: "وَلاَ تَكُتُمُوا الشَّهَا دَةَ، وَمَنُ يَّكُتُمُهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ" (اور گواہی کومت چھپاؤاور جوکوئی اسے چھپائے گااس کا قلب گذگار ہوگا) یہ مسئلہ تو بندول کے تی کا ہے۔

جہاں تک اللہ تعالی کے حقوق کا تعلق ہے، جیسے طلاق، غلامی سے آزادی، وقف اور رضاعت توان میں گواہی دینا بغیر مطالبے کے مض دینی تقاضے کے طور پر واجب ہے۔

البتہ نقہاء یہ بھی کہتے ہیں کہ حدود کے معاملہ میں اسے اختیار ہوگا، اور بعض حدود میں تواس کو چھپا ناہی بڑی نیکی ہے، لہذاان میں چھپا نا زیادہ مناسب ہے، سوائے اس کے کہ معاملہ کسی گھٹیا شخص کا ہواور جو

(۱) سورهٔ بقره ر ۲۸۳ ـ

فسق ومعصیت میں مشہور ہو۔

حنفیہ کے یہاں مسکلہ اسی طرح مذکور ہے (۱)۔ دوسرے مذاہب کے فقہاء نے جو کچھ بیان کیا ہے، وہ بھی اسی کے مانند ہے، البتہ بعض شرائط میں کچھ فصیل اور بعض فروع میں کچھا ختلاف ہے (۲)۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' شہاد ق'' میں دیکھی جائے۔

## معاملات اورعقو دمين خاموشي كاحكم:

11 - معاملات اورمعاہدات کی بنیاد وہ رضامندی ہے،جس کا اظہار عام طور پرایجاب (پیشکش) اورزبان سے اس کی قبولیت (منظوری) کے ذریعہ ہوتا ہے۔

اسباب میں اصل یہ ہے کہ سکوت کورضا مندی شارنہیں کیا جائے گا،
فقہی قاعدہ ہے: "لا ینسب الی ساکت قول" (۳) (یعنی کسی
خاموش شخص کی طرف کوئی قول منسوب نہیں کیا جائے گا)، اس قاعدہ
کے تحت بہت سے فروع آتے ہیں، ان میں سے بعض مسائل جن کو
ابن نجیم اور سیوطی نے اپنی اپنی کتاب" الأشاہ" میں ذکر کیا ہے، بطور
مثال درج ہیں: شوہر دیدہ عورت اگر نکاح کے لئے اجازت طبی کے
مثال درج ہیں: شوہر دیدہ عورت اگر نکاح کے لئے اجازت طبی ک
وقت خاموش رہے تو بیا جازت کے قائم مقام نہیں ہوگا، اسی طرح اگر
کوئی کسی اجنبی کو اپنا مال بیچے ہوئے دیکھے اور چپ رہے، اس کو تیج
سے نہ رو کے، تو اجنبی مؤکل کے خاموش رہنے سے وکیل نہیں بن
جے حصہ ضائع کئے جانے سے منع کرنے کی قدرت کے باوجو

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴۸ر۰۷۳،۱۳۷\_

<sup>(</sup>۲) جواہر الإکلیل ۲۳۲-۲۳۲، حاشیة القلوبی علی شرح المنہاج ۱۹۸۳-۱۳۲۹، لمغنی لابن قدامہ ۱۹۲۹ ۱۱۱ دراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>٣) مجلة الأحكام العدليه دفعه: " ٦٤ ''،الأشباه والنظائرللسيوطي \_

چپ رہے، تواس کا ضمان ساقط نہیں ہوگا، نیز کوئی عورت غیر کفو میں شادی کرلے تو ولی کا تفریق کے مطالبہ سے خاموش رہنااس وقت تک کوئی رضامندی نہیں ہے جب تک اس کے یہاں کوئی بچہ نہ پیدا ہوجائے (۱)۔

ان میں سے بعض فروع اوران کے نظائر کی تفصیل بعد میں دلائل کے ساتھ آئے گی، بیاس باب میں اصل کا ذکر ہوا۔

لیکن بھی بھی رضامندی فعل اور لین دین سے حاصل ہوجاتی ہے، یاایک جانب کا قول اور دوسری جانب کا فعل یاایک جانب کا قول اور دوسری جانب کا سکوت رضامندی پردلیل ہوتا ہے، جبیبا کہ اس کی تفصیل اصطلاح ''عقد'' میں ہے۔

فقهی قاعده: "أن السکوت فی معوض الحاجة بیان" (یعنی حاجت کے موقع پر خاموثی بیان ہے) کے مطابق جن مواقع پر سکوت رضامندی اور اجازت پر دلالت کرتا ہے، فقہاء نے اس کی بھی متعدد مثالیں ذکر کی ہیں، جیسا کہ انہوں نے ان مثالوں کا ذکر کیا ہے، جہاں اصل فقہی کے مطابق سکوت رضامندی پر دلالت نہیں کرتا۔ ذیل میں ہم ان میں سے بعض اہم مسائل تفصیل سے بیان کرتے ہیں:

الف-فضولی کے تصرف کے وقت مالک کی خاموثی: (۲)

11 - جب فضولی دوسر ہے کی ملکیت میں مالک کی موجود گی میں بیچنے

کا تصرف کرے اور مالک تصرف کا اہل ہونے کے باوجود چپ

رہے، فضولی کو بیچ سے نہ روکے، تو کیا مالک کا سکوت بیچ کے لئے

رضامندی اور اجازت سمجھا جائے گا؟ اس مسکد میں فقہاء کا اختلاف ہے: حنفیہ کہتے ہیں کہ بیخاموثی اجازت نہیں سمجھی جائے گی، اور اس سے بچے لازم نہیں ہوگی، اس کی بنیاد بیقاعدہ ہے کہ: "لاینسب الی ساکتِ قول" (۱) (کسی خاموش مخص کی طرف کوئی قول منسوب نہیں کیا جائے گا)، لہذا بچے صبح ہوگی، مگروہ مالک کی صرت کا اجازت پر موقوف رہے گی۔

مالکیہ کا کہنا ہے کہ اگر کسی شخص کا مال اس کی موجودگی میں بیچا جائے اور وہ چپ رہے تو اس پر ہیج لازم ہوگی، اگر وہ خاموش رہنے کا دعوی کر ہے تو اس کی خاموثی کی بنا پر اس کا عذر قبول نہیں کیا جائے گا، اس خاموثی کی حالت میں اگر ایک سال گذر جائے تو قیمت میں بھی اس کا حق ساقط ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

رہے شافعیہ اور حنابلہ تو ان کے نز دیک اصلاً فضولی کی بیع ہی صحیح نہیں ہے، یہی شافعیہ کے یہاں قول جدید میں منصوص ہے، اور حنابلہ کے یہاں یہی مذہب ہے، شافعیہ کا کہنا ہے کہ اگر فضولی دوسرے کا مال اس کی موجودگی میں بیچے جبکہ مال والا خاموش ہو، توقطعی طور پریہ بیع صحیح نہیں ہوگی <sup>(۳)</sup> مصلک یہی بات حنابلہ کہتے ہیں، امام بہوتی کا کہنا ہے کہ اگر فضولی دوسرے کا مال اس کی اجازت کے بغیر بیچ، کہنا ہے کہ اگر فضولی دوسرے کا مال اس کی اجازت کے بغیر بیچ، جد میں اجازت دی ہو، سی حال میں بیہ بیچ صحیح نہیں ہوگی، کیونکہ بیچ کی شرط اجازت دی ہو، سی حال میں بیہ بیچ صحیح نہیں ہوگی، کیونکہ بیچ کی شرط لیجنی ملکیت اور اجازت مفقود ہے <sup>(۳)</sup>۔

جہاں تک فضولی کی خریداری کا تعلق ہے، تو اس میں تفصیل اور اختلاف ہے جسے اصطلاح'' فضولی' میں دیکھا جائے۔

<sup>(</sup>۱) الأشباه والنظائر لا بن مجيم مع حاشية الحموى رص ۱۸۴ اور اس كے بعد كے صفحات، الأشباه والنظائر للسيوطى رص ۱۴۲، المنغور للزركشي ۲۰۵۲\_

<sup>(</sup>۲) فضولی وہ ہے جوعقد میں نہ تواصیل ہو، نہ ولی ہواور نہ وکیل ہو۔

<sup>(</sup>۱) الأشاه والنظائر لا بن مجيم مع حاشية الحمو ي رص ۱۸۴ –۱۸۵ ـ

<sup>(</sup>۲) الزرقاني ۱۹/۵، الشرح الصغيرللدردير ۲۲/۳۷

<sup>(</sup>۳) نهایة الحتاج ۱۹۱۳ و ۳۰

<sup>(</sup>۴) كشاف القناع ٣/ ١٥٤ ـ

ب- ولی کا اپنے زیر ولایت شخص کی بیع وشراء پر خاموش رہنا:

۱۱۰ - جب ولی اپنے زیرولایت شخص کوخرید وفر وخت کرتا ہواد کیھے اور چپ رہے اور اس کو تصرف سے نہ رو کے تو اس کی خاموثی حفیہ کے بزد یک تجارت کی اجازت اور رضا مندی سمجھی جائے گی ، مالکیہ کا بھی ایک قول یہی ہے ، موصلی کہتے ہیں کہ ان تصرفات سے اس کا خاموش رہنا رضا مندی کی دلیل ہے ، جس طرح فروخت کردہ شئ میں خریدار رہنا رضا مندی کی دلیل ہے ، جس طرح فروخت کردہ شئ میں خریدار رہنا ، کیونکہ جب لوگ یہ دیکھیں گے کہ وہ یہ تصرفات کر رہا ہے ، اور ولی خاموش ہو کا خاموش مندی کی مواس سے وہ یہی سمجھیں گے کہ وہ راضی ہے ، ور نہ وہ اس مواس کی اجازت دی گئی ہو ) کا سامعا ملہ کریں گے ، اب اگر اس کے سکوت کو رضا مندی نہ گئی ہو ) کا سامعا ملہ کریں گے ، اب اگر اس کے سکوت کو رضا مندی نہ مانا جائے تو یہ چیز لوگوں کو ضرر پہنچانے کا باعث ہوگی (۱)۔

شافعیہ اور حنابلہ کہتے ہیں اور یہی مالکیہ کا دوسرا قول ہے کہ اس حالت میں خاموش رہنا رضا مندی نہیں تصور کیا جائے گا، کیونکہ یہ رضا مندی اور نارضا مندی دونوں کا احتمال رکھتا ہے، لہذا احتمال کے ہوتے ہوئے اس کا رضا مندی کی دلیل ہونا درست نہیں ہے (۲)۔ حفیہ نے اصل مسکلہ سے قاضی کے سکوت کو مستثنی کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ جب قاضی بچ یا کم عقل شخص کوخر بدوفروخت کرتے دیکھے اور عاموش رہے تو اس کی خاموثی تجارت کی اجازت نہیں ہے، کیونکہ دوسرے کے مال میں اسے کسی طرح کا حق ہی نہیں ہے کہ (قاضی کی ) اجازت اس کے حق کو ساقط کرنے والی ہو سکے (قاضی کی ) اجازت اس کے حق کو ساقط کرنے والی ہو سکے (س)۔

### ج-حق شفعه والے کا خاموش رہنا:

۱۹۲۱ - چیز کے فروخت ہونے اوراس کی قیمت کی جا نکاری کے بعد ق شفعہ والا شفعہ کے مطالبے سے خاموش رہے، توسمجھا جائے گا کہ وہ عقد سے راضی ہے، اور اسے شفعہ سے دست برداری کا اقر ارہے، چنانچہ جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک شفعہ کے مطالبہ کا حق اس سے ساقط ہوجائے گا، حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ شفیع کے لئے لازم ہے کہ جس مجلس میں اس نے عقد بھے کے بارے میں سنا ہو، فوری طور پرکوئی الیمی بات بولے جو شفعہ کے مطالبہ پر دلالت کرے، اس کے بعداس موقف پرقائم رہ کراورگواہی پیش کر کے مطالبہ کرے، لیکن اگر خاموش رہا اور مطالبہ کو مؤخر کیا تو اس کا حق شفعہ ساقط ہوجائے گا()۔

اسی طرح کے اقوال شافعیہ اور حنابلہ کے بھی ہیں، خطیب کہتے ہیں:
قول اظہریہ ہے کہ شفعہ فوری طور پر ہوتا ہے، کیونکہ بیا یک ایساحق ہے جو
دفع ضرر کے لئے ثابت ہوتا ہے، لہذا ویسے ہی فوری ہوگا، جیسے نیچی ہوئی
چیز کو واپس کرنا ہوتا ہے۔ البتہ جب شفع بیار یا غیر حاضر ہو یا کسی دشمن
سے خوف زدہ ہو، تو وکیل بنالے اگر اس کی قدرت رکھتا ہو، ورنہ طلب
کئے جانے پر حاضر ہو، بصورت دیگر قول اظہریہ ہے کہ اس کاحق باطل
ہوجائے گا، کیونکہ کوتا ہی اس کی ہے، نیز یہ بات بھی ہے کہ گواہ بنانے پر
قدرت کے باوجود خاموثی رضا مندی کوظاہر کرتی ہے (۲)۔
قدرت کے باوجود خاموثی رضا مندی کوظاہر کرتی ہے (۲)۔

امام بہوتی کہتے ہیں کہ فروخت کاعلم ہونے کے بعد بھی اگروہ کسی دوسری گفتگو میں لگا رہے یا خریدار کوسلام کرے، پھر یونہی خاموش ہوجائے گا (")۔

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه دفعه: "١٠٢٥-١٣٢"، البدائع ١٨/٥\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲ر۷ ۳۰۸–۳۰۸

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۴۸۰ ۱۴۲ - ۱۴۲

<sup>(</sup>۱) الاختيار للموصلي ٢ر ١٠٠٠ البهجه شرح التقفه ٢م ٢٩٥\_

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۲/۰۰۰، المغنی لابن قدامه ۸۵/۵\_

<sup>(</sup>m) ابن عابد بن ۵/۱۱۱\_

جہاں تک ما لکیہ کاتعلق ہے توان کے نزدیک اگر چہفوری مطالبہ شرطنہیں ہے، لیکن ان کا کہنا ہے کہ اگر شفیع یہ علم ہونے کے باوجود خاموش رہے کہ خریدار نے زمین پر کوئی تعمیر یا انہدام کاعمل کیا ہے، خواہ وہ کسی اصلاح کے لئے ہو، یا دومہینے بغیر کسی عذر کے خاموش رہے، اور عقد کے وقت حاضر ہو، (سفر پر نہ ہو) تو شفعہ ساقط ہوجائے گا، ورنہ ایک سال تک بلاعذر اس کے خاموش رہنے پر، درآنحالیکہ وہ سفر پر نہ ہو، شفعہ ساقط ہوجائے گا، مطلب یہ کہ جب اس حال میں سال گذرجائے کہ وہ شہر میں موجود ہوتے ہوئے بلاعذر اس حال میں سال گذرجائے کہ وہ شہر میں موجود ہوتے ہوئے بلاعذر خاموش رہے تواس کے لئے حق شفعہ نہیں رہے گا

### د-امانت اورادهار چیز میں خاموشی:

10-فقہاء نے بیان کیا ہے کہ ودیعت جس طرح ایجاب وقبول سے دلالتا ہی صراحناً منعقد ہوتی ہے، اسی طرح وہ ایجاب وقبول سے دلالتا بھی منعقد ہوتی ہے، مثلاً جب کوئی شخص اپنامال کسی دوکان میں رکھ دے اور دوکا ندار اس کو دیکھ کر چپ رہے، پھر آ دمی اس مال کو چھوڑ کر چلا جائے، تو وہ مال دوکا ندار کے پاس امانت بن جاتا ہے، کیونکہ مال رکھتے وقت دوکا ندار کی خاموثی اس کی حفاظت قبول کرنے پر دلالت کرتی ہے، اسی بنا پر اگروہ اس کی حفاظت میں کوتا ہی کرتے وضامن ہوگا، کیونکہ تمام امانات میں یہی تھم ہے (۲)۔

ر ہاادھار چیز میں خاموش رہنا تو حنفیہ کے نز دیک بیادھار دیئے والے کی جانب سے اجازت اور رضا مندی نہیں سمجھا جائے گا، چنا نچہ اگر کسی شخص نے دوسرے آ دمی سے کوئی چیز ادھار مانگی اور اس چیز کا

ما لک چپر ہا، پھرادھار ما نگنےوالے نے وہ چیز لے لی تو وہ غاصب ہوگا۔

یمی شافعیہ کے نزدیک قول اصح ہے، وہ کہتے ہیں کہ ناطق (جوگونگا نہ ہو) کے سلسلہ میں قول اصح یہ ہے کہ وہ ایسے الفاظ ادا کرے جواس کی اجازت یااس کی طلب کو بتاتے ہوں، جیسے وہ کہے: میں نے تم کو یہ چیز عاریتاً دی، یااسی طرح کے الفاظ، قول اصح کے مقابلہ میں دوسری رائے یہ ہے کہ الفاظ کی شرطنہیں ہے (۱)۔ اس موضوع کی تفصیل اصطلاحات '' ودیعۃ'' اور''عاریۃ'' میں ہے۔

### ھ-سكوت پرمصالحت:

17 - سلح جھگراختم کرنے کو کہتے ہیں: لیعنی جھگرا یا جھگرا کے اندیشہ کو ختم کرنے کے لئے کوئی معاوضہ لے کرکسی حق یا دعوی سے دست بردار ہوجانا، یہ تحریف مالکیہ نے کی ہے، حنفیہ کے نزدیک سلح ایک عقد ہے، جو باہمی رضامندی سے جھگڑے کور فع کرنے کے لئے ہوتا ہے۔

فقہاء نے اس کی تین قسمیں کی ہیں، اقرار کے ذریعہ مصالحت، افکار کے ذریعہ مصالحت کہ افکار کے ذریعہ مصالحت کہ معاعلیہ مدعی کے دعوی کا جواب دیئے سے خاموش رہے اوراس کواس شرط پر کچھ دے کر اس سے مصالحت کرے کہ مدی اپنا دعویٰ ترک کردے ہوں۔

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ۳۸ م-۸۸۵ –

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه دفعه: "۸۰۵، مغنى المحتاج ۲۲۲-۲۲۷\_

<sup>(</sup>٢) جواہرالإ كليل ٢/٢٠١، مجلة الأحكام العدليه دفعه: "١٥٣١" ـ

<sup>(</sup>٣) مجلة الأحكام العدليه دفعه: "۵۳۵"، الدسوقی ١٨١١٣، جواهر الإكليل ٢/١٠٠٠،نهاية الحتاج ١٨/١٥-٣-

سکوت پر سلح کا حکم شا فعیہ اور حنا بلہ کے نز دیک وہی ہے جوا نکارپر صلح کا تھم ہے (۱)۔

بہوتی کا کہناہے کہ اگر کوئی شخص کسی کے قبضہ میں اپنی کسی چز کے ہونے کا دعوی کرے یااس کے ذمہایئے کسی قرض کا دعویٰ کرے اور مدعا علیہ اس کا انکار کرے یا اس سے ناواقف ہونے کی بنایر جیب رہے، پھر مدعی کچھ مال دیئے جانے پر صلح کرلے توصلے صحیح ہوگی، اورجس مال پر سلے ہوئی ہووہ مدی کے حق میں بیچ اور منکر کے حق میں ابراء(خلاصی) ہوگا(۲)۔

اسی طرح کی بات حفیہ نے مسلہ بیان کرتے وقت کبی ہے، یعنی بہ کہا نکار پاسکوت پر سلح دراصل مدعی کے حق میں معاوضہ اور مدعاعلیہ کے قق میں قتم سے چھٹکارااور جھگڑ ہے کا خاتمہ ہے <sup>(۳)</sup>۔

ما لکیہ کے نز دیک راج قول پہ ہے کہ کے میں سکوت کا حکم اقرار کے حکم جبیبا ہے،لہذااس میں معاوضہ کے حکم کا اعتبار کیا جائے گا،اور اس میں وہی صورتیں جاری ہوں گی جواقر ارمیں جاری ہوتی ہیں، یعنی بیع ،اجارهاور هبه کی صورتیں <sup>(۴)</sup>۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' میں ہے۔

نکاح کے لئے احازت لیتے وقت عورت کا خاموش رہنا:

 ا - فقهاءاس امریر تنفق ہیں کہ نکاح کی اجازت لیتے وقت کنواری عورت کی خاموثی، رضامندی اور اجازت سمجھی جائے گی، کیونکہ حديث مين وارد بي كه نبي عطي في في مايا: "استأمروا النساء

(۲) المغنی لابن قدامه ۲ ر ۴۹۳–۴۹۴ م

في أبضاعهن، قيل: إن البكر تستحيى وتسكت، قال: ھو إذنها"<sup>(1)</sup> (يعني عورتوں سے ان كے نكاح كے معاملہ ميں اجازت لےلو،کسی نے یو جھا کہ کنواری عورت تو شرم سے چپ رہتی ہے، فرمایا: بیاس کی اجازت ہے) ایک روایت میں ہے:"البکو ر ضاها صماتها"(۲) (یعنی کنواری عورت کی رضامندی اس کی خاموثی ہے)،اکثر فقہاء کا خیال ہے کہا گروہ بغیر آ واز کے رودے یا ہنس پڑےتو یہاس کی خاموثی ہی کے درجہمیں ہے <sup>(۳)</sup>۔

لیکن شافعیہ کا کہنا ہے کہ نکاح کے معاملہ میں کنواری عورت کا خاموش رہناباب دادا کے لئے توقطعی طور پراجازت ہے، جہاں تک باقی عصبہ رشتہ داروں اور حاکم کا تعلق ہے تو ان کے بارے میں دواقوال ہیں: قول اصح پیہے کہ بیاجازت ہے،اوراضح کے مقابل قول بیہ ہے کہ شوہرآ شناہی کی طرح بولنالازمی ہے <sup>(ہ)</sup>۔

رہی شوہر آشناعورت کی بات، تو تمام فقہاء کے نز دیک نکاح کی اجازت لیتے وقت اس کی خاموثی اجازت نہیں سمجھی جائے گی، بلکہ بول کرصرت اجازت ضروری ہے (۵)۔ ابن قدامہ کہتے ہیں کہ ہمیں اہل علم کے درمیان اس بارے میں کسی اختلاف کاعلم نہیں ہے کہ شوہر آشنا خاتون کی اجازت کلام (بولنا) ہے (۱) کے کونکہ حدیث میں ہے

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۴ر۷۵، کشاف القناع ۳۹۷ س

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع ۱۳۹۸–۱۹۹۸

<sup>(</sup>m) مجلة الأحكام العدليه ماده (١٥٣٥–١٥٣٩)\_ (۴) الدسوقي ۳ر۹۹ س-۱۱ ۲۱، جوابرالإ کليل ۲/۲۱-

<sup>(</sup>۱) حدیث:"استأمروا النساء فی أبضاعهن" کی روایت نیائی (۸۶/۲ طبع المكتبة التحاربة) نے حضرت عائشہ سے كى ہے،اور اس كى ہم معنى حديث بخاری (الفتح ۱۱۷ ۱۹ ساطیع السّلفیه )اورمسلم (۲ / ۱۰۳۷ طبع لحلی ) میں ہے۔

<sup>(</sup>٢) حديث:"البكورضاها صماتها"كي روايت بخاري (الفتح ١٩١/٩ طبع السلفيه)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) الاختيار ٣٧ ، ١١ شباه والنظائر لا بن تجيم (٢١ ، الكافى ٢ / ٥٢٣ ، المغنى لا بن قدامه ۲ ر ۹۴ م،الأ شاه للسبوطي ر ۱۴۲ مغني الحتاج ۲ ر ۱۴۷\_

<sup>(</sup>٧) مغنى الحتاج ٢ / ١٠١٤ الأشاه للسيوطي رص ١٣٢ \_

<sup>(</sup>۵) سابقهمراجع به

کہ شوہر آشنا خاتون اپنا مافی الضمیر کھل کر بتائے گی (۱)۔ نیز بیکہ کنواری عورت کے معاملہ میں خاموثی کواس حیاء کی بنا پراجازت قرار دیا گیاہے جوخاص طور سے کنواریوں کو بولنے سے روکتی ہے، اس لئے کہ ان میں حیازیادہ ہوتی ہے، لہذا شوہر آشنا کواس پر قیاس نہیں کیا جائے گا، جیسا کہ موصلی کا کہناہے (۲)۔

موضوع کی تفصیل اصطلاح: '' نکاح''اور'' استئذان''میں ہے۔

### عورت کے وضع حمل کے وقت شو ہر کی خاموثی:

1۸ – لعان کی بحث میں فقہاء نے یہ ذکر کیا ہے کہ اگر شوہر نے تہنیت (مبار کبادی) کی مدت میں یا پیدائش کے وقت کی ضروریات جیسے پالناوغیرہ خریدتے وقت اولاد کی فقی کردی تو اس کا نفی کرناضچے ہوگا، البتہ تہنیت کے بعد یا اس کی مدت گزرجانے کے بعد نفی صحیح نہیں ہوگی، کیونکہ اس مدت میں اس کا سکوت اس کی رضامندی اورنسب کے اقرار کی دلیل ہے، لہذا اس کے بعد اس کا نفی کرناضچے نہیں ہوگا۔

تہنیت کی مدت کے سلسلہ میں فقہاء میں اختلاف واقع ہواہے، بعض حنفیہ کے نزدیک میتن دن ہے، اور بعض کے نزدیک سات دن، اور بعض نے اس کی مقدار نفاس کی مدت کے بقدر بتائی ہے (۳)۔

حنابلہ کا کہنا ہے کہ جو شخص کسی انسان کو کسی نسب کا اقرار کرتا ہوا سنے، اور مقرلہ خاموش رہے تو سننے والے کے لئے جائز ہے کہ وہ اقرار کرنے والے کے حق میں اس کی شہادت دے، کیونکہ جسے کسی بچہ کی معاملہ میں چپ رہنا، اقرار کے ہم معنی ہے، کیونکہ جسے کسی بچہ کی بثارت دی جائے اور وہ چپ رہتو وہ بچہ اس سے اسی طرح لاحق ہوگا جیسے کہ اس نے اس کا اقرار کیا ہوتا (۳) موضوع کی تفصیل موگا جیسے کہ اس نے اس کا اقرار کیا ہوتا (۳) موضوع کی تفصیل اصطلاحات ' لعان' اور ' نسب' میں ہے۔

19-ان کے علاوہ کچھ دوسر ہے مسائل میں بھی فقہاء نے سکوت کے حکم سے بحث کی ہے، اور ذکر کیا ہے کہ بیداور ان جیسے مسائل میں سکوت کو رضا اور اجازت مانا جائے گا، جیسے اجارہ اور وکالہ کے معاملات میں سکوت کے ذریعہ قبولیت، بچے ورہن میں قبضہ کے ذریعہ اجازت، سرمنڈ واتے وقت محرم کی خاموثی وغیرہ کے مسائل، چنانچہ حفیہ نے ذکر کیا ہے کہ اجارہ میں سکوت قبولیت ورضا مندی شار کیا جائے گا، اگر صاحب خانہ کے کہ اسنے کرایہ پرسکونت اختیار کرو، ورنہ وکل جاؤ، اور وہ چیب رہے اور رہنے گئے، تو وہ اپنی رہائش اختیار

<sup>(</sup>۱) حدیث: "النیب تعرب عن نفسها" کی روایت ابن ماجه (۱۰۲ طبع الحلمی) نے حضرت عدی الکندی سے کی ہے، بوصری نے اسے اس بنا پر معلول قرار دیا ہے کہ ان کے نز دیک عدی اور ان سے روایت کرنے والے ان کے بیٹے کے درمیان انقطاع ہے، کیکن انہوں نے بیٹجی ذکر کیا ہے کہ مسلم وغیرہ میں ابن عباس کی حدیث بطور شاہد ہے، جبیبا کہ مصباح الزجاجة (۱ر ۲۳۳ طبع دار الجنان) میں ہے۔

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۱۹۲۳–۹۳

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲را۵۹\_

<sup>(</sup>۱) جواہرالإ کليل ار ۳۸۲۔

<sup>(</sup>۲) مغنی الحتاج ۳۸۰ ۳۸۱–۳۸۱ ـ

<sup>(</sup>۳) مطالب أولى انهى ٢ ر ٥٩١ـ

کرنے اور چپ رہنے کی بنا پراتنے کا کراید دار ہوگا جتنا کرایہ کہا گیا،
اسی طرح اگر ما لک مکان کہے کہ سو(۱۰۰) میں رہو، اور کرایہ دار کہے
کہ اسی (۸۰) میں، اس پر مالک چپ رہے اور کرایہ دار کوسکونت
پذیر چھوڑ دے تو اسی لازم ہول گے، کیونکہ اس حالت میں مالک کی
طرف سے خاموثی قبولیت ثار ہوگی (۱)۔

اسی طرح اگر چرواہا مالک سے کہے کہ میں اس پرراضی نہیں ہول جتناتم نے کہا ہے، میں تو اتنی اجرت پرراضی ہوں، اس پر مالک چپ رہے اور چرواہا چرا تار ہا تو مالک پر اس کی خاموثی کے سبب وہی لازم ہوگا جو چرواہے نے کہا تھا (۲)۔

نیز فقہاء کا کہنا ہے کہ وکیل کی خاموثی قبولیت ہے اور اس کے رد

کرنے سے رد ہوگا (۳) ۔ اور بیچنے والاجس کو بیچی جانے والی چیز کو

رو کنے کاحق حاصل ہوتا ہے، اس کا اس وقت خاموش رہنا جب کہ وہ

خریدار کو بکری کا سامان قبضہ میں لیتے ہوئے دیکھے، یہ اس کے قبضہ کی

بنا پر اجازت شار ہوگا، نیز جب گروی رکھنے والار بمن رکھوانے والے کو

دیکھے کہ وہ رہمن کی چیز کو پی رہا ہے اور چپ رہے تو یہ رہمن رکھنے

والے کی طرف سے رضا مندی ہوگی، اور حنفیہ کے نز دیک مذہب یہ

ہے کہ رہمن باطل ہوجائے گا (۳)۔

حنفیہ اور شافعیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ اگر نائی محرم کا سرمونڈ ہے اور محرم چپ رہے، روکنے کی قدرت کے باوجوداس کونہ روکے، تو بیا جازت سمجھا جائے گا، شافعیہ کہتے ہیں کہ قول اصح بیہ ہے کہ بیدویسے، ہی ہوگا جیسے اس نے اس کے تکم سے سرمونڈ اہو، لہذا اس

پرفدیدلازم آئے گا<sup>(۱)</sup>۔

اسی قبیل سے شیخ کے سامنے وہ قراءت ہے جس میں شیخ خاموش رہے، بیخاموش گویانطق کے درجہ میں ہوگی، امام الحرمین نے اس میں بیشرط لگائی ہے کہ اگر قاری کی طرف سے کوئی تصحیف یا تحریف واقع ہوتی تو شیخ اس کورد کردیتا، گویا اس وقت اس کا سکوت اس کی قرائت کے درجہ میں ہے، ابن نجیم نے اپنی کتاب' الأشاہ' میں اور کمال بن ہمام، ابن عابدین، نیز زرکشی نے دوسری جزئیات کا ذکر کیا ہے جن میں سکوت بمنز لفظق اور اذن ہے۔

اسی طرح ان حضرات نے دوسری وہ مثالیں بھی ذکر کی ہیں جن میں سکوت قاعدہ: ''لاینسب الی ساکت قول'' کے مطابق رضا اوراذن پردلالت نہیں کرتا، چند مثالیں یہ ہیں:

اگرآدی اپناکوئی عضوکائے جاتے وقت خاموش رہے تو اس کا طان ساقط نہیں ہوگا، یا مثلاً اگرآدی دفاع کی قدرت کے باوجود اپنے کسی مال کو برباد کئے جاتے وقت خاموش رہے، تو اس کا ضان ساقط نہیں ہوگا، یا مثلاً اگرعورت غیر کفو سے شادی کرلے اور ولی علاحدگی کے مطالبہ سے خاموش رہے، تو جب تک عورت کے بچہ نہ ہو، ولی کی خاموثی کو رضا مندی نہیں شار کیا جائے گا، اسی طرح نامرد شخص کی عورت کی خاموثی رضامندی نہیں ہے، اگر چہوہ عورت اس کے ساتھ کی سال تک رہے، ان میں سے بعض مسائل میں اختلاف اور تفصیلات ہیں، جنہیں کتب فقہ میں ان کی اصطلاحات کے بیان میں ان کی اصلاحات کے بیان میں ان کی صادف میں ان کی مواقع پرد یکھا جاسکتا ہے دیا۔

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ،المنثو رللزركشي ۲۰۷۲\_

<sup>(</sup>۲) فتح القدير لابن الہمام مع الہدايه ۲۰۹۳-۲۰۰۵، حاشيه ابن عابدين ۱۲۵ م ۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات، المنفو رللورکشی ۲۲۷-۲۱وراس کے بعد کے صفحات، الأشباه والنظائرللسيوطی رس ۱۳۲۲، ولا بن تجیم مع حاشیة الحموی ارسکا ۱۸۳۰، ولا بن تجیم مع حاشیة الحموی ارسکا ۱۸۳۰

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه ماده (۴۳۸)\_

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر لا بن نجيم مع حاشية الحمو ي رص ١٨٨-١٨٥\_

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجعیه

<sup>(</sup>۴) سابقه مراجع ار ۱۸۵–۱۸۲

### دعووں میں خاموش رہنا:

• ۲ - حفیہ نے ذکر کیا ہے کہ جب مدعا علیہ کو پمین کا مکلّف کیا جائے اور وہ صراحناً انکار کرے، جیسے بغیر کسی عذریا بغیر کسی آفت (گونگا پن یا بہرا پن) کے خاموش رہے تو اس کا سکوت فتم کھانے سے انکار (نکول) مانا جائے گا، حاکم اس کے انکار کی بنا پر اس کے خلاف فیصلہ کرے گا۔

جب مدعاعلیہ یہ کے کہ میں نہ تو اقرار کرتا ہوں اور نہ انکار ، تو اس عصلہ نہیں لیا جائے گا، بلکہ اس کو اس وقت تک قیدر کھا جائے گا جب تک کہ وہ اقراریا انکار نہ کرے، امام ابو یوسف کے نزدیک ایسا ہی اس وقت کیا جائے گا جب کہ وہ خاموثی لازم کرلے، ابن عابدین نے '' البدائع'' سے نقل کیا ہے کہ اشبہ رہے کہ رہسکوت بدرجہ انکار ہے، لہذا حلف کا مطالبہ کیا جائے گا''۔

مالکیہ کا کہنا ہے کہ اگر مدعا علیہ خاموش رہے یا کہے کہ میں اس سے خراع نہیں چاہتا، تو قاضی اس سے کہے گا کہ یا توتم فریق مقدمہ بنو، یا میں اس مدعی کواس کے دعوی پرفتم دلاؤں گا اور اس کے حق میں فیصلہ کردوں گا، پس اگر مدعا علیہ بولے (توٹھیک)، ورنداس کے خلاف فیصلہ فیصلہ کردے گا، محمد بن عبدالحکم کا قول ہے اور یہی اشہب کی روایت ہے کردے گا، محمد بن عبدالحکم کا قول ہے اور یہی اشہب کی روایت ہے اور عمل بھی اسی پرجاری ہے کہ اگروہ کہے کہ میں نہ تو اقر ارکرتا ہوں اور نہ انکار نہ کرے، اگر وہ اپنے گریز پر اڑ ارہے تو بغیر کسی یمین کے اس انکار نہ کرے، اگر وہ اپنے گریز پر اڑ ارہے تو بغیر کسی یمین کے اس کے خلاف فیصلہ کردے گا

شافعیہ کا مسلک میہ ہے کہ اگر مدعا علیہ مدی کا جواب دینے سے خاموش رہے اوراس پر بغیر کسی دہشت یا کم سمجھی کے مصرر ہے تواس کا حکم دعوی کے اس منکر کی طرح قرار دیا جائے گا جوقتم سے انکاری ہو،
اس وقت قسم مدی کی طرف پھیر دیا جائے گا، قاضی پہلے اس سے کہے گا
کہ اس کے دعوی کا جواب دو، ورنہ میں تہمیں ناکل (قسم کھانے سے منکر) قرار دے دوں گا، اگر اس کی خاموثی کسی حیرانی ودہشت یا جہالت وناواقفیت یا غفلت و کم سمجھی کے سبب ہوتو وہ اس کے سامنے واضح کرے، اس کے بعدوہ اس کے خلاف فیصلہ کردے گا، گونگے کا واضح کرے، اس کے بعدوہ اس کے خلاف فیصلہ کردے گا، گونگے کا کسی ایسے اشارہ سے خاموش رہنا جو جواب سمجھانے والا ہو، ناطق (بولنے والا) کی خاموثی کی طرح ہے (ا)۔

حنابلہ کے یہاں مدعا علیہ کے سکوت کو نکول (قتم سے انکار)
سمجھنے کے بارے میں دوروایتیں ہیں، المغنی میں ہے کہ اگر مدعی علیہ
جواب دعوی سے خاموش رہے تو حاکم اس کواس وقت تک قیدر کھے گا
جب تک وہ جواب نہ دے، اس کی وجہ سے حاکم اس کو ناکل نہیں قرار
دےگا، پیروایت قاضی نے'' المجرد'' میں ذکر کی ہے (۲)۔

ابن قدامہ نے ابوالخطاب سے ایک دوسرا قول نقل کیا ہے جوامام بہوتی کے قول کے موافق ہے، وہ یہ کہا گر مدعی علیہ چپ رہے، نہ تو اقرار کرے اور نہا نکار، یا کہے کہ میں نہ اقرار کرتا ہوں اور نہا نکار، یا کہے کہ میں نہ اقرار کرتا ہوں اور نہا نکار، یا کہے کہ مجھے اچھی طرح معلوم نہیں تو قاضی اس سے کہے گا کہ قتم کھا و، ور نہ میں تمہیں ناکل قرار دے کرتمہارے خلاف فیصلہ کر دوں گا، اب اگر مدعی علیہ قتم نہ کھائے تو قاضی اس سے کہے گا اگر تم کے قتم کھائی تو گھیک، ور نہ میں نکول کی بنا پرتمہارے خلاف فیصلہ کر دوں گا، یہ بات ٹھیک، ور نہ وہ اگر وہ جواب دے تو ٹھیک، ور نہ وہ اس کوناکل وہ اس سے بار بار کے، اگر وہ جواب دے تو ٹھیک، ور نہ وہ اس کوناکل

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۲۸ ۲۲۳ ـ

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۴ر ۲۲۳\_

<sup>(</sup>۳) تبعرة الحكام ارا ۲۴\_

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۴ر ۲۸ ۴، القلیو یی ۴۲ ۲ س\_

<sup>(</sup>۲) المغنى لا بن قدامه ۹۰/۹-

قراردے کراس کے خلاف فیصلہ کردے گا<sup>(۱)</sup>۔ اس موضوع کی تفصیل اصطلاح'' قضاء'' میں ہے۔

### سکوت علماءاصول کےنز دیک:

علاء اصول نے دوجگہوں پرسکوت کے حکم سے بحث کی ہے: اول بیان کی قسموں پر گفتگو کرتے وقت جن میں سے ایک بیان ضرورت ہے، دوم اجماع سکوتی پر کلام کرتے وقت، جو پچھانہوں نے کہا ہے وہ اجمالی طور پر حسب ذیل ہے:

۲۱-اول علماء اصول کے نزدیک بیان کے اقسام میں ایک قسم بیان ضرورت ہے، بیروہ بیان ہے جو ضرورت کے سبب اور اس چیز کے ذریعہ واقع ہوتا ہے، جس کے لئے وہ وضع نہیں کیا گیا ہے، لیعنی سکوت کے ذریعہ، چنا نچہ اس میں سکوت کلام کے قائم مقام ہوجاتا ہے، بیہ چار طرح کے ہیں:

(اول): وہ بیان جومنطوق کے حکم میں ہو، جیسے اللہ تعالیٰ کا فرمان کہ: "وَوَدِ قَدُ أَبُواہُ فَلَا لِمِّهِ الشُّلُثُ" (اوراس کے والدین ہی اس کے وارث ہوں تواس کی ماں کا ایک تہائی ہے)، بیآ یت ولالت کرتی ہے کہ باتی (میراث) باپ کے لئے ہے، اس طرح بیاس حصہ کی مقدار (بتانے) کے لئے صدر کلام کی ولالت کے ذریعہ نہ کہ مخص سکوت کے ذریعہ بیان بن گیا ہے، اس کی نظیر مضارب ہے، کوئکہ مضارب (معاملہ میں اپنی محنت اور عمل کے ذریعہ شریک ہونے والا) کے حصہ کا بیان اور صاحب مال کے حصہ سے سکوت بیان سے مستعنی ہونے کی بنا پر صحیح ہے، اس طرح صاحب مال کے حصہ سے مال کے حصہ کا بیان کر نا اور مضارب کے حصہ سے خاموثی (بھی صحیح ہے)

مزارعت کا حکم بھی اسی اصول پر ہے۔

(دوم): وه بیان جو متکلم کی حالت کی دلالت سے ثابت ہوتا ہے، جسے کسی امر کو ہوتے ہوئے دکھ کرنی علیہ گی خاموثی، بیاس کے حق ہونے پر دلالت کرتا ہے، آپ علیہ نے لوگوں کو آپس میں جو خرید وفروخت اور معاملات کرتے دیکھا اور جو چیزیں انہیں کھاتے پیتے اور پہنے دیکھا، آپ علیہ نے انہیں ان پر برقر اررکھا، یہ گویااس بات کی دلیل بنی کہ یہ سب کچھ شریعت میں مباح ہے، کیونکہ نبی مات کی دلیل بنی کہ یہ سب کچھ شریعت میں مباح ہے، کیونکہ نبی اور ممنوع امر پر برقر اررہ دیں، چنانچہ آپ علیہ کہ کا سکوت بیان اور ممنوع امر پر برقر اررہ دیں، چنانچہ آپ علیہ کا سکوت بیان قرار پایا (۱)۔ اس سلسلہ میں تفصیل ہے، جے ''اصولی ضمیمہ'' میں دیکھی

نکاح کے معاملہ میں بالغ کنواری لڑکی کا سکوت بھی بیان کے اسی نوع سے تعلق رکھتا ہے، اس کواس کی شرم و حیا کی حالت کی بنا پر بیان قرار دیا جا تا ہے، چنا نچہ اس کے سکوت کو اجازت اور رضا مندی پر دلیل قرار دیا جا تا ہے، چنا نچہ اس کے سکوت کو اجازت اور رضا مندی پر دلیل قرار دیا گیا، اسی طرح ناول کو ناکل کی حالت کی بنا پر بیان قرار دیا گیا، اس کی حالت سے مراداس کا اس ذمہ داری کی ادائیگی سے گریز کرنا ہے، جو اس کی ادائیگی پر قدرت ہوتے ہوئے لازم ہے، اس طرح یہ دعویٰ کے بارے میں اس کے اقرار پر دلالت کرتا ہے۔ طرح یہ دعویٰ کے بارے میں اس کے اقرار پر دلالت کرتا ہے۔ بیان قرار دیا گیا، جیسے اپنے غلام کوخرید وفر وخت کرتے دیکھ کرمولی کا سکوت، اس خاموثی کولوگوں سے دھوکہ دور کرنے کے لئے اجازت شرار دیا گیا۔

اسی طرح حق شفعہ والے کا سکوت ہے، جواسی غرض سے یعنی

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۲ ر ۴ ۳، المغنی لا بن قدامه ۹ ر ۹۰ \_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءراا به

<sup>(</sup>۱) کشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البز دوی ۱۳۷۳ – ۱۳۸۸ التلویک والتوضیح ۹/۲ ۳۰، ۴ مهمطبعه مجموعلی مبیج داولاده -

خریدارسے دھوکہ کو دور کرنے کے لئے قرار دیا گیا، کیونکہ اگر شفعہ کے مطالبہ سے صاحب شفعہ کے سکوت کو شفعہ کا اسقاط نہ قرار دیا جائے تو پھریا توبیہ ہوگا کہ خریدار تصرف سے محروم ہوجائے، یاوہ تصرف کرے، پھر صاحب شفعہ اس کے خلاف اس کے تصرف کو بے اثر کر دے، بیہ دونوں ہی با تیں خریدار کے لئے نقصان دہ ہیں۔

(چہارم): جو کلام کی ضرورت کی بنا پر ثابت ہوتا ہے، جیسے اگروہ کے: له علی ألف و در هم (اس کا مجھ پرایک ہزار اور ایک درہم ہے) یا کہے: أو ألف و دینار (ایک ہزار اور ایک دینار ہے) یا: أو مائة و قفیز حنطة (ایک سواور ایک تفیز گیہوں ہے) تو ان مثالوں میں عطف (یعنی اور ایک درہم اور ایک دینار وغیرہ) پہلے لفظ (یعنی میں عطف (یعنی اور ایک درہم اور ایک دینار وغیرہ) پہلے لفظ (یعنی بعد ایک ہزار، ایک سو) کا بیان ہے، چنا نچہ اول کو معطوف (یعنی بعد والے) کی جنس سے قرار دیا جائے گا(ا)۔

### دوم:اجماع سكوتى:

۲۲ - اجماع سکوتی ہے ہے کہ کوئی مجتہد ایک بات کیے اور وہ اس زمانے کے مجتہدین میں پھیل جائے، پھروہ خاموش رہیں، نہوان کی طرف سے قول کی صراحت ہواور نہا نکار (کی تصریح) (۲)۔

اجماع سکوتی جس کے حکم میں فقہاء اور علماء اصول کا اختلاف ہے،اس کی شرا نُط حسب ذیل ہیں:

(۱) مید که سکوت رضامندی اور غیر رضامندی کے سی اشارہ سے خالی ہو، اگر سکوت رضامندی کے قرینہ کے ساتھ ہوگا تو یقطعی طور پر اجماع ہوگا، اور اگر غیر رضامندی کے قرینہ کے ساتھ ہوگا تو یقطعی طور پر اجماع نہیں ہوگا۔

(۲) یہ کہ مسکداس زمانہ والوں میں تمام مجتهدین تک پہنچ چکا ہو۔ (۳) یہ کہ مسکلہ کے تھم پرغور وفکر کی مہلت کے لئے عادماً جتنی مدت درکار ہوتی ہے وہ گذر چکی ہو، اور کسی خوف یا ڈروغیرہ سے بیخنے کا کوئی پہلونہ ہو۔

(۳) مسئله کل اجتهاد ونظر ہو قطعی نه ہو، ورنه وہ اجماع سکوتی کا محل نہیں ہوگا <sup>(۱)</sup>۔

اجماع سکوتی کی جیت کے سلسلہ میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں:
اکثر حنفیہ نے کہا: بقطعی اجماع ہے، اس لئے کہا گرانعقادا جماع کے
لئے ہر مجہد کے قول کی شرط ہوتو کوئی اجماع اصل کی روسے تحقق ہی
نہیں ہوگا، کیونکہ ہرز مانہ میں عادت بیہے کہا کا برفتو کی دیتے ہیں اور
اصاغرا ہے تسلیم کرتے ہوئے خاموش رہتے ہیں (۲) ہولال الدین
محلی کہتے ہیں: اس طرح کے مسائل میں علاء کی خاموشی عاد تأ ان کی
طرف سے موافقت خیال کی جاتی ہے (۳)۔

امام شافعی سے مروی ہے کہ یہ (اجماع سکوتی) جحت نہیں ہے،
ان کے اس قول کی بنیاد یہ قاعدہ ہے: "لاینسب إلى ساکت
قول" (یعنی کسی خاموش شخص کی طرف کوئی قول منسوب نہیں کیا
جاسکتا)، اور یہ احتمال بھی ہے کہ سکوت عدم موافقت کی بنا پر ہو، جیسے
خوف، ڈریا مسکلہ میں تر دد ((م)۔

بعض فقہاء کا کہنا ہے کہ بیصرف فتوی کے معاملہ میں اجماع قطعی ہے، جہاں تک قضاء کا تعلق ہے تو اس میں اصلاً کوئی اجماع ہوتا ہی نہیں (۵)

<sup>(</sup>I) كشف الأسرار ۱۳را ۱۵–۱۵۳، التلويځ مع التونيج ۲ر ۴۰ –

<sup>(</sup>۲) إرشادالفحول ( ۷ اوراس كے بعد كے صفحات ،مسلم الثبوت ۲/۲۳۲ \_

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت بهامش المنصفى ۲ ر ۲۳۲ ، جمع الجوامع ۱۹۱۷ – ۱۹۳ ـ

<sup>(</sup>۲) مسلم الثبوت ۲ ر ۲۳۳ ـ

<sup>(</sup>۳) جمع الجوامع ۲ر ۱۸۸\_

<sup>(</sup>۷) جمع الجوامع ۲ر ۱۸۹ مسلم الثبوت ۲ ر ۲۳۲ – ۲۳۳ ـ

<sup>(</sup>۵) مسلم الثبوت ۲۳۲/۲\_

ایک دائے یہ بھی ہے کہ بیاس وقت اجماع قطعی ہوگا جب کہ مسئلہ عموم بلوی (عام ابتلا) کا ہواورسکوت کثرت اور تکرار (تسلسل) کے ساتھ جاری ہو، آمدی اور کرخی کا مسلک بیہ ہے کہ بیر اجماع ظنی

کتے ہیں کہ تی بات سے کہ یہ مطلقا حجت ہے ۔ موضوع کی تفصیل' اصولی ضمیمہ' میں ہے۔



# ابن السبکی اس سلسلہ میں علماء کے آراء واقوال نقل کرنے کے بعد

# سلاح ہے متعلق احکام:

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔

جہاد کے لئے ہتھیا رکی تیاری اوراسے چلانے کی تربیت: ۲ – علماء کی رائے بیہ ہے کہ جہاد کی تیاری ہتھیار کی تیاری کے ذریعہ ہی ہوتی ہے، اور پیکہ ہتھیار کے استعال کی تربیت اور رمی (ہتھیار پھینک کر مارنے) کی ٹریننگ ایک ایسا فریضہ ہے جوفریضۂ جہاد کا مُقْتَضَى ہے، چنانچہ الله كافر مان ہے: "وَأَعِدُّوا لَهُمُ مَّا اسْتَطَعُتُمُ

سلاح

ا - سلاح ہرطرح کے آلۂ حرب کے لئے ایک جامع لفظ ہے، یعنی ہر

وہ شےجس سے جنگ کی جائے ،اس کی جمع اسلحہ آتی ہے،اللہ تعالیٰ کا

ارشادے: وَلَيَأْخُذُوا حِذُرَهُمُ وَأَسُلِحَتَهُمُ"( ) (اوربيلوگ بھي

اینے بچاؤ کا سامان اور اپنے ہتھیار (ساتھ) لئے رہیں)،بعض

لوگوں نے سلاح کو صرف اس ہتھیار کے لئے خاص کیا ہے جولوہے

سے بنتا ہے، اور بسا اوقات اس کوتلوار کے ساتھ خاص کردیاہے،

از ہری کہتے ہیں: صرف تلوار ہی کوسلاح کہا جاتا ہے<sup>(۲)</sup>۔اس کا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساءر ۱۰۲\_

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المفردات للراغب، متن اللغه ماده "سلح"، نهاية المحتاج سر٧٨ سالفتح الرباني ١١ر٧\_

<sup>(1)</sup> سابقه مراجع، نيز د كيهيِّه: رسالة إجمال الإصابه في أقوال الصحابة للعلائي، شائع كرده مركز المخطوطات والتراث التابع لجمعية التراث الإسلامي كويت

<sup>(</sup>٢) جمع الجوامع مع حاشية البناني ٩٧٢ ا، نيز د كيهيّ :التلويّ مع التوضيح ٣٢/٢ م.

مِّنُ قُوَّةٍ وَّمِنُ رِّبَاطِ الْحَيْلِ تُرُهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ كُمُ" (1) (اوران سے مقابلہ کے لئے جس قدر بھی تم سے ہوسکے سامان درست رکھو قوت سے اور پلے ہوئے گھوڑوں سے جس کے ذریعہ سے تم اپنا رعب رکھتے ہو،اللہ کے شمنوں اورا بینے شمنوں یر)۔

قرطبی اور فخرالدین رازی کہتے ہیں کہ بیآیت بتاتی ہے کہ ہتھیار کے ذریعہ جہاد کے لئے تیار رہنا فرض ہے،البتہ بیفریضہ فرض کفامیہ (۲) ہے ۔

الله سبحانه وتعالی نے مسلمانوں کو دشمنوں کے لئے ہتھیار تیار کرنے کا حکم دیا ہے، نیز آیت کریمہ میں لفظ" قوق" بغیر کسی قیداور تحدید کے مطلق آیا ہے، لہذا پیلفظ پوری گنجائش رکھتا ہے کہ قوت کے تمام مادی اور معنوی عناصر پر حاوی ہو، نیز ہر وہ چیز جس کے ذریعہ دشمن سے جنگ میں قوت حاصل ہو، اور جو چیز بھی لڑنے اور جہاد کرنے کا آلہ ہو، وہ من جملہ قوت کے ہے، آیت کریمہ نے مطلوب قوت کی تحدید کوچھوڑ دیا ہے، کیونکہ قوت زمان ومکان کی تبعیت میں بلتی رہتی ہے، نیز اس لئے کہ مسلمان اس قوت کی تیاری کا التزام کریں جوان کے حالات کے مناسب ہو، جس کے ذریعہ وہ دشمن کو گرائے رکھ سکتے ہوں (۳)۔

حضرت عقبه بن عامر كہتے ہيں كه ميں نے رسول اللہ عليك كومنبر پرفرماتے ہوئے سا: "وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة، ألا إن القوة الرمي " (٣)

(دیکھوتوت تیراندازی ہے، دیکھو، توت تیراندازی ہے، دیکھوتوت تیراندازی ہے، دیکھوتوت تیراندازی ہے، دیکھوتوت تیراندازی سیکھنےاوراسلحہ جنگ کی تیراندازی سیکھنےاوراسلحہ جنگ کی تیار کرنے کی ترغیب اور تاکید کے لئے یہ فقرہ تین بارد ہرایا،اور توت کی تفایر تیراندازی ہے کی ، جو کہ فنونِ جنگ میں ایک اہم فن ہے،اور اسلحوں کے استعال میں اعلی مرتبہ کی حامل ہے (۱)۔

قرطبی کہتے ہیں کہ اگر چہ توت تیراندازی کے علاوہ دیگر آلاتِ حرب کی تیاری سے بھی ظاہر ہوتی تھی، (اس کے باوجود) رسول اللہ علیہ نے قوت کی تفییر تیراندازی سے اس لئے کی کہ تیراندازی رشمن کوسخت چوٹ پہنچانے والی اور بہت آسانی سے مشقت میں ڈالنے والی ہوتی ہے، کیونکہ بھی بھی فوجی دستہ کے سردار کو تیرکا نشانہ بنالیا جاتا ہے، اور بالآخران سب کوشکست دے دی جاتی ہے جواس کے پیچے ہوتے ہیں (۲)۔

ابودا وَد، ترمَدَى، نسائى اورابن حبان مين عقبه بن عامرٌ سے ايک روايت دوسر عظر يقے سے اس طرح مروى ہے، عقبہؓ کہتے ہيں که ميں نے رسول اللہ عقبہؓ کو فرماتے ہوئے سنا: "إن الله عز وجل يدخل بالسهم الواحد ثلاثة نفر الجنة: صانعه يحتسب في صنعته الخير، والرامي والرامي به ومنبله " وارموا وار کبوا، وأن ترموا أحب إلى من أن تركبوا ليس من اللهو إلا ثلاث: تأديب الرجل فرسه، وملاعبته أهله، ورميه بقوسه ونبله، ومن ترك الرمي بعدما علمه رغبة عنه، فإنها نعمة تركها أو قال (كفرها) (الله تحالی ایک

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أنفال ۱۰۰\_

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۸۸ ۳۵ طبع دارالكتب المصريد،النفسيرالكبير ۱۵ر ۱۸۵ طبع اول -

<sup>(</sup>۳) تفییرالقرطبی ۸۸ %، اُحکام القرآن للجصاص ۱۸۵ طبع البهیة المصریة ، تفییرالرازی ۱۸۵۸، فتح الباری ۱۸۱۶ طبع السّلفیه ـ

<sup>(</sup>۴) حدیث: "ألا إن القوة الومی ......" کی روایت بخاری (افتح ۱۸۱۹ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۳/۱۵۲۱ طبع الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح البارى ۱/۱۶ طبع السّلفيه، أحكام القرآن للجصاص ۸۵/۳ طبع البهية المصرية،القرطبي ۸/۵ سطبع دارالكتاب المصرية،الفروسيدلا بن القيم رص ۹-

<sup>(</sup>۲) القرطبي ۸ / ۳۵، نيز ديکھئے: سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>س) نبل کے معنیٰ تیر کے ہیں اورمنبل سے مراد تیردینے والا ہے۔

<sup>(</sup>٣) صريث: إن الله -عز و جل- يدخل بالسهم الواحد ثلاثة ......

تیر کے بدلے تین آ دمی کو جنت میں داخل کرے گا: تیرساز کو جواس کو بنانے میں خیر کی نیت رکھتا تھا، تیرانداز کو اور تیر دینے والے کو تیرانداز کی کرو اور شہ سوار کی کرو، تمہار کی تیرانداز کی مجھے تمہار کی شہ سوار کی سے زیادہ محبوب ہے، یہ تین چیزیں اہو ولعب نہیں ہیں: آ دمی کا اپنے گھوڑ کے کوسدھانا اور تربیت دینا، اس کا اپنی بیوی کے ساتھ ہنسی مذاق کرنا اور اس کا تیرانداز کی کرنا، جو شخص تیرانداز کی جانے کے بعد اس سے بے رغبتی کی بنا پر اس کو ترک کر دیتو اس نے گویا ایک نعمت ترک کردی، یا آپ علی تیل کے خرمایا کہ اس نعمت کی ناشکری کی )۔

ترک کردی، یا آپ علی کے حدیث کا مطلب میہ ہے کہ جائز تفری تین ہی چیزیں ہیں، یہ مطلب بھی بتایا گیا ہے کہ مستحب تفری ہیں یہی تین بی

یہ حدیث بتاتی ہے کہ اللہ تعالی تیر ساز، تیرا نداز اور تیر دینے والے کو جنت میں داخل فرمائے گا جب کہ وہ اپنے اس عمل میں اللہ کے کلمہ کو بلند کرنے اور کفار سے جہاد کرنے کا ارادہ رکھتے ہوں، یہ مستحب تفری ہی میں سے ہے کہ آ دمی اپنے گھوڑے کو جہاد کی نیت سے (مجمعی) دوڑ اکر اور (مجمعی) چکر دے کر سدھائے اور تربیت کرے، اسی طرح تیراندازی بھی مستحب تفری ہے (۱)۔

### ہتھیارکوسونے چاندی سے مزین کرنا:

### ۳۰ جنگی ہتھیاروں کوسونے سے مزین کرنے کے بارے میں فقہاء

کا اختلاف ہے، حنفیہ مالکیہ اور شافعیہ کہتے ہیں اور یہی حنابلہ کے یہاں بھی ایک روایت ہے: مردول کے لئے آلاتِ حرب کوسونے سے آراستہ کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ اصل شرعی ہیہ ہے کہ مردول پر سونے کو بطور زیور استعال کرنا حرام ہے، نبی علیہ کا ارشاد ہے: "إن هذین حرام علی ذکور أمتی" (ا) (یہ دونول چیزیں (سونا، چاندی) میری امت کے مردول پر حرام ہیں)۔سوائے اس صورت کے جس کوکوئی دلیل مستثنی کرے، اور (یہال) کوئی الیمی شابت چیز نہیں ہے جواس کے جواز پر دلالت کرے، اس پر مستزاد یہ کہاس میں فضول خرجی اور کبر ہے (ا)۔

ایک قول بہ ہے کہ حنابلہ کے نزدیک ہتھیار میں سونا استعال کرنا مباح ہے، حنابلہ میں سے آمدی اور ابن تیمیہ نے اسی کو اختیار کیا ہے (۳) ۔ جہاں تک آلات حرب کو چاندی سے مزین کرنے کا تعلق ہے تو یہ ثنا فعیہ اور حنابلہ کے نزدیک جائز ہے۔

ا ما م نووی کہتے ہیں کہ مرد کے لئے چاندی میں سے انگوشی اور آلات حرب جیسے تلوار، نیزہ، کمر کا پڑکا (پٹی)، زرہ، چرمی موزہ اور تیر کے کناروں کومزین کرنا حلال ہے، کیونکہ یہ کفار کوغیظ میں

ے کی روایت ابوداؤد (۲۸/۳–۲۹ تحقیق عزت عبید الدعاس) اور ترمذی (۲۸/۲۵ طبع الحلمی ) نے حضرت عقبہ بن عامر سے کی ہے، ترمذی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) عون المعبود شرح سنن أبی داؤد ۱۸۹۷–۱۹۱ طبع دار الفکر، سنن التر مذی که ۱۹۳۰ مند احمد بن حنبل که ۱۲۳۳ مند احمد بن حنبل ۱۲۳۳ مند احمد بن حنبل ۲۸۳۳ مند احمد بن حنبل ۲۸۳۳ مند احمد بن حنبل ۲۸۳۳ مند احمد بن القیم مرص ۹-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن هذین حوام علی ذکور أمتی" کی روایت ابوداؤد (۲۰/۸) خیق عزت عبید دعاس) اور نسائی (۲۰/۸ طبع البشائر) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے اور تر ذی (۲۰/۸/ ۲۱۷ طبع الحلمی) نے حضرت ابوموی اُشعری سے اسی طرح روایت کی ہے، اور کہا کہ حدیث حسن صحح

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۳۲۸ ۱۳۳۱ طبع دار الکتاب العربی، حاشیه ابن عابدین (۲) در الکتاب العربی، حاشیه ابن عابدین (۲) اللباب شرح الکتاب ۲۸۵۸ طبع دار الفکر، الخرشی ۱۹۹۰ الدسوقی ار ۱۳۳ طبع دار الفکر، المحلی علی المنهاج مع القلیو بی وعمیره ۲۳ / ۲۳ طبع عیسی کتلبی، الإنصاف ۱۳۹۳ طبع دار إحیاء التراث العربی، شرح منتهی الارادات ۱۲۰۱ مطبع دار الفکر، کشاف القناع ۲۲ / ۲۳۷ طبع عالم الکتب

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ٣٩ ١٣ طبع دارإ حياءالتراث العربي \_

مبتلا کرتاہے<sup>(۱)</sup>۔

حفیہ اور مالکیہ کا کہنا ہے کہ چاندی کا زیوراستعال کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ بیسونے کے زیور بنانے ہی کے ہم معنی ہے (۲) ۔ البت تلوار کو چاندی سے مزین کرنا با تفاق فقہاء جائز ہے، اس کی دلیل حضرت انس کی بیحدیث ہے:"کانت قبیعة سیف النبی علیہ فضة "(۳) (نبی علیہ کی تلوار کے قبضہ کا کنارا چاندی کا تھا)۔ امام بیہ قی مسعودی کا قول نقل کرتے ہیں: میں نے قاسم بن عبدالرحمٰن کے بیم قل میں ایک تلوار دیکھی جس کے قبضہ کا کنارا چاندی کا تھا، میں نے بوجھا کہ یہ تلوار کس کی ہے، انہوں نے جواب دیا کہ حضرت عبداللہ بن مسعود گی تلوار ہے۔

صیحے بخاری میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن زبیراور حضرت عروہ بن زبیر کی دونلواریں چاندی سے آراستہ تھیں، حفیہ کہتے ہیں کہ تلوار کو چاندی سے مزین کرنااس شرط پر جائز ہے کہ وہ اپناہا تھ چاندی کے مقام پر خدر کھے، اور جہاں تک سونے سے اس کی تزئین کا تعلق ہے تو میے حفیہ اور شافعیہ کے نزدیک جائز نہیں ہے، اس لئے کہ مردول کے لئے سونے کا زیور استعال کرنا حرام ہے، مزید یہ کہ اس میں فضول خرجی اور تکبر بھی ہے (۴)۔

ما لکیہ اور حنابلہ کا کہنا ہے کہ تلوار کوسونے اور چاندی سے مزین

- (۱) القلبو بي وعميره ۲/۲۲، شرح منتهى الإرادات ا/۴۰۷، كشاف القناع ۲/۷۲، المبدع ۲/۱۷سـ
  - (۲) البناييشرح الهداييه ۲۳۸۷ طبع دارالفكر،الخرشي ار ۹۹،الدسوقي ار ۷۳\_
- (۳) حدیث: "کان قبیعة سیف النبی عَلَیْتُ فضة" کی روایت ترندی (۳) حدیث الله کانی کے اور اسے حسن مالک سے کی ہے، اور اسے حسن قرار دیا ہے۔

کرنا جائز ہے، چاہے سونا اس سے متصل ہو جیسے تلوار کا قبضہ یا اس سے الگ ہو جیسے تلوار کا میان، بید مسئلہ مردوں کے لئے ہے، رہا عورت کی تلوار کا مسئلہ تو اس کوسونے اور چاندی سے آراستہ کرنا ان کے نزدیک جائز ہے (۱)۔

### نمازخوف میں ہتھیار بندر ہنا:

٧ - جمهور فقهاء نماز خوف پڑھنے والے کے لئے ہتھیار بند ہونے کے استحباب کی طرف گئے ہیں تا کہ وہ دشمن سے اپنا دفاع کرسکے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے: "وَلُیاْ خُدُواْ حِدُرَهُمُ وَأَسُلِحَتَهُمُ" (اور بیلوگ بھی اسین بیاؤ کاسامان اورایئے ہتھیارسا تھ لئے رہیں )۔

نیزاس کئے کہ اس بات سے مامون نہیں کہ اچا نک ان کا دہمن ان پر آپڑے اور دھاوا بول دے، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرما یا وَدَّ اللّهِ يَعْلَى فَيَمِيلُونَ اللّهِ يَعْلَى فَيَمِيلُونَ عَنُ أَسُلِحَتِكُمُ وَأَمْتِعَتِكُمُ فَيَمِيلُونَ عَنُ أَسُلِحَتِكُمُ وَأَمْتِعَتِكُمُ فَيَمِيلُونَ عَنُ أَسُلِحَتِكُمُ وَأَمْتِعَتِكُمُ فَيَمِيلُونَ عَنُ أَسُلِحَتِكُمُ وَأَمْتِعَتِكُمُ فَيَمِيلُونَ عَنُ أَسُلِحَتِكُمُ وَاللّهُ عَنْكُمُ مَيْلَةً وَّاحِدَةً "" (کافرول کی توخوا ہش ہی ہے کہ تم ایخ ہے میں اور اپنے سامان سے (ذرا) غافل ہوجاؤتو ہے لوگ تمہارے اور اپنے سامان سے (ذرا) غافل ہوجاؤتو ہے لوگ تمہارے اور کیکبارگی ہی ٹوٹ پڑیں )۔

اوراس میں مستحب مقداراتی ہے جس سے وہ اپنا دفاع کر سکے جس سے وہ اپنا دفاع کر سکے جس سے دہ اور پوری طرح جیسے تلوار اور چیری، اور اس پر بھاری نہ ہو جیسے ذرہ، اور پوری طرح سجدہ کرنے میں مانع نہ ہو جیسے خود (۲) اور دوسر کو ایذاء نہ پہنچائے جیسے درمیانی یابڑ سے سائز کا نیزہ اور ناپاک ہتھیار کا پہننا بھی جائز نہیں

<sup>(</sup>۱) الخرثی ار۹۹، حاشیة الدسوقی ار ۲۳، شرح منتهی الإرادات ار ۲۰۰۷، کشاف القناع ۲ر ۲۳۷ – ۲۳۸

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۰۲ ا ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساء *(*۲۰۱\_

<sup>(</sup>۴) مغفر: جالی دار بنی ہوئی زرہ جس کوٹو یے نیچے یہنا جاتا ہے۔

اور نہ ایسے ہتھیار کا جو کسی رکن صلاۃ میں خلل پیدا کرے إلا بیکہ مجبوری ہو<sup>(۱)</sup>۔

جمہور کے نز دیک بینص وجوب کے لئے نہیں ہے، کیونکہ اس کا حکم ان کے ساتھ نرمی وشفقت اور ان کی حفاظت کے پہلو سے ہے، ایجاب کے لئے نہیں (۲)۔

بعض شافعیہ کا کہنا ہے کہ نماز خوف میں ہتھیار بند ہونا واجب ہے،
کیونکہ امر کا ظاہری معنی وجوب ہے، اور نص کے ساتھ (یہال) ایسا قرینہ
میں ہے جواس پر ولالت کرتا ہے کہ اس سے مراد وجوب ہے، اللہ تعالیٰ کا
قول ہے: "وَلاَ جُناحَ عَلَیْکُمْ إِنْ کَانَ بِکُمْ أَذَى مِّنُ مَّطْوِ أَوْ کُنتُمُ
مَّرُضٰی أَنْ تَضَعُوا أَسُلِحَتٰکُمْ "" (اور اگرتم کو بارش کی وجہ سے
تکلیف ہو یاتم بیار ہوتو تم کو اس میں کچھ گناہ نہیں کہ ہتھیار اتار
رکھو) اذیت کے ساتھ مشروط کر کے حرج کی نفی کرنا اس بات پر دلیل ہے
کہا ذیت کے نہ ہونے کی صورت میں ہتھیار بند ہونا لازم ہے، البتداگر
انہیں بارش یا بیاری کی اذیت لاحق ہوتو بلااختلاف ایسا کرنا واجب نہیں
ہے، کیونکہ نص اس میں حرج نہ ہونے کی صراحت کرر ہی ہے۔
کے ونکہ نص اس میں حرج نہ ہونے کی صراحت کرر ہی ہے۔

### شہید (کے بدن) سے ہتھیارا تارنا:

۵ – شہید کے بدن سے ہتھیارا تارلیا جائے گا،حضرت ابن عباسؓ کا قول ہے کہ رسول اللہ علیقی نے غزوہ احد کے مقولین کے بارے

(۴) المبذب الرمااا مغنی المحتاج الرم ۰ مهروضة الطالبین ۱۲۹۲ مفنی ۲۸۲۱ م

میں فرمایا: ''أن ینزع عنهم الحدید والجلود وأن یدفنوا بدمائهم و ثیابهم "(ان کے بدن سے لوہا اور چرا ہٹالیا جائے، اور انہیں ان کے خون اور ان کے کپڑوں سمیت دفن کیا جائے )۔ امام بغوی کہتے ہیں کہ شہید کے سلسلہ میں سنت یہی ہے کہ اس سے اسلحہ کھالیں، چرمی موزہ اور پوشین اتار لئے جائیں اور جو عام لباس وہ پہنے ہوئے ہوں، ان کے ساتھ ان کو فن کیا جائے، نیزیہ کہ جن چیزوں کوا تار نے کا حکم دیا گیا ہے، وہ گفن کی جنس سے نہیں ہیں، مزید پیربات بھی ہے کہ تھیار اور اس کے ساتھ جن چیزوں کا ذکر کیا گیا ہے، ان کے ساتھ دفن کر نااہل جا بلیت کے عادات میں داخل تھا، وہ اپنے جنگوسور ماؤں کو پہنے ہوئے ہوئے تھیاروں کے ساتھ دفن کرتے تھے، اپنے جنگوسور ماؤں کو پہنے ہوئے ہوئے کہا گیا ہے۔ اس کے ساتھ دفن کرتے تھے، اپنے جنگوسور ماؤں کو پہنے ہوئے ہتھیاروں کے ساتھ دفن کرتے تھے، جب کہ ہمیں ان کے ساتھ شبہ کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ ''

### *۾ خصيار کي زکا*ة:

۲ - جس طرح سواری کے جانور، بدن کے کپڑے اور گھر کے سامان میں زکا ہ نہیں ہے، استعال والے ہتھیار میں بھی نہیں ہوتے (یعنی ہتھیار حاجت اصلی میں گئے ہوتے ہیں، نمووالے نہیں ہوتے (یعنی بڑھنے کی طافت نہیں رکھتے) یہ مسئلہ اس وقت ہے جب کہ ہتھیار وغیرہ تجارت کے لئے نہ ہول (۳)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع الر۲۴۵ طبع دارالكتاب العربي، البنابيشرح البدابيه ۲۴۰۵، روضة البدائي الر۲۴۰، روضة الطالبين ۲۶۰۸ طبع المكتب الإسلامي، مغنی المحتاج الر۱۴۰۳ طبع مصطفیٰ الحلمی، المهبذب ۱۲ ۱۳ طبع دارالمعرف، المغنی ۲۷ ۱۲ طبع الریاض، کشاف القناع ۲۷ کا طبع عالم الکتب، تفسیر القرطبی ۲۷ السی

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساء ۱۰۲٫

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أمو رسول الله عَلَیْتُ بقتلی أحد أن ینزع....." کی روایت ابوداوُد (۳۸-۴۹۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن تجرنے لتا خیص الحبیر (۱۸/۱۱ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اسے ضعیف قرار دیا ہے۔

(۷) ما کع الد ما کع الد موسول لمدن عدد هی قرم منح الحلیان عوام الدی ق

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع الر۳۲۳، المبسوط ۲ر۵۰، شرح منح الجليل ار۳۱۲، الدسوقي الر۳۲ منع المحتاج الرسوقي المرسوقي المرسوم منع المحتاج المرسوم التحرير بحاشية الشرقادي الر۳۳۷، دوضة الطالبين ۲۲۰۱، کشاف القناع ۲۹۷، ومنتهی الا رادات ار ۱۵۵۔

<sup>(</sup>۳) فتح القدیرار ۸۸۷، این عابدین ۲/۲، شرح الزرقانی ۲/۵ ۱۳۵۱، کشاف القناع ۲/۲۷۱

### احرام باند صنے والے کا ہتھیار بند ہونا:

ک-محرم کے لئے جائز ہے کہ وہ ضرورت سے تلوار لئکائے، حضرت براء بن عازب کی روایت ہے: "لما صالح رسول اللہ عَلَیْ اللّٰ اللّ

بغیر ضرورت تلوار وغیرہ اسلحہ لئکانا جائز نہیں ہے، ابن عمر گا قول ہے کہ کسی احرام والے کے لئے حرم میں ہتھیار بند ہونا حلال نہیں ہے، ابن قدامہ کہتے ہیں کہ قیاس کا تفاضا ہے کہ ہتھیار بند ہونا مباح ہو، کیونکہ یہ پہننے کے معنی میں نہیں ہے، جیسے اگر وہ اپنی گردن میں مشکیزہ لئکائے (توبہ پہننانہیں ہے) ۔

### مكه مكرمه مين ہتھيا رلے جانا:

۸ - بلاضرورت مکه میں ہتھیار لے جانا جائز نہیں ہے، امام مسلم نے
 حضرت جابر سے یہ حدیث مرفوعا روایت کی ہے: "لا یحل

- (۱) حدیث: "لما صالح رسول الله عَلَیْه اهل الحدیبة" کی روایت بخاری (فتح ۱۳۰۵ مع السّلفیه) اور مسلم (۱۳۰۹ –۱۳۱۰ طبع السّلفیه) عند کی ہے۔
- (٢) فتاوى قاضيجان بهامش الفتاوى الهندييه الهمه، جواهر الإكليل الم١٨٦، عاشية الدسوقي ٢٨٥٦، إعلام الساجد في أحكام المساجد رص ١٦٩، كشاف

لأحدكم أن يحمل بمكة السلاح "() (تم ميں سے سی كے لئے يہ حلال نہيں كہ مكہ ميں ہتھيار لے جائے)۔ حسن بصری كہتے ہيں كہ كہ كہ ميں ہتھيار لے جانا حلال نہيں ہے، كيونكہ وہاں جنگ كرناممنوع ہے، پس جواس كاذر يعہ ہووہ بھی حلال نہيں ہوسكا۔ قاضى عياض كہتے ہيں كہ يہ حديث المل علم كنزويك بغير مجبورى يابلا ضرورت ہتھيار لے جانے پر محمول ہے، اگر ضرورت ہوتو جائز يابلا ضرورت ہوتو جائز من النبي عَلَيْ الله خواب الشتر طه من السلاح في القواب "() كونكه نبي عَلَيْ عُم قالقصاء بما اشتر طه من السلاح في القواب "() كونكه نبي عَلَيْ عُم قالقصاء کے من السلاح في القواب "() كونكه نبي عَلَيْ عُم قالقصاء کے مال ( مكہ ميں ) شرط كے مطابق ميان ميں ہتھيار لے كر داخل ہوئے شے )۔ اور فتح مكہ كے سال جنگ كے لئے تيار ہوكر داخل ہوئے ۔

### دوسرے پرہتھیاراٹھانا:

9 - جوشخص مسلمانوں پر ناحق اور بلاعذر اور بلاجواز ہتھیار اٹھائے وہ عاصی اور نافر مان ہے، اس کی بنا پراسے کا فرنہیں قرار دیا جائے گا، البتہ اگروہ اسے جائز اور حلال سمجھے تو اس کی تکفیر کی جائے گی، کیونکہ نبی علیقہ کا ارشاد ہے: ''من حمل علینا السلاح فلیس منا''

القناع ٢ر٢٨م.

- (۱) حدیث: "لا یحل لأحدكم أن یحمل بمكة السلاح" كی روایت مسلم(۹۸۹/۲ طبح الحلی) نے كی ہے۔
- (۲) حدیث: ''إن النبي عَلَيْكُ دخل عام عمرة القضاء.....' كى روایت بخارى (الفتح ۱۳۱۵ طبع عیسی اکلمی ) نے حضرت براءٌ سے كى ہے۔
- (٣) فتاوى قاضيخان بهامش الفتاوى الهنديه ار٢٨٨، جوام الإكليل ار١٨٦، إعلام الساجدر ١٦٩٠، كشاف القناع ٣٢٨/٢\_
- (٢) حديث: "من حمل علينا السلاح فليس منا"كي روايت بخاري (فتح ١٩٢/١٢

(جوہم پرہتھیاراٹھائے وہ ہم میں سے نہیں)۔ابن چرفتح الباری میں تشریح کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ'' ہم میں سے نہیں ہے''کا مطلب ہے: ہمارے طریقہ کا پیرونہیں ہے، اس لئے کہ مسلما نوں کا حق تو یہ ہے کہ وہ اس کی مدد کرے اور اس کی طرف سے لڑے، نہ یہ کہ اس سے جنگ کرنے یا اس کو قبل کرنے کے ارادے سے اس پرہتھیا راٹھا کر اس کو وف زدہ کرے، اور یہ مسئلہ اس شخص کے حق میں ہے جو اس کو جا کڑ نہ سجھتے ہوئے کرے، رہا وہ شخص جو اسے جا کڑ سیمتا ہوتو اس کو حرام کو ملال سیمھنے کی بنا پر اس کی اپنے شرائط کے ساتھ کا فرقر اردیا جائے گا، محض ہتھیا راٹھانے کے بنا پر نہیں، بہت سے علماء سلف کے نزدیک فریادہ مواس کے مطلق رکھا کو یا کہ یہ دلوں کے لئے زیادہ موثر خابت ہو اور زجرو تنبیہ کے جائے، تاکہ یہ دلوں کے لئے زیادہ موثر خابت ہو اور زجرو تنبیہ کے لئے زیادہ موثر خابت ہو اور زجرو تنبیہ کے النے زیادہ بیغ ہو، سفیان بن عیدیڈان لوگوں پر نگیر کرتے تھے جو اس کو اس کے ظاہری معنی سے ہٹاتے تھے (ا)۔

ہتھیاراٹھانے سے مراداس کومسلمانوں پرسونت کر بلند کرنا اور ان پرحملہ کرنا ہے،تفصیل اصطلاح''صیال''میں دیکھی جائے۔

### حربی اور باغی کوهتھیار بیچنا:

• ا - اہل حرب اوران لوگوں کے ہاتھ بیچنا حرام ہے، جن کے بارے میں آدمی جانتا ہے کہ وہ مسلمانوں کے خلاف رہ زنی یاان کے درمیان فتنہ بر پاکرنے کا ارادہ رکھتے ہیں، حسن بھریؓ کہتے ہیں کہ سی مسلمان کے لئے حلال نہیں ہے کہ وہ مسلمانوں کے دشمن کو ہتھیا رفر اہم کرکے انہیں مسلمانوں کے مقابلہ میں طاقتور بنائے، اور نہ بار برداری کے انہیں مسلمانوں کے مقابلہ میں طاقتور بنائے، اور نہ بار برداری کے

جانور (گھوڑے، خچر، گدھے) فراہم کرے، اور نہ کوئی الیسی چیزجس سے ہتھیار اور بار برداری کے انتظام میں مدد لی جاتی ہے، کیونکہ اہل حرب کوہتھیار بیچنا آنہیں مسلمانوں سے جنگ کرنے میں تقویت پہنچانا ہے، اور انہیں جنگ آزمائی اور جنگ کومستقل جاری رکھنے کا باعث ہے، اس لئے کہ وہ اس سے مدد لیس گے، یہ مسلحت اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ انہیں ہتھیار بیچنا ممنوع ہو (۱)۔

باغيول اورابل فتنه كو بتصيار يجينا بهى حرام ہے (۲) ۔ الله تعالى كا فرمان ہے: "وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُواى، وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُواى، وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ "(ايك دوسرے كى مدد نيكى اور تقوى ميں كرتے رہواور گناه اور زيادتى ميں ايك دوسرے كى مدد نه كرو)، نيز حضرت عمران بن حصين سے مروى ہے: "أن دسول الله عَلَيْكِ نهي نهى عن بيع السلاح في الفتنة "(٢) (رسول الله عَلَيْكِ نَهِ فَيَهِ عَنْ الله عَلَيْكِ فَيْ الله عَنْ أَيْقِطُها" (۵) (فَتَنْسُويَا ہُواہُوتَا فَرَايَا: "الفتنة نائمة لعن الله عن أيقظها" (۵)

<sup>=</sup> طبع التلفيه) اورمسلم (ا/ ٩٨ طبع الحلمي ) نے حضرت ابن عمر ﷺ کي ہے۔

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۱۲۰۳ طبع مكتبة الرياض الحديثة، اُلفتح الرباني ۲/۱۲ طبع اول، شرح مسلم للنووي ۲/۸۱ المطبعة المصربيه

<sup>(</sup>۱) تبیین الحقائق ۱۲۵/۵، بدائع الصنائع ۱۸۹/۸، السیر الکبیر ۱۳۱۸، السیر الکبیر ۱۳۱۸، الخراج الأبی المده ۱۳۵۸، جوابر الإکلیل ۲ سام ۱۳۵۸، مغنی المحتاج ۱۳۸۸، القلیو بی ۱۹۸۳، إعلام الموقعین ۱۵۸/۳۰۰۰ القلیو بی ۱۹۸۳، علام الموقعین ۱۵۸/۳۰۰۰

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۴۸ر۱۸۹، تبیین الحقائق ۲۹۲٫۳ الحطاب ۴۸٬۲۵۳ نهایة المحتاج ۳۸٬۴۵۵، المغنی ۴۲٬۲۲۲ و علام الموقعین ۳۸٬۵۵۸

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما کده ر۲ <sub>-</sub>

<sup>(</sup>۵) حدیث: "الفتنة نائمة لعن الله....." صاحب کنز العمال (۱۱/۱۲ طبع الرساله) اورسیوطی (فیض القدیر ۱۲۷۳ طبع المکتبة التجاریی) نے اس حدیث کورافعی کی طرف منسوب کیا ہے، اورسیوطی نے اسے ضعیف قرار دیا ہے، حدیث حضرت انس سے مروی ہے۔

# سُلامی

### تعريف:

ا - لغت میں سلامی (میم پرزبر) سلامیات کا واحد ہے، جس کامعنی ہے، انگلیوں کی ہڈیاں، سلامی اسم واحد بھی اور اسم جمع بھی ہے، ابن اشیرکا قول ہے کہ سلامی سلامیة کی جمع ہے اور اس کامعنی ہے: انگلیوں کا پور (۱)۔

حدیث میں ہے: "کل سلامی من الناس علیه صدقة کل یوم تطلع فیه الشمس" (۲) (برآ فتوں سے محفوظ انسان کے ذمہ برسورج طلوع ہونے والے دن کا صدقہ ہے)۔

### اجمالي حكم:

۲- اطراف (بدن کے کنارے کے اعضاء) میں قصاص جاری کرنے پراہل علم کا اجماع ہے، یہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے ثابت ہے: "وَ کَتَبْنَا عَلَيْهِمُ فِيُهَا أَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ وَالْعَيُنَ بِالْعَيْنِ وَاللَّنَّ بِالْعَيْنِ وَاللَّنَّ بِالْعَيْنِ وَاللَّنَ بِالْعَيْنِ وَاللَّمْنَ وَالْجُرُوحَ وَاللَّنَ بِاللَّانَ فِي وَالْلَادُنِ وَاللَّنَ بِاللَّمْنَ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ "(اور جم نے ان پراس میں یہ فرض کردیا تھا کہ جان کا قیصاصٌ "(اور جم نے ان پراس میں یہ فرض کردیا تھا کہ جان کا

- (۱) الليان، المصباح، النهاية، مختار الصحاح ـ
- (۲) حدیث: "کل سلامی من الناس علیه صدقة" کی روایت بخاری (الفتح ۵/۹۰۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲/۹۹۲ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہ مسلم عیسی الحلمی) نے حضرت ابو ہریرہ مسلم
  - (۳) سورهٔ ما نکره ر ۲۵م \_

ہے،اللہ کی لعنت ہے اس شخص پر جواس کو جگائے )۔ نیز یہ عصیت پر اعانت ہے۔ ان میں اصطلاح '' اہل الحرب' اور' بغا ق' میں ہے۔ جہال تک اس چیز کے بیچنے کا تعلق ہے جس سے ہتھیار بنایا جاتا ہے جیسے لوہا وغیرہ تو یہ بھی جمہور کے نز دیک حرام ہے،ان ہی میں سے صاحبین ہیں جو امام ابو حنیفہ کے خلاف رائے رکھتے ہیں، اس کی تفصیل '' بیچ منہی عنہ' فقرہ ر ۱۱۲ (ج ۲۱۲) میں ہے۔

### حرابہ (رہزنی) کی حدکے لئے ہتھیا راٹھانے کی شرط:

11 - حفیہ اور حنابلہ کے نزد یک جس محارب (رہزن) پررہزنی کی حد
نافذ ہوگی، اس کے معاملہ میں بیشرط ہے کہ اس کے پاس ہتھیار ہو،
یہاں پھر اور لاٹھی کا شار بھی ہتھیار میں ہوگا، چنانچہا گربید ہزن لوگوں
کے ساتھ لاٹھی اور پھروں کے ذریعہ تعرض کریں تو یہ محارب گردانے
جائیں گے، البتہ اگریہ فدکورہ اشیاء میں سے کوئی چیز نہ لئے رہیں تو یہ
محارب نہیں شار ہوں گے (1)۔

ما لکیہ اور شافعیہ ہتھیا راٹھانے کوشر طنہیں قرار دیتے ، بلکہ ان کے نزدیک قبر، غلبہ اور مال چھینا کافی ہے، چاہے بیتوڑ پھوڑ اور کے سے زدوکوب کے ذریعہ ہو<sup>(۲)</sup>۔



- (۲) المدونة الكبرى ۳۰۳۰، روضة الطالبين ۱۵۲/۱۰، شرح روض الطالب ۱۵۴۷-

بدلہ جان ہے اور آئکھ کا بدلہ آئکھ اور ناک کا بدلہ ناک اور کان کا بدلہ کان اور دانت کا بدلہ دانت اور زخموں میں قصاص ہے )۔

اس میں قصاص جاری کرنے کے لئے چندشرطیں ہیں، ایک ہے کہ قطع کا عمل ہڈی کے جوڑ ہے ہوا ہو، اگر جوڑ کے مقام ہے نہ ہوا ہو، آو حقاص نہیں ہے، حضرت جابرگی حدیث ہے: ''ان رجلا ضرب رجلا علی ساعدہ بالسیف، محدیث ہے: ''ان رجلا ضرب رجلا علی ساعدہ بالسیف، فقطعها من غیرمفصل، فاستعدی علیه النبی عَلَیْ الله فامر له بالدیة، قال: إنی أرید القصاص قال: ''خذ الدیة بارک الله لک فیها'' ولم یقض له بالقصاص ''(۲) رایک خص نے کسی دوسر شخص کو اس کی کلائی پرتلوار ہے وارکیا اور اس کوجوڑ کے مقام سے ہٹ کر کاٹ دیا، اس نے اس کے خلاف نبی اس کوجوڑ کے مقام سے ہٹ کر کاٹ دیا، اس نے اس کے خلاف نبی کا حکم دیا، اس خص نے کہا کہ میں قصاص چاہتا ہوں نبی عَلَیْ ہِ نے اس کے لئے دیت کا حکم دیا، اس شخص نے کہا کہ میں قصاص چاہتا ہوں نبی عَلَیْ نِی الله فیها'' (دیت لے لو، اللہ تعالیٰ تم کواس میں برکت دے)، آپ عَلِیْ ہے نے اس کے لئے قصاص کا فیما نہیں فرمایا)۔

فقہاء کا کہنا ہے کہ دونوں ہاتھوں اور دونوں پاؤں میں سے ہر ایک کی انگلیاں دس ہیں، پس ہرانگلی میں دیت کا دسواں حصہ ہے، اور ہرانگلی کی دیت اس کے پوروں پرتقسیم ہوگی، لہذا انگو شھے کو چھوڑ کران میں سے ہر پور پرانگلی کی دیت کا تہائی ہے، کیونکہ انگو شھے کے سوا ہر انگلی میں تین پور ہوتے ہیں، انگو شھے میں دوہی پور ہوتے ہیں، چنا نچہ

(۲) المغنی ۷رے ۰۷\_

انگوٹھے کے ہر پور پرانگل کے قسط واجب پرعمل کرتے ہوئے انگل کی دیت کانصف ہوگا (۱)۔

### بحث کے مقامات:

سا- فقہاء سلامی کے احکام بیان کرتے ہوئے سلامی کو بھی انگلیوں کے پور سے تعبیر کرتے ہیں اور بھی ہاتھوں اور پاؤں کی انگلیوں کے جوڑوں سے، یہ بحث مندرجہ ذیل مواقع پر آتی ہے، جنایات کی بحث میں اطراف کی دیت اور قصاص پر گفتگو کرتے ہوئے، جنائز کے باب میں میت کے اعضاء بدن کے جوڑوں کوزم کرنے کی بحث میں، وضو کے مسئلہ میں جوڑوں کو دھوتے وقت، نیز سونا چاندی کے استعمال میں ان سے سرانگشت (انگلیوں کا پورا) بنانے کے حکم کے بان میں۔



<sup>(</sup>۱) حدیث جابر: "أن رجلا ضرب رجلا علی ساعده....." کی روایت ابن ماجه(۸۸۰/۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے، بوصیری الزوائد میں کہتے ہیں کہاس حدیث کی سند میں ایک راوی دہثم بن قران الیمانی ہے جس کوابوداؤر نے ضعیف قراردیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) مغنی المحتاج ۲ را ۱۳۱۰ جوابر الا کلیل ۲ ر ۲۷۰ الزیلعی ۲ را ۱۳۱۳

# سلام

ا - سلام (سین پرزبر کے ساتھ )سَلَّم کااسم مصدر ہے، لینی سلامتی بیش کرنا،سلام کےمعانی میں ہےسلامتی،امن اور تحیہ،اس لئے جنت کو ''دار السلام''کہا گیاہے، کیونکہ وہ بڑھایے، بیاری اور موت جيسي آفات سے سلامتي كا كھر ہے، الله تعالى كاارشاد ہے: "لَهُمُ دَارُ السَّلَام عِنْدَ رَبِّهِمْ"(ان كواسط سلامتى كا گفر بان ك یروردگارکے پاس)۔

نیز سلام الله تعالی کے ناموں میں سے ایک نام ہے۔ ۲ – فقهاء کے نز دیک سلام کا اطلاق کئی اموریر ہوتا ہے:

ایک وہ تحیہ جس کے ذریعہ مسلمان ایک دوسرے کوسلام و دعا پیش كرتے ہيں اورجس كا الله تعالى نے اپنى كتاب ميں حكم ديا ہے، چنانچيہ فرمايا:"وَإِذَاحُيِّيتُمُ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوُرُدُّوُهَا" (اورجب تہمیں سلام کیاجائے توتم اس سے بہتر طور پرسلام کرویااسی كولوٹادو) \_ نيز الله تعالى كا ارشاد ہے: "فَسَلَّمُوُا عَلَى ٱنْفُسِكُمُ تَحِيَّةً مِّنُ عِنْدِ اللَّهِ مُبَارَكَةً طَيِّبَةً " (تواييخ لوكول كوسلام

متعلقه الفاظ:

### الف-تحة:

١٠٠٠ لغت مين تحية: حياه يحييه تحية كامصدرب، اس كااصل لغوی معنی ہے جینے کی دعا دینا' آسی سے 'التحیات لله' ماخوز ہے (۳)جس کامنی'' بقاء'' ہے ایک معنی'' بادشاہی'' بھی بیان کیا گیا

کرلیا کرو (جو) دعا کے طور پر الله کی طرف سے (مقرر) ہے بابرکت

اورعدہ (چیز) ہے)۔عرب وغیرعرب ہرایک کے یہاں ان کے

اینے سلام ودعاء کے خاص الفاظ رائج تھے جب اسلام آیا تواس نے

مسلمانوں كوخصوص قتم كى تحيدكى ہدايت دى جو "السلام عليكم"

ہے۔مسلمانوں کواسی طریقہ کا یا ہند کیا اور انہیں اس کے پھیلانے اور

رواج دینے پر مامور کیا۔سلام اہل جنت کا بھی تحیہ ہے۔اللہ سجانہ نے

فْرِ مَا يَا: "وَالْمَلَائِكَةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِمُ مِن كُلِّ بَابِ سَلْمٌ

عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرُتُمُ فَنِعُمَ عُقُبَى الدَّادِ"((اور فرشة ان ك

یاس ہردروازہ سے داخل ہوتے ہول کے (یہ کہتے ہوئے کہ)

سلامتی ہوتم پراس کےصلہ میں کہتم صبر کرتے رہے،سو(تمہارا)اس

صرف اسی لفظ "سلام" کواختیار کرنے کی وجہ بیہ ہے کہاں کے معنی

ہی ہیں: دین اور جان و مال میں آفات سے سلامتی کی دعاء دینا، نیز اس

لفظ ہے مسلمانوں کے باہمی تحیہ میں ایک مشتر کہ عہد بھی موجود ہے، یعنی

بیر کہان کا خون ،عزت وآبر واور مال ان کی جانب سے محفوظ ہے ۔ ۔

جہاں میں بہت ہی احیماانجام ہے)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ رعدر ۲۳-۲۲\_

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح ماده: "سلم" -

<sup>(</sup>۳) حدیث:"التحیات لله" کی روایت بخاری (الفتح ۱۱/۲۳ طبع السّلفه) اور مسلم (۱/۱۰ ساطبع الحلبي ) نے حضرت ابن مسعودؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أنعام ١٢٧ \_

<sup>(</sup>٢) الليان،الصحاح،المصباح ماده:"سلم" ـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساء ۸۲٫۶ تفسیر القرطبی ۵ ر ۲۹۷ طبع اول \_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ نوررا۲، تفسير القرطبي ۲۱۸ ۳۱۸ طبع اول، روح المعاني ۸۱۸ ۲۲۲ طبع

ہے، پھراس کا استعال ہراس معنی میں ہونے لگا جس کے ذریعہ تحیہ کیا جا تا ہو، جیسے سلام وغیرہ (۱)،اس طرح بیسلام سے عام ہے اور سلام کرنے، بوسہ لینے،مصافحہ اور معانقہ وغیرہ کوشامل ہے،جیسا کہ آگ آگے آگے۔

### \_\_تقبيل:

۴- لغت میں تقبیل "قبل" کا مصدر ہے، اس کا اسم (مصدر) قبله ہے اور جمع قبل آتی ہے (۲) تقبیل (بوسہ لینا) دراصل تحیه کی ایک شکل ہے۔

### ج-مصافحه:

۵ - مصافحہ جیسا کہ مصباح میں درج ہے، ہاتھ کو ہاتھ کی طرف لیجانا ہے، ابن عابدین نے لکھا ہے کہ مصافحہ اصل میں تھیلی کو تھیلی سے ملانا اور آمنے سامنے ہونا ہے، چنانچہ انگلیوں کو پکڑنا مصافحہ نہیں ہے، برخلاف روافض کے جو اسے بھی مصافحہ کہتے ہیں، سنت یہ ہے کہ ملاقات کے وقت سلام کرنے کے بعد دونوں ہاتھوں سے درمیان میں حاکل کسی چیز جیسے کپڑا وغیرہ کے بغیر مصافحہ کیا جائے اور انگوٹھا کو میں حاکل کسی چیز جیسے کپڑا وغیرہ کے بغیر مصافحہ کیا جائے اور انگوٹھا کو کپڑے، کیونکہ اس میں ایک رگ ہوتی ہے، جو محبت پیدا کرتی ہے، کبھی مصافحہ حرام بھی ہوتا ہے، جیسے امرد (بے ریش جوان) سے مصافحہ کرنا اور بھی یہ مروہ ہوتا ہے جیسے برص وجذام جیسی کسی بیاری والے سے مصافحہ کرنا اور بھی نے مکروہ ہوتا ہے جیسے برص وجذام جیسی کسی بیاری والے سے مصافحہ کرنا ، اس کے علاوہ مواقع پرخصوصاً سفر سے آمد پر اپنے ہم جنس (مردکا مرد) سے مصافحہ کرنا سنت ہے ۔ اس کی

- (۱) الليان،المصباح ماده:"حيا" تفسيرالقرطبي ٥/ ٢٩٨،٢٩٧ طبع اول\_
  - (٢) المصباح، اللمان، تاج العروس ماده: "قبل" \_
- (٣) المصباح ماده: "صفح"، ابن عابدين ٢٣٢/٥ المصريه، الفواكه الدواني (٣) المصباح ملب، حاشية القليو بي ١٣ سار ٢١٣ طبع حلب.

تفصیل اصطلاح'' مصافحہ'' میں ہے۔

### ر-معانقه:

Y - لغت میں معانقہ م والتزام (طنے اور لیٹنے) کو کہتے ہیں،
"اعتنقت الأمر" کا مطلب ہوتا ہے، میں نے معاملہ کو شجیدگی سے
لیا، صاحب فوا کہ الدوانی نے ذکر کیا ہے کہ معانقہ اصل میں آ دمی کا
اینی گردن کو اسینے ساتھی کی گردن پر رکھنا ہے۔

امام مالک اسے مکروہ تنزیبی قرار دیتے ہیں، کیونکہ یہ عجمیوں کا طریقہ ہے۔

امام قرافی '' فرخیرہ'' میں بیان کرتے ہیں: امام مالک کے نزدیک معانقہ اس کئے مکروہ ہے کہ ایسا کرنارسول اللہ علیقہ سے منقول نہیں ہے، سوائے (اس واقعہ کے آپ نے) جعفر بن ابی طالب کے ساتھ (معانقہ کیا) جبکہ وہ حبشہ سے واپس آئے تھے۔ اس کے بعد صحابہ کا عمل بھی اس پرنہیں رہا۔

جہاں تک مالکیہ کے علاوہ دیگرفقہاء جیسے حنابلہ کا تعلق ہے تو وہ اس کے جواز کے قائل ہیں، چنانچا بن مفلح کی کتاب 'آ داب شرعیہ' میں معانقہ کومباح قرار دیا گیا ہے، اور یہی حکم ہاتھ اور سرکو بوسہ دینے کا ہے جب کہ دینی مل سمجھ کر اور اکرام واحترام کی نیت سے کیا جائے اور شہوت کا خدشہ نہ ہو، اس کی دلیل حضرت ابوذر گی میصدیث ہے: 'أن النبی عَلَیْ عانق أبا ذر ''(ا) (نبی عَلَیْ ہے ان سے معانقہ کیا)، اسحاق بن ابراہیم کہتے ہیں کہ میں نے ابوعبد اللہ سے معانقہ کرنے والے کے بارے میں بوچھا تو انہوں نے جواب دیا کہ کرنے والے کے بارے میں بوچھا تو انہوں نے جواب دیا کہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أن النبي عَلَيْكُ عانق أبا ذر "كی روایت ابوداور (۳۸۹/۵) معلول ۱۹۰۳ حقیق عزت عبید دعاس نے كی ہے، ابن مفلح نے اس بنا پراسے معلول قرار دیا ہے كہ حضرت ابوذر سے روایت كرنے والا مجمول ہے، جیسا كه الآ داب الشرعید (۲۷۵/۲ طبع المنار) میں ہے۔

درست ہے،حضرت ابودرداء نے ایسا کیا ہے۔

اجنبی عورت اور امرد (بے ریش نوجوان) سے معانقہ کرنا حرام ہے، جبیبا کہ شافعیہ کے یہاں مذکور ہے، آ دمی کا اپنی بیوی سے معانقہ کرنا روزہ میں مکروہ ہے، اسی طرح آ فت رسیدہ لوگ جیسے برص وجذام والوں سے معانقہ بھی مکروہ ہے، اس کے علاوہ مواقع میں معانقہ کرنا جیسے مرد کا مرد سے معانقہ تو بیا یک سنت حسنہ ہے، خاص طور سے جب آ دمی سفر سے آئے (ا)۔

اس کی تفصیل اصطلاح '' معانقہ'' میں ہے۔

### سلام اوراس کے جواب کے الفاظ:

2-سلام کے الفاظ اور اس کا کامل طریقہ یہ ہے کہ سلام کرنے والا "السلام علیکم" کے بینی 'السلام' بصورت معرفہ اور علیک' بصورت بیخ خواہ سلام کیا جانے والا تنہا ہو یا کوئی جماعت، کیونکہ تنہا آدی محافظ فرشتوں کے ساتھ مل کر ویسے ہی ہے، جیسے آدمیوں کی جماعت، نیز بہی الفاظ نبی علیلہ سے مروی ہیں اور سلف صالے سے بھی اور "سلام علیکم" بصورت نکرہ بولنا بھی جائز ہے، البتہ معرفہ افضل ہے، کیونکہ دنیا والوں کے سلام کا طریقہ بہی ہے، جب کہ نکرہ کی صورت میں 'سلام' اہل جنت کا سلام ہے جیسا کہ اللہ تعالی کے اس ارشاد میں وارد ہے: "سَلَامٌ عَلَیٰکُمْ بِمَا صَبَرُ تُمْ فَنِعُمَ کَاسُرہ کُمْ بِمَا صَبَرُ تُمْ فَنِعُمَ کُمْ بِمَا صَبَرُ تُمْ فَنِعُمَ رہے، سور تنہارا) اس جہاں میں بہت ہی اچھاانجام ہے)۔

۸ - علیکم کوالسلام کے بعد کہنا زیادہ کامل طریقہ ہے، اگر کوئی یوں کے کہ: 'علیم السلام' یا'علیک السلام' توبیا کمل طریقہ کے خلاف ہوگا، ال کئے کہ حضرت جابر من سلیم سے مروی ہے کہ وہ رسول علیہ سے ملے تو بولے: "علیک السلام یا رسول الله" اس پرنی عَالِلَهِ فَعُرِما يا: عليك السلام نه كهو، كيونكه عليك السلام میت کا تحیہ ہے، بلکہ کہو: السلام علیک (۱) قرطبی کہتے ہیں کہ چونکہ عربوں کی عادت تھی کہ جب شرکے معاملہ میں کسی کے خلاف بد دعا كرتے تواس كانام يہلے لاتے جيسے وہ كہتے: عليه لعنة الله اس بنایز نہیں کہوہ مردہ لوگوں کے لئے کوئی مشروع لفظ ہے، چنانچہ نبی سے ثابت ہے کہ آپ نے مردول کواسی طرح سلام بھیجا جیسے زندوں كوسلام كرتے تھ آ ي عليكم دار قوم مومنين ،و إنا إنشاء الله بكم لاحقون '' (اے جماعت مومنین!تم پرسلامتی ہو،ہم انشاءاللہ تم ہے آ کر ملنے والے ہیں )۔ یہ علم بطور تحریم نہیں ہے، بلکہ زیادہ کامل طریقہ کے خلاف ہے، یا مکروہ ہے جبیبا کہ امام غزالی کا کہنا ہے، البتہ ہرصورت میں سلام کا (۲) جواب دیناواجب ہے

پھر''سلام'' کے کلمات زیادہ سے زیادہ کلمہ برکت تک (مسنون) ہیں، چنانچہ یوں کہیں گے''السلام علیکم و رحمة

<sup>(</sup>۱) المصباح ماده: "عنق"، ابن عابدين ۲۸۲/۲ طبع طبع المصباح ماده: "عنق"، ابن عابدين ۲۸۲/۲ طبع المصرية الفوا كه الدواني ۲/۲۵ طبع حلب، حاشية ميره ۵۸/۲ طبع حلب، الآدب الشرعيد لابن مفلح حاشية القلبو بي ۱۳۷۳ طبع الرياض\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ رعدر ۲۲-

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تقل علیک السلام" کی روایت ابوداؤد (۳/۳ سختین عزت عبیددعاس) نے حضرت جابر بن سلیم سے کی ہے، اور تر مذی (۲/۵ طبع الحلی ) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشیة العدوی علی الرساله ۲ر ۳۳۵ طبع المعرفی، القرطبی ۸۰۰ ۳۰۱-۳۰ طبع اول، الفقوحات الربانیه شرح الأذكار الدن الأذكار الازكار ۱۹۰۳ طبع اول، الفقوحات الربانیه شرح الأذكار ۱۲/۸۵ مومنین کی روایت مسلم (۱۸۱۱ طبع الحلبی ) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔

الله و برکاته"ای پر (امت کا) عمل ہے، چنانچہ حضرت عروه بن زبیر سے مروی ہے کہ ایک شخص نے انہیں سلام کرتے ہوئے السلام علیم ورحمۃ اللہ و برکاته، کہا اس پرعروه بولے کہ اس نے میرے لئے کوئی فضیلت نہیں چھوڑی ، کلمات سلام" و برکاته" تک پہنچ کرختم ہوگئے۔ روح المعانی میں اس کی حکمت سے بتائی ہے کہ تحیہ ان تمام معانی پر حاوی ہوجائے جومضرت سے سلامتی ، منافع کے حصول ، ان کے دوام اور نموواضا فہ سے عبارت ہیں۔

ایک تول یہ ہے کہ جب سلام کرنے والاسلام، رحمت، برکت، تینوں کلے جمع کرد ہے وجواب دینے والاان پراضافہ کرسکتا ہے، جبیبا کہ سالم مولی حضرت عبداللہ بن عمر سے مروی ہے کہ جب وہ حصرت ابن عمر کوسلام کرتے تو وہ جواب میں زیادہ کلمات بولتے ،سالم کہتے ہیں کہ میں نے آ کر کہا' السلام علیکم انہوں نے جواب دیا، السلام علیکم و رحمة اللہ و برکاته" اس پرانہوں نے جواب دیا: السلام علیکم و رحمة اللہ و برکاته" اس پرانہوں نے جواب دیا: السلام علیکم و رحمة اللہ تعالی و برکاته و طیب صلواته" فرکورہ روایت سے زیادتی کی کوئی تعیین نہیں ہوتی، کیونکہ حضرت معادِّ سے" و مغفرته 'کااضافہ بھی مروی ہے ''۔

### جواب سلام کے الفاظ:

9 - سلام کے جواب کا پیرایہ یہ ہے کہ جس کوسلام کیا گیا ہے، وہ کہے "وعلیکم السلام" یعنی علیکم کالفظ پہلے اور 'السلام' بعد میں مو، اور شروع میں حرف' و 'مو۔'سلام علیکم 'کہنا بھی سیخے ہے، یعنی 'سلام' پہلے مواور بصورت نکرہ ہو، اور شروع میں ' واؤ' نہ ہو، البتہ 'سلام' کہا تھے افضل ہے، تا کہ اس کے ذریعہ کلام دو جملہ بن 'داؤ' کے ساتھ افضل ہے، تا کہ اس کے ذریعہ کلام دو جملہ بن

جائے، گویا تقدیر عبارت یول ہوگی: "علی السلام و علیکم"

(یعنی مجھ پر بھی سلامتی ہواور تم پر بھی ) اس طرح جواب دینے والا اپنے کو دو بارسلام کہنے والا بن جائے گا ایک بارسلام کہنے والے کی طرف سے اور دوسری بارخود جواب دینے والے کی طرف سے، برخلاف اس صورت کے جب" واؤ" کوترک کردیا ہو، کیونکہ ایس شکل میں کلام بس ایک ہی جملہ بنے گا، جو تہا سلام کہنے والے کے لئے خاص ہوگا۔

سلام کے جواب میں اصل یہ ہے کہ کلمات جواب برکت پرختم ہوں، لیعنی اس طرح: "وعلیکم السلام و رحمة الله و برکاته" جب سلام کرنے والا کہے: السلام علیکم و رحمة الله و برکاته تو اضافی کلمات واجب ہوں گے، لیکن اگر سلام کرنے والا لفظ السلام علیم ' پر اکتفا کرے تو اضافہ مستحب ہوگا (واجب نہیں)، اللہ تعالی کا فرمان ہے: "وَ إِذَا حُیِّیتُمُ بِتَحِیَّةٍ فَحَیُّوا بِاَحْسَنَ مِنْهَا اَوْ رُدُّوهُا" (اور تہمیں سلام کیا جائے تو فَحَیُّوا بِاَحْسَنَ مِنْهَا اَوْ رُدُّوهُا" (اور تہمیں سلام کیا جائے تو تم اس سے بہتر طور پر سلام کرویا اسی کولوٹا دو)۔

### سلام یااس کا جواب اشاره سے دینا:

• ا- محض ہاتھ یاسر کے اشارہ سے سلام کرنا یا جواب دینا ایک مکروہ عمل ہے جب کہ وہ شخص جے سلام کیا جارہ ہواس کے قریب ہواوروہ خود سلام منھ سے اداکر نے پر قدرت بھی رکھتا ہو، کیونکہ بیا ہل کتاب کا طریقہ ہے، حضرت عمرو بن شعیب عن ابیان جدہ بیروایت کرتے ہیں کہ نبی علیقہ نے فرمایا: '' لیس ھذا من تشبہ بغیرنا، لاتشبہوا بالیہود ولا بالنصاری، فإن تسلیم الیہود

<sup>(</sup>۱) روح المعاني ۵ ر ۹۹ طبع المنيرييه

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۸۲۸، نیز دیکھئے: روح المعانی ۹۹٫۵ طبع المنیریه، القرطبی ۲۹۹٫۵ طبع المنیرید، الأ ذکارللنو دی ۱۹۳۰ طبع اول، العدوی علی الرساله ۲۸۳۳ طبع المعرفیه، الأ ذکارللنو دی ۱۹۳۰، ۲۳۳ طبع اول۔

الإشارة بالأصابع و تسليم النصارى الإشارة با لأكف" (۱) (جودوسرول كى مشابهت اورنقالى كرے وہ ہمارى جماعت ميں سے نہيں، تم يہود ونسارى كى مشابهت مت كرو، يهود انگليول كے اشاره سے سلام كرتے ہيں اورنسارى تشلى كے اشاره سے )۔

اگراشارہ اس طرح ہوکہ سلام منھ سے بولا بھی جائے یعنی سلام یا اس کا جواب زبان سے ہواشارہ کے ساتھ، یا سلام کیا جانے والاسلام کرنے والے سے دور ہو، اس کی آ واز نہ س سکتا ہو، اس لئے وہ اپنے ہاتھ یا سر سے سلام کا اشارہ کرے، تا کہ وہ سمجھ جائے کہ وہ سلام کر رہا ہے تواس میں کوئی کراہت نہیں ہے ۔۔

بہرے یا گونگے کوسلام کرنے یااس کے سلام کا جواب دیے میں اشارہ کافی ہے، برخلاف اس قول کے جسے امام نو وی نے کتاب "الا ذکار" میں الہتولی سے نقل کیا ہے کہ جب آ دمی کسی بہر کے وسلام کرے جوسنتا نہ ہو، تو چاہئے کہ لفظ سلام کا تلفظ کرے، کیونکہ اس تلفظ پر اسے قدرت حاصل ہے، اور ہاتھ سے اشارہ کرے، تا کہ وہ سمجھ لے اور وہ جواب کا مستحق ہوجائے ،لیکن اگر اس نے دونوں ہاتوں کو جمع نہ کیا تو وہ جواب کا مستحق نہیں ہوگا، اسی طرح مزیدان کا کہنا ہے بھی جمع نہ کیا تو وہ جواب کا مستحق نہیں ہوگا، اسی طرح مزیدان کا کہنا ہے بھی جمع نہ کیا ترکوئی بہراکسی آ دمی کوسلام کرے اور آ دمی اس کو جواب دینا چاہتے تو وہ وہ زبان سے تلفظ کرے گا، اور جواب کا اشارہ کرے گا، تا کہ ہوجائے اور اس سے جواب کا فرض ساقط ہوجائے ،مزید کہتے ہیں کہ اگر آ دمی کسی گوئی کوسلام کرے اور گونگا اس کا مرض ساقط ہوجائے گا، کیونکہ اس کا اشارہ عبارت (تلفظ) کے قائم مقام ہے، اسی طرح گونگا اس کواشارہ اشارہ عبارت (تلفظ) کے قائم مقام ہے، اسی طرح گونگا اس کواشارہ واشارہ کواشارہ کی تا کہ اشارہ عبارت (تلفظ) کے قائم مقام ہے، اسی طرح گونگا اس کواشارہ کواشارہ کو تواب کا قرض ساقط ہوجائے گا، کیونکہ اس کا اشارہ عبارت (تلفظ) کے قائم مقام ہے، اسی طرح گونگا اس کواشارہ کواشارہ کیا تھا کہ کہا کہ جب اسی طرح گونگا اس کواشارہ کواشارہ کیا کہا کہ کونگہ کو کھوں کو کا کونگہ اس کا اشارہ عبارت (تلفظ) کے قائم مقام ہے، اسی طرح گونگا اس کواشارہ کو کھوں کے تا کو کھوں کے کھوں کے تا کھوں کو کھوں کے تا کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کے کھوں کو کھ

# سے سلام کرے تو وہ عبارت کے ذریعہ جواب کا مستحق ہوگا <sup>(1)</sup>۔

### يغامبرياخطك ذريعة سلام:

اا - پیغامبر یا خط کے ذریعہ سے سلام کرناروبہروسلام کرنے کی طرح ہے، امام نووی نے اپنی کتاب ' الا ذکار' میں ابوسعد المتولی وغیرہ سے نقل کیا ہے کہ جب کوئی انسان کسی کو پردے یا دیوار کے پیچھے سے پکارکرا نے فلاں! السلام علیکم کے یا کوئی خط لکھے جس میں بیتح پر ہوکہ اے فلاں! السلام علیکم' یا فلاں کوسلام، یا وہ کوئی پیغامبر بھیج کر کے کہ فلاں کوسلام، اوراس تک خط یا پیغامبر بھیج جائے تواس پرسلام کا جواب دینا واجب ہے، شافعیہ اور حنا بلہ نے اس کی صراحت کی ہے، جواب دینا فوری کہتے ہیں: ہمارے اصحاب نے فرما یا کہ بیہ جواب دینا فوری طور پر واجب ہے، اسی طرح اگر کسی غائب شخص کی طرف سے کسی کاغذ میں سلام ککھا ہوا پہنچ تو جب وہ اس کو پڑھے تو اس پر واجب ہے کئی خوری طور پر الفاظ میں سلام کا جواب دے۔

صحیحین میں حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ فالت: فالنہ علیہ السلام قالت: فالنہ و علیہ السلام قالت: وعلیه السلام و رحمة الله" (پیجرئیل تم کوسلام پیش کررہے ہیں، جس پرانہوں نے جوابا کہا: ان پر بھی سلام اور اللہ کی رحمت ہو)، نیز یہ بات مستحب ہے کہ وہ سلام پہنچانے والے کو بھی جواب میں شامل کرے، یعنی اس طرح کے: " وعلیک وعلیه جواب میں شامل کرے، یعنی اس طرح کے: " وعلیک وعلیه

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لیس منا من تشبه بغیرنا" کی روایت ترندی (۵۲/۵–۵۵ طع احلی )نے کی ہے۔

۳ ) الفوا كهالدواني ۲ ر ۲۲ س ۳ ۳ مطبع حلب، الأ ذ كارللنو وي ر ۳۹۳ س ۹۳ س طبع اول \_

<sup>(</sup>۱) الأذ كارللنو وى ر٩٦ سطيع اول، دليل الفالحين ٥/ ١٠ س، الآ داب الشرعيه مفا لا بن مح اروا م \_

<sup>(</sup>۲) حدیث: هذا جبریل یقوأ علیک السلام" کی روایت بخاری (افتح ۱۱۸ مطبع السلفیه) اور مسلم (۱۸۹۵ طبع الحلمی) نے حضرت عائش سے کی ہے۔

السلام" (تم پراوران بھی سلامتی ہو) (

سلام اوراس کا جواب عربی کے علاوہ کسی زبان میں دینا:

17 - غیر عربی میں سلام کرنا اوراس کا جواب دینا ایساہی ہے جیسے عربی میں سلام کرنا اوراس کا جواب دینا، کیونکہ سلام کا مقصد امن دینا، سلامتی کی دعا کرنا، اور تحیہ ہے جوغیر عربی کے ذریعہ بھی اسی طرح حاصل ہوتا ہے جیسے عربی کے ذریعہ جیب کہ مناز سے باہر ہو، کیونکہ نماز کے اندر غیر عربی میں سلام شافعیہ، حنابلہ اور مالکیہ کے نزدیک ایک قول کے مطابق جا کرنہیں ہے، اور نماز سے مطابق نماز کے اندر غیر عربی میں سلام شافعیہ، حنابلہ محض نیت کے ذریعہ نکا کافی نہیں ہے، پس اگر نمازی غیر عربی میں سلام کرے تو مالکیہ کے یہاں ایک قول کے مطابق نماز باطل ہوجائے گی۔ بعض شیوخ مالکیہ نے یہاں ایک قول کے مطابق نماز باطل ہوجائے گی۔ بعض شیوخ مالکیہ نے یہاں اور نماز کی صحت کواظہر قرار دیا ہے، انہوں نے اس کوعربی پر قدرت کے باوجود غیر عربی میں دعا پر قیاس کیا ہوجائے گی۔ باوجود غیر عربی میں دعا پر قیاس کیا میں مطلقاً صحیح ہیں، صاحبین کا اس میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل میں مطلقاً صحیح ہیں، صاحبین کا اس میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل میں مطلقاً حیم عیں، صاحبین کا اس میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل میں مطلقاً حیم عیں دکر کی جائے گی (۲)۔

'سلام' میں پہل کرنے کا حکم اور جواب دینے کا حکم: ۱۳ - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ سلام ایک مستحب

سنت ہے، واجب نہیں ہے، اگر مسلمان جماعت کی صورت میں ہوں تو پیسنت کفالیہ ہے، یعنی ان میں سے کسی ایک کا سلام کرنا بھی کافی ہوگا،اوراگرسب سلام کریں تو پیافضل ہے۔

حنفیکا مذہب (اور یہی امام احمد کی ایک روایت ہے اور مالکیکا مشہور کے مقابلے میں دوسرا قول) ہے کہ سلام میں پہل کرنا واجب ہے، اس کی دلیل حضرت ابو ہر برہؓ کی بیہ صدیث ہے کہ رسول اللہ علی المسلم ست، علی المسلم ست، حق فرمایا: "حق المسلم علی المسلم ست، رسلمان پرمسلمان کے چھ فقوق ہیں)، پوچھا گیا: اللہ کے رسول اوہ کیا ہیں؟ آپ علیہ واذا استنصحک فانصح له، واذا عطس دعاک فأجبه، وإذا استنصحک فانصح له، وإذا مات فحمد الله فشمته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتبعه "() (جبتم اس سے ملوتو سلام کرو، جب وہ تہمیں وعوت دیتو قبول کرو، جب وہ خیرخواہی چاہے تو خیرخواہی کروجب اسے حقینک آئے اور خداکی حمد وقعر اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ مرحائے تو اس کی عیادت کرو، اور جب وہ میں شریک ہو)۔

۱۹۳ - جہال تک سلام کا جواب دینے کی بات ہے تو اگر وہ محض جسے سلام کیا گیا ہے تہا ہوتو جواب دینا متعین طور پراس کے ذمہ ہے، لیکن اگر وہ جماعت کی شکل میں ہول توسلام کا جواب دیناان پر فرض کفایہ ہے، ان میں سے ایک نے جواب دے دیا تو باقی لوگوں سے ذمہ ساقط ہوجائے گا، اگر سب نے جواب چھوڑ دیا تو سب گناہ گار ہول گے اور اگر سب نے جواب دیا تو نہایت کمال وفضیلت کی بات ہول گے اور اگر سب نے جواب دیا تو نہایت کمال وفضیلت کی بات ہول گے اور اگر سب نے جواب دیا تو اب ساقط ہوبائے گا، اگر سب نے جواب دیا تو نہایت کمال وفضیلت کی بات ہوں گے اور اگر سب نے جواب دیا تو ان سے جواب ساقط ہے، اگر ان کے علاوہ کسی آ دمی نے جواب دیا تو ان سے جواب ساقط

<sup>(</sup>۱) روح المعانی ۷؍ ۱۰۰-۱۰۱ طبع المنیریه، القرطبی ۷٫ ۲۰۰۰-۱۰۳ طبع اول، ۳۹۲-۳۹۳ طبع اول، ۱۱ فضیرالکبیرللرازی ۱/ ۲۱۳-۲۱۵ طبع اول، ۱۱ فضیرالکبیرللرازی ۱/ ۲۱۳-۲۱۵ طبع اول، ۱۱ فزکارللنو وی ۳۹۷-۳۹۳ طبع اول.

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۳۵۰ طبع المصریه، حاشیة الدسوقی ۱۲۳۱ طبع الفکر، الشرح الصغیر ار ۲۵ طبع الفکر، الشرح الصغیر ار ۲۵ طبع سوم، روضة الطالبین ار ۱۲۷ – ۱۲۹ طبع المکتب الإسلامی، حاشیة القلیو بی ار ۱۲۹ طبع حلب، کشاف القناع ار ۲۱ ۳ طبع النصر، المغنی ار ۵۵ طبع الریاض۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "حق المسلم" کی روایت مسلم (۱۵۰۵ طبع انحلمی) نے کی

نہیں ہوگا، بلکہ ان پر جواب دینا واجب ہوگا۔ اگر انہوں نے اس اجنبی کے جواب پراکتفا کیا توسب گنہ گار ہوں گے۔

ندکوره تفصیل کے مطابق سلام کا حکم کتاب وسنت اور ممل صحابہ سے خابت ہے۔ قرآن میں ارشاد خداوندی ہے: "فَسَلِّمُوُا عَلَی خَابِ اللهِ مُبَارَکَةً طَیِّبَةً" (اور ہوائی اور کول کوسلام کرلیا کرو (جو ) دعا کے طور پراللہ کی طرف سے (مقرر) ہے، بابرکت اور عمده چیز ہے ) نیز فر مان الہی ہے: "وَ إِذَا حُیِّبُتُم بِتَحِیَّةٍ فَحَیُّوا بِاَحْسَنَ مِنْهَا اَوْ رُدُّو هَا" (اور جب مهیں سلام کیا جائے واس سے بہتر طور پر سلام کرویا ای کولوٹادو)۔

سنت میں اس کی دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت عبد اللہ بن عمروبن العاص سے مروی ہے کہ ایک شخص نے نبی علیہ سے دریافت کیا: ''أي الإسلام خیر'' اسلام کا کونسائمل سب سے اچھا ہے؟ آپ علیہ نے اسے بتایا: ''تطعم الطعام و تقرأ السلام علی من عرفت و علی من لم تعرف'' (کھانا کھلانا اور جانی سب کوسلام کرنا)۔

حضرت الو هريرة سے مروى ہے، نى كريم عَلَيْكَ فَرْمايا \* خلق الله آدم على صورته، طوله ستون ذراعا، فلما خلقه قال: اذهب فسلم على أولئك ـ نفر من الملائكة جلوس فاستمع ما يحيونك ، فإنها تحيتك و تحية ذريتك، فقال السلام عليكم، فقالوا: السلام عليك و رحمة الله، فزادوه و رحمة الله، " (الله تعالى نے آدم كواپي

حضرت علی سے مروی ہے کہ بی اللہ نے ارشادفر مایا: "یجزئ عن الجماعة إذا مروا أن يسلم أحدهم ويجزئ عن الجلوس أن يرد أحدهم" (جب كوئى جماعت گذرت و الن كی طرف سے بيكافی ہوگا كمان میں سے كوئى ایک سلام كرے، اور

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نور ۱۲\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۸۸\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'أی الإسلام خيو" کی روایت بخاری (افتح ۱۱/۱۱ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/۱۵ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>م) حديث: "خلق الله آدم" كي روايت بخاري ( الفتح ١١/٣ طبع السلفيه)

<sup>(</sup>۱) حدیث البراء: "أمونا رسول الله عَلَيْكُ بسبع" كی روایت بخاری (الفتح ۱۱۸۱ طبع السّلفیه) اور سلم (۱۲۳۵ طبع الحلمی) نے كی

<sup>(</sup>۲) حدیث: "یجزی عن الجماعة" کی روایت ابوداؤد (۸۵ - ۳۸۸ – ۳۸۸ شکتی عزت عبید دعاس ) نے کی ہے، منذری نے مخضر السنن (۸۸ ک شاکع کردہ دار المعرف ) میں اس کے ایک راوی کوضعیف قرار دیا ہے، لیکن اس حدیث کے ایسے کی شواہد ہیں جواسے تقویت پنچاتے ہیں، بعض شواہد کا ذکر زیلتی نے نصب الرابی میں کیا ہے۔

بیٹے ہوئے لوگوں کی طرف سے کسی ایک کا جواب دینا کافی ہوگا)۔
صحابہ کے عمل سے دلیل وہ روایت ہے جو حضرت طفیل بن ابی بن
افیب سے مروی ہے کہ وہ حضرت عبد اللہ بن عمر کے پاس آتے
اوران کے ساتھ بازار جایا کرتے تھے، ان کا بیان ہے کہ جب ہم
بازار جاتے تو عبد اللہ جس کباڑی (ردی سامان پیچنے والا) دکا ندار،
بازار جاتے تو عبد اللہ جس گزرتے اس کوسلام کرتے ۔ طفیل کہتے
فقیر یا جس آ دمی کے پاس سے گزرتے اس کوسلام کرتے ۔ طفیل کہتے
بین کہ ایک روز میں عبد اللہ بن عمر کے پاس آیا تو انہوں نے مجھے
ساتھ چلنے کو کہا، میں نے ان سے کہا کہ آپ بازار میں کرتے کیا ہیں؟
آپ نہ تو خرید و فروخت کے سامان کے پاس گھرتے ہیں، نہ سامان
کے بارے میں کوئی سوال کرتے ہیں، اور نہ ان میں بھاؤ تاؤ کرتے
ہیں اور نہ بازار کی مجلسوں میں بیٹھتے ہیں، میں کہتا ہوں کہ ہم یہیں بیٹھ طفیل کے پیٹ نکا ہوا تھا) ہم توسلام کریں والے دیا کہ اے پیٹ والے ہیں،
طفیل کے پیٹ نکا ہوا تھا) ہم توسلام کریں (ا)۔

سلام کرنے اوراس کا جواب دینے کا جو تھم اس سے پہلے مذکور ہوا ہے بیاس مسلمان کے ساتھ خاص ہے جواذان یا نماز یا قرآن کی قراءت یا جج وعمرہ کے تلبیہ یا کھانے پینے یا قضائے حاجت وغیرہ میں مشغول نہ ہو۔ کیونکہ مذکورہ چیزوں میں مشغول آ دمی کوسلام کرناکسی دوسرے کوسلام کرناکسی دوسرے کوسلام کرنے کی طرح نہیں ہے، اس کا بیان مندر جہذیل ہے:

الف-اذان یاا قامت کہنے والے کوسلام کرنا: 1۵ - حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ اذان دینے والے کے

لئے سلام کا جواب دینا مکروہ ہے۔ کیونکہ ان کے نزدیک اذان کے جہلوں کے درمیان فصل کرنا مکروہ ہے، چاہے بیفسل مالکیہ کے نزدیک اشارہ سے ہو، جب کہ اس کے برخلاف شافعیہ کے نزدیک مو ذن اشارہ سے سلام کا جواب دےگا۔ان کے نزدیک جج یا عمرہ کا تلبیہ کہنے والے پرجھی اسی علت کی بناء پرسلام کرنا مکروہ ہے۔ شافعیہ کے نزدیک اذان یا اقامت کہنے والے کوسلام کرنا اذان وا قامت میں ان کی مشغولیت کی بنا پر مکروہ ہے، حنابلہ کی رائے ہے کہا ذان وا قامت کہنے والے کوسلام کرنا مسنون نہیں ہے، اور نہ اس کے سادان وا قامت کہنے والے کوسلام کرنا مسنون نہیں ہے، اور نہ اس کے سے، البتہ (اشارہ کے بجائے) کلام کے پرسلام کا جواب دینا وا جب ہے، البتہ (اشارہ کے بجائے) کلام کے پرسلام کا جواب دینا وا جب ہے، البتہ (اشارہ کے بجائے) کلام کے

ذریعیه سلام کرنا جائز ہےاور بیاذان وا قامت کو باطل نہیں کرتا<sup>(۱)</sup>۔

ب-نمازی کوسلام کرنااوراس کاسلام کا جواب دینا:

14 - نمازی کوسلام کرناه لکیه کنز دیک سنت اور حنابله کنز دیک جائز ہے، امام احمد سے پوچھا گیا کہ ایک شخص ایسے لوگوں کے پاس آتا ہے جونماز میں مشغول ہیں تو کیا وہ آ دمی ان کوسلام کرے؟ امام احمد نے جواب دینے کی تو احمد نے جواب دینے کی تو حفیہ نے ذکر کیا ہے، جیسا کہ' ہدایے' میں ہے کہ وہ اپنی زبان سے سلام کا جواب نہیں دے گا، کیونکہ یہ کلام ہے، ہاتھ سے بھی جواب نہیں دے گا، کیونکہ یہ کلام ہے، ہاتھ سے بھی جواب نہیں دے گا، کیونکہ یہ کان سلام ہی ہے، حتی کہ اگر وہ سلام کرنے کی نہیں دے گا، کیونکہ یہ حتی کہ اگر وہ سلام کرنے کی نیت سے مصافحہ کرتے واس کی نماز فاسد ہوجائے گی۔

صاحب فتح القديرنے ذكر كياہے كەنمازى كا اشارہ سے سلام كا جواب دینا مكروہ ہے، اور مصافحہ کے ذریعہ جواب دینا نماز كو فاسد

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۹۹ مطبح الأميرية مراقى الفلاح ۱۹۵ محاشيدا بن عابدين ار ۲۲۰ مطبع المعرف عابدين ار ۲۲۰ محاشية العدوى على الرساله ۲۲ م ۲۳۳ مطبع المعرف عاشية القليو بي ۲۲۵ م ۲۱۵ مطبع اول، رياض الصالحين مر ۲۱۵ م ۲۱۵ مطبع اول، رياض الصالحين معلم المعرب ۳۲۵ مطبع وارالكتاب العربي ، الآ داب الشرعيد لا بن معلم ار ۲۲۸ مسرم سلم عرورالكتاب العربي ، الآ داب الشرعيد لا بن معلم ار ۲۲۸ مسرم سلم عرورالكتاب العربي ، الآداب الشرعيد لا بن معلم ار ۲۲۸ مسرم سلم عرورالكتاب العربي ، الآداب الشرعيد لا بن معلم ار ۲۲۸ مسرم سلم معرورالكتاب العربي ، الآداب الشرعيد لا بن معلم ار ۲۲۸ مسرم سلم معرور الكتاب العربي ، الآداب الشرعيد لا بن معلم المعرور الكتاب العربي ، الآداب الشرعيد لا بن معرور الكتاب العربي ، الآداب المعرور الكتاب العربي ، الآداب المعرور الكتاب العربي ، الآداب المعرور الكتاب المعرور الكتاب العربي ، الآداب المعرور الكتاب العربي ، الآداب المعرور المعرور الكتاب العربي ، الآداب المعرور الكتاب العربي ، المعرور المعرور المعرور المعرور المعرور الكتاب العربي ، المعرور ا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۲۲۰ طبع بولاق، جواہرالإکلیل ۱۸ ۳۷–۳۷ طبع المعرفه، تخذ المختاج ۲۸ ۲۲۷–۲۲۸ طبع دارصادر، المغنی ۲۸ ۲۰ – ۲۱ طبع الریاض۔

<sup>(</sup>۲) جواہر الإکلیل ارا۲۵ طبع المعرفہ، المغنی ۲۰۱۲ – ۲۱ طبع الریاض، کشاف القناع ارا۲۸۔

کردیتا ہے، پھریہ کہ نماز سے فراغت کے بعد سلام کا جواب لفظ دینا مصلی پرلاز منہیں، بلکہ امام ابوحنیفہ سے منقول ایک روایت کی روسے وہ اپنے دل میں جواب دے گا، ان ہی سے منقول ایک دوسری روایت کے مطابق نمازی فراغت کے بعد سلام کا جواب دے گا۔ البتہ امام ابوجعفر نے کہا: اس کی توجیہ یہ ہے کہ اس شخص کے نماز میں ہونے کا علم نہ ہو۔

امام محمد کے نزدیک وہ نماز سے فراغت کے بعد سلام کا جواب دےگا، امام ابو یوسف ؓ سے منقول ہے کہ نمازی سلام کا جواب نہیں دےگا، نہ تو فراغت سے پہلے اور نہاس کے بعدا پنے دل میں۔

مالکیہ نے ذکر کیا ہے کہ نمازی سلام کا جواب الفاظ میں نہیں دےگا۔
اگر اس نے دانستہ یا لاعلمی میں جواب دیا تو نماز باطل ہوجائے گی، سہوا
الفاظ میں سلام کا جواب دینے سے سجد ہ سہولا زم آئے گا، دراصل اس پر
واجب یہ ہے کہ اشارہ سے سلام کا جواب دے۔ برخلاف شافعیہ کے جو
اس بات کے قائل ہیں کہ جواب دیناوا جب نہیں ہے۔

حنابلہاس طرف گئے ہیں کہ نمازی کا دانستہ کلام کے ذریعہ سلام کا جواب دینانماز کو باطل کر دیتا ہے۔

حنابلہ کے نز دیک نمازی کا اشارہ کے ذریعہ سلام کا جواب دینا مشروع ہے۔

جہاں تک نمازی کا حالت نماز میں دوسرے کو ہاتھ یاسر کے اشارہ سے سلام کرنے کا تعلق ہے تو بیصرف مالکیہ کے نز دیک جائز ہے، اور اس کی وجہ سے اس پر سجدہ لازم نہیں ہے ۔۔

ج- قرأت، ذكر، تلبيه، كھانے پينے، قضائے حاجت يا حمام وغيره ميں مشغول آ دمي كوسلام كرنا:

21- اولی یہ ہے کہ تلاوت قرآن میں مشغول شخص کوسلام نہ کیا جائے، اگراسے سلام کیا جائے تواس کے لئے اشارہ سے جواب دینا کافی ہے، اگر اس نے الفاظ میں جواب دیا تو نئے سرے سے "أعو ذبالله من الشيطان الرجيم" پڑھے پھر تلاوت کرے، امام نووی نے یہ مسلک اختیار کیا ہے کہ اس کوسلام کیا جائے گا، اور اس برافظاً جواب دینا واجب ہوگا۔

جوُّخض دعاوتد بر (غور وفكر ) جيسے ذكر ميں مشغول ہو،اس كوسلام کیا جانا ویسے ہی ہے جیسے قراءت میں مصروف شخص کوسلام کرنا کیکن قول اظہر بدہے،جبیبا کہ نووی نے ذکر کیا ہے کہ اگروہ دل کی یکسوئی کے ساتھ دعا میں محو ہوتو اس کوسلام کرنا مکروہ ہے ، اس کی وجہوہ مشقت ہے جواس کوسلام کا جواب دینے میں لاحق ہوگی ،اور جواس کو دعا میں محویت سے کاٹ دے گی،اور بیاس مشقت سے بڑھ کر ہے جو کھانے والے کواس وقت لاحق ہوتی ہے، جب اس کوسلام کیا جائے اوراسی کھانے کی حالت میں وہ جواب دے، جہاں تک احرام میں تلبییہ کہنے والے کاتعلق ہےتو اس کوسلام کرنا مکروہ ہے، کین اگراسے سلام کیا جائے تو وہ سلام کرنے والے کوالفاظ میں جواب دے گا۔ جعد کے خطبہ کے دوران سلام کا مسکد ہیہ ہے کہ سلام کی ابتداء کرنا مکروہ ہے، کیونکہ لوگوں کو خطبہ کے لئے خاموثی برقرار رکھنے کا حکم دیا گیاہے، اگر کوئی سلام کرے تولوگ اس کا جواب نہیں دیں گے، کیونکہ کوتا ہی سلام کرنے والے کی ہے،ایک قول بہیے:اگرخاموثی برقرارر کھناواجب ہوتواہے جوابنہیں دیا جائے گا،کیکن اگرخاموش ر ہناسنت ہوتو جواب دیا جائے گا اور جو بھی صورت ہوصرف ایک ہی آ دمی اس کوجواب دے گا۔

را) الهداميرم فتح القديرار ۲۹۱-۲۹۱ طبع الأميريي، ابن عابدين ار ۱۳ اس طبع المصريي، جواهر الإكليل ار ۱۳ طبع المعرفه، تخفة المحتاج ۹۸/۲۱ طبع دار صادر، المغنى ۲۰۱۲ – ۲۱ طبع الرياض، كشاف القناع ۱۹۹۷\_

جو شخص کھانے میں مشغول ہوا ورلقمہ اس کے منہ میں ہوتو اس کو سلام نہیں کیا جائے گا، اگر کسی نے سلام کیا تو وہ جواب کا مستحق نہیں کھیرے گا، البتہ جب اس کو کھا نانگلنے کے بعد یالقمہ منہ میں رکھنے سے کھیر کے گا، البتہ جب اس کو کھا نانگلنے کے بعد یالقمہ منہ میں رکھنے سے پہلے کوئی سلام کرتے و ممانعت عائد نہیں ہوگی، اور جواب دینا واجب ہوگا، خرید و فروخت اور دیگر تمام معاملات کی حالت میں سلام کیا جائے گا اور جواب دینا واجب ہوگا۔

قضائے حاجت کرنے والے، جماع کرنے والے، تمام میں نہانے والے، تمام میں نہانے والے، سونے والے اور دیوار کے پیچے غائب شخص کوسلام کرن کا جواب کامستحق نہیں ہوگا، حضرت ابن عمر ابن مروی ہے: "أن رجلا مر ورسول الله عَلَيْتُ بيول، فسلم فلم ير د عليه" (ايک شخص کا گذر نبی عَلَيْتُ کے پاس سے ہوا جب کہ آپ پیشاب کررہے تھے، اس نے آپ عَلِيْتُ کو سلام کیا تو آپ عَلِیْتُ نے اسے جواب نہیں دیا)، حضرت جابڑ سے مروی ہے: "أن رجلا مر ورسول الله عَلَیْتُ بيول، فسلم ملام کیا تو آپ عَلِیْتُ نے اسے جواب نہیں دیا)، حضرت جابڑ علیه، فقال النبي عَلَیْتُ نے اسے جواب نہیں دیا)، حضرت جابڑ علیه، فقال النبی عَلَیْتُ نے ان فعلت ذلک لم أرد فلا تسلم علیّ، فإنک إن فعلت ذلک لم أرد فلا تسلم علیّ، فإنک إن فعلت ذلک لم أرد علیک" (ایک شخص کا گذر نبی عَلِیْتُ کے پاس سے ہوا، جب فلا تسلم علیّ، فإنک ان فعلت ذلک لم أرد آپ عَلِیْتُ کے باس سے ہوا، جب نے بیشاب کررہے تھے، اس نے آپ کوسلام کیا تو آپ عَلِیْتُ کے باس صالت آپ پیشاب کررہے تھے، اس نے آپ کوسلام کیا تو آپ عَلِیْتُ مِل میں دیکھوتو جُھے سلام نہ کرو، کیونکہ اگرابیا کرو گے تو میں تہ ہیں تہ ہارے میں میاں حالت میں دیکھوتو جُھے سلام نہ کرو، کیونکہ اگرابیا کرو گے تو میں تہ ہیں تہ ہارے میں میں دیکھوتو جُھے سلام نہ کرو، کیونکہ اگرابیا کرو گے تو میں تہ ہیں تہ ہارے میں میں دیکھوتو جُھے سلام کا جواب نہیں دوں گا)۔

جہاں تک ان لوگوں کی طرف سے جواب دینے کے حکم کا تعلق ہے تو یہ قضائے حاجت اور جماع میں مشغول شخص کی طرف سے مکروہ ہے ، البتہ جمام والے شخص کی طرف سے سلام کا جواب دینا مستحب ہے ، جبیبا کہ امام نووی نے ' الروضة ''میں ذکر کیا ہے (۱)۔

# سلام كے سلسله ميں كچھ مزيدا حكام:

بيچ کوسلام کرنا:

1۸ - حفیہ کے نزدیک بچ کوسلام کرنا، نہ کرنے سے افضل ہے، جبکہ ما لکیہ کی رائے ہے کہ یہ مشروع ہے، امام نووی نے '' الروضة' میں ذکر کیا ہے کہ بیسنت ہے اور ابن ملح نے '' الآ داب الشرعیہ' میں ذکر کیا ہے کہ بیہ بچوں کو ادب سکھانے کے لئے جائز ہے، اور یہی ابن عقیل کے کلام کا مطلب ہے، قاضی نے '' المجرد' میں اورصاحب عقیل کے کلام کا مطلب ہے، قاضی نے '' المجرد' میں اورصاحب عیون المسائل نے، نیزشخ عبد القادر نے ذکر کیا ہے کہ بیم شخب

اس کی دلیل حضرت انسؓ سے مروی سیصدیث ہے کہ وہ بچوں کے پاس سے گزرے تو انہیں سلام کیا، اور کہا: نبی علیہ ایسا کیا کرتے ہے ۔ (۲)

جہاں تک بچوں کی طرف سے سلام کے جواب کا تعلق ہے تو یہ واجب نہیں ہے، کیونکہ وہ مکلّف نہیں ہیں، جبیبا کہ مالکیہ اور شافعیہ

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر: "أن رجلا مو ورسول الله عَلَيْتُ بیول....." کی روایت مسلم (۲۸۱۱ طبح الحلمی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث جابر: "أن رجلا مو علی النبی عَلَیْتُ وهو یبول....." کی روایت ابن ماجه(۱۲۱۱ طبع الحلمی) نے کی ہے، بوصیری نے مصباح الزعاجه(۱۲۲۱ طبع الحلمی) بندکو من قرار دیاہے۔

<sup>(1)</sup> فتح القدير ارساكا طبع الأميرية، ابن عابدين ارااس-۱۵ طبع الأميرية، ابن عابدين ارااس-۱۵ طبع الفرء المصرية، جوابرالإكليل ارسال ۲۵ طبع المعرفية، الزرقاني ۱۹۸۳ طبع الفكر، الخرش سرماا طبع بولاق، تخذة المحتاج ورسال ۲۲۲ طبع دارصادر، الروضه ۱۸۲۲ طبع الممكتب الإسلامي، حاشية المجمل على المنج ۵۸ ۱۸۸ –۱۸۹ طبع الراث، الأذكار (۱۰ ۲۰ – ۲۰ ۲ طبع الرائم المحتى الرياض ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث انس: "أنه مر علی صبیان فسلم علیهم" کی روایت بخاری (۱ الفتح ۱۱ سرطیع السّلفیہ) نے کی ہے۔

نے ذکر کیا ہے۔ بچے کے جواب دینے سے باقی لوگوں سے سلام کا جواب دینا ساقط ہوجا تا ہے، اگر بچہ عاقل ہو، کیونکہ وہ فی الجملہ اہل فرض میں سے ہے، اس کی دلیل میہ ہے کہ بچہ کا ذبیحہ حلال ہوتا ہے، باوجو داس کے کہ حلال ذبیحہ میں تسمیہ فقہاء کے نزدیک فرض ہے۔ مالکہ میں سے اچھوری اور شافعیہ میں سے شاشی کی بھی یہی رائے

ما لایہ یں سے ابھوری اور اور العیدیں سے ماں کی کی اوا کے ہے، انہوں نے اسے بڑے مردوں کے لئے بچہ کی اذان پر قیاس کیا ہے، شافعیہ کے نزدیک قول اصح یہ ہے کہ بچے کے جواب دینے سے جماعت کے سلام کا جواب دینے کا فریضہ ساقط نہیں ہوتا، شافعیہ میں سے قاضی اور متولی نے اسی رائے کوقطعی قرار دیا ہے، مالکیہ میں سے صاحب'' الفوا کہ الدوانی'' نے جماعت کی طرف سے بچے کے جواب کے کافی ہونے پر توقف کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ اس مسئلہ میں جواب کے کافی ہونے پر توقف کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ اس مسئلہ میں دینا اس پر فرض نہیں ہے، کیونکہ جواب دینا بالغوں پر فرض ہے اور بچہ کا جواب دینا اس پر فرض نہیں ہے، لہذا مکلفین پر عائد فرض کے بدلہ میں یہ کیسے کافی ہوگا، اس طرح قول اظہر گویا بالغوں کی طرف سے بچہ کے کیا ہوا ہونا ہے۔

پھر شافعیہ نے بالغ کی طرف سے بچے کے سلام کے جواب میں دوصور توں کا تذکرہ کیا ہے۔ کیوں کہ بچہ کا اسلام لا ناصح ہے، اور امام نووی نے جواب کے واجب ہونے کوسیح قرار دیا ہے۔

### عورتون كوسلام كرنا:

19 - عورت کاعورت کوسلام کرنااسی طرح مسنون ہے جس طرح مرد

کامر دکوسلام کرنا ،اورغورت کاعورت کےسلام کا جواب دینااس طرح واجب ہے جیسے مرد کا مرد کے سلام کا جواب دینا۔

ر ہاعورت کو مرد کے سلام کرنے کا مسکہ تو اگر وہ عورت ہیوی ، یا باندی یا محارم میں سے ہوتو مرد کے لئے اس کوسلام کرنا سنت ہاور عورت کے لئے اس کوسلام کرنا سنت ہے کہ مردا پنے گھر والوں اورا پنے محارم کوسلام کرے ، اگر وہ عورت اجتبیہ ہو اور بوڑھی یا ایسی عورت ہوجس میں مردوں کو اشتہاء نہ ہوتو اس کوسلام کرنا سنت ہے ، اور اس کی طرف سے سلام کرنے والے کو الفاظ میں سلام کا جواب دیناوا جب ہے۔

لیکن اگروہ اجنبیہ عورت جوان ہو، اس سے آ دمی کے فتنہ میں پڑنے کا اندیشہ ہو یا خودعورت کے سلام کرنے والے آ دمی سے فتنہ میں مبتلا ہونے کا ڈرہو، تو ما لکیہ، شا فعیہ اور حنابلہ کے نزدیک اس کو سلام کرنا اور اس کی طرف سے سلام کا جواب دیا جانا مکروہ ہے، حفیہ نے ذکر کیا ہے کہ ایسی عورت اگر سلام کر ہے تو مردا پنے دل میں اس کا جواب دے اور اگر مرد سلام کرے تو عورت اپنے دل میں جواب دے اور اگر مرد سلام کرے تو عورت اپنے دل میں جواب دے ۔ شا فعیہ نے صراحت کی ہے کہ ایسی عورت کا مرد کو جواب دینا حرام ہے۔

عورتوں کی جماعت کو مرد کا سلام کرنا جائز ہے ، اسی طرح تنہا عورت کومردوں کی جماعت کا سلام کرنا فتنہ سے محفوظ ہونے پر جائز ہے ،عورتوں کی جماعت کو مرد کے سلام کرنے کے جواز کی دلیل وہ روایت ہے جوحفرت اساء بنت یزید ہے منقول ہے ،وہ کہتی ہیں:"مر علینا رسول الله عَلَیْتُ فی نسوة فسلم علینا" (رسول الله عَلَیْتُ فی نسوة فسلم علینا" (رسول الله

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲۲۵/۵ طبع المصرية، الفواكه الدواني ۲۲۲/۲ طبع دوم، القرطبي ۲۲۲/۲ طبع اول، الروضه ۲۲۹/۱ طبع المكتب الإسلامی، نهاية المحتاج ۸/۷۲ طبع دار صادر، المحتاج ۸/۷۸ طبع اول، الآداب الشرعية لا بن مفلح ار ۳۹۷ طبع اول، الآداب الشرعية لا بن مفلح ار ۳۸۷ طبع اول، الآداب الشرعية لا بن مفلح ار ۳۸۰ طبع اول، الآداب الشرعية لا بن مفلح ارد ۳۸۷ طبع اول، الآداب الشرعية لا بن مفلح ارد ۳۸۰ طبع اول، الآداب الشرعية لا بن مفلح ارد ۳۸۰ طبع اول، الآداب الشرعية لا بن مفلح ارد ۳۸۰ طبع اول به المنابع المنابع

<sup>(</sup>۱) حدیث اُساء بنت یزید: 'مر علینا النبی عَلَیْتُ فی نسوة '' کی روایت ابوداو در ۳۸۳ محقق عزت عبید دعاس) اور ترندی (۵۸/۵ طبح اُحلی) نے کی ہے، الفاظ ابوداو در کے ہیں، اور ترندی نے اسے حسن قرار دیا ہے۔

عالله ہم عور توں کے پاس تشریف لائے توہمیں سلام کیا)۔

بوڑھی عورت کوسلام کرنے کے جواز کی دلیل امام بخاری کی وہ حدیث ہے جس کو انہوں نے حضرت سہل بن سعدؓ سے روایت کیا ہے، سہل کہتے ہیں کہ ہمارے یہاں ایک بوڑھی عورت تھی جو مجھے مدینہ کی کچھ مجوریں جھیجی تھی ۔ وہ چھندر کی کچھ جڑیں لیتی اوراس کو دیگئی میں ڈال دیتی تھی اور جو کے کچھ دانے کو پیس دیتی تھی جب ہم جمعہ کی نماز پڑھ کر واپس ہوتے اور اس کوسلام کرتے تو وہ اسے ہم لوگوں کو پیش کرتی تی رائیں ہوتے اور اس کوسلام کرتے تو وہ اسے ہم لوگوں کو پیش کرتی تی رائیں ہوتے اور اس کوسلام کرتے تو وہ اسے ہم لوگوں کو پیش کرتی (۱)۔ دیکھرکر'' کا مطلب ہے طحن (۲)

فاسقوں اور شریعت کی نافر مانی کرنے والوں کوسلام کرنا:

\* ۲ - ابن عابدین نے ذکر کیا ہے کہ ایسے فاسق کوسلام کرنا جوعلانیہ فسق کا ارتکاب کرتا ہو، مکروہ ہے، ور نہیں ، اس قسم کے فاسق بیلوگ ہیں:
مین: قمار باز ، شراب نوش ، کبوتر باز ، سازندہ اور غیبت کرنے والا، جب کہ بیلوگ ان کا موں میں لگے ہوئے ہوں، فصول العلامی سے منقول ہے کہ ایسے فاسق کوسلام نہیں کیا جائے گا ، امام ابو حنیفہ کے مزد یک معصیت میں مشغول لوگوں کو اور جو شطر نج کھیل رہے ہوں ان کواس نیت سے سلام کرے گا کہ وہ انہیں ان کے مشغلہ سے ہٹا کر مشغول کرے ، صاحبین کے نزد یک سلام کرنا مکروہ ہے، تا کہ ان کی مشغول کرے ، صاحبین کے نزد یک سلام کرنا مکروہ ہے، تا کہ ان کی

(۱) حدیث سبل بن سعد: "کانت لنا عجوز "کی روایت بخاری (افتح ۱۱ سرس طبع السلفه) نے کی ہے۔

تحقير ہو ۔

ما لکیہ نے ذکر کیا ہے کہ اہل اہواء (نفس پرستوں) کو ابتداءً سلام کرنا ویسے ہی مکروہ ہے جیسے یہود ونصاری کوسلام میں پہل کرنا (۲)۔
امام نووی نے '' الروض' میں فاسقوں کوسلام کرنے کے استحباب میں اور مجنون ومد ہوش جب سلام کریں توان کے سلام کا جواب دینے کے وجوب کے بارے میں دوصور تیں ذکر کی ہیں اور '' اذکار' میں ذکر کیا ہے کہ برعتی اور جو بڑے گناہ کا مرتکب ہوا ہوا ور اس سے تو بہنہ کی ہوتو اسے سلام نہیں کرنا چاہئے اور نہ اس کے سلام کا جواب دینا چاہئے۔

انہوں نے اس روایت سے استدلال کیا ہے جو بخاری و مسلم نے کعب بن مالک کے قصہ کے بارے میں نقل کیا ہے کہ جب وہ اوران کے دوسائقی غزوہ تبوک میں پیچے رہ گئے تو رسول اللہ نے ان سب سے گفتگو کرنے سے منع فرمادیا، وہ کہتے ہیں کہ میں رسول اللہ کے پاس آتا اور انہیں سلام کیا کرتا اور دل ہی دل میں سوچتا کہ آیا نبی میاسی نے سلام کے جواب میں ہونٹ ہلائے یا نہیں (۳) ایک دوسری دلیل وہ روایت ہے جوامام بخاری نے "الادب المفرد" میں حضرت عبداللہ بن عمرو سے قال کی ہے، لینی یہ کہ "لاتسلموا علی شواب المخمو" (پیش کے شواب المخمور)۔

امام نووی کا کہنا ہے کہ اگر ظالموں کوسلام کرنے پر مجبور ہونا

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۲۳۶۸ طبع المصریه، روح المعانی ۹۹۶۵ طبع المنیریه، القرطبی ۲۳۰۸ طبع سوم، شرح الزرقانی ۱۱۰۰۱ طبع سوم، شرح الزرقانی ۱۱۰۰۱ طبع دارالفکر، روضة الطالبین ۱۲۹۰ – ۲۳۹ طبع المکتب الإسلامی، الأذ کار للنو وی ۲۰۲۱ – ۴۰۰۰ طبع اول، تخذ المحتاج ۱۹ ۲۲۳ طبع دارصادر، النفییر الکبیرللرازی ۱۲٬۲۳۰ طبع اول، الآ داب الشرعیه ۱۲ ۳۵ – ۳۷۵ طبع اول، الآ داب الشرعیه ۱۲ ۳۵ – ۳۷۵ طبع اول.

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۳ ۲۳ ، ۵ ر ۲۶۷ طبع المصرید، الفوا که الدوانی ۲۲۲ ۴ طبع سوم -

<sup>(</sup>۲) حاشية العدوى على شرح الرساله ۳۸/۴ ۱۸ الفوا كهالدواني ۴۲۶/۴-

<sup>(</sup>۳) حدیث قصہ کعب بن مالک کی روایت بخاری (الفتح ۱۱۵ طبع السّلفیہ) اور مسلم (۲۱۲۴ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۴) قول عبدالله بن عمرو: "لا تسلموا على شواب النحمو" كى روايت بخارى في الله والمفرد (ص ٢٦٣ طبع السّلفيه) مين كى ہے۔

پڑے،اس طرح کمان کے پاس آئے تواسے اس بات کا اندیشہ ہوکہ
اگر اس نے سلام نہ کیا تو اسے کوئی دینی یا دنیاوی یا کسی اور طرح کا
مفسدہ پنچگا توالی صورت میں وہ ان کوسلام کرلے،انہوں نے ابوبکر
بن العربی کی رائے نقل کی ہے کہ وہ سلام کرے گا اور نیت بیر کھے گا کہ
''السلام' اللہ تعلیکم رقیب' (اللہ تم پر تگراں ہے) ''۔

بیہوگا کہ ''اللہ علیکم رقیب' (اللہ تم پر تگراں ہے) ''۔

ابن ملح نے '' الا واب الشرعی' میں ذکر کیا ہے کہ ہر مسلمان کے
ابن ملح نے کہ وہ نرد (ایک قتم کا کھیل) یا شطر نج کھیلنے والے کو
سلام کرے،اسی طرح ان کے ساتھ اٹھنا بیٹھی مکروہ ہے، کیونکہ وہ
کھلے عام معصیت کا ارتکاب کرتا ہے، شطر نج کھیلنے والے کے بارے
میں امام احمد کہتے ہیں کہ وہ اس کا اہل نہیں ہے کہ اسے سلام کیا جائے،
میں امام احمد کہتے ہیں کہ وہ ان گول کوسلام نہیں کرے گا ، البتہ
اسی طرح معاصی میں گے ہوئے لوگوں کوسلام نہیں کرے گا ، البتہ
اگروہ لوگ سلام کریں تو وہ انہیں جواب دے گا۔الا بیہ کہ اس کا غالب
اگروہ لوگ سلام کر جواب نہ دینے سے انہیں تنبیہ ہوگ۔

امام ابوداؤد کہتے ہیں کہ میں نے امام احمد سے پوچھا کہ میرا گذر ایسے لوگوں کے پاس سے ہوتار ہتا ہے جو باہم گالی گلوج کرتے ہیں،
کیا میں انہیں سلام کروں؟ انہوں نے جواب دیا کہ بیسفیہ لوگ ہیں اور" السلام" اللہ کے ناموں میں سے ایک نام ہے، میں نے امام احمد سے پوچھا کہ کیا میں مخنث (ہجڑا) کوسلام کرسکتا ہوں، انہوں نے جواب دیا: میں نہیں جانتا،" السلام" تو اللہ عزوجل کے ناموں میں جواب دیا: میں نہیں جانتا،" السلام" تو اللہ عزوجل کے ناموں میں سے ایک نام ہے۔

جہاں تک فاس یا بدعی کواس کے سلام کا جواب دینے کا معاملہ

### ذمیول اور دوسرے کا فرول کوسلام کرنا:

11 - حفیہ کی رائے ہے کہ اہل ذمہ کوسلام کرنا مکروہ ہے، کیونکہ اس میں ان کی تعظیم ہے، البتہ اگر ذمی سے اسے کوئی ضرورت ہوتو اسے سلام کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ اس وقت سلام ضرورت کی وجہ سے ہے، نہ کہ اس کی تعظیم کی بنا پر، انہیں اس طرح کہنا جائز ہے:
"المسلام علی من اتبع المهدی" (۲) یعنی سلامتی اس شخص پر جو ہدایت کی پیروی کرے، مالکیہ کی بھی یہی رائے ہے کہ یہودیوں، میرایت کی پیروی کرے، مالکیہ کی بھی یہی رائے ہے کہ یہودیوں، عیسائیوں اور تمام گمراہ قوموں کوسلام میں پہل کرنا مکروہ ہے، کیونکہ سلام تحیہ ہے اور کافراس کا اہل نہیں ہے۔

شافعیہ کے نزدیک ذمی کوسلام میں پہل کرنا حرام ہے، البتہ اگر اس کواس سے کوئی ضرورت ہوتواس کے لئے سلام کے علاوہ دیگر الفاظ سے تحیہ کرنا جائز ہے، مثلا وہ کہے: "هداک الله" الله تم کو ہدایت دے" أنعم الله صباحک، یعنی اللہ تمہاری صبح بخیر کرے، ورنہ وہ اصلاً کسی طرح کے اکرام کی پہل اس سے نہیں کرے گا، کیول کہ بیاس کوخوش کرنا ہے، نیز مانوس کرنا اور محبت کا اظہار ہے ۔ اللہ تعالی کا فرمان ہے: "لاَ تَجدُ قَوْمًا یُّوومِنُونَ باللّهِ وَ الْیَوْمِ الْآخِو یُواَ آدُونَ فَر مان ہے: "لاَ تَجدُ قَوْمًا یُّوومِنُونَ باللّهِ وَ الْیَوْمِ الْآخِو یُواَ آدُونَ فَر مان ہے: "لاَ تَجدُ قَوْمًا یُّومِنُونَ باللّهِ وَ الْیَوْمِ الْآخِو یُواَ آدُونَ

ہے تو بیواجب نہیں ہے جبیبا کہ'' روح المعانی'' میں ہے، تا کہ انہیں (۱) تنبیہ ہو ۔

<sup>(</sup>۱) روح المعاني ۵را ۱۰ طبع المنيرييه

<sup>(</sup>۲) ابن عابدين ۵/۲۶۴-۲۲۵ طبع المصرية، الاختيار ۱۲۵/۴ طبع المعرفية، روح المعاني ۵/۰۰ طبع المنيرية -

<sup>(</sup>۳) الفوا كهالدواني ۳۲۲،۴۲۵ طبع سوم، حاشية العدوى على الخرثي سار ۱۱۰ طبع بولاق،القرطبي ۵ر ۳۰ سطبع اول \_

<sup>(</sup>۴) نهاية المحتاج ۴۹/۸ طبع المكتبة الإسلامية ، تحفة المحتاج ۲۲۲ طبع دارصادر، روضة الطالبين ۱۹/۰ ۲۳-۲۳۱ طبع المكتب الإسلامي

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۱۰/ ۲۳۰ طبع المكتب الإسلامي، الأ ذكار / ۷۰ ۴ طبع اول، الأ دب المفرد بشرحه ۲۲/۲ ۴ طبع السّلفيه

<sup>(</sup>۲) الآ دابالشرعيه لا بن مفلح ۱۲۸۳ طبع اول ـ

امام نووی'' اذ کار'' میں کہتے ہیں کہ اہل ذمہ کے بارے میں ہمارے فقہاء کا اختلاف ہے، اکثر علماء قطعیت کے ساتھ اس بات کے قائل ہیں کہ انہیں سلام میں پہل کرنا جائز نہیں ہے، کچھ دوسرے فقہاء کہتے ہیں کہ بیررام نہیں ہے، بلکہ مکروہ ہے۔

الماوردی نے ہمارے بعض فقہاء کی ایک مزیدرائے کی حکایت کی ہے، وہ یہ کہ ذمی کو پہلے سلام کرنا جائز ہے، البتہ مسلمان صرف اس قول پر اکتفا کرے: "السلام علیک" صیغہ جمع کا استعال نہ کرے، مگراما منووی نے اس رائے کو "شاذ" کہا ہے۔

حنابلہ کے نزدیک بھی اہل ذمہ کو پہلے سلام کرنا جائز نہیں ہے، اسی طرح بیجا بزنہیں ہے، اسی طرح بیجا بزنہیں ہے کہ ہم سلام کے علاوہ کسی دوسر کے کمات تحیہ سے ان کوتحیہ کریں، امام ابوداؤد کہتے ہیں کہ میں نے ابوعبداللہ سے بوچھا: کیا آپ اسے مکروہ ہجھتے ہیں کہ آ دمی ذمی سے کہے: 'کیف أصبحت' یا بیدکہ تمہارا کیا حال ہے، یا بیدکہ کم کیسے ہو، یا اسی طرح کے جملے، اس پروہ بولے کہ ہاں، یہ میر نے نزد یک سلام سے بھی زیادہ ہے۔

حفیہ نے ذکر کیا ہے کہ اگر وہ ذمی سے بیہ کیے: ''أطال الله بقاء ک'' یعنی اللہ تعالی تمہاری بقا کوطول دیتو بیجا ئزہے، بشر طیکہ اس کی نیت بیہ کو کہ اللہ تعالی اس کی عمر اس لئے دراز کرے کہ وہ اسلام لیے آئے یا جزیدادا کرے۔ اس لئے کہ بیا سلام قبول کرنے کی دعاء ہے، اگر بینیت نہ ہوتو ذمی کواس طرح کہنا جائز نہیں ہے ''

سلام میں پہل کرنے کی کراہت کی دلیل رسول علیہ کا یہ تول ہے: "لا تبدأوا الیهود ولا النصاری بالسلام، فإذا لقیتم أحدهم في طریق فاضطروه إلى أضيقه" ( يہوديوں اور عيسائيوں کوسلام کرنے میں پہل نہ کرو، جبتم ان میں سے کسی سے راستہ میں ماوتواسے تنگ حصہ میں چلنے پر مجبور کرو)۔

استقالہ (رجوع) یہ ہے کہ وہ اس سے کے: میراسلام جو میں نے تم کوکیا ہے، واپس کرو، کیونکہ اگر میں جانتا کہ تو کا فر ہے تو میں کچھے سلام نہ کرتا، شا فعیہ اور حنابلہ کے نزدیک مسئلہ یہ ہے کہ اگر کوئی کسی کومسلمان سمجھ کرسلام کرے اور وہ ذمی نکلے تو وہ یہ کہہ کراس سے استقالہ (رجوع) کرے کہ جوسلام میں نے تہہیں کیا ہے، لوٹا دو، اس کی دلیل حضرت عبداللہ بن عمر سے یہ دوایت ہے کہ وہ ایک شخص کے پاس سے گزر ہے تو اسے سلام کیا۔ انہیں بتایا گیا کہ وہ کا فرہے، اس پر انہوں نے کہا کہ جوسلام میں نے تہہیں کیا وہ واپس کردو، چنا نچہ اس پر و لیک کردو، چنا نچہ اس وولدک "اکھو الله مالک انہیں لوٹا دیا، تب انہوں نے دعا دی: "اکھو الله مالک وولدک " یعنی اللہ تمہارے مال اور اولا دمیں اضافہ کرے، پھر وہ این ساتھیوں کی طرف متوجہ ہوکر ہولے کہ (اس طرح) خوب جزیہ دے گا، مالکہ کے کہا کہ جو سال سے استقالہ ہیں کریں گے۔

جب مسلمان ذمی کوکوئی خط کھے تواس میں اپنے اس قول پراکتفاء کرے: ''السلام علی من اتبع المهدی'' اس کئے کہ اس میں رسول اللّٰد کی پیروی ہے، آپ نے جب روم کے بادشاہ'' ہرقل'' کو خط کھھا تواسی پراکتفا کیا تھا۔

جب آ دمی تنہا کسی الی جماعت کے پاس آئے جس میں پھھ مسلمان ہوں خواہ وہ ایک ہواور کئی کافر ہوں تو سنت پیرہے کہ ان کو

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مجادله ۲۲\_

<sup>(</sup>۲) الاختيار ۱۹۵۴ طبع المعرفيه، الأذكارص ۴۰۹-۴۰۶ طبع اول، المغنى ۲۰۹۸ طبع اول، المغنى ۳۵۹۸ طبع الرياض، كشاف القناع ۱۲۹۳ طبع النصر، الكافى ۱۹۵۳ طبع دوم\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا تبدأوا الیهود ولا النصاری بالسلام" کی روایت مسلم (۲) حدیث: "لا تبدأوا الیهود ولا النصاری بالسلام"

سلام کرے ، اور (دل میں) ان مسلمانوں یا تنہا مسلمان کا قصد کرے۔ حضرت اسامہ بن زید ہے مروی ہے کہ نبی علیہ ایک مجلس کے پاس آئے جس میں مسلمان اور بت پرست مشرکین اور بہودی ملے حقونی علیہ نے انہیں سلام کیا (۱)۔

#### ا ہل ذ مہ کوسلام کا جواب دینا:

۲۲- جہاں تک ذمیوں کے سلام کا جواب دینے کا مسکلہ ہے تو حفیہ کے نزد یک بھی بیجا ئز کے نزد یک بھی بیجا ئز ہے، مالکیہ کے نزد یک بھی بیجا ئز ہے، البتہ بیوا جب صرف اس وقت ہوگا جب سلام کرنے والے ذمی کی طرف سے لفظ سلام متحقق ہوجائے، اس صورت میں شافعیہ اور حنا بلہ کے نزدیک بیوا جب ہے۔

جواب دینے میں صرف اس قول پر اکتفا کرے گا لینی: 'وعلیم' صیغهٔ جمع میں اور' 'و' عاطفہ کے اضافہ کے ساتھ یا ''وعلیک' لینی صیغهٔ واحد میں اور''واوُ'' کے اضافہ کے ساتھ ، بیہ حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا مسلک ہے، اس کی دلیل اس باب میں مروی کثیر احادیث ہیں (۲)

السلسله میں ایک روایت حضرت انس سے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ رسول علیقی نے فرمایا: "إذا سلم علیکم أهل الکتاب فقولوا وعلیکم" (جب اہل کتابتم کوسلام کریں تو ویکیم

- (۱) ابن عابدین ۲۶۳۸-۲۹۵ طبع المصرید، الفواکه الدوانی ۲۸۳۲-۲۲۹ طبع سوم، نهایة المحتاج ۹۸۸ طبع المکتبة الإسلامیه، تختة المحتاج ۲۲۸۹ طبع اول، روضة المحتاج ۲۲۸۹ طبع اول، روضة الطالبین۱۱۸۰۰ مغنی ۲۲۸۸ طبع الریاض۔
- (۲) الاختيار ۱۷۵/۴ طبع المعرف، الفوا كه الدواني ۱۲۵/۳۲۹-۲۲۹ طبع سوم، نهاية المحتاج ۹۸۸ م طبع المكتبة الإسلامية، كشاف القناع ۲۲ ساطبع النصر
- (۳) حدیث: 'إذا سلم علیكم أهل الكتاب فقولوا وعلیكم "كی روایت بخاری (افق الر ۲۲ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۹۸۵ کا طبع لحلمی ) نے كی ہے۔

کہو)، حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا:
"إذا سلم علیکم الیهود فإنما یقول أحدهم: السام علیکم فقل وعلیک" (جبتم کو یہودی سلام کرتے ہیں تو ان میں کا کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ السام علیکم (تم پر موت ہو)، لہذا تم انہیں جواب دو، وعلیک )۔

ما لکیہ کے نزدیک جواب میں علیک کہی بینی بغیرواؤ کے، واحد یا جمع کے صیغہ میں (۲) کیونکہ ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا: 'إن الیہو د إذا سلموا علیکم، یقول أحدهم: السام علیکم فقل علیک، "(جب یہودی تم کوسلام کرتے ہیں تو ان میں کا کوئی 'السام علیک' کہتا ہے تو تم علیک کہو) ابن عمر سے ایک دوسری روایت میں 'علیک' جمع کے صیغہ میں ' واؤ' کے بغیر ہے۔

نقرادی نے اجھوری سے ان کا قول نقل کیا ہے کہ اگر مسلمان کو یہ تحقیق ہو کہ ذمی نے ''سلام'' کا لفظ (سین کے زبر کے ساتھ) ادا کیا ہے تو ظاہر یہ ہے کہ اس پر جواب دینا واجب ہوگا، کیونکہ بیا حتمال ہے کہ اس کا مقصد اس کے ذریعہ دعا دینا ہو۔

### سلام کی ابتداء کون کرے:

۲۲ - سوار پیدل کو، پیدل چلنے والا بیٹھے ہوئے کو، کم لوگ زیادہ لوگوں کواور چھوٹا بڑے کوسلام کرے۔

صحیحین میں حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'إذا سلم علیكم الیهود فإنما یقول أحدهم.....'ك روایت بخاري (۲/۱۱م طبع التلفیه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: آن الیهود إذا سلموا علیکم "کی روایت مسلم (۲۰۲/۴ کا طعالحلی )نے کی ہے۔

نے فرمایا: "یسلم الراکب علی الماشی، والماشی علی القاعد، والقليل على الكثير" (ا) (سوار پيرل كو، پيدل بيشے ہوئے کواورتھوڑ ہے آ دمی زیادہ لوگوں کوسلام کریں ) بخاری کی ایک روایت میں بداضافہ ہے: "الصغیر علی الکبیر"<sup>(۲)</sup> (حچوٹا بڑے *کو* سلام کرے)، مذکورہ طریقہ ہی سنت ہے، اگر لوگ اس کے خلاف کریں اور پیدل سوارکوسلام کرے یا بیٹھا ہوا آ دمی پیدل اور سوارکو سلام کرے تو پہ کروہ نہیں ہوگا ،اس کامقتضی پیہ ہے کہ زیادہ آ دمی کم لوگوں کو پہلے سلام کریں اور بڑا چھوٹے کوسلام کرے تو پیمکروہ نہ ہوگا، بیخض اینے اس حق کوترک کرنا ہوگا ، جووہ دوسرے پرسلام کےسلسلے میں رکھتا تھا، یہ مسئلہ اس وقت ہے جب کہ دوآ دمی کسی راستہ میں ملیں۔ رہی بہصورت جب کہ آ دمی بیٹھے ہوئے کسی ایک شخص یا کئی اشخاص کے یاس آئے تو ہر حال میں آنے والا ہی پہلے سلام کرے گا،خواہ وہ چھوٹا ہو یابرا، کم ہویازیادہ، جبایک آدمی سی جماعت سے ملے اور وہ ان میں سے چنر خصوص او گول کوسلام کرنا چاہے تو بیکروہ ہے، کیونکہ سلام کا مقصد باہم انسیت اورالفت کا حصول ہے، جب کہ کچھلوگوں کوخاص کرنے میں باقی لوگوں کے لئے وحشت پیدا کرنا ہے، بلکہ پیہ بسااوقات رشمنی کا سبب بن جاتا ہے، جب بازار میں یا مصروف راستوں وغیرہ میں آ دمی چلے جہاں ملنے والے بہت ہوتے ہیں تو ماوردی ذکرکرتے ہیں کہ یہاں ایسا ہوسکتا ہے کہ سلام بعض لوگوں کے كئے خصوص ہوا وربعض كے لئے نہ ہو، وہ كہتے ہيں كماس كى وجديہ ہے کہا گروہ ملنے والے کوسلام کرے تو وہ ان سب سے کٹ کراسی میں مشغول ہوجائے گااوراییا کر کے وہ عرف سے بھی ہٹ جائے گا۔

(۱) حدیث: 'یسلم الراکب علی الماشی'' کی روایت بخاری (الفتحاار ۱۵ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

را) روایت: "الصغیر علی الکبیر" کی روایت بخاری ( الفتح ۱۱ ۱۸ طبع النافیم) نے کی ہے۔

گھریامسجد میں داخل ہوتے وقت سلام کامستحب ہونا ،خواہ اس میں کوئی نہ ہو:

۲۲- آدمی کے لئے یہ بات مستحب ہے کہ جب وہ اپنے گر میں داخل ہوتوسلام کرے، چاہاں میں کوئی نہ ہو، اور اس طرح کے:
"السلام علینا و علی عباد الله الصالحین" (ہم پر اور الله کے نیک بندوں پر سلامتی ہو) (۱)، اسی طرح جب وہ کسی مسجد یا دوسرے کے گھر میں داخل ہوجس میں کوئی موجود ہوتو سلام کرنا اور بیہ کہنا مستحب ہے:"السلام علینا و علی عباد الله الصالحین، السلام علیکم أهل البیت و رحمة الله و بر کاته" (ہم پر اور اللہ کے نیک بندوں پر سلامتی ہو، اے گھر والوتم پر سلامتی اور اللہ کی رحمت اور اللہ کی بر کرکتیں ہوں) (۲)۔

### مجلس سے الگ ہوتے وقت سلام کرنا:

۲۵- جب آدی کچھ لوگوں کے ساتھ بیٹھا ہوا ہو پھر ان سے رخصت ہونے کے لئے اسٹھ توسنت یہ ہے کہ آئیس سلام کرے، حضرت ابو ہریرہ معلی سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''إذا انتھی أحد کم الی مجلس فلیسلم، فإن بدا له أن يجلس فليجلس، ثم إذا قام فليسلم، فليست الأولى بأحق من الآخوة'' (تم ميں سے فليسلم، فليست الأولى بأحق من الآخوة'' (تم ميں سے جب کوئی شخص کی مجلس ميں آئے توسلام کرے، اگراس کا جی چاہے کہ جب کوئی شخص کی مجلس ميں آئے توسلام کرے، اگراس کا جی چاہے کہ

<sup>(</sup>۱) امام ما لک نے موطاً (۹۲۲/۲ طبع الحلمی) میں کہا: انہیں یہ (حدیث) پینچی کے دربیت کے دربیت کے دربیت علینا و علی عباد اللہ الصالحین "۔ اللہ الصالحین "۔

<sup>(</sup>۲) اس پراللہ تعالی کے اس قول سے استدلال کیا گیا ہے: فإذا دخلتم بیوتا فسلموا علی أنفسكم تحیة من عند الله مباركة طیبة "مورة نور/۲۱\_

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'إذا انتهی أحد کم إلى مجلس" کی روایت تر مذی (۲۲،۵) ۲۲،۵ مع الله علی اورکها: حدیث حسن ہے۔

وہاں بیٹھے تو بیٹھ جائے، پھر (جانے کے لئے) اٹھے تو سلام کرے پہلا سلام آخری سلام سے افضل نہیں ہے)۔

اس شخص کوسلام کرنا جس کے بارے میں گمان ہو کہ وہ سلام کا جواب نہیں دےگا:

۲۲- امام نووی کہتے ہیں کہ جب آ دمی ایک یا زیادہ اشخاص کے پاس سے گذر ہے اوراسے گمان غالب ہوکہ اگروہ سلام کرلے گا تو وہ جواب نہیں دیں گے یا تو اس لئے کہ وہ متکبر ہوں یا بیہ کہ اس گذر نے والے آ دمی کو ہمل سجھتے ہوں یا کسی اور وجہ سے، ایسی صورت میں سلام کرنا چاہئے اور گمان کی بنا پر سلام ترک نہیں کرنا چاہئے، کیونکہ سلام کا حکم دیا گیا ہے، گذر نے والے کوجس بات کا حکم ہے وہ یہ ہے کہ وہ سلام کرے، اسے بی حکم نہیں دیا گیا ہے کہ جواب حاصل کرے، نیز بیہ کہ جس کے پاس سے وہ گذر رہا ہے، وہ اس کے سلسلہ میں گمان کرنے میں غلطی بھی کرسکتا ہے اور ہوسکتا ہے کہ وہ جواب دے۔

اس کے بعدامام نووی کہتے ہیں کہ جو کسی انسان کوسلام کرے، اپنا سلام اس کوسنائے ، اس پر جواب دینا اس کی تمام شرائط کے ساتھ متوجہ ہوجائے، پھر بھی وہ جواب نہ دے توسلام کرنے والے کے لئے بیمستحب ہے کہ وہ اس انسان کو اس سے بری کر دے، اور کہے:
میں نے اس کوسلام کے جواب دینے میں اپنے حق سے بری کیا، یا بیا میں نے اس کو اس کے حوال قرار دیا، یا اسی طرح کے دیگر جملے اور ان الفاظ کو زبان سے ادا کرے، اس سے اس آ دمی کا حق ساقط ہوجائے گا۔

جو شخص کسی انسان کوسلام کرے اور وہ جواب نہ دے تو سلام کرنے والے کے لئے مستحب ہے کہ وہ نرم انداز میں اس سے کہے: سلام کا جواب دیناوا جب ہے، آپ کو چاہئے کہ میرے سلام کا جواب

دیں، تا کہ جواب دینے کا فرض آپ سے ساقط ہوجائے (۱)۔

مردوں کی زیارت کے وقت سلام کرنا: الف- نبی علیہ اور آپ علیہ کے دونوں صحابہ کی زیارت کے وقت سلام کرنا:

۲۷ - ہر حاجی کے لئے مدینہ میں نبی عقیقی کی زیارت مستحب ہے،
کیونکہ نبی عقیقی کی زیارت کرناعظیم ترین اوراہم ترین وینی اعمال
میں سے ہے، سب سے نفع بخش سعی اورافضل ترین مطلوبات میں
سے ہے۔ دیکھئے: اصطلاح'' زیارۃ''۔

<sup>(</sup>۱) روح المعانی ۲/۵ اطبع المنیریه، تفسیر القرطبی ۲/۵ ۳۰-۳۰۳ طبع اول، النفسیر الکبیرللرازی ۱۰ ر ۲۱۳ طبع اول،الاً ذکار ۲۸ ۴،۲۱۸ طبع اول۔

سلام ، میں گواہی دیتا ہوں کہ آ ب نے پیغام پہنچادیا ، امانت ادا كردى،امت كى خيرخوا ہى كاحق اداكر ديا، پس الله تعالى آپ كو ہمارى طرف سے وہ افضل بدلہ دے جوکسی امت کی طرف سے کسی رسول کو اس نے دیا)۔اور بیسب کچھ کہتے وقت اپنی آ واز بلندنہ کرے،اگرسی نے اس سے رسول اللہ علیہ کوسلام پیش کرنے کی وصیت کی ہوتو یوں كي:"السلام عليكم يا رسول الله من فلان بن فلان" (ا\_ الله کے رسول! فلال بن فلال کی طرف سے آپ کوسلام، اس کے بعد وہ ایک گز کے بقدراینے دائیں جانب پیچھے آجائے اور ابو بکر گوسلام پیش کرے۔ یوں کے:"السلام علیک یا خلیفة رسول الله، السلام عليك يا صديق رسول الله، أشهد أنك جاهدت في الله حق جهاده، جزاك الله عن أمة محمد خيرا رضي الله عنک و أرضاک و جعل الجنة متقلبک و مثواك ، و رضى الله عن كل الصحابة أجمعين" (ا\_ خلیفہ رسول اللہ! آپ پرسلام، اے رسول اللہ علیہ کے دوست! آپ پرسلام، میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ نے اللہ کے لئے جہاد کرنے کاحق ادا کردیا، امت محدیه کی طرف سے اللہ تعالی آپ کوبہترین بدلہ دے۔الله تعالی آپ سے راضی ہواور آپ کوراضی وخوش کرے، جنت آپ کا گھر اورٹھکا نابنائے ،اوراللہ تعالی تمام صحابہ سے راضی ہو )۔

فيراس ك بعدا يك گز مث كر حضرت عمر وسلام پيش كر باس طرح كه: "السلام عليك يا صاحب رسول الله ، السلام عليك يا أمير المؤمنين عمر الفاروق، أشهد أنك جاهدت في الله حق جهاده، جزاك الله عن أمة محمد خيرا، رضى الله عنك وأرضاك، وجعل الجنة متقلبك ومثواك، ورضى الله عن كل الصحابة أجمعين" (۱)

پھراینی پہلی جگہ یعنی رسول اللہ کے رخ کے سامنے آجائے۔

### قبروں کی زیارت کے وقت سلام:

۲۸ - امام قرطبی کہتے ہیں کہ قبروں کی زیارت کرنا سخت دل انسان
کے لئے عظیم ترین دوا ہے، کیونکہ یہ موت اور آخرت کی یا دولاتی ہے،
اور یہ چیزامیدی کم باند ھنے، دنیا سے بیزار کی اوراس کی بےرغبتی پر
اکساتی ہے (۱) ، حدیث وسنت کی کتابوں میں فدکور ہے کہ رسول اللہ
عقیقی قبروں کی زیارت کرتے تھے اور قبر میں بسنے والوں کوسلام
کرتے تھے، اورا بین صحابہ کواس کی تعلیم دیتے تھے۔

چنانچ حضرت بریدهٔ سے مروی ہے کہ جب صحابہ قبرستانوں کی طرف جاتے تو آپ علیات انہیں تعلیم دیتے، ان میں سے کوئی یوں کہتا:"السلام علیکم اُھل الدیار من المومنین والمسلمین ، و إنا إنشاء الله بکم للا حقون وأسأل الله لنا ولکم العافیة" (اے ایمان والو، سلمانو، تم پرسلامتی ہو، ہم انشاء اللہ تم سے آئی طغوالے ہیں، ہم اپنے لئے اور تہارے لئے اللہ سے عافیت کی دعا کرتے ہیں)۔

حضرت عائشہ ہے مروی ہے کہ جس رات رسول اللہ علیہ کے ساتھ ان کی باری ہوتی ، آپ علیہ است کے آخری پہر بقیج (مدینہ

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٣٣٤/٢ طبع الأميريه، الشرح الصغير مع حاشة الصاوي

<sup>=</sup> ٢٦/١- على المعرف، حاشية القليو بي ١٢٦/٢ طبع الحلمي، الأذكار ر ٣٣٣-٣٣٣ طبع اول، المغنى سر ٥٥٨ طبع الرياض، كشاف القناع ٢/ ٥١٥- ١٥ طبع النصر\_

<sup>(</sup>۱) تفسيرالقرطبي ۲۰/۰ کا طبع اول ـ

<sup>(</sup>۲) حدیث بریده: کان رسول الله عَلَیْ یعلمهم إذا خوجوا إلی المقابر" کی روایت مسلم (۱۱ ۲۹۵ طبع الحلی) نے کی ہے، نیز دیکھئے: نسائی ۱۸ ۹۳ طبع التجاری، ابن ماجہ: ۱۸۵۷ میں "للاحقون" کے بعد "أنتم لنا فرط، و نحن لکم تبع" کے الفاظ کا اضافہ ہے، نیل الا وطار ۱۸۲۲ طبع اول۔ الجیل، ریاض الصالحین ۲۸۰۲ طبع دارالگا۔ العربی، الا ذکار ۲۸۲ طبع اول۔

کے قبرستان) کی طرف جاتے اور فرماتے: السلام علیکم دار قوم مؤمنین، و أتاکم ما توعدون غدا مؤجلون، وإنا انشاء الله بکم لاحقون اللهم اغفر لأهل بقیع الغرقد" (اے اہل ایمان کے گرانے! تم پرسلامتی ہو،اور تم پروہ (موت) آگئ جس کاتم سے وعدہ کیا گیاتھا،کل (قیامت) تک کے لئے تمہیں مہلت دی گئ ہے، انشاء اللہ ہم تم سے آ ملنے والے ہیں، الشاء اللہ ہم تم سے آ ملنے والے ہیں، الشاء اللہ ہم تم سے آ ملنے والے ہیں، الشاء اللہ ہم تم سے آ ملنے والے ہیں، الشاء اللہ ہم تم سے آ ملنے والے ہیں،

کسی نبی یاکسی نیک آ دمی کے ذکر کے وفت' علیہ السلام'

79 – غائبانه میں جن لوگوں کے ذکر کے وقت "علیہ السلام" کہنا چاہئے وہ صرف انبیاء اور فرشتے ہیں، جیسے کہیں گے: نوح علیہ السلام یا جبر میل علیہ السلام، ایبا دراصل اللہ تعالی کے ان ارشادات کی پیروی میں ہے: "سلام علی نوح فی العالمین" (سلام ہے نوح پرسارے جہان والوں میں" سلام علی موسی علی ابر اهیم" (سلام ہے ابراہیم پر)، "سلام علی موسی وهارون" (سلام ہے ابراہیم پر)، "سلام علی موسی الیاسین" (سلام ہے الیاس پر)، البتہ ان کے آل واصحاب الیاسین" (سلام ہے الیاس پر)، البتہ ان کے آل واصحاب پران کی تبعیت میں سلام بھی خاج اکر ہے، مستقلانہیں۔

سا- جہاں تک ان کے علاہ مومنین صالحین کے لئے مستقل طور پر

"سلام" کے استعال کا تعلق ہے تو شافعیہ میں سے شخ ابو محمد الجوینی نے اس سے منع کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ سلام صلوۃ کے معنی میں ہے، لہذا اسے غائب شخص کے لئے استعال نہیں کیا جاسکتا، چنا نچرا نبیاء کے علاوہ کے لئے تنہا استعال نہیں ہوگا، جیسے ابو بکر علیہ السلام یا علی علیہ السلام نہیں کہا جا سکتا۔ اس معاملہ میں زندہ اور مردہ دونوں کیساں علیہ السلام نہیں، جہاں تک حاضر شخص کی بات ہے تو اسے اس کے ذریعہ خاطب کیا جائے گا، جیسے سلام علیک، یا سلام علیکم، یا السلام علیک یا علیکم، یا السلام علیک یا علیکم۔

کی دوسر نقہاء نے سلام اور صلاۃ کے درمیان اس طرح فرق کیا ہے کہ سلام ہر زندہ ، مردہ ، غائب اور حاضر مومن کے حق میں مشروع ہے اور بیا ہل اسلام کا تحیہ ہے ، برخلاف صلاۃ کے جو کہ رسول علیہ اور ان کے آل کے حقوق میں سے ہے ، اسی لئے نمازی "السلام علینا و علی عباد الله الصالحین" کہتا ہے ، الصلاۃ علینا ، نہیں کہتا ہے ،

وه سلام جس کے ذریعہ آدمی نماز سے باہر آتا ہے:

اسا - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک "سلام" کے ذریعہ ہی نماز
سے باہر نکلا جاتا ہے، کیونکہ ان کے نزدیک سلام ارکان صلوۃ میں سے
ایک رکن ہے، نبی عظیمہ کا فرمان ہے: "مفتاح الصلاۃ الطهور"
و تحریمها التکبیر، و تحلیلها التسلیم" (نماز کی کنجی پاکی
ہے، ہرچیز کوحرام کر کے نماز کے لئے کیسو ہوجانے کی علامت تکبیر
ہے، اور نماز کمل کر کے ہرچیز کوحلال کرنے کا ذریعہ سلام ہے)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشہ:"أن رسول الله عَلَیْتُ کلما کان لیلتھا "کی روایت مسلم(۱/۲۲۹طیم کلیمی)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ صافات ر ۷۹ ـ

<sup>(</sup>۴) سورهٔ صافات ر ۱۲۰ ـ

<sup>(</sup>۵) سورهٔ صافات ر ۱۳۰ ـ

<sup>(</sup>۱) الأذ كارر ۲۱۰ طبع اول، القول البدليج للسخا وي ر ۵۷ طبع سوم، جلاء الأفهام لا بن القيم ر ۳۵ سطبع اول \_

جہاں تک حنفیہ کا معاملہ ہے تو ان کے نزدیک 'سلام' رکن نہیں ہے، بلکہ واجب ہے، کیونکہ رسول علیہ نے اس شخص کو جوشی طریقہ سے نماز نہیں پڑھ رہا تھا، یہ نہیں سکھا یا، اگر یہ فرض ہوتا تو آپ علیہ اس کا حکم دیتے، کیونکہ بیان کو وقت ضرورت سے مؤخر کرنا درست نہیں ہے، چنا نچران کے نزدیک نماز سے نکانا سلام اوراس کے علاوہ ہراس عمل یا قول سے ہوجا تا ہے جومنافی صلاق ہو، جب کہ آ دمی کی نماز عمل ہو چکی ہو، وہ (لازمی طور پر) سلام کا مختاج نہیں ہے اس کی تفصیل اصطلاح ''تسلیم' میں ہے۔

اسی کے ساتھ یہ بات ملحوظ رہے کہ وہ سلام جس کے ذریعہ صلاقہ الجنازہ میں آ دمی نماز سے باہر آتا ہے، وہ آخری تکبیر کے بعد ہوتا ہے، اس کاذکر فقہاء'' صلاق الجنازہ'' میں تفصیل سے کرتے ہیں (۲)۔

(۱) ابن عابدین ۱ر ۱۳۱۳–۱۳۱۵ طبع المصری، فتح القدیرار ۱۲۵–۱۲۲۱ طبع اول بولاق، اول، الاختیار ار ۵۴ طبع سوم بتمبین الحقائق ۱ر ۱۲۵–۱۲۲۱ طبع اول بولاق، الفتاوی الهندیه ۱۲۸–۷۵ طبع دوم بولاق، جوا برالاِ کلیل ۱۲۸–۹۵ طبع الفتر، خاشیة العدوی علی المعرفه، حاشیة الدسوقی ار ۲۰۲۰–۲۳۱ طبع الفکر، حاشیة العدوی علی الرساله ۱۲ ۲۲۵–۲۲۷ طبع المعرفه، شرح الزرقانی ار ۲۰۲۱ طبع الفکر، الخرشی الرساله ۱۲ ۲۲۵–۲۵۲ طبع بولاق، حاشیة القلیو بی ار ۱۲۹۱–۱۲۵ طبع حلب، الروضه ار ۲۲۹، ۲۲۹ طبع المحرف الرساله ۲۲۹، ۲۲۹ طبع المحتلف الرسلامی، المهذب للشیر ازی ۲۲۸ میلی طبع دوم، نهایة المحتاج الرساله ۱۳ طبع التنفیه، کشاف القناع ار ۱۲ سطیع النصر، الإنصاف ۱۲ سام ۲۰ میلی المحتال المحتار الانصاف ۱۲ سام ۲۰ میلی المحتار الرساله ۱۳ میلی المحتار المحتا

(۲) تغيين الحقائق ارا۲۴ طبع الأميرية، ابن عابدين ار۵۸۵ طبع المصرية، الاختيار ار۹۵ طبع المعرفة، جوابر الإنكيل ار۱۰۸ طبع المعرفة، حاشية الدسوقي ارساا ۴ طبع الفكر، الخرشي ۲ر ۱۱ – ۱۱۱ طبع بولاق، حاشية العدوى على الرساله ار۵۷ طبع الفكر، حاشية القلو في ارا۳۳ طبع حلب، المهذب ارا۴ الطبع حلب، المهذب المائية المحتاج حلب، روضة الطالبين ۲ر ۱۲ طبع المحتلب الإسلامي، نهاية المحتاج ۲ر ۱۳ طبع النصر، الرسمة ۴ طبع المكتبة الإسلامية، كشاف القناع ۲ر ۱۱۱ طبع النصر، الانسان ۲ مر۳۲ طبع الرادة ۴ محتاج ۱۲ مر۳۲ طبع الرادة ۴ محتاج ۱۲ مر۳۲ طبع الرادة ۱۲ مر۳۶ مراد الرادة ۱۲ مر۳۶ مراد باشل المنس الانسان ۱۲ مراد المنس والمنس وا

سلب

#### ريف:

ا - جنگ میں ایک فوجی، اپنے دشمن فوجی کے بدن پر اور اس کے پاس
موجود جو کپڑے، ہتھیار اور جانور لیتا ہے اس کوسلب کہتے ہیں، یہ
مصدر، مفعول کے معنی میں ہے۔ یعنی سلب، مسلوب کے معنی میں ہے۔
کہا جاتا ہے: "أخذ سلب القتيل و أسلاب القتلی" (اس
نے مقول کا سامان ، یا مقولین کے سامان لے لیا) اور مصدر سلب
ہے، اس کا معنی کسی چیز کوزبرد سی چھین لینا ہے، اس کا اصطلاحی معنی
لغوی معنی سے الگنہیں ہے (ا)۔

#### متعلقه الفاظ:

### الف-الرضخ:

۲- افت میں رضح کا معنی: تھوڑا دینا ہے، کہا جاتا ہے: د ضخت له د ضخا: میں نے اس کو بہت تھوڑی سی چیز دی جوزیا دہ نہیں ہے۔

اصطلاح شرع میں: وہ مال ہے جواما مش میں سے دیتا ہے جیسے کنفل، اس کی مقدارامام کی صوابدید پرموقوف ہے، بعض نے اس کی تعریف کی ہے کہ وہ پیادہ کے حصہ سے کم چیز ہے۔ اس کی مقدارامام

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، أساس البلاغه، المغرب في ترتيب المعرب، ألمجم الوسيط ماده: "سك" \_

ا پی صوابدیدسے طے کرتا ہے اور وہ ٹمس کے چار حصوں میں سے ہوتا ہے اورایک قول ہے کٹمس کے ٹمس سے ہوتا ہے ۔

#### ب-الغنيمة:

سا- پیٹنم سے ماخوذ ہے، فعیلۃ کے وزن پر مفعولۃ کے معنی میں ہے، لغت میں اس کامعنی نفع اور اضافہ ہے، اس کا نام غنیمت اس لئے رکھا گیا کہ وہ محص نفع ہی نفع ہے۔

شریعت میں: وہ مال ہے جواصلی حربی کفار سے جنگ کے ذریعہ یا فوج کشی وغیرہ کے ذریعہ ہم لوگوں کو حاصل ہو، بعض علماء نے بیاضا فیہ کیا ہے: ایسے طریقتہ پر حاصل ہوجس میں اعلاء کلمتہ اللہ ہواور اس میں سلب، رضح اور نفل داخل ہے (۲)۔

#### ح-الأنفال:

سم - انفال: وہ اموال ہیں جو اہل حرب سے مسلمانوں کو جنگ کے ذریعہ حاصل ہوں، جیسے فزریعہ حاصل ہوں، جیسے فئی کسی مصلحت کی وجہ سے حصہ سے زیادہ دینے کونفل کہتے ہیں، اور بیہ اس شخص کو دیا جاتا ہے جو جنگ میں ایساز ائد کام کرتا ہے جو موثر اور نفع بخش ہوں۔

# شرعی حکم:

۵ – جمهور فقهاء، شافعیه، حنابله، اوزاعی، لیث ، اسحاق، ابوعبیداور

- (۱) لسان العرب، المصباح الممير ماده: ''رضخ''، ابن عابدين ۲۳۵٫۳ ، الفواكه الدوانی ار۲۷ مغنی المحتاج ۳٫۲ ۴۰ ، التعریفات للجر حانی \_
- (۲) لسان العرب، المصباح المنير ، المحجم الوسيط ماده: ' دعنم' ، المغنى لا بن قدامه ۲/۲۰۲۸ مغنی الحتاج ۱۹۹۳، ابن عابدین ۲۲۸، التعریفات للجر جانی۔
  - (س) كشاف القناع ٣ر٨٦، غريب القرآن للأصفهاني \_

ابوثور کی رائے ہے کہ مسلمان اگر کسی مشرک کو، میدان جنگ میں، جنگ شروع کرتے ہوئے آل کر ہے تواس کا سامان اسی مسلمان کو ملے گا، خواہ امام نے اس کا اعلان کیا ہو یا نہ کیا ہو، اس لئے کہ نبی کریم علی خوالی کا رشاد ہے: "من قتل کا فرا فلہ سلبہ" ((جوکسی کا فرکو قتل کرے گا تو اس کا سامان اس کو ملے گا)۔ نیز عبداللہ بن جحش کا قول ہے:" اے اللہ مجھ کوایک بہادر آدمی عطافر ما تا کہ میں اس کو قل کروں اور اس کا سامان لے لوں"۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من قتل کافرا فله سلبه" کی روایت ابوداؤد (۱۹۲۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱۳ سم ۱۹۵۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، حاکم نے اسے سمج قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عوف بن ما لک کی روایت احمد (۲۷ کلیج المیمنیه ) نے کی ہے،اس کی اصل مسلم (۳۷ سال سال طبح الحلی ) میں ہے۔

....."(الم دونوں نے اس فقل کیا ہے)۔

ما لکیہ نے کہا ہے اور یہی امام احمد سے ایک روایت ہے جس کو حنا بلہ میں سے ابو بکر نے اختیار کیا ہے کو قبل کرنے والا مقتول کے سامان کا مستحق نہ ہوگا۔الا یہ کہ امام اس کا اعلان کردے، اور امام کے لئے جائز نہیں ہے کہ جنگ کے ختم ہونے سے قبل اس کا اعلان کرے، تاکہ اس کی نیت ونیا کے لئے جنگ کرنے تاکہ اس کی نیت ونیا کے لئے جنگ کرنے کی نہ ہوجائے، اس لئے کہ ان کے نزد یک سلب، نفل کا ایک حصہ ہوئے اپنی صوابد ید کے مطابق ہے، لہذا امام مصلحت کا لحاظ کرتے ہوئے اپنی صوابد ید کے مطابق دے گا،ان کی دلیل عوف بن مالک کی گزشتہ حدیث ہے۔

اسی طرح شبر بن علقمہ سے مروی ہے، انہوں نے کہا: میں نے جنگ قادسیہ میں ایک شخص سے مبارزت کی اور اس کوئل کرڈالا، اور اس کاسامان لے لیا، پھراس کو لے کر سعد کے پاس آیا تو حضرت سعد نے اپنے ساتھیوں سے تقریر کرتے ہوئے کہا: بیشبر کا سامان ہے، بارہ ہزار سے بہتر ہے، یہ ہم نے ان کودے دیا ہے ۔

### سلب كالمستحق كون موكا؟

۲ - مجاہدین میں سے سلب کامستحق کون ہوگا؟ اس کے بارے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، جمہور حفقیہ، راجح قول کے مطابق شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ سلب ہراس قتل کرنے والے کے لئے ہوسکتا ہے جوسہم یا رضح کامستحق ہو، مثلاً غلام ، عورت، بچہ، تاجر اور

ذمی، اس کئے کہ حدیث عام ہے کہ جوکسی کوئل کرے اور اس پر اس کے پاس بینہ ہوتو اس کا سامان قبل کرنے والے کو ملے گا()، نیز عوف بن مالک کی حدیث ہے: "أن النبي عَلَيْتِ قضی بالسلب للقاتل" (۲) (نبی کریم عَلِی ہے۔ للقاتل" (۲) (نبی کریم عَلِی ہے۔ قبل کرنے والے کے لئے سلب کا فیصلہ فرمایا) اور بی مطلق ہے، اس میں کسی چیز کی قید نہیں ہے۔ البتہ شافعیہ نے ذمی کو اس سے مستثنی قرار دیا ہے، چنا نچہ ان کی رائے ہے کہ وہ سلب کا مستحق نہیں ہوگا، اگر چیوہ امام کی اجازت سے جنگ میں شریک ہو، اگر امام کی اجازت کے بغیر جنگ میں حصہ لے گا تو بالا تفاق سلب کا مستحق نہ ہوگا۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ عورت، ذمی، بچہاور ہروہ شخص جس کے لئے مال غنیمت میں حصہ نہیں ہے، وہ سلب کامستی نہیں ہوگا، شافعیہ کے نزدیک بیمرجوح قول ہے۔

ما لکیہ نے کہا ہے کہ اگر امام ان کو اجازت دیدے یا مسلمانوں کے علاقہ میں کفار کے داخل ہوجانے کی وجہ سے یا اور کسی وجہ سے ان پر جہاد فرض علی العین ہوجائے تو اس وقت وہ سلب لے سکتے ہیں، لیکن جونہ ہم کے سخق ہیں ، خدرض کاحق رکھتے ہیں، جیسے افواہ پھیلانے والا ، تعاون سے کنارہ کش ہوجانے والا ، خیانت کرنے والا اور مسلمانوں کے خلاف مدد کرنے والا وغیرہ تو وہ سلب کامستحق نہ ہوگا، اس پرفقہاء کا اتفاق ہے ۔

- (۱) حدیث: "من قتل قتیلا له علیه بینة فله سلبه" کی روایت بخاری (الفتح ۲۴۷۶۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲۳۷۳ طبع الحلبی ) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "أن رسول الله عَلَیْتُ قضی بالسلب للقاتل" کی روایت ابوداود (۱۲۵ می ۱۲۵ تحقیق عزت عبید دعاس) نے عوف بن مالک اور خالد بن ولید سے کی ہے، ابن حجر نے المخیص (۱۲۵ می ۱۵۰ طبع شرکة الطباعة الفند) میں کہا ہے کہ وہ صحیح مسلم میں ایک طویل حدیث کے شمن میں ثابت ہے اور وہ صحیح مسلم (۱۲ سامیح الحلی) میں ہے۔
- (٣) حاشيه ابن عابد بن ٣٠ ٢٣٩، سبل السلام ٣٠ / ٥٢، الخرشي ٣٠ ١٣٠ ، الشرح

<sup>(</sup>۱) قصة قتل ابی جہل کی روایت بخاری (افقح ۲۴۲۸-۲۴۷ طبع السّلفیہ) اور مسلم (۳۷؍ ۲۷ سلط جلحلهی ) نے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف ؓ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حاشيدا بن عابدين ۲۳۸ / ۲۳۸ ، حاشية العدوى ۲ / ۱۰۱۰ الشرح الصغير ۲ / ۲ / ۲ / ۱۰ القوانين الفقهيد ص ۹۹ ، روضة الطالبين ۲ / ۲ / ۳ / ۳ مغنی الحتاج ۱ سر ۹۹ ، المغنی لابن قدامه ۲ / ۳ ۹۲ سبل السلام ۴ / ۵۲ ، المهذب فی فقه الإمام الشافعی ۲ / ۲۳۸ -

2-ساب کے ستحق ہونے کی ایک شرط میہ ہے کہ کا فر کے آل میں ، آل کرنے والا اپنے کو خطرہ میں ڈالے، لینی اپنی زندگی کو خطرہ میں ڈالے اور موت کا سامنا کرے، لہذا اگراس کو تیروغیرہ سے مسلمانوں کی صف میں رہتے ہوئے مارے گایا قلعہ میں محفوظ ہوکر مارے گاتو اس کوساب نہیں ملے گا۔

اگر جنگ کی حالت میں کافر کے قتل میں دویا اس سے زیادہ مسلمان شریک ہوں توشا فعیہ اور حنابلہ میں ابو یعلی کے نز دیک سب کو سلب ملے گا۔اس لئے کہ ارشاد نبوی عام ہے: ''من قتل قتیلا فله سلبه" (جوکسی کوتل کرے گااس کا سامان اس کو ملے گا)۔اس میں ایک دواور پوری جماعت داخل ہے۔اس کئے کہ سبب یعنی قتل میں سب شریک ہیں،لہذاسک میں بھی سب شریک ہوں گے،حنابلہ کی رائے اور یہی شافعیہ کے نزدیک ایک قول ہے کہ اگر مقتول ایسی جماعت میں پھنس جائے کہ ان سے کے نکلنے کی امید نہ ہوتو اس کا سلب اس کے قاتل کے لئے خاص نہ ہوگا ،اس لئے کہ اس نے اپنے کوخطرہ میں نہیں ڈالا ہے، نیز اس لئے کہ کافر کا شران کے درمیان پھنس جانے کی وجہ سے ختم ہوگیا ہے ۔ حنابلہ نے مزیدکہا ہے کہ اگر مسلمانوں کی جماعت ،کسی کافریرحملہ کرےاورسب مل کراس کوتل كردين تواس كاسك ان كونهيس ملے گا۔ بلكه و غنيمت ميں داخل ہوگا، اس لئے کہانہوں نے اس کوتل میں اپنے کوخطرہ میں نہیں ڈالا ہے، اسی طرح اگراس کے تل میں دویا زیادہ افرادشریک ہوں اوران میں سے کوئی قتل کرنے میں دوسرے سے بڑھا ہوا نہ ہو، اس لئے کہ ساب کا اتحقاق اس کے قل میں اپنے کوخطرہ میں ڈالنے سے ہوتا ہے،اور دویازیادہ کے تل سے خطرہ نہیں ہوتا ہے،لہذااس کی وجہ سے سلب کا

= الصغیر ۱۷۷۲، جواہر الإکلیل ۲۲۱۱، مغنی المحتاج ۱۹۹۳، روضة الطالبین ۲ر۳۷۳، المغنی لابن قدامه ۸۷۸۸، حاضیة العدوی ۲۲/۱۱، فتح القدیر ۲۲/۹۷۸، کشاف القناع ۱۷۷۳۔

استحقاق بھی نہ ہوگا۔ انہوں نے کہا: اس کئے کہ ہمیں یہ بات نہیں معلوم ہے کہ نبی کریم علی نے کئی سلب میں دوآ دمیوں کوشر یک کیا ہو۔ نیز اس کئے کہ ابوجہل کومعاذ بن عمر و بن جمول اورمعاذ بن عفراء اللہ کے کہ ابوجہل کومعاذ بن عمر و بن جمول اورمعاذ بن عفرا تا کہ نبی کریم علی ہے گئی کہ اور ساب کا فیصلہ معاذ بن الجموح کے لئے کیا (۱)۔

۸- اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جس مقتول کے قاتل کو اس کا سلب ملے گا، اس کے بارے میں بیشرط ہے کہ وہ ان جنگجوؤں میں ہوجن کو قتل کرنا شرعاً جائز ہے، لہذا اگر کسی عورت، بچہ، شخ فانی، مجنون، اپنی عبادت گاہ میں یکسور ہنے والے راہب یا ان جیسے کسی آ دمی کوقتل کر دے جن کوقتل کرنے سے منع کیا گیا ہے تو اس کا قاتل سلب کا مستحق نہیں ہوگا جب تک مقتول جنگ میں شریک نہ ہو، اگر مذکورہ بالا افراد میں سے کوئی جنگ میں شریک ہوتو اس کا قاتل اس کے سلب کا مستحق میں سے کوئی جنگ میں شریک ہوتو اس کا قاتل اس کے سلب کا مستحق ہوگا، اس لئے کہ اس وقت اس کوقتل کرنا جائز ہوگا۔

9 - سلب کے استحقاق کی ایک شرط ہے ہے کہ اس کوتل کردے یا ایسا کاری زخم لگائے کہ اس کو مقتول کے حکم میں کردے، اس طرح کہ مسلمان پوری طرح اس کے شرسے محفوظ ہوجا ئیں اور وہ اپنی بچاؤ مسلمان پوری طرح معذور ہوجائے، مثلاً اس کی دونوں آ تکھیں پھوڑ دے یا اس کی دونوں آ تکھیں پھوڑ دے یا اس کے دونوں ہاتھ اور دونوں پیرکاٹ ڈالے، اظہر قول میں شافعیہ نے کہا ہے کہ بہی حکم اس وقت پیرکاٹ ڈالے، اظہر قول میں شافعیہ نے کہا ہے کہ بہی حکم اس وقت بھی ہوگا، اگر اس کے دونوں ہاتھ اس کے دونوں پیرکاٹ ڈالے یا اس کوقید کردے یا اس کا ایک ہاتھ اور ایک پیرکاٹ دے، اس لئے کہ کاٹے کی صورت میں اس کی حرکت کمزور پڑجائے گی اور اس لئے کہ کاٹے کی صورت میں اس کی حرکت کمزور پڑجائے گی اور اس لئے کہ قید کرنا مغلوب کرنے میں زیادہ بڑھا ہوا ہے اور قبل سے زیادہ سخت قید کرنا مغلوب کرنے میں زیادہ بڑھا ہوا ہے اور قبل سے زیادہ سخت

<sup>(</sup>۱) اس کی تخریخ نظره ر ۵ میں گذر چکی ہے۔

ہے،اوراس لئے بھی کہ قیدی کے بارے میں امام کواختیار ہے کہ آل کرے،احسان کرے یافدیہ لےوغیرہ۔

مکول نے کہا ہے کہ سلب صرف اس خض کو ملے گا جو کسی موٹا قوی (۱) عجمی کا فرکوقید کرے یااس کوٹل کرے، حنابلہ میں سے قاضی ابویعلی نے کہا ہے کہ اگر کسی کو گرفتار کرے، پھرامام اس کوٹل کرنے کئے بند کرد نے تواس کا سلب اس کو ملے گا جس نے گرفتار کیا ہے، اور اس کا فدید یا اس کی ذات اور اس کا سامان اس کو ملے گا، اس لئے کہ اس نے مسلمانوں کو اس کے شرسے محفوظ کیا ہے، ایک قول میں شافعیہ کی رائے یہی ہے، بعض علماء کی رائے جن میں بہی بھی ہیں، یہ ہے کہ سلب کا مستحق صرف قبل کرنے والا ہی ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علی ہے۔ ایس فیلہ کی اس کا مستحق صرف قبل کرنے والا ہی ہوگا، اس لئے کہ نبی کریم علی ہے۔ اس کو ملے گا اس کا سامان اس کو ملے گا )۔ نیز اس لئے کہ نبی کرے علاوہ کوئی سز ااس کا قوم کے لئے قوت فراہم کرنا ختم نہیں کرے گا۔ یونکہ بہت سے نابینا، آنکھ والے سے زیادہ شریر ہوتے ہیں، اور جس کے ہاتھ پیر کاٹ دیئے والے سے زیادہ شریر ہوتے ہیں، اور جس کے ہاتھ پیر کاٹ دیئے جا نمیں وہ اپنی ذات کا بدلہ لینے کے لئے حیلے کرتا ہے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ دونوں پیر، یا دونوں ہاتھ یا ایک ہاتھ اور ایک پیرکو کاٹنے والا سلب کامستحق نہ ہوگا، کیونکہ اس نے مسلمانوں سے اس کے شرکودورنہیں کیا ہے۔

یکی تکم ہے اگراس کو گرفتار کرے، اس لئے کہ جس نے گرفتار کیا ہے، اس نے اس کو تل نہیں کیا ہے، خواہ امام اس کو تل کرے یا غلام بنا کر باقی رکھے یا فدید لے یا احسان کرے اس کا سلب، اگر فدید لے تو اس کا فدید اور غلام بنائے تو اس کی غلامی ، مسلمانوں کے درمیان

غنیمت ہوگی، اس کئے کہ مسلمانوں نے بدر کے قیدیوں کو گرفتار کیا تو ان میں سے عقبہ بن الی معیط اور نفر بن الحارث کو نبی کریم علیات نے ان کو نبی کردیا اور باقی سب کو باقی رکھا<sup>(۱)</sup> اور جن لوگوں نے ان کو گرفتار کیا تھاان کو ان کا سلب نہیں دیا، نہ ان کا فدیدان کو دیا۔ بلکہ ان کا فدید مسلمانوں کے لئے غنیمت تھا، اظہر کے بالمقابل شافعیہ کی ایک رائے یہی ہے۔

اگر کسی نے کسی کو د ہوج لیا اور دوسرے نے اس کو قبل کردیا تو شافعیہ و حنابلہ کے نزدیک اس کا سلب قاتل کو ملے گا، اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "من قتل قتیلاً فلہ سلبه" (جو کسی کوئل کرے گااس کا سامان اس کو ملے گا) اور اس لئے کہ اس نے مسلمانوں کو اس کے شرسے بچایا ہے۔ لہذا یہ اس کے مشابہ ہوجائے گا کہ اگر دوسرا اس کو نہ د ہو چتا۔

اوراوزاعی کی رائے ہے کہ اس کا سلب د ہو چنے والے کو ہوگا، اور
اس کے مثل اگر کوئی کا فرکسی آ دمی کی طرف جنگ کے لئے متوجہ ہواور
کوئی دوسرااس کے پیچھے سے آ کراس کوئل کرد ہے تواس کا سلب اس
کے قاتل کو ہوگا، اس لئے کہ حضرت ابوقیا دوؓ کی حدیث ہے، وہ فرماتے
ہیں کہ جنین کے سال ہم لوگ رسول اللہ علیاتیہ کے ساتھ نکلے، جب
ہم لوگ ملے تومسلمانوں کو غلبہ ہوا، میں نے مشرکین میں سے ایک
شخص کو دیکھا کہ ایک مسلمان کو مغلوب کرلیا ہے، میں چکر کا ک کراس
کی طرف بڑھا، پیچھے سے اس کے پاس پہنچا اور اس کی گردن پر ایک
وارکیا، وہ میری طرف گھوم گیا اور مجھ کو شخت د ہو چا، مجھے اس کی موت کا
احساس ہوا، پھراس کوموت آ گئی ..... پھر لوگ لوٹے، اللہ کے رسول

<sup>(</sup>۱) علج:موٹا قوی عجمی کا فر۔

<sup>(</sup>۲) اس کی تخریج فقرہ ۵ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدر کے قیدیوں اور عقبہ ونضر کے قتل کے واقعہ کا ذکر ابن کشر نے السیر ۃ المنو بید کا در ابن کشر نے السیر ۃ المنو بید ۲۷ سر ۲۷ سال کا کردہ دار اِ حیاء التراث العربی) میں کیا ہے، اور اس کی نبیت ابن اسحاق کی طرف کی ہے کہ انہوں نے اپنی سیرت میں اس کا ذکر

علی تشریف فرما ہوئے اورار شاد فرما یا کہ جس نے کسی کوتل کیا ہو اوراس پراس کے پاس جوت ہوتو اس کا سلب اس کو ملے گا، حضرت قادہ فرماتے ہیں کہ میں کھڑا ہوا اور اعلان کیا کہ میرا کوئی گواہ ہے ؟ ۔۔۔۔ یہاں تک کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرما یا کہ ابوقادہ! کیا بات ہے؟ میں نے پوراوا قعہ بیان کیا، پھر قوم میں سے ایک آدمی نے بہا: اے اللہ کے رسول ہیں گہتے ہیں، اس مقتول کا سلب میرے بہان ہے۔ آپ ان کوا پناحق چھوڑ نے پر راضی کر دیں، حضرت ابو بر پاس ہے۔ آپ ان کوا پناحی چھوڑ نے پر راضی کر دیں، حضرت ابو بر اوراس کے رسول کی طرف سے جہاد کرے، نہیں کہا جائے گا کہ وہ اور اس کے رسول کی طرف سے جہاد کرے، نہیں کہا جائے گا کہ وہ سلب جھ کو دیدے، رسول اللہ علیہ اس کو دیدو)، ابوقادہ فرمائے ہیں، تم سلب اس کو دیدو)، ابوقادہ فرمائے ہیں، تم سلب اس کو دیدو)، ابوقادہ فرمائے ہیں: اس نے سلب مجھ کو دیدیا

شافعیہ میں سے ابوالفرخ الزاز نے کہا ہے کہ اس کوا گرایک آدمی روکے اور دوسرااس کوتل کرے توسلب دونوں کے درمیان تقسیم ہوگا، اس کئے کہ دونوں نے اس کے شرکو دور کیا ہے۔ یہ اس صورت میں ہے جب کہ اس کو بھا گئے سے روک دے، لیکن اس پر قبضہ نہ کرے، اگر روکنا قبضہ کے ساتھ ہوگا تو یہ گرفتار کرنا ہے، اور گرفتار شخص کوقل اگر نے سے سلب کا استحقاق نہیں ہوتا ہے۔

• 1 - سلب کے استحقاق میں ایک شرط میہ بھی ہے کہ کا فرکواس حال میں قتل کیا جائے کہ وہ لڑائی میں مصروف ہواور جنگ جاری ہو، اگر مشرکین کی فوج کوشکست ہوجائے اور کوئی شخص ان کا پیچھا کرے اور ان میں سے کسی کا فرکوتل کردے تواس کے سلب کا مستحق نہ ہوگا۔ اس

لئے کہ ان کو ہزیمت وشکست سے ان کا شرد فع ہو چکا ہے، یہی تکم اس وقت ہے جب کسی کا فرکواس حال میں قتل کرے کہ وہ اس کے ہاتھ میں گرفتار ہو، یا سو یا ہوا ہو یا کھانے وغیرہ میں مشغول ہو یا ایسا کاری رخم اس کولگا ہو کہ اپنی حفاظت نہ کرسکتا ہو، اس لئے کہ قاتل نے اس کے قتل میں اپنے کوخطرہ میں نہیں ڈالا ہے اور مسلمانوں کواس کے شر سے نہیں بچایا ہے۔

اس لئے بھی کہ نبی کریم علیہ نے حضرت ابن مسعود گوابوجہل کا سلبنہیں دیا۔ انہوں نے اس کومعاذ بن الجموح کے کاری زخمی کرنے سلبنہیں دیا۔ انہوں نے اس کومعاذ بن الجموح کے کاری زخمی کرنے کے بعد قتل کیا تھا (۱) اور رسول اللہ علیہ نے بدر کے قید یوں میں سے عقبہ بن معیط اور نظر بن الحارث کوتل کرنے کا حکم دیا اور جس نے ان دونوں کوتل کیا ، ان کا سلب آپ نے قاتل کونہیں دیا (۲)۔ بنی قریظ کے مرقبل کئے گئے ، مگر آپ نے ان کے قاتلین کوان کا سامان خہیں دیا (۳)۔

ابوتوراورابن المنذركي رائے ہے كہ ہروہ خص جوكسى كافركوتل كرے، سلب كامستحق ہوگا، اس كئے كہ حدیث عام ہے: "من قتل قتیلاً فله سلبه" (جوكسى كوتل كرے گاتواس كا سلب اس كو طعے گا)۔

نیز اس کئے کہ حضرت سلمہ بن الاکوع ٹے کفار کے ایک جاسوں کوقل کردیا اور وہ شکست کھا چکا تھا تو نبی کریم علیق نے دریافت فرمایا کہ اس کوکس نے قتل کیا؟ لوگوں نے بتایا کہ سلمہ بن الاکوع نے

<sup>(</sup>۱) حدیث ابی قتادہ کی روایت بخاری( الفتح ۲۴۷/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم(۳/۰۷سا-۷ساطیع کتلئی)نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنى لابن قدامه ۳۸۶۸۸، روضة الطالبين ۲۹۳۸، مغنی الحتاج ۳۷۰۱، کشاف القناع ۱۷۱۳، سبل السلام ۱۹۸۳ م

<sup>(</sup>۱) حدیث کی تخ تئے فقرہ ۵ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث کی تخریخ فقره/۹ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) بنی قریطہ کے مردول کے قل کے واقعہ کو ابن کثیر نے السیر ہ (۲۴۸/۳-۲۴۲ شائع کردہ دار اِ حیاء التراث العربی) میں ابن اسحاق کی سیرت کے حوالہ سے نقل کیا ہے۔

<sup>(</sup>۴) حدیث کی تخزیخ فقرہ ۵ میں گذر چکی ہے۔

اس کو قتل کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ اس کے تمام سامان ان کو ملیں گے (۱)

اگرمشرکین میں سے کوئی شکست کھاجائے، پھر کوئی مسلمان اس کو قتل کردے اور جنگ جاری ہوتو اس کا سلب اس کے قاتل کو ملے گا،
اس لئے کہ جنگ میں بھا گنا اور پلٹنا ہوتا ہے، اور جب تک جنگ قائم و جاری ہے اس کوسا منے سے قتل کرے یا بھا گنے کی حالت میں قتل کرے ، دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے، اس لئے شرمتو قع ہے، کیونکہ بھا گنے والے کی والیسی کا اندیشہ رہتا ہے۔

جہور فقہاء کی رائے ہے کہ گھسان کی جنگ میں قاتل اپنے مقول کے سلب کا مستحق ہوگا، اس لئے کہ حدیث عام ہے کہ' جو کسی کو قتل کرے گااس کا سامان اس کو ملے گا''، نیز حضر ت ابوقاد ہ گی سابقہ حدیث ہے، جس میں انہوں نے کہا: جب ہم لوگ ملز کین میں سے ایک شخص کو دیکھا کہ ایک مسلمان پر غلبہ حاصل کیا ہے الخی نیز حضر ت انس گی حدیث ہے کہ حضر ت ابوطلح ٹے جنگ ہوازن میں بیس آ دمیوں کو تل کیا، اور ان کے سامان لے لیا، حالا نکہ یہ گھسان کی جنگ کے بعد ہوا تھا (۲) نیز عوف بن ما لک گی حدیث ہے، اس مددی کے قصہ میں جس نے ایک رومی کو تل کر دیا تھا۔ اس حدیث میں مددی کے قصہ میں جس نے ایک رومی کو تل کر دیا تھا۔ اس حدیث میں جہ کہ ہمارے لئے فیصلہ کیا، اس لئے کہ ہم اپنے دشمنوں سے ملی، جنہوں نے ہم لوگوں سے سخت جنگ کی (۳) الخی، اس کے باوجود جنہوں نے ہم لوگوں سے سخت جنگ کی (۳) الخی، اس کے باوجود مددی نے اس آ دمی کا سامان لے لیا جس کو اس نے قبل کیا تھا۔ اور اعی، مسروق ، سعید بن عبد العزیز یز اور ابو بکر بن الی مریم کی اور اور بکر بن الی مریم کی

امام ما لک اور اوز اعی نے کہاہے کہ اگروہ کیے کہ میں نے قل کیا ہے تو

اورصفوف ایک دوسرے میں گھس نہ جائیں ۔ یعنی گھسان کی جنگ شروع نہ ہوجائے ، جب ایسا ہوجائے گا تو پھر کسی کوسلب نہیں ملے گا، اور کیااس میں امام کی اجازت کی شرط ہوگی ، امام احمدا وراوزائی نے کہا کہ امام کی اجازت کے بغیر قاتل کا سلب لینا مجھے پسند نہیں ہے، اس کئے کہ یہ مجتمد فیہ ہے، لہذا امام کی اجازت کے بغیراس کا حکم نافذ نہ ہوگا، بلکہ وہ اپنا ہم لے گا، ابن قد امہ نے کہا ہے ہوسکتا ہے کہ یہ امام احمد سے بطور استحباب مروی ہو، ایجاب کے طور پر نہ ہو، تاکہ اختلاف سے نکل جائے، لہذ ااگر امام کی اجازت کے بغیر لے لے گا تو فضیلت کوترک کرنے والا ہوگا، کین اس کا لینا جائز ہوگا ۔ ۔ امام شافعی اور ابن المنذر نے کہا ہے کہ اس کو امام کی اجازت کے اور بی خات کے امام شافعی اور ابن المنذر نے کہا ہے کہ اس کو امام کی اجازت کے امام شافعی اور ابن المنذر نے کہا ہے کہ اس کو امام کی اجازت کے امام شافعی اور ابن المنذر نے کہا ہے کہ اس کو امام کی اجازت کے امام شافعی اور ابن المنذر نے کہا ہے کہ اس کو امام کی اجازت کے

رائے ہے کہ قاتل کوسلب ملے گا جب تک دونوں فوجیس مل نہ جا کیں ،

بغیرسلب لینے کا حق ہے ، اس لئے کہ وہ نبی کریم علیلیہ کے مقرر کئیے کہ وہ نبی کریم علیلیہ کے مقرر کرنے سے اس کا مستحق ہوا ہے ، اور اندیشہ ہے کہ اگر اس کو ظاہر کردیتو امام اس کونیدے گا<sup>(۱)</sup>۔

کیاسلب کے استحقاق میں بینہ لازم ہے؟:

<sup>11-</sup>اس میں علاء کا اختلاف ہے، جمہور فقہاء شافعیہ، حنابلہ اور مالکیہ کی ایک جماعت کی رائے ہے کہ سلب کے استحقاق میں شہادت کے بغیر دعوی قبول نہیں کیا جائے گا،اس لئے کہ بعض روایات میں الفاظ یہ بین: "من قتل قتیلاً له علیه بینة فله سلبه" (جوکسی کوئل کرے گا اور اس پراس کے یاس بینہ ہوگا اس کا سلب اس کو ملے گا)،

<sup>(</sup>۱) المغنی لابن قدامه ۳۸۸/۸ـ

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع۔

<sup>(</sup>۳) حدیث کی تخریخ فقره ۱۸ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قتل سلمة بن الأكوع رجلا من طلیعة الكفار" كی روایت مسلم (۳۷ ۱۳۷۵ طبع الحلق) نے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث انس:''أن أبا طلحة قتل یوم هوازن عشرین رجلا''کا<sup>بعض</sup> حصفقره ر۵ میں گذرچاہے،اس کی تخر <sup>ج</sup>گ گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث عوف بن مالک کی تخریج فقره ر ۵ میں گذر چکی ہے۔

اس سے بینہ نہیں طلب کیا جائے گا ،سلب اس کو دیدیا جائے گا۔ اس
لئے کہ نبی کریم علیہ نے ابوقتادہ اور معاذبی عمر وبن جموح وغیرہ کا
قول قبول کرلیا اور ان کوسلب دیدیا ، نہ شہادت طلب کی نہ شم کی ، بعض
علاء جو بینہ کی شرط لگاتے ہیں ، ان کی رائے ہے کہ دو مردوں کی
شہادت کے بغیراس کا قول قبول نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ شار ع
نے بینہ کا اعتبار کیا ہے اور جہاں ان کا ذکر مطلق ہے ، وہ شاہدین کے
اعتبار پرمحمول ہوگا، نیز اس لئے کہ وہ قبل عمد کی شہادت کی طرح ہے ،
اعتبار پرمحمول ہوگا، نیز اس لئے کہ وہ قبل عمد کی شہادت کی طرح ہے ،
ایک مرداور دوعور توں کی شہادت یا ایک مرد کی شہادت اور قسم قبول کی
ایک مرداور دوعور توں کی شہادت یا ایک مرد کی شہادت اور قسم قبول کی
اموال کی طرح ہوگا ، عمد ثین کی ایک جماعت کی رائے بہی ہے (ا)
اموال کی طرح ہوگا ، محد ثین کی ایک جماعت کی رائے بہی ہے کہ ایک بعض کی رائے بہی ہے کہ ایک گواہ کی شہادت جس نے ابوقادہ گی ۔ اس
خق میں گواہی دی تھی بغیر بمین کے قبول فرمائی تھی (۲) ۔
حق میں گواہی دی تھی بغیر بمین کے قبول فرمائی تھی (۲) ۔

# كياسك مين خس لياجائ كا؟:

المسلب كاخمس لين مين فقهاء كا اختلاف ہے، مشهور قول كے مطابق شافعيه، حنابله، ابن المنذر اور ابن جرير كى رائے ہے كہ سلب كا خسنہيں ليا جائے گا، اس لئے كہ عوف بن ما لك اور خالد بن الوليد في ہے: "أن رسول الله عليه في السلب في السلب المقاتل ولم يخمس السلب ((رسول الله عليه في قاتل كے لئے سلب كافيصله كما اور سلب كاخمس نہيں ليا)، نيز حضرت عمر كا قول

ہے کہ ہم لوگ سلب کاخمس نہیں لیتے تھے۔

اوزاعی اور کھول کی رائے ، یہی شافعیہ کے مشہور قول کے مقابل رائے ہے کہ سلب میں ٹمس لیا جائے گا، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد عام ہے: "وَاعُلَمُوا أَنَّمَا غَنِمُتُم مِّنُ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّٰهِ خُمُسَهٔ وَلِلرَّسُولِ" الآیة (اور جانے رہوکہ جو کچھ تہیں بطور غنیمت عاصل ہوسواس کا پانچوال حصہ اللہ اور رسول کے لئے ہے )، یہی رائے حضرت ابن عباس کی ہے۔ اسحاق نے کہا ہے کہ اگرامام سلب کو بہت زیادہ محسوں کر بے واس کا تمس لے گا، اس لئے کہ ابن سیرین کی روایت ہے کہ براء بن مالک نے بحرین میں ' مرزبان زارہ' سے مبارزت کی ، اس کو نیزہ مارا اور اس کی ریڑھی ہٹری توڑ دی اور اس کے کئین اور سلب لے لیا، پھر جب ظہر کی نماز پڑھی کی ٹوڑ دی اور اس ان کے گھر میں آئے اور کہا کہ ہم لوگ سلب کا ٹمس نہیں لیتے تھے اور براء کا سلب بہت زیادہ ہے اور میں اس کا ٹمس نہیں اس کا ٹمس نہیں ہزار کے براء تیں ہزار کے سلب سے لیا گیا ان کا سلب تمیں ہزار کے برائی اس کا سلب تمیں ہزار کے برائی ۔

حنفیہ اور مالکیہ کی رائے ہے کہ مقتول کا سلب دوسرے مال غنیمت کی طرح ہے، قاتل کے ساتھ خاص نہیں ہے قاتل اور دوسر بےلوگ اس میں برابر ہیں۔امام اس کو بطور نفل دے گا اور حنفیہ کے نزدیک دار الاسلام میں لانے سے قبل نفل چار خمس میں سے دے گا، اور دار الاسلام میں لانے کے بعد خمس میں سے دے گا، مالکیہ کے نزدیک اگرامام مصلحت سمجھے گا تو مجابد کو خمس میں سے بطور نفل دے گا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أنفال را ۴ \_

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع، مغنی الحتاج ۱۰۱۳، روضه الطالبین ۷/۵۷۳، فتح القدیر ۵/۴۹۷\_

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٤/ ٢٢٩، القوانين الفقهيه رص ٩٩، سبل السلام ٦/٨٥\_

<sup>(</sup>۱) سبل السلام ۴ر ۵۳، کشاف القناع ۳ر ۷۲، المغنی لا بن قدامه ۹۹۸۸ س

<sup>(</sup>٢) المغنى لا بن قدامه ٨ ر ٣٩٦ ، كشاف القناع ٣ ر ٧٢ ، سبل السلام ٧ ر ٥٣ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث کی تخ یخ فقره ۱۷ میں گذر چکی ہے۔

#### سل جوقاتل لے گا:

سا - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ سلب، جس کا مستحق قاتل ہوتا ہے وہ وہ ہے جو مقتول کے بدن پر ہو، لیعنی کپڑے، عمامہ، ٹوپی ، خف (موزہ) ران (موزہ نما جوتا) (۱) ، اور سبز چادر اسی طرح اس کے ہتھیار اور آلات جنگ جیسے زرہ ، خود ، نیز ہ ، چھری ، تلوار ، لست ، کمان اور تیر وغیرہ ، اسی طرح جو اس کی سواری پر ہومثلاً زین ، لگام اور تکیل وغیرہ ۔

ان کے علاوہ دوسرے سامان کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، حفیہ، اظہر قول کے مطابق شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ سلب میں وہ تمام سامان ہیں جواس کی زینت وشرف کے لئے ہوں، جیسے تاج ، نگن ، انگوشی، طوق ، منطقہ (پڑکا) اگر چہاس پرسونے کا پانی چڑھا ہوا ہو وغیرہ، اسی طرح نفقہ کی تھیلی (۲) اور اس میں موجود نفقہ بھی داخل ہے، اس لئے کہ نبی کریم ایسی کے کہ نبی کریم ایسی کے کہ نبی کریم ایسی کا ارشاد عام ہے، جو کسی کو قتل کرے اس کا سامان اس کو ملے گا ، اور حضرت براء کی گزشتہ حدیث ہے کہ سلب میں اس کا کنگن اور اس کا منطقہ تھا، اور سلب میں وہ چو پا یہ بھی داخل ہے جس پروہ سوار ہو، اس لئے کہ مددی کی حدیث میں ہے کہ انہوں نے ایک عجمی کا فرکوئل کیا تو اس کا گھوڑ ااور اس کے ہمور کے لیا جس پروہ سوار ہو، اس کا گھوڑ ااور اس کے ہمور کے لیا جس کے کہ انہوں نے ایک عجمی کا فرکوئل کیا تو اس کا گھوڑ ااور اس کے ہمویا رہے کہ کا مرکوئی کیا تو اس کے کہ کا رہوں کے ایک جمی ہے۔

ما لکیہ وشا فعیہ نے کہاہے کہ اسی طرح وہ جانور بھی داخل ہے جس کواس نے اپنے ہاتھ سے پکڑر کھا ہو، یااس کے غلام کے ہاتھ میں ہو اور وہ جنگ کے لئے ہو، حنفیہ وحنا بلہ نے اس میں ان کی مخالفت کی ہے، انہوں نے کہاہے کہ جو جانوراس کے غلام کے ہاتھ میں ہو یا جو

امام احمد سے منقول ہے کہ جس جانور پروہ سوار ہوگا، وہ سلب میں داخل نہیں ہے، یہی ابو بکر کے نزد یک مختار ہے، اس لئے کہ سلب وہ ہے جو اس کے بدن پر ہو، جانورا ایسانہیں ہے، جو جانوراس کے گھر پر ہو، یا اس کے خیمہ میں ہو، یا بھا گا ہوا ہووہ بالا تفاق سلب میں داخل نہ ہو، یا اس کے خیمہ میں ہو، یا بھا گا ہوا ہووہ بالا تفاق سلب میں داخل نہ ہے، گا

ما لکیہ کی رائے اور یہی شافعیہ کے نز دیک اظہر کے بالمقابل قول ہے کہ تاج ، طوق ، کنگن ، بالی جو کان میں ہو، انگوشی ، عین ، صلیب ، خیلی اور اس میں موجو دنفقہ وغیرہ سلب میں داخل نہیں ہیں ، اس لئے کہ یہ اشیاء ایسی نہیں ہیں جن سے جنگ میں مدد لی جاسکے۔

جومال اس کے ساتھ اس کے بیگ یاتھیلا میں ہواس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

شافعیہ کارائح مذہب اور حنابلہ کی رائے ہے کہ وہ سلب میں داخل نہیں ہے ، اس لئے کہ وہ نہ تو اس کا لباس ہے ، نہ اس کی یا اس کے گھوڑے کی زینت کا سامان ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ وہ سلب میں داخل ہے، اگر چہاس پر سونا یا چاندی کا پانی چڑھایا گیا ہو، شافعیہ میں سبکی کی رائے بہی ہے، کیونکہ اس نے اس کو اپنے ساتھ اس لئے رکھا ہے کہ ہوسکتا ہے اس کی ضرورت پڑجائے (۱)۔

جانوراس کے ساتھ ہوجس کو جنیبہ کہا جاتا ہے،خواہ اس کے آگے ہویا پیچھے یا بغل میں ہو،سلب میں داخل نہ ہوگا۔

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ۲۵ ۳۵۳، حاشيه ابن عابدين ۲۴۱، جوابر الإکليل ۲۲۱،۲ الشرح الصغير ۲۷ که ۱۵ حاشية الخرش ۳۷ سار ۱۰۰ مغنی المحتاج ۳۷ ۱۰۰، روضة الطالبين ۲۷ ۳۷ ۲ مهر، لمبند ب ۲۲ ۳۳۹، لمغنی لا بن قدامه ۸۸ ۳۹۳، کشاف

<sup>(</sup>١) الران كالخف إلا أنه لا قدم له (القاموس) ـ

<sup>(</sup>۲) ہمیان: نفقہ کی تھیلی جو کمرمیں باندھی جاتی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث کی تخ یخ فقرہ (۱۰ میں گذر چکی ہے۔

# سلخ

# سلحفاة

ريكھئے:'' أطعمة''۔

#### تعريف:

ا – لغت میں سکنح کامعنی جانور کا چیڑاا تارنا ہے۔

جب بری کی کھال اتارد نے وکہا جاتا ہے: سلّخ الإھاب من الشاۃ یسلخه، صاحب لسان العرب نے نقل کیا ہے کہ کوئی چیز الشاۃ یسلخه، صاحب لسان العرب نے نقل کیا ہے کہ کوئی چیز اپنے چھکے کو بھاڑ دے تو کہا جاتا: انسلخ سلخ الحر جلد الإنسان فانسلخ (گری نے انسان کی کھال اتار دی تو وہ اتر گئی)، سلخت المرأۃ عنها درعها (عورت نے اپنے کپڑ نے اتارد یے )، نیز کہا جاتا ہے: انسلخ النهار من اللیل: دن، رات سے اس طرح جدا ہوگیا کہ اس کی روشنی کا کوئی حصر رات کے ساتھ باتی نہیں رہ گیا ۔

قرآن كريم ميں ہے: "وَ آيَةٌ لَّهُمُ اللَّيْلُ نَسُلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمُ مُظُلِمُونَ" (اورايك نشانى ان لوگول كے لئے رات بھى ہے ہم اس پرسے دن كواتار ليتے ہيں سويكا يك لوگ اندھيرے ميں رہ جاتے ہيں)۔

# اجمالي حكم:

۲ – آ دمی کی زندگی میں اور اس کی موت کے بعد اس کی کھال اتار نا

(۲) سورهٔ لیس ۱۷۳ (۲



<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المفردات.

حرام ہے،اس کئے کہاس میں اس کی بے حرمتی ہے ۔

اس پرتمام علماء امت کا اجماع ہے۔ اس کئے کہ ارشاد باری ہے:
"وَلَقَدُ كُرَّ مُنا بَنِي الْمَمَ" (اور ہم نے بنی آدم کوعزت دی ہے)۔
جانور کی زندگی میں اس کا کھال اتار ناحرام ہے، اس لئے کہ اس
میں بلاوجہ اس کوعذاب دینا ہے۔

جانور کی جان نکلنے اور اس کے اضطراب کے دور ہونے سے قبل قصاب کے لئے اس کی کھال اتار نے کا آغاز کرنا مکروہ ہے ۔

اس کئے کہ حضرت ابو ہریرہ کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں:
"بعث رسول الله عَلَیْ الله عَلیہ : بدیل بن ورقاء الخزاعی علی
جمل أورق یصیح فی فجاج منی بكلمات منها:
"لاتعجلوا الأنفس حتی تزهق، و أیام منی أیام أكل وشوب" (رسول الله عَلیہ نے بدیل بن ورقاء الخزاعی کوایک فاکس خاکستری رنگ کے اونٹ پر بھیجا کہ نی کے راستوں میں ان کا اعلان کردیں، لوگو! جانور کی جان نکنے سے قبل اس کی کھال اتار نے میں جلدی نہ کرو، اور منی کے ایام ہیں)۔

جانور کی کھال دینے پراس کے اتارنے کے لئے عقد اجارہ کرنا:

سا – جانور کی کھال اجرت میں دے کراس کوا تارنے کے لئے کسی

- (۱) المجموع الر۲۱۲\_
- (۲) سورهٔ اِسراء ۱۰۷-
- (۳) المدونه ۲۲/۲،مواهب الجليل ۴۲۲۳، الاختيار ۱۲/۵، کشاف القناع ۲/۲۱۱،۲۱۱، الفتاوی الهندیه
- (٣) حدیث: "لا تعجلوا الأنفس حتى تزهق، وأیام منى....." كى روایت دائرة دائرة (٢٥٨٩ طبع دائرة المحارف العثمانيه) اور بیمتی ((٢٥٨٩ طبع دائرة المحارف العثمانيه) نے حضرت ابو ہریرہ ہے كى ہے، اور بیمتی نے كہا كہ به حدیث ضعیف اور بے كارہے۔

کے ساتھ عقد اجارہ کرناضی جہنیں ہے، اس کئے کہ اس میں دھوکا ہے،
کیونکہ معلوم نہیں ہے کہ کھال صحیح سالم انر جائے گی یانہیں؟ کیاوہ موٹی
ہے یا تپلی ہے؟ نیز اس کئے کہ بیچ میں اس کا ثمن بننا جائز نہیں ہے،
لہذا منفعت کا عوض بننا بھی جائز نہ ہوگا، اگر اس شرط پر کھال اتارا کہ
وہی اس کی اجرت ہوگی تو اس صورت میں اس کواجرت مثل ملے گی۔
اس کئے کہ عقد اجارہ فاسد ہے۔

### آ دمی کی کھال کی دیت:

۷۶ - حنفیہ نے کہاہے کہ آ دمی کی کھال میں عادل آ دمی کا فیصلہ واجب ہوگا، حاشیہ ابن عابدین میں ہے: آ دمی کی کھال، پیٹھ اور پیٹ، گوشت اور جوزخم چہرہ اور سرکے علاوہ دوسرے اعضاء میں ہول، ان سب میں عادل آ دمی کا فیصلہ واجب ہے (۲) نیخی دو عادل آ دمی نقصان کا جوتا وان طے کر دیں)۔

ما لکیہ وحنابلہ کی کتابوں میں جومراجع ہمیں دستیاب ہوسکے ان میں اس مسکلہ کے تھم میں ان کی کوئی صراحت ہمیں نہیں ملی۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ اگر کوئی شخص کسی معصوم الدم آدمی کی کھال اتارد ہے تو اس پر پوری دیت واجب ہوگی۔ اس لئے کہ کھال میں حسن اور ظاہری منفعت ہے۔ اگرایسے آدمی کی کھال اتارے جس کا کوئی عضو مثلا ہاتھ کٹا ہوا ہو یا ایبا عضوکاٹ دے جس کی کھال اتاردی گئی ہوتو پہلی صورت میں کئے ہوئے عضو کے حصہ کے بقدر چھوڑ کر کھال کی دیت واجب ہوگی اور دوسری صورت میں کھال کی مساحت پورے بدن پرتقیم کی جائے گی۔ کئے ہوئے عضو کے حصہ مساحت پورے بدن پرتقیم کی جائے گی۔ کئے ہوئے عضو کے حصہ مساحت پورے بدن پرتقیم کی جائے گی۔ کئے ہوئے عضو کے حصہ مساحت پورے بدن پرتقیم کی جائے گی۔ کئے ہوئے عضو کے حصہ

<sup>(</sup>۱) نهایة المحتاج ۲۱۸۷۵، الإقناع للشربنی الخطیب ۷۲،۳۷۰، مطالب أولی النهی ۱۹۲۷، الشرح الصغیر ۱۸۷۵

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ۵ ر ۲۳س

میں جو کھال آئے گی اس کے بقدر اس عضو کی دیت میں کمی کردی جائے گی اور اس عضو کی باقی دیت واجب ہوگی ۔ ۔ تفصیل:'' دیات''میں ہے۔

سكس

### تعريف

ا - لغت میں السلس کامعنی: آسان ہونا، نرم ہونا، اطاعت کرنا، اجاری ہونا، نہ رکنا ہے، المصباح میں ہے: سلس سلسا، باب سمع سے ہے، آسان ہونا، نرم ہونا، اسم صفت سلس ہے، د جل سلس لام کے زیر کے ساتھ۔ جس کی نرمی واضح ہو، سلاسۃ کامعنی نرم خوئی ہے، سلس البول کامعنی پیشاب کا جاری رہنا، اس کا نہ رکنا ہے، یہ حالت کسی مرض کی وجہ سے ہوجاتی ہے، جس شخص کو یہ مرض ہوجائے مال کوسلس ۔ لام کے زیر کے ساتھ کہتے ہیں۔ فقہا ء کے نزدیک سلس کا معنی بدن سے نگلنے والی اشیاء: پیشاب، ندی منی، ودی، پا آنہ یاریاح کا ازخود بے اختیار نگل جانا پیشاب، ندی منی، ودی، پا آنہ یاریاح کا ازخود بے اختیار نگل جانا ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-الاستحاضة:

۲ – استحاضہ، عورت کے ایام حیض کے علاوہ دنوں میں اس کے رحم سے نکلنے والاخون ہے، بیافا سدخون ہے ۔

# سلطان

د يکھئے:''إ مامة كبرى''۔

<sup>(</sup>۱) الصحاح،المصباح ماده: ''مسلس''، جوابرالإ كليل ار 19طبع المعرفيه

<sup>(</sup>٢) المصباح ماده: "حيض" ـ

\_\_\_\_\_ (۱) روضة الطالبين ۱۹ر۲۸۸، أسنى المطالب ۱۹۰۸\_

### ب-المرض:

سا- اصطلاح میں: مرض اس حالت کو کہتے ہیں، جو بدن کو گلے اوراس کوخاص اعتدال کی حالت سے نکال دے ۔

### ج-النجاسة:

۴ - نجاست یا توعین ہوگی، یہ گندگی ہے اگر معاف نہ ہوتو نماز کے شیح ہونے سے مانع ہے، یا نجاست حکمی ہوگی یہ ایک وصف ہے جو کل کے ساتھ قائم رہتا ہے، اگر رخصت پیدا کرنے والی کوئی چیز نہ ہوتو ہی بھی نماز کے تیجے ہونے سے مانع ہے۔

# اجمالي حكم:

### سلس کی نماز ووضو:

۵-سلس، ہمیشدر ہنے والاحدث ہے اوراس کا مریض معذور ہے، اس
کی عبادت اوروضو میں ایک خاص معاملہ کیا جائے گا جو دوسرے
تندرست لوگوں کے معاملہ سے الگ ہوگا، چنا نچہ حفیہ نے لکھا ہے کہ
متحاضہ عورت، وہ خض جس کوسلس البول ہو، یا مسلسل دست آ رہا ہو،
لگا تارر یاح خارج ہورہی ہو، دائی تکسیر ہو یا برابرر ہنے والا زخم ہوتو یہ
لوگ ہرنماز کے وقت کے لئے وضوکریں گے، اس لئے کہ نی کریم عیالیہ
کا ارشاد ہے: "المستحاضة تتوضاً لوقت کل صلاة"

- (1) المصباح ماده: "مرض"، التعريفات لجر جاني ر ٢٦٨ طبع الكتاب العربي \_
  - (٢) المصباح ماده: "نجس"، حاشية القليو بي ١٩،٧٨ طبع لحلبي \_
- ب صدیث: المستحاضة تتو ضأ لوقت کل صلاة "زیلی (۱/۲۰۴ طبع المحلس العلمی) نے کہا ہے حدیث بہت ہی غریب ہے، ابن قطاو بغا نے اس پریوں تقید کی ہے: میں کہتا ہوں کہ محمد بن الحن نے اس کو' الآ ثار' میں کھا ہے، اس کی روایت ابن بطہ نے حمنہ بنت جش سے کی ہے، ایسا ہی منیة الأ کمحی (ص ۱۹ کملحق با خراصب الراب ) میں ہے۔

(مستحاضہ ہر نماز کے وقت کے لئے وضوکرے گی) اور مستحاضہ پر دوسرے عذر والوں کو بھی قیاس کیا جائے گا،اور وہ لوگ وقت کے اندر جو نماز پڑھ سکتے ہیں،اگر سیلان کی حالت میں وضو نماز پڑھ سکتے ہیں،اگر سیلان کی حالت میں وضو کرے، پھر بند ہوجانے پر نماز اداکرے اور دوسرے پورے وقت میں بندر ہے تو وہ اس نماز کو دوبارہ اداکرے گا، یہی تھم اس وقت بھی ہوگا اگر نماز کے دوران بند ہوجائے اور مکمل بندر ہے۔

فرض نماز کا وقت نکل جانے کے وقت سابق حدث کی وجہ سے وضوٹوٹ جائے گا یہی تھی ہے اور امام ابوحنیفہ کا یہی قول ہے۔
امام زفر نے کہا ہے کہ وقت کے داخل ہونے سے وضو باطل ہوگا اور امام ابویوسف و محمد نے کہا ہے کہ (وقت کے نکلنے اور داخل ہونے) دونوں سے وضو باطل ہوجائے گا۔

اور جب تک وقت باقی رہے گا دو شرطوں کے ساتھ وضوبھی باقی ہے گا:

عذر کی وجہ سے وضو کیا ہواور اس پرکوئی دوسرا حدث طاری نہ ہوا ہو، مثلاریاح کا خارج ہونا اور کسی دوسری جگہ سے خون کا نکلنا ''۔
مالکیہ کی رائے ہے کہ اگر سلس اکثر وقت بندر ہے، کم وقت میں جاری رہ تواس سے وضوٹو ٹ جائے گا، اگر نصف وقت، یا اکثر وقت یا کل وقت میں وقت میں وقت میں جاری رہے تو وضوئہیں ٹوٹے گا، کین بیاس وقت ہے جب وہ اس کو دور کرنے پر قادر ہواور جب دور نہ کر ہے تو مطلقاً اس سے وضوٹو ٹ جائے گا (خواہ کم ہی وقت میں دور نہ کر ہے تو مطلقاً اس سے وضوٹو ٹ جائے گا (خواہ کم ہی وقت میں جاری رہے) مثلاً زیادہ دنوں تک غیر شادی شدہ رہنے کی وجہ سے یا حاری رہے ) مثلاً زیادہ دنوں تک غیر شادی شدہ رہنے کی وجہ سے یا علاج کرکے یا روزہ رکھ کریا شادی کرے اس کو دور کرنا ممکن ہو، البتہ علاج کرکے یا روزہ رکھ کریا شادی کرکے اس کو دور کرنا ممکن ہو، البتہ

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ارام طبع المكتبة الإسلاميه، الدر المختار ار ۱۳۹ – ۲۸۰، ۲۸۳ فتح القديرار ۱۲۴ – ۱۲۸، تبيين الحقائق ار ۲۴، مراقی الفلاح بحاشية الطحطاوی ر ۸۰ –

شادی وعلاج کے زمانہ میں معاف رہے گا، اگراکٹر زمانہ میں یا نصف زمانہ میں جاری رہے تو ان کے نزدیک وضوکرنا مندوب ہے، اگر پورے زمانہ میں جاری رہے تو وضوکرنا مندوب نہیں ہے، پورے زمانہ میں جاری رہے تو وضوکرنا اس وقت مندوب ہے جب کہ مشقت نہ ہو، اگر ٹھنڈک وغیرہ کی وجہ سے وضوکرنا دشوار ہوتو مندوب نہ مندوب نہ رہے گا، متاخرین ما لکیکواس میں تر ددہے کہ عذر کے ہمیشہ مندوب نہ رہے گا، متاخرین ما لکیکواس میں تر ددہے کہ عذر کے ہمیشہ طور پر نماز کے وقت میں اس کا اعتبار ہوگا، اور وہ زوال سے دوسرے دن کے طلوع آ فتاب تک ہے، یا مطلقا اس کا اعتبار ہوگا نماز کے وقت میں اس کا اعتبار ہوگا، اور وہ زوال تک کی قیداس میں نہ ہوگی، یہاں تک کہ طلوع آ فتاب سے زوال تک کہ طلقا ناقض نہیں ہے، البتاس سے وضوکر لینا مندوب ہے، اگر پورے مطلقا ناقض نہیں ہے، البتاس سے وضوکر لینا مندوب ہے، اگر پورے دمانہ میں لازم نہ ہوتو مندوب نہیں ہے۔

شافعیہ نے لکھا ہے کہ چھشرطیں ہیں جن کے ساتھ وہ خص خاص ہے جس کو دائمی حدث ہو مثلا سلس البول یا استحاضہ ہو، وہ یہ ہیں:
باندھنا، پٹی چڑھانا، چیج قول کے مطابق جیسا کہ ' الروضہ' میں ہے وقت کے داخل ہونے کے بعد ہر فرض کے لئے وضو کرنا، ایک شاذ قول کے مطابق وقت سے پہلے وضو کرنا بھی کا نی ہوجائے گا، ہر فرض کے لئے پٹی بدلنا، راج فرجب کے مطابق نماز کے مباح ہونے کی نیت کرنا، اصح قول کے مطابق نماز ادا کرنے میں جلدی کرنا۔

اگرکسی مصلحت کی وجہ سے تاخیر کرے، مثلا سترعورت، اذان، اقامت، جماعت کا انتظار کرنا، قبلہ معلوم کرنا، کسی مسجد کی طرف جانا اور سترہ عاصل کرنا وغیرہ تو یہ مصن نہیں ہے، اس لئے کہ اس کی وجہ سے وہ کوتا ہی کرنے والانہیں سمجھا جائے گا اور ہرفرض کے لئے وضو

(۱) الدسوقی ار ۱۱۱۲–۱۱۱۷ طبع الفکر، الخرثی ار ۱۵۲–۱۵۳ طبع الفکر، الزرقانی ار ۸۴–۸۵ طبع الفکر، جوام الا کلیل ار ۱۹–۲ طبع المعرفیه

کرے گا، اگر چینذر مانی ہوئی نماز ہو، جیسا کہ تیم کرنے والے کا تھم ہوت ہے، کیونکہ حدث باقی ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ فی نفطہ بنت ابی حبیش سے فرمایا: "تو ضئی لکل صلاة" (ہر نماز کے لئے وضو کرو) اور اس سے صرف جونفل نماز چاہے پڑھ سکتا ہے، جنازہ کی نماز نفل نماز کے تھم میں ہے، اگر عذر اتنی دیر تک زائل رہے جس میں وضو اور نماز کی گنجائش ہومثلا خون بند ہوجائے تو شرم گاہ پر جوخون وغیرہ ہے اس کودور کرنا اور وضو کرنا واجب ہوگا۔

جس کوسلس منی کی شکایت ہو، اس پر ہرفرض کے لئے عنسل کرنا واجب ہوگا، اگر نماز میں بیٹھنے سے حدث رک جائے تو بیٹھنا واجب ہوگا، اعادہ واجب نہ ہوگا، اور معذور نماز کے مباح ہونے کی نیت کرےگا۔ حدث کے دور کرنے کی نیت نہیں کرےگا، اس لئے کہ اس کا حدث دائمی ہے، اس کے وضو سے وہ دور نہ ہوگا، البتہ اس کے لئے عبادت مباح ہوجائے گی۔

ان تمام مسائل میں حنابلہ کی رائے شافعیہ کی رائے کی طرح ہے،
البتہ ہر فرض کے لئے وضو کے بارے میں ان کا اختلاف ہے، ان کی
رائے ہے کہ دائمی حدث والا، ہر وقت کے لئے وضوکر ہے ، اور اس سے
جوفرض یانفل نماز پڑھناچاہے پڑھ سکتا ہے، جبیبا کہ حنفیہ نے ذکر کیا ہے،
مالکیہ کے علاوہ دوسرے تمام فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ معذور کے لئے
وضوکی تجدیدوا جب ہے، مالکیہ نے کہا ہے کہ ستحب ہے جبیبا کہ گذر چکا،
شافعیہ و حنابلہ کے زدیک وقت کے داخل ہونے کے بعد وضوہ وگا۔
اس کی تفصیل فقہاء ' وضو' اور ' صلا ق' کے بیان میں کرتے ہیں۔
اس کی تفصیل فقہاء ' وضو' اور ' صلا ق' کے بیان میں کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "توضئی لکل صلاة" کی روایت بخاری (افتح ۳۳۲/۱ طبع السّلفیه) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الميثور ۲ / ۳۳ طبع اول، روضة الطانبين ابر ۱۳۷ طبع المكتب الإسلامي، مغنى الحتاج الاالاطبع الفكر، حاشية القلبو بي ابر ۱۰۱-۲۰۱ طبع الحلبي، كشاف القناع ابر ۱۳۸۸ – ۲۲۷ طبع النصر، المغنى ابر ۲۰۷۰ – ۱۳۳۸ سطبع الرياض \_

### سلس کی امامت:

اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ اگرامام سلس مریض ہواور مقتدی اس بھی ایسانی ہوتو نماز جائز ہے، اور اگرامام مریض ہواور مقتدی اس سے محفوظ (تندرست) ہوتو دوسرے تندرست مقتدیوں کی نماز کے لئے مریض کی امامت کے جائز ہونے میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

پہلاقول: حفیہ، حنابلہ اوراضح کے بالمقابل شافعیہ کی رائے ہے کہ جائز نہیں ہے، اس لئے کہ عذروالے در حقیقت حدث کے ساتھ نماز اداکریں گے، البتہ ان کے حق میں موجود حدث نہ ہونے کے حکم میں ہے، کیونکہ وہ نماز اداکر نے کے حتاج ہیں، لہذا یہ حکم ان ہی تک محدود رہے گا، اس لئے کہ ضرورت کا اعتبار بقدر ضرورت ہی رہتا ہے، نیز تندرست کی حالت ، معذور سے قوی ہے اور ضعیف پر قوی کی بنا حائز نہ ہوگی۔

دوسراقول: مشہور تول کے مطابق مالکیہ کی رائے اور شافعیہ کا اصح قول ہے کہ جائز ہے، اس لئے کہ ان کی نماز اعادہ کے بغیر صحیح ہے، نیز اس لئے کہ جب اعذار صاحب اعذار کے حق میں معاف ہیں تو دوسرے کے حق میں بھی معاف ہوں گے، نیز اس لئے کہ حضرت عمر امام تھے۔وہ سلسل المذی محسوس کرتے تھے، اور نہیں لوٹے تھے، البتہ مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ معذور کے لئے تندرست لوگوں کی امامت کرنا مکروہ ہے۔

تفصیل اصطلاح: "غذر" میں ہے۔

(۱) فتح القديرار ۱۸ مطبع الأميرية تبيين الحقائق ار ۱۳۰۰ مطبع الأميرية الفتاوى البندية الرم ۸۵ مطبع المكتبة الإسلامية، جوابرالإكليل ۱۸۸۷ طبع المكتبة الإسلامية، جوابرالإكليل ار ۱۸۸ مطبع الفكر، التاج والإكليل بهامش الحطاب ۲ ر ۱۰۴ مطبع الناج النجاح، مغنى المحتاج المحتاج الفكر، كشاف القناع ار ۲۷ مصبع النصر، المغنى الر ۲۰ مسر مسلم عبد الرياض -

سلف

د يکھئے:''سلم''اور'' قرض''۔

ادھارہواور مجلس عقد میں اس کے تمن پر قبضہ کرلیاجائے۔
شافعیہ جنہوں نے سلم کے جی ہونے کے لئے مجلس عقد میں راس
المال پر قبضہ کی شرط لگائی ہے اور سلم کے نقد اور ادھار دونوں کو جائز
قرار دیا ہے، اس کی تعریف اس طرح کی ہے: بیچ سلم الی چیز پر عقد
کرنا ہے جوذ مہ میں واجب ہواور اس کا بدل نقد ادا کیا جائے
انہوں نے ذمہ میں واجب مسلم فیہ میں ادھار ہونے کی قیر نہیں لگائی
ہے، اس لئے کہ ان کے زدیک نقد سلم بھی جائز ہے۔

ما لکیہ جنہوں نے نقر سلم کو ممنوع قرار دیا ہے اور مجلس عقد میں را سرالممال کو سپر دکرنے کی شرط نہیں لگائی ہے، معاملہ کو آسان بنانے کے لئے اس میں دو تین دنوں کی تاخیر کی اجازت دی ہے، سلم کی تعریف یوں کی ہے: بیچ سلم مین سے جو حاضر ہویا جو حاضر کے حکم میں ہو، معلوم فی الذمہ کی بیچ ہے جس کی صفت متعین ہو، اور یہ بیچ ادھار (۳)

"أو ما في حكمها" كى تعبير سے اس طرف اشارہ ہے كه للم كراس المال ميں دوتين دنوں كى تاخير جائز ہے، اس طرح كه وہ انتجيل كے علم ميں ہے، اس بنياد پر كہ جوكسى شى كے حكم ميں ہے، اس بنياد پر كہ جوكسى شى كے حكم ديد ياجا تا ہے ۔ "

ان كِ تُول "إلى أجل معلوم" عن واضح ہوتا ہے كمسلم فيه كا مؤجل ہونا واجب ہے۔ تا كہ نقد سلم عاصر از ہوسكے، اس عقد ميں فقہاء مشترى كورب السلم يامسلم، بائع كوسلم اليہ ببيع كومسلم فيه اور ثمن كو سلم كاراس مال كہتے ہيں ۔ سلم

#### تعریف:

ا - لغت عرب میں سلم کا ایک معنی: دینا اور قرض دینا ہے (۱) کہاجاتا ہے: أسلم الثوب للخياط درزی کو کپڑادیا، المطر زی نے کہا ہے: اسلم فی البر لیمنی گیہوں میں ادھار نیج کرنا، یسلم سے ماخوذ ہے۔ اس کی اصل' اسلم الشمن فیہ''ہے، ہمزہ حذف کردیا گیا ۔

اصطلاح میں سلم وہ بیج ہے جو ذمہ میں ہواوراس کا بدل فوراادا کردیا جائے۔ چونکہ اس کے لئے معتبر شرائط میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس لئے اس کے نتیجہ میں اس کی تعریف میں بھی ان کا اختلاف ہواہے۔

چنانچ حنفیہ اور حنابلہ جنہوں نے اس کے سی ہونے کے لئے یہ شرط لگائی ہے کہ مجلس عقد میں راس المال پر قبضہ ہوجائے اور مسلم فیہ مؤجل (ادھار) ہو۔ تا کہ نقد سلم سے احتر از ہو۔ اس کی ایسی تعریف کی ہے۔ جس میں بید دونوں شرطیں داخل ہوں، ابن عابدین نے کہا ہے کہ نقد دے کر ادھار خریدنا بیج سلم ہے (۳) مجلّہ عدلیہ کے دفعہ ہے کہ نیج سلم نقد کے ذریعہ ادھار کی بیج ہے، دفعہ (۱۲۳) میں صراحت ہے کہ بیج سلم نقد کے ذریعہ ادھار کی بیج ہے، دو ذمہ میں "الا قناع" میں ہے کہ بیج سلم ایسی چیز پر عقد کرنا ہے جو ذمہ میں "الا قناع" میں ہے کہ بیج سلم ایسی چیز پر عقد کرنا ہے جو ذمہ میں

<sup>[1]</sup> كشاف القناع سر٢٧٦ (مطبعة الحكومة مكه ١٣٩٣ هـ). المطلع للبعلي ص٢٣٥\_[

<sup>(</sup>۲) فتح العزيزللرافعي ۹ / ۲۰۷،الروضه للنو وي ۴ / ۳\_

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ص١٨٦ اطبع دارالشعب قابره-

<sup>(</sup>۴) و يكھنے:اليغناح المسالك إلى قواعدالإ مام مالك للونشر ليي ص ١٤١١

<sup>(</sup>۵) أنيس الفقها وللقونوي ص٢٢٠ \_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، ماده: ''غرز''، المقالة للمغر اوى ص۲۱۷، أنيس الفقهاء للقونوى ص۲۱۸مشارق الأنوار للقاضي عياض ۲۷/۲۱\_

<sup>(</sup>۲) المغر للمطرزي ار۱۲ ۴ (تحقیق الفاخوری، مختار، حلب ۲۰ ۱۴ هـ) به

<sup>(</sup>۳) ردالحتار ۲مر ۲۰۳ (بولاق۲۷۲اه)\_

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-الدين:

۲ – دین وه ہے جوذمه میں واجب ہواور متعین نه ہو،خواه نقر ہویا (۱) ادھار ۔

دین ، سلم سے عام ہے۔ دیکھئے: اصطلاح" وین"۔

### ب- ذمه میں واجب وصف شدہ غائب عین کی ہیج:

سا-اس کی دوقشمیں ہیں: اول یہ کہ عین معین ہو، دوم یہ کہ عین معین نہ ہو۔ اس کی دوسری قتم میں اور بچ سلم میں فرق یہ ہے کہ بچ سلم میں یہ شرط ہے کہ بیچ کی سپر دگی ادھار ہو، اور موصوف فی الذمہ کی بیچ کبھی نقد ہوتی ہے۔ دیکھئے: اصطلاح '' بیچ'۔

شافعیہ نے ذمہ میں واجب موصوف غائب عین کی ہے کے بارے میں اگر عقد لفظ سلم سے ہو یالفظ ہے سے ہودونوں میں فرق کیا ہے۔ اگر لفظ سلم سے ہوتو جدا ہونے سے قبل شمن اداکر دینا شرط ہے۔ اگر لفظ ہے کے ساتھ ہوتو لفظ کا اعتبار کرتے ہوئے شمن کوسپر دکر دینا شرط ہے، البتہ تیج ہونے کی وجہ سے وضین میں سے سی ایک کی تعیین شرط ہے، ورند دین سے دین کی ہیج ہوجائے گی جو باطل ہے، اور مجلس میں قضہ کرنا شرط نہیں ہے، اس لئے کتعیین، قبضہ کے درجہ میں ہے، کیونکہ معین، نفتہ سے درجہ میں ہے، کیونکہ معین، نفتہ سے، اس میں اجل بھی داخل ہو ہی نہیں سکتی ہے۔

#### ج-عقداجارة:

۴ - اور بیم تعین عوض کے مقابلہ میں متعین منفعت کو فروخت کرنا (۳) ہے ۔

- (١) د يكيئ بجلة الأحكام العدليه دفعه ١٥٨ ـ
- (۲) المغنی ۳ر ۵۸۳،الشرقاوی علی التحریر ۲ر ۱۶۔
  - (٣) مجلة الأحكام العدليه دفعه ٠٥ م.

د-الاستصناع:

۵ - اہل صنعت سے کسی کام کے کرنے پرزبانی عقد ( ٹھیکہ کا معاملہ ) کرنا ہے ۔

### سلم كامشروع هونا:

۲ - عقد سلم کامشروع و جائز ہونا ، کتاب اللہ ، سنت رسول اللہ علیہ ا اوراجماع سے ثابت ہے۔

الف- كتاب الله: ارشادر بانی ہے: "یانیها الّذین المنوا إِذَا تَدَایَنتُم بِدَیْنِ إِلَی أَجَلٍ مُّسَمَّی فَاکُتُبُو هُ" (اے ایمان والو! جب ادھار کا معاملہ کی مدت معین تک کرنے لگوتو اس کولکھ لیا کرو)۔ حضرت ابن عباسؓ نے کہا ہے: میں گواہی دیتا ہوں کہ عقد سلم جس کی مدت مقر ہواللہ تعالی نے اس کواپی کتاب میں حلال قرار دیا ہوں کی مار دیا ہوں کی حقد کی میں حلال قرار دیا ہوں کی اجازت دی ہے، پھراس آیت کی تلاوت کی (اس)۔ آیت کریمہ میں اس طرح دلالت ہے کہ اس میں دین کومباح قرار دیا قدر دیا ہوں کی دین کومباح قرار دیا دیا ہو کہ اس میں دین کومباح قرار دیا دیا ہو کہ دیا کہ اس میں دین کومباح قرار دیا دیا ہو کہ دیا کہ اس میں دین کومباح قرار دیا دیا ہو کہ دیا کہ دیا

قراردیا ہے اورعقد سلم دین کی ایک قسم ہے، ابن العربی نے کہا ہے کہ ہروہ معاملہ دین ہے جس میں ایک عوض نقد ہواور دوسرا ذمہ میں ادھار ہوں اس لئے کہ عرب کے نز دیک، جوحاضر ہووہ عین ہے اور جوغائب ہووہ دین ہے ۔

آیت سے تمام مداینات (دین سے متعلق معاملات) کا حلال ہونا معلوم ہوتا ہے، اور عقد سلم اس کا ایک فرد ہونے کی وجہ سے اس

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه دفعه ۱۲۴ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ۱۸۲\_

<sup>(</sup>۳) اثرائن عباس: "أشهد أن السلف المضمون إلى أجل مسمى ......" كى روايت شافعي (۱/۱۷ ـ منده ـ ترتيب السندى ـ شائع كرده دار الكتب العلميه ) اور حاكم (۲۸۲/۲ طبع دائرة المعارف العثمانيه ) نے كى ہے ـ

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن لا بن العربي الم ٢٣٧ ـ

میں داخل ہے۔اس لئے کہ سلم فیدایک مدت تک کے لئے مسلم الیہ کے ذمہ میں ثابت ہوتی ہے۔

ب-سنت: حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ نبی کریم علیہ مدینہ تشریف لائے اور لوگ مجور میں دوسال تین سال کے لئے عقد سلم کرتے تھے تو اللہ کے رسول علیہ نے فرمایا: "من أسلف في تمر فليسلف في کيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم" (جو تض مجور میں عقد سلم کرے، اس کو تعین کیل، تعین وزن اور متعین مدت تک کے لئے کرنا چاہئے)۔

اس حدیث شریف سے تھ سلم کے مباح ہونے اوراس میں معتبر شرا لط کاعلم ہوتا ہے، اور عبد الرحمٰن ابن اُبزی ، اور عبد الله بن ابی اوفی کی حدیث ہے، وہ فرماتے ہیں کہ ہم لوگ رسول الله علیات کے ساتھ غنیمت حاصل کرتے تھے، ہمارے پاس شام کے جمی لوگ آتے تھے تو ہمان کے ساتھ مقررہ مدت تک گندم ، جواور زیتون میں تھے سلم کرتے تھے، میں نے بوچھا، کیا ان کے یہاں تھے، ہوتی تھی یا تھے تہیں ہوتی تھی ؟ توانہوں نے جواب دیا کہ ہم ان سے ینہیں پوچھتے تھے ۔ تھی ؟ توانہوں نے جواب دیا کہ ہم ان سے ینہیں پوچھتے تھے ۔ حاجماع: ابن المنذر نے کہا ہے کہ ہمارے علم کے مطابق تمام کا اجماع ہے کہ تھارے ما کے دیجاس کے ابن المنذر نے کہا ہے کہ ہمارے علم کے مطابق تمام اللے علی کے این المنذر نے کہا ہے کہ ہمارے علم کے مطابق تمام اللے علی کے ایک ہمارے کے دیجاس کی دیجاس کے دیج

# سلم کے مشروع ہونے کی حکمت:

ے - عقد ملم کی ضرورت ہوتی ہے، اس لئے کہ اس کے مباح ہونے

میں لوگوں سے حرج کور فع کرنا ہے، مثلا کا شنکار کے پاس بھی اتنامال نہیں ہوتا ہے کہ اپنی زمین کی اصلاح اور اپنی بھیتی کے پلنے تک اس کی د کیے بھال میں خرچ کر سکے، اور اس کوکوئی ایسا آ دمی بھی نہیں ملتا ہے جو ضرورت کے مطابق اس کو قرض دے۔ اس لئے وہ کوئی ایسا معاملہ کرنے کا حاجت مند ہوتا ہے جس کے ذریعہ ضرورت کے بقدر مال حاصل کر سکے، ورنہ اس کی زمین کی پیداوار کی مصلحت فوت ہوجائے گا اور وہ تنگی ، مشقت اور دشواری میں پڑجائے گا، اسی وجہ سے بیج سلم مباح کی گئی ہے۔

ابن قدامہ نے '' المغنی'' میں اسی حکمت کی طرف اشارہ کیا ہے،
انہوں نے کہا ہے: اس لئے کہ جیج بیچ میں عقد کا ایک عوض ہے، لہذا
مثمن کی طرح اس کا ذمہ میں ثابت ہونا جائز ہوگا، نیز اس لئے کہ
لوگوں کو اس کی حاجت ہوتی ہے، کیونکہ بھتی ، پھل اور تجارت کے
مالکان ، اپنے اوپر اور بھیتی کی تیمیل کے لئے اس پر خرج کے محتاج
ہوتے ہیں، اور بھی خرچ کرنا ان کے لئے دشوار ہوتا ہے تو ان کے
لئے بیج سلم کرنا جائز ہے، تا کہ وہ اس سے فائدہ اٹھائیں (۱)، اور مسلم
لئے بیج سلم کرنا جائز ہے، تا کہ وہ اس سے فائدہ اٹھائیں (۱)، اور مسلم
(یعنی دب المسلم) ارز انی سے فائدہ اٹھا تا ہے۔

# بيع سلم كا قياس كے موافق ہونا:

۸ - کتاب، سنت اوراجهاع سے عقد سلم کی مشروعیت کے ثابت ہونے کے بعد، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ کیا بیمشروعیت، قیاس اور شریعت کے عام قواعد کے مقضی کے موافق ہے؟ یا بیخلاف قیاس لطور استثناء مشروع ہے؟ اس لئے کہ لوگوں کو اس کی حاجت وضرورت ہے، اس سلسلہ میں دواقوال ہیں:

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أسلف في تمو ....." كی روایت بخاری (الفتح ۲۲۹/۳۴۸ طبع السّلفیه) اورمسلم (۲۲۷/۱ طبع الحلمی) نے كی ہے، اور الفاظ مسلم كے ہيں۔

<sup>(</sup>۲) کمغنی لا بن قدامه ۴ مر۴۰ ۳ (مکتبة الریاض الحدیثهٔ ۴ ۱۹۰ه) -اور حدیث عبدالرحمٰن بن ابزی وعبدالله بن ابی اوفی کی روایت بخاری (الفتح ۴ مر۴ ۲۳ مطبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) المغنی مهر مه ۰ سه

<sup>(</sup>۱) لعنی رب اسلم۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹۸۵ سی

اول: جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ عقد سلم خلاف قیاس جائز ہے (۱)، ابن نجیم نے کہا ہے کہ بیہ خلاف قیاس ہے، اس لئے کہ بیہ معدوم کی بیج ہے، حاجت کی بنیاد پرنص و اجماع سے جائز ہے (۲)، زکر یا انصاری نے کہا ہے کہ بیج سلم عقد غرر ہے، حاجت کی وجہ سے جائز قرار دی گئی ہے (۳)، ''مخ الجلیل'' میں ہے، حاجت کی وجہ سے جائز قرار دی گئی ہے (۳)، ''مخ الجلیل'' میں ہے: '' المدونة'' میں صراحت ہے کہ بیج سلم رخصت ہے۔ جو چیز بائع کے پاس نہ ہواس کی بیج سے مستثنی ہے ۔

دوم: تقی الدین بن تیمیہ اورا بن القیم کی رائے ہے کہ بھے سلم قیاس کے مطابق مشر وع عقد ہے، اس میں قواعد شرعیہ کی مخالفت نہیں ہے۔

ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ فقہاء کا کہنا ہے کہ بیج سلم قیاس کے خلاف ہے، ان کا یہ قول الیابی ہے جسیا کہ انہوں نے نبی کریم علیقے سے روایت کیا ہے کہ آپ نے فرمایا: "لا تبع ما لیس عندک" (۵) (جوتہارے پاس نہ ہواس کوفروخت نہ کرو) اور آپ نے بیج سلم میں رخصت دی ہے۔ حالانکہ یہ گلڑا حدیث میں مروی نہیں ہے، بلکہ یہ محض بعض فقہاء کا کلام ہے اور وہ اس طرح کہ انہوں نے کہا: بیج سلم: انسان کا ایسی چیز کوفروخت کرنا ہے جو اس کے پاس نہیں ہے، لہذا قیاس کے خلاف ہوگا۔

- (۱) و کیسے:الإ شراف علی مسائل الخلاف للقاضی عبدالو ہاب ۲۸۰۱، بدایة الججتهد ۲۲۸/۲ (طبع دار الکتب الحدیثه مصر)، بدائع الصنائع ۲۰۱۵ (مطبعه الجمالیه ۱۳۲۸ (مطبعه الجمالیه ۱۳۲۸ – ۲۲۱، شرح منتبی الإرادات ۲۱۸/۲–۲۲۱، الخرشی ۲/۱۳ – ۲۲۸،
  - (۲) البحرالرائق ۲ر۱۲۹\_
  - (٣) أسنى المطالب شرح روض الطالب ١٢٢/٢ ـ
    - (۴) منح الجليل لعليش ۱/۳ ـ
- (۵) حدیث: "لا تبع ما لیس عندک" کی روایت ترندی (تخة الأحوذی مربه ۴۳ طبع التلفیه) نے حضرت علیم بن حزام م سے کی ہے، اور ترندی نے اسے حسن قرار دیا ہے۔

نی کریم علی نے کیم بن حزام کواس چیز کی نیع سے منع فرمایا جو ان کے پاس نہ ہو یا تواس سے معین عین کی نیع مراد ہوگی تو بیا ایما ہوگا ان کے پاس نہ ہو یا تواس سے معین عین کی نیع مراد ہوگی تو بیا ایما ہوگا کہ اس نے دوسرے کامال اس کوخرید نے سے قبل ہی فروخت کر دیا ہے، اور اس میں نظر ہے، یا بیمراد ہے کہ ایسی چیز کوفروخت کیا ہے جس کو سپر دکر نے پر قادر نہیں ہے، اگر چہ ذمہ میں ہے۔ بیرزیادہ مناسب ہے، تو بیا ایسا ہوگا کہ اس نے ایسی چیز کا ضان لیا ہے جس کے بارے یہ دوہ اس کو حاصل ہوگی یا نہیں؟ اور بی نفر سلم میں ہوگا جب کہ اس کے پاس وہ چیز ادا کر نے کے لئے نہ ہواور اس میں مناسب طاہر ہے۔

لیکن اگریج سلم ادھار ہوتو وہ ایک دین ہے، اور بیادھار شن کے ذریعہ خرید نے کی طرح ہے تو ذمہ میں ایک عوض کے مؤجل ہونے میں اور ذمہ میں دوسرے عوض کے مؤجل ہونے میں کیا فرق ہے؟ حالا نکہ ارشاد باری ہے: إِذَا تَدَایَنتُمْ بِدَیْنِ إِلَی أَجَلٍ مُّسَمَّی فَاکْتُبُو هُن (جب ادھار کا معاملہ کی مدت معین تک کرنے لگوتو اس کو لکھ لیا کرو) حضرت ابن عباس نے کہا ہے کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ سلف جس کا ضان ذمہ میں ہو کتاب اللہ میں حلال ہے اور اس آیت کو پڑھا۔

لہذااس کا مباح ہونا قیاس کے موافق ہے ،اس کے خلاف نہیں (۲) ہے ۔

ابن قیم نے اِعلام الموقعین میں کہا ہے کہ بیج سلم کے بارے میں جس نے بیہ مجھا ہے کہ وہ قیاس کے خلاف ہے اس کو بیوہ م ہوگیا ہے کہ یہ نبی کریم علیقہ کے اس قول میں داخل ہے: "لا تبع ما لیس عندک" (جوتمہارے یاس نہ ہواس کوفر وخت نہ کرو)۔اس لئے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۸۲۸\_

<sup>(</sup>۲) مجموعه فتاوی این تیمیه ۲۰ / ۵۲۹\_

کہ پیغیرموجود کی بیع ہے،اور قیاس اس سے مانع ہے۔

حالانکہ درست بات ہے کہ وہ قیاس کے موافق ہے۔ اس کئے کہ وہ ایس کے موافق ہے۔ اس کئے کہ وہ ایس کے وہ الیں کی جا اور اس کے اور اس کی سپر دگی پر قدرت رہتی اوصاف بیان کر دیئے گئے ہیں اور اکثر اس کی سپر دگی پر قدرت رہتی ہے اور وہ اجارہ میں منافع پر معاوضہ کی طرح ہے، اور گذر چکا ہے کہ وہ قیاس کے مطابق ہے۔

اللہ تعالی نے اصحاب عقل ودانش کواتن سمجھ دی ہے کہ وہ اس چیزی بج میں جس کا مالک وہ نہ ہو اور نہ اس کا سپر دکر نا اس کے بس میں ہو اور بج سلم میں فرق کریں جس کا ضان ذمہ میں ہو تا اور عام طور پر اس کی سپر دگی پر قدرت ہوتی ہے ، ان دونوں کو تکم میں جمع کرنا ایسا ہی ہے جیسے ذبیحہ اور مردار کو یا بیچ ور با کو جمع کیا جائے ۔

# سلم کے ارکان اور اس کے جمعے ہونے کی شرائط:

9 - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ ملم کے ارکان تین ہیں:

- (۱) صيغه (لعنی ایجاب وقبول)۔
- (۲)عاقدين (يعنى مسلم،اورمسلم اليه) ـ
- (٣) محل (يعني دوچيزين،راس المال اورمسلم فيه) ـ

اس میں حنفیہ کا اختلاف ہے۔ چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہ سلم کا رکن وہ صیغہ ہے جوا بچاب وقبول سے مرکب ہواوراس سے معلوم ہو کہ دونوں کے ارادے ایک ہیں اور دونوں اس عقد کے کرنے پر متفق ہیں ۔

#### (۱) البدائع ۲۰۱۸۵، شرح منتهی الإرادات ۲/ ۲۱۳، نهاییة الحتاج اور اس پر رشیدی کا حاشیه ۴/۸۵۸، المهذب ۱/۴۰ سرمخ الجلیل ۱۳۸۳

ابن تیمیدنے کہاہے کہ حقیق پیہے کہ متعاقدین اگر مقصود سمجھ لیں

## يهلاركن: صيغه:

اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ لفظ سلم یا سلف اوران دونوں سے مشتق ہر لفظ سے ایجاب صحیح ہے، جیسے'' اسلفت ک ، اسلمت ک ، اعطیت ک کذا سلماً یا سلفاً فی کذا سنہ'' وغیرہ، اس لئے کہان دونوں الفاظ کا معنی ایک ہی ہے اور دونوں ایک ہی عقد کے نام بیں، اسی طرح ہرا لیسے لفظ سے جس سے پہلے کے ایجاب پر رضامندی کا ظہار ہو، قبول کرنا صحیح ہے، جیسے قبلت، د ضیت وغیرہ ۔
 اا – لفظ بجے کے ذریعہ سلم کے انعقاد کے صحیح ہونے میں فقہاء کے دو مختلف اقوال ہیں:

قول اول اول امام ابوحنیفہ، صاحبین، مالکیہ، اصح کے بالمقابل ایک قول میں شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر سلم کا ارادہ ظاہر کردیا جائے اور اس کی شرطیں پائی جائیں تو لفظ بھے سے عقد سلم منعقلا ہوجائے گا، مثلاً رب السلم کہ: ''اشتریت منک خمسین رطلا زیتا صفته کذا إلی أجل کذا بعشرة دنانیر حالة'' (میں نے تم سے پچاس طل زیتون کا تیل خریداوہ تیل ایسا ایسا ہوگا اس کی ادائیگی کی مدت یہ ہوگی، یہ خریداری دس دینار میں ہے جونقلا ادا ہوگا) اور مسلم الیہ کہے: میں نے نقلہ ادا ہوگا) اور مسلم الیہ اس کی قبول کر لے، یا مسلم الیہ ہے: میں نے نقلہ کیاس دینار کے بدلہ میں جو مجلس میں ادا کیا جائے گاتم سے بیں صاع گندم فروخت کیا، جس کی صفت ایسی اور مدت یہ ہوگی، اور دوسر ااس گوبول کر لے ۔ گوبول کر لے ۔ گوبول کر لے ۔ گوبول کر لے ۔ گاتم سے بیں صاع گندم فروخت کیا، جس کی صفت ایسی اور مدت یہ ہوگی، اور دوسر ااس

(۱) إعلام الموقعين عن رب العالمين ١٩/٢ (مراجعه طرعبدالرؤوف سعد) \_

(٢) و كي التعريفات للشريف الجرجاني ص ٥٩، ١٧ (طبع الدار التونسيه ١٩٤١ء) -

<sup>(</sup>۲) شرح منتنی الإ رادات ۲۱۳/۲، بدائع الصنائع ۱۲۰۱۵، المهذب ۲۰۱۱، من ۳۰۴۳، روضة الطالبین ۲۸۴، مواهب الجلیل ۲۸۸۳۸، الخرشی ۲۲۳۳، منح الجلیل ۳۷/۷۳، فتح العزیز ۲۲۴۷، بدائع الصنائع ۲۰۱۸-

تو تج سلم منعقد ہوجائے گی ، لہذا جس لفظ ہے بھی فریقین اپنامقصود سمجھ لیں اس سے عقد منعقد ہوجائے گا ، یہ تمام عقو دمیں عام ہے ، اس لئے کہ شارع نے عقو د کے الفاظ کو متعین نہیں کیا ہے ، بلکہ ان کو مطلق رکھا ہے ، لہذا جس طرح اس پر دلالت کرنے والے فارس ، روی یا دوسرے مجمی الفاظ سے عقد ہوجاتا ہے ، اسی طرح اس پر دلالت کرنے والے قاربی ، روالت کرنے والے عربی الفاظ سے بھی عقد منعقد ہوجائے گا ، لہذا جس طرح طلاق وعتاق پر دلالت کرنے والے ہر لفظ سے طلاق اور عتاق طرح طلاق وعتاق پر دلالت کرنے والے ہر لفظ سے طلاق اور عتاق واقع ہوجائے گی ۔۔

قول دوم: حنفیہ میں سے امام زفر اور ایک قول میں شافعیہ کی رائے جس کوشنے نو وی اور شخر افعی نے سے مح قرار دیا ہے، یہ ہے کہ لفظ تو سے تھے سلم منعقد نہ ہوگی، امام زفر کی دلیل ہیہ ہے کہ قیاس کا تقاضا تو یہ ہے کہ بیرے سے بیاج منعقد ہی نہ ہو، اس لئے کہ بیاس چیز کی تھے ہے جو انسان کے پاس نہیں ہے، اور بیمنوع ہے، البتہ شریعت میں لفظ جو انسان کے پاس نہیں ہے، اور بیمنوع ہے، البتہ شریعت میں لفظ سلم کے ذریعہ اس کا جواز منقول ہے ، حدیث میں ہے: "ور خص فی السلم" ، لہذا اس لفظ پر اقتصار کرنا اور دوسرے لفظ سے جائز قرار نہ دینا واجب ہے۔

شافعیہ میں بیرائے رکھنے والوں کی دلیل بیہ ہے کہ اس کے لفظ کا اعتبار کیا جائے گا،لفظ کود کھتے ہوئے نیچ منعقد ہوجائے گی اوراس کے سے کہ میں سے کسی ایک کی تعیین شرط ہوگی اور مجلس میں راس المال پر قبضہ کرنا ضروری نہ ہوگا،اس لئے کہ سلم عام

نے کے علاوہ ہے، لہذا ہے کے لفظ سے عقد سلم منعقد نہ ہوگا (۱)۔

17 - جمہور فقہاء حنفیہ، شا فعیہ وحنا بلہ نے سلم کے صیغہ میں بیشر طالگائی ہے کہ بیج قطعی (نافذ غیر موقوف) ہو، عاقدین میں سے سی کو خیار نہ ہو، اس لئے کہ بیا لیا عقد ہے جو خیار شرط کے قابل نہیں ہے۔ کیوں کہ اس کے جمج ہونے کے لئے راس المال کا مالک بنا نا اور جدا ہونے سے قبل اس پر مسلم الیہ کو قبضہ دلا نا شرط ہے۔ اور ان دونوں چیزوں کے پائے جانے کا واجب ہونا خیار شرط کے خلاف ہے۔

امام شافعی نے '' الأ م' میں کہا ہے: سلف میں خیار جائز نہیں ہے،
اگر کوئی کسی سے کہے: میں تم سے سود بنار میں جن کو میں تمہیں نقد ادا
کروں گا سوصاع مجور ایک مہینہ کی مدت میں خرید تا ہوں، جہاں ہم
لوگ بیج کا معاملہ کررہے ہیں، یہاں سے ہمارے جدا ہونے کے بعد
مجھ کو خیار ہوگا یا تم کو خیار ہوگا یا ہم دونوں کو خیار ہوگا تو بیج جائز نہ ہوگی،
جسیا کہ اگر اعیان کی بیچ میں تین آ دمیوں کے لئے شرط لگادی جائے تو بیج جائز نہیں ہوتی ہے۔

اسی طرح اگر کہے: میں تم سے سوصاع کھجور سودینار میں خریدتا ہوں ،اس شرط پر کہ جھے کو ایک دن خیار ہوگا ،اگر میں راضی ہوں گا تو تم کو دینار دیدوں گا اوراگر راضی نہ ہوں گا تو میر ہے اور تیرے درمیان بیج فنخ ہوجائے گی ،تو جائز نہیں ہوگا ،اس لئے کہ یہ بیج موصوف ہے ، اور بیج موصوف اس وقت تک جائز نہیں ہے جب تک کہ عاقد جدا ہونے سے قبل اس کے ثمن پر قبضہ نہ کر لے ۔اس لئے کہ جس چیز میں سف کیا ہے اس میں اس کا قبضہ ما لکا نہ قبضہ ہے ،اگروہ کسی کے مال پر اس شرط کے ساتھ قبضہ کرے کہ اس کو خیار ہو یہ جائز نہیں ہے ،اس لئے کہ اگر اس میں ایک کو خیار ہو یہ جائز نہیں ہے ،اس لئے کہ اگر

<sup>(</sup>۱) المهذب ار ۴۰ سى، دوضة الطالبين ۴۰ ر۲، فتح العزيز ۹ ر ۲۲۳ ، أسنى المطالب ۲ ر ۱۲ س

<sup>(</sup>۱) القياس لا بن تيميه ص ۲۴، مجموع فتاوى ابن تيميه ۲۰ / ۵۳۳، نيز ديكھئے: إعلام الموقعين ۲/ ۲۳ (طبع طه عبدالرؤوف سعد) \_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۵/۱۰۱\_

ب کی بین در کا اسلم"زیلی نے نصب الرابی ( ۴۵/۵ طبح المجلس) حدیث: "د خص فی السلم" زیلی نے نصب الرابی ( ۴۵/۵ طبح المجلس) میں ذکر کیا ہے کہ بیابن عبالؓ کی حدیث سے مستبط ہے جوفقرہ ۲ میں گذر چکی ہے۔

مشتری کوخیار ہوگا تواس نے بائع کو جو کچھ دیا ہے بائع اس کا مالک نہ ہوگا، اوراگر بائع کوخیار ہوگا تو بائع نے جوفر وخت کیا ہے مشتری کواس کا مالک نہیں بنائے گا، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ اس کے مال سے فائدہ اٹھائے، پھر اسے مشتری کولوٹا دے، لہذا خیار کے بغیر صرف قطعی ہیے ہی جائز ہوگی ۔

"بدائع الصنائع" میں ہے: شرط ہے کہ عقد قطعی ہو، عاقد بن یا ان میں سے کسی ایک کے خیار شرط سے خالی ہو، اس لئے کہ دراصل خیار کی شرط کے ساتھ تھے کا جائز ہونا خلاف قیاس ثابت ہے، کیونکہ یہ ایسی شرط ہے جوعقد کے مقتضی کے خلاف ہے، عقد کا تقاضا ہے کہ فی الحال حکم ثابت ہو، اور خیار کی شرط ہے حق میں عقد کے انعقاد سے مانع ہے۔ دراصل اس طرح کی شرط، عقد کو فاسد کرنے والی ہے، الدیتہ ہم کو دراصل اس طرح کی شرط، عقد کو فاسد کرنے والی ہے، الدیتہ ہم کو

دراصل اس طرح کی شرط، عقد کو فاسد کرنے والی ہے، البتہ ہم کو اس کا جوازنص سے معلوم ہوا ہے اورنص عین کی بیچ کے بارے میں ہے، لہذا عین کے علاوہ میں اصل قیاس پر باقی رہے گا، خصوصا جب کہ اس کے معنی میں نہ ہو، سلم اس عین کی بیچ کے معنی میں نہیں ہے جس میں خیار مشروع ہے، اس لئے کہ خیار غبن کو دور کرنے کے لئے مشروع ہے اور سلم کی بنیاد ہی غبن اور قیمت کی کمی پرہے، کیونکہ یہ مفلسوں کی بیچ ہے، لہذا ہے بیچ اس بیچ کے حکم میں نہیں ہوگی جہاں نص وارد ہے، اور وہاں نص کا ہونا دلالت کے طور پر یہاں ہونا نہیں سمجھا جائے گا، اس لئے یہاں حکم قیاس کے مطابق باتی رہے گا۔

نیز اس لئے کہ عقد سلم کے بیچے ہونے کی ایک شرط راس المال پر قبضہ کرنا ہے، جبیبا کہ ہم ذکر کریں گے اور ملکیت کے بغیر قبضہ بیس ہوتا ہے، اور خیار شرط ملکیت سے مانع ہے تو قبضہ کے بیچے ہونے سے بھی مانع ہوگا، اور اسی کے مثل '' منتہی الإرادات' میں بھی ہے ۔ مالکیہ نے اس مسلم میں اختلاف کیا ہے، انہوں نے کہا ہے کہ بیچے مالکیہ نے اس مسلم میں اختلاف کیا ہے، انہوں نے کہا ہے کہ بیچے

سلم میں عاقدین کے لئے یاان میں سے کسی ایک کے لئے تین دن یا اس سے کم خیار شرط ہونا جائز ہے، بشرطیکہ راس المال غیر موجود نہ ہو، اگر راس المال موجود نہ ہوگا تو خیار شرط کے ساتھ تو عقد فاسد ہوجائے گا، اس لئے کہ راس المال کے سلف اور شن ہونے میں تر دد ہوجائے گا ۔ ما لکیہ کے نزدیک یہی معتمد رائے ہے اور بیرائے اس پر مبنی ہے کہ سلم کے راس المال پر قبضہ کو تین دن یا اس سے کم تک موخر کرنا جائز ہے، اس لئے کہ یہ معمولی تا خیر تجیل کے حکم میں ہی ہے، لہذا وہ معاف ہوگا، کیونکہ قاعدہ ہے کہ جو چیز کسی کے قریب ہوتی ہے، اس کو معاف ہوگا، کیونکہ قاعدہ ہے کہ جو چیز کسی کے قریب ہوتی ہے، اس کو اس کو کا جاتا ہے۔

#### عاقدين:

سا - فقہاء نے عاقدین میں سے ہرایک میں پیشرط لگائی ہے کہ وہ اس سے کے صادر کرنے کا اہل ہو، اور پیر کہ اگر دوسرے کے لئے عقد کرے تواس کواس کی ولایت حاصل ہو۔

جس اہلیت کی شرط لگائی گئی ہے، اس سے مراد اہلیت اداء ہے،

یعنی آ دمی میں الی صلاحیت کا ہونا کہ اس سے جواقوال صادر ہوں وہ
شرعا معتبر ہوں، اور پیاہلیت اس آ دمی میں پائی جاتی ہے جوعاقل،
بالغ، رشید ہواور جرکے اسباب میں سے سی بھی سبب سے اس پر ججرنہ
کیا گیا ہو۔ دیکھئے: '' اہلیۃ''۔

دوسرے کی طرف سے عقد سلم کرنے والے میں جو ولایت مطلوب ہے، اس سے مرادبیہ ہے کہ اس کو دومیں سے سی ایک طریقہ سے اس بارے میں شرعاحق حاصل ہو۔

اختیاری نیابت سے حاصل ہوجو و کالت میں ہوتی ہے، اس میں پیضروری ہے کہ وکیل اور مؤکل دونوں مالی عقود معاوضہ کرنے کے

<sup>(</sup>۱) الأم ٣ س١٣ (بإشراف محمد زهرى النجار) ـ

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ١٠٥٥، شرح منتهى الإرادات ١٦٩٧ ـ

<sup>(</sup>۱) مخ الجليل لعليش سر۵\_

اہل ہوں، دیکھئے:'' وکالۃ''۔

یا جباری نیابت سے حاصل ہو جوشارع کی طرف سے مقرر کئے جانے سے ہوتی ہے، اور بیان اولیا اور اوصیاء کو حاصل ہوتی ہے جو مجور علیہم (اپنے ماتحوں) کے مال کے نگراں ہوتے ہیں، جن کو اپنے زیرولایت لوگوں کی مصلحت کے لئے مالی تصرفات کرنے اور عقود کے انجام دینے کا شرعاا ختیار ہوتا ہے۔ دیکھئے:" ولایت'۔

اسی طرح حفیہ نے عقد سلم میں عاقدین میں سے کسی ایک کے مرض الموت میں مبتلا نہ ہونے کی شرط لگائی ہے ۔ اور مریض کے عقد سلم کے لئے انہوں نے خاص احکام مقرر کئے ہیں، تا کہ اس کے نقصان دہ تصرفات سے ور شہ اور قرض خوا ہوں کے حقوق کی حفاظت ہوسکے، اس لئے کہ عقد سلم میں طرف داری کا گمان زیادہ ہے، کیونکہ اس میں مبیعے کواس کی مناسب قیمت سے کم میں فروخت کیا جا تا ہے۔ اس میں الموت میں عقد سلم کے حکم میں انہوں نے رب السلم کے مریض ہونے میں فرق کیا ہے، اس کی مریض ہونے اور مسلم الیہ کے مریض ہونے میں فرق کیا ہے، اس کی تفصیل ان کی کتا ہوں میں موجود ہے۔ ۔

#### معقو دعليه:

الف – وہ شرا کط جن کا تعلق دونوں بدل سے ہے: ۱۴ – الف: فقہاء کی رائے ہے کہ راس المال اور مسلم فیہ دونوں کا مال متقوم ہونا عقد سلم کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہے، لہذا بیہ جائز نہیں ہے کہ ان میں سے کوئی شراب یا سور وغیرہ ہو جو شرعا قابل انتفاع مال نہیں ہے۔ دیکھئے: ''مال'۔

ب- اس کے صحیح ہونے کی ایک شرط یہ ہے کہ راس المال اورمسلم فیدایسے مال نہ ہوں کہان میں سے ایک کودوسرے کے ساتھ عقد سلم کرنے میں رباالنسیہ یا یا جائے ، وہ اس طرح کہ رباالفضل کی علت کے دو وصفوں میں سے کوئی ایک وصف بدلین میں نہ ہو، اس لئے کہاس میں مسلم فیہ ذمہ میں مؤجل ہوتا ہے تو جب راس المال کے ساتھ اس میں بھی ریا الفضل کی علت کا ایک وصف موجود ہوگا تو اس میں ربا النساء ہوجائے گا اور فاسد ہوجائے گا۔ اس پرفقہاء کا ا تفاق ہے <sup>(۱)</sup> اور بیا*س لئے کہ حضرت عب*ادہ بن الصامت ﷺ سے مروی ہے کہ اللہ کے رسول علیہ نے فرمایا: "الذهب بالذهب، و الفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلا بمثل، سواء بسواء، يدا بيد، فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا کان یدا بید" (سوناکوسونے سے، جاندی کو جاندی سے، گندم کو گندم سے، جوکو جو سے، کھچور کو کھچور سے اور نمک کونمک سے برابر، سرابراور ہاتھوں ہاتھ فروخت کرو،اگران کی اقسام مختلف ہوں تو جیسے چا ہوفر وخت کر وبشرطیکہ ہاتھوں ہاتھ ہو)۔

ج - جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ وحنابلہ) کی رائے ہے کہ منافع بذات خود اموال ہیں، ان کے اصول ومصادر کو قبضہ میں کرکے ان کو بھی قبضہ میں لیاجا تا ہے اور ان کے اصول ومصادر وہ اعیان ہیں جن سے نفع حاصل کیا جاتا ہے، اسی لئے انہوں نے اس بات کی اجازت دی ہے کہ عقد سلم میں نفع کوراس المال یا مسلم فیہ بنایا جاسکتا ہے، لہذا

<sup>(</sup>۱) مرض الموت: وہ خوفناک مرض جوموت سے متصل ہوا گرچہ وہ موت کا سبب ہو۔( دیکھئے: مرض الموت)۔

<sup>(</sup>۲) المبسوط للسرخسي ۳۸/۲۹ اوراس کے بعد کے صفحات، ۵۴-۵۸، البدائع ۲۵سے ۲۵سے ۲۵سے

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقهية رص ۲۷۳، نيز ديكھئے: شرح منتهى الإرادات ۲ر ۲۱۵، الخرثى ۲۰۹۸، بداية الججتهد ۲۲۷۲ طبع دار الكتب الحديثة، كشاف القناع ۲۷۸۲، بدائع الصنائع ۵ر ۲۲، المغنى ۲۷ ساسااوراس كے بعد كے صفحات۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الذهب بالذهب والفضة بالفضة....." کی روایت مسلم (۳/۱۱۲۱ طبح الحلمی ) نے کی ہے۔

اگررب السلم کے: میں نے اپنایہ مکان تم کوایک سال کی رہائش کے لئے بطور عقد سلم اتنی رقم میں دیا جوتم اتنی مدت میں ادا کردو، یا کے: میں نے اپنی ایک ماہ کی خدمت تم کو بطور عقد سلم اتنی رقم میں دی جوتم اتنی مدت میں ادا کرو گے تو سیلم سے جوگا۔

اگراس سے کہے: میں نے بیس دینارتم کو بطور عقد سلم فلاں منفعت کے بدلہ دیا جو فلاں مدت تک تمہارے ذمہ ہوگی توسلم سیح ہوگا۔

و- حنفیہ کی رائے ہے کہ عقد سلم میں بدلین میں سے کسی کا منفعت ہونا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اگر چہ منافع ملک ہیں، لیکن ان کے مذہب میں بی مال نہیں ہیں، اس لئے کہ ان کے نزدیک مال وہ ہے جس کی طرف انسانی طبائع کا میلان ہو، وقت ضرورت کے لئے ان کو محفوظ رکھنا ممکن ہو (۱) اور منافع قبضہ کرنے اور محفوظ رکھنے کے ان کو محفوظ رکھنے کے لائق نہیں ہیں، اس لئے کہ بیاعراض ہیں جودھیرے دھیرے آٹا فائل بیدا ہوتے ہیں اور وقت کے گذرنے کے ساتھ ہی ختم بھی موجاتے ہیں، اور جو نفع پیدا ہوتا ہے وہ اس نفع سے الگ ہوتا ہے جو گذرگیا، اور ختم ہوگیا، لہذاان کے نزدیک عقد سلم میں منافع کو بدل بنانا صحیح نہیں ہے۔ دیکھئے: ''منافع''۔

# ب-راس المال كي شرائط:

فقهاء نے راس المال میں دوشرطیں لگائی ہیں:

## شرطاول: پیرکه معلوم ہو:

10 - اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ راس المال کامعلوم ہونا شرط ہے، بیاس کئے کہ وہ مالی عقد معاوضہ میں بدل ہے، لہذا دوسرے عقود معاوضات کی طرح اس کا معلوم ہونا بھی ضرور ی

راس المال یا تو ذمہ میں واجب ہوگا، پھر مجلس عقد میں متعین ہوگا یا عقد کے وقت ہی متعین ہوگا اس طرح کہ سامنے موجود ہواوراس کے عین پر عقد کیا جائے۔

اگر ذمه میں واجب ہوتو عقد سلم میں اس کی جنس ،نوع ،مقدار اور صفت کی صراحت کر دیناواجب ہوگا۔

اس لئے کہا گردوسرا فریق اس کوقبول کرلے توعقد کو کمل کرنے کے لئے مجلس عقد میں راس المال کی تعیین اور دوسر نے فریق کواس کی سپر دگی واجب ہوگی ۔۔

اس میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ عقد سلم میں موجود راس المال کی طرف اشارہ کردینا اس سے جہالت کو دور کرنے اور اس کے متعین ہونے کے لئے کافی ہوجائے گایا اس کے ساتھ مقدار وصفت کو بیان کرنا بھی ضروری ہوگا۔

ما لکیہ، حفیہ میں صاحبین کی رائے ، شافعیہ کا اظہر قول اور حنابلہ میں خرقی کے کلام کا ظاہر میہ ہے کہ اگر عقد سلم کا راس المال متعین ہوتو د مکھے لینا ہی کافی ہے، خواہ مثلی ہویا ذوات القیم میں سے ہو، اس کی مقد اروصفات کا ذکر کرنا ضروری نہیں ہے ۔

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام العدليه دفعه: ۲۲ اـ

<sup>(</sup>۲) فقّ العزيزللر أفعي ۹ ر ۲۱۰،شرح الخرشي على خليل ۵ ر ۲۰۳،شرح منتهى الإرادات ۲ ر ۳۲۰ م، أسنى المطالب ۲ ر ۱۲۳، نهاية الحتاج ۲ ر ۱۸۲ – ۲۰۸ ، روضة الطالبين ۲ ر ۲۷\_

<sup>(</sup>۱) ردامختار ۲۰۲۷م المهذب ار ۷۰ س، القوانين الفقهيد لا بن جزي ص ۲۷ س طبع تونس، المغنى ۲۰۳۳ طبع مكتبة الرياض الحديث، أسنى المطالب

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۳۲/۲ البرائع ۲۰۱۸، أسنی المطالب ۱۳۲/۲، ردالمختار ۷۸-۲۰،نهایة الحتاج ۲۸ ۱۸۳،موابب الجلیل ۲۸ (۵۱۲،التاج والإکلیل ۷۸ (۵۱۲،العنالیلی الهدامیه ۲۲۱۲ طبع المیمنیه ۱۹ ساه ۱۵

اس کی وجہ میہ ہے کہ ضرورت راس المال کو متعین کرنے کی ہوتی ہے، اور میتعین اس کی طرف اشارہ کرنے سے حاصل ہوجاتی ہے، لہذا اس کی مقدار بتانے کی ضرورت نہ ہوگی، اسی وجہ سے عین کی بیج میں ثمن کی مقدار کا معلوم ہونا شرط نہیں ہے، اور نہ عقد سلم میں شرط ہے اگر راس المال ایسانہ ہوجس کی مقدار سے عقد کا تعلق ہو (۱)۔

شیرازی نے کہا ہے: اس کی صفات ومقدار کا ذکر کرنا ضروری نہیں ہے،اس لئے کہ وہ ایسے عقد میں عوض ہے کہ وہ مثل کے لوٹانے کا متقاضی نہیں ہے،لہذا بیدوا جب ہے کہ مشاہدہ کر لینے کے بعداس کی صفات کو ذکر کرنے کی ضرورت نہ ہو، جیسا کہ مہر اور بیچ میں ثمن میں ہوتا ہے۔

حنابلہ کی رائے جوان کے یہاں معتمد ہے اور امام شافعی کا ایک قول ہے ہے کہ اس کی مقد اروصفات کا ذکر کرنا واجب ہے۔ان کو بیان کئے بغیر عقد سلم صحح نہ ہوگا ۔ شیر ازی نے کہا: اس لئے کہ مسلم فیہ کے انقطاع کے سبب عقد سلم کے فتح ہوجانے کا اندیشہ ہے، تواگر اس کی مقد اروصفت معلوم نہ ہو سے گا کہ کیا لوٹا یا جائے گا ۔ مقد اروصفت معلوم نہ ہو سے گا کہ کیا لوٹا یا جائے گا ۔ نشاف القناع'' میں ہے: عقد سلم میں مسلم فیہ کی طرح راس المال کی مقد اروصفت کا معلوم ہونا بھی شرط ہے، اس لئے کہ بھی معقود علیہ کی سپر دگی میں تا خیر ہوسکتی ہے اور عقد کے فتح ہوجانے کا بھی اندیشہ ہے، لہذا راس المال کا علم ضرور کی ہے، تا کہ اس کا بدل واپس کی جا ہے۔ کہذا الی ڈیشر کے ذریعہ عقد سلم سجے کیا جا سے ، جیسا کہ قرض میں ہے، لہذا الی ڈیشر کے ذریعہ عقد سلم سجح کیا جا سکے ، جیسا کہ قرض میں ہے، لہذا الی ڈیشر کے ذریعہ عقد سلم سجح کیا جا سکے ، جیسا کہ قرض میں ہے، لہذا الی ڈیشر کے ذریعہ عقد سلم سجح کے دورائی کی مقد ارمعلوم نہ ہو (۵)۔

- (۱) بدائع الصنائع ۲۰۲۸\_
  - (۲) المهذب ار ۲۰۳
- (۳) المغنی ۴/۸ س۳ ، شرح منتبی الإ رادات ۲۲۱/۲، حاشیة الرملی علی اُسنی المطالب ۱۲۴۰/۱۲ ، المهذب ۱۷۴۰/
  - (۴) المهذب ار ۲۰۳۰
  - (۵) كشاف القناع ١٩١٦ ـ

امام ابوحنیفه، توری اور مالکیه میں سے قاضی عبدالوہاب بغدادی کی رائے ہے کہ عقد سلم کے راس المال کی صفات کا ذکر کرنا شرطنہیں ہے، خواہ مثلی ہویا ذوات القیم میں سے ہو، اس لئے کہ جہالت کو دور کرنے میں اوصاف کے ذکر کے بجائے مشاہدہ کافی ہے۔

ربی اس کی مقدار! تو یہاں راس المال کے مثلی ہونے میں جس کی مقدار سے عقد کا تعلق ہوتا ہے اور اس کے ذوات القیم ہونے میں فرق ہے،اگر مثلی ہو مثلا کیلی، وزنی، ذراع سے پیائش کی جانے والی اور باہم قریب شار کی جانے والی ہوتو اس کی مقدار کو بیان کرنا واجب ہے،صرف مشاہدہ کافی نہ ہوگا،اگروہ ذوات القیم میں سے ہوتو اس کی مقدار بتانا شرط نہیں ہے، بلکہ اس کی طرف اشارہ کردینا کافی ہوگا۔

# شرط دوم مجلس عقد میں راس المال کی سپر دگی:

۱۷ - جمہور فقہاء حنفیہ، ثنا فعیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ عقد سلم کے سیح ہونے کی ایک شرط مجلس عقد میں اس کے راس المال کی سپر دگی ہے، اگر اس سے پہلے عاقدین الگ ہوجائیں تو عقد باطل ہوجائے گا

# ان کے دلائل درج ذیل ہیں:

(اول) نبي كريم عليه كاارشاد ہے: "من أسلف فليسلف

- (۱) فتح القدير والعنابية ۲۲۱/ مطبعه الميمينيه ۱۹ساه، ردالحتار ۲۰۷۸ بولاق المحدد الميميني ۱۳۱۹هه، ردالحتار ۲۰۷۸ بولاق المحدد الإشراف على مسائل الخلاف للقاضى عبد الوباب البغدادى الر۲۸۰، بدائع الصنائح ۲۰۲/۵۰
- (۲) بدائع الصنائع ۲۰۲۸، الأم ۹۵٫۳ طبع زهری النجار، المهذب ۱۷۰، الأم ۹۵٫۳ طبع زهری النجار، المهذب ۱۷۰، ۳۰ مغنی المحتاج ۲۰۲۱، فتح العزیز ۱۹۹۹، کفایة الأخیار ۱۷۲۱، أنیس الفقهاء ص۲۰۱، شرح منتبی الإرادات ۲۲۰۲۲، المعنی ۳۲۸، شرح منتبی الإرادات ۲۲۰۲۲ طبع المعنی ۳۲۸،۳۸ شاف القناع ۲۲۱۳ فتح القدیر والعنایه ۲۲۷ طبع المیمنیه ۱۳۹۱ه، دو المحتار ۲۰۸/۸۰

فی کیل معلوم ووزن معلوم إلی أجل معلوم" (() (جوعقد سلف کرے و متعین کیل، متعین وزن میں متعین مدت کے لئے کرے) جس زبان میں نبی کریم علیات نے ہم سے خطاب کیا ہے اس میں تسلیف کا معنی دیدینا ہے، لہذا حضور علیات کے کلام میں "فلیسلف" کا معنی "دیدینا ہے، لہذا حضور علیات کے کلام میں معنی "فلیسلف" کا معنی "دیدے مقدسلف کیا ہے اس کے جدا ہونے سے قبل اس کووہ مال نہیں دیدے گا جس کے ذریعہ عقد سلف ہوا ہے تو اس کوسلف نہیں کہا جائے گا ، اگر اس کوراس المال نہیں دے گا تو کسی چیز میں سلف کرنے والا نہیں ہوگا، گر بلکہ سلف کا وعدہ کرنے والا ہوگا ، رقمی کیز میں سلف کرنے والا نہیں ہوگا، راس المال سے مشتق ہے، یعنی اس کوفورا دینا ، اور عقود کے جواساء معانی سے مشتق ہوں ، ان میں ان معانی کا پایا جانا ضروری ہے (۲) دوم ) راس المال پر قبضہ کرنے سے قبل جدا ہوجانا ، ادھار کی تیج ادھار سے کر کے جدا ہونا ہوگا ، اور یہ بالا جماع ممنوع ہے (۳) دوھار سے کر کے جدا ہونا ہوگا ، اور یہ بالا جماع ممنوع ہے (سوم) سلم میں دھوکا ہے، ضرورت کی وجہ سے اس کو جائز (سوم) سلم میں دھوکا ہے، ضرورت کی وجہ سے اس کو جائز (سوم) سلم میں دھوکا ہے، ضرورت کی وجہ سے اس کو جائز (سوم) سلم میں دھوکا ہے، ضرورت کی وجہ سے اس کو جائز (سوم) سلم میں دھوکا ہے، ضرورت کی وجہ سے اس کو جائز (سوم) سلم میں دھوکا ہے، ضرورت کی وجہ سے اس کو جائز

قراردیا گیاہے، لہذا دوسرے عوض لیمنی ٹمن پر فوری قبضہ کے ذریعہ
اس کی تلافی کی جاتی ہے، تا کہ طرفین میں دھوکا بڑا نہ ہوجائے ۔
(چہارم) عقو دمیں شرعی مقصد سیہ ہے کہ مخض ان کے انعقاد سے
ان پر ان کے آثار مرتب ہوں تواگر دونوں بدل مؤخر ہوجا ئیں گے تو
عقدا پنے اصلی تھم اور اس کی غرض و مقتضی کے خلاف عاقدین کے لئے
غیر مفیدرہ جائے گا، اسی وجہ سے ابن تیمیہ نے عقد سلم میں راس المال

(۱) حدیث: "من أسلف فلیسلف في کیل معلوم....." کی تخریج فقره رسم میں گذر چکی ہے۔

- (٢) حاشية الرملي على أسنى المطالب ١٢٢/٢\_
- (۳) د کیسے: المغنی ۴/۸۴، نظریۃ العقد لابن تیمیہ س۲۳۵، نیل الأوطار ۱۲۵۵/۵اوراس کے بعد کے صفحات، تکملۃ المجموع للسبکی ۱۰/۷۰، الموطأ باب جامع تیج الثمر ۲۲۸/۲–۲۲۰ طبع عیسی الحلمی ۔
  - (۴) فتخالعزيزور ۲۰۹\_

کی تاخیر کے بارے میں کہا ہے کہ یہ ممنوع ہے، تا کہ عاقدین میں سے ہرایک کا ذمہ بغیر کسی فائدہ کے مشغول نہ ہو، نہاس کو فائدہ ہو، نہ دوسرے کو فائدہ ہو، اور عقود کا مقصد قبضہ کرنا ہوتا ہے اور یہ ایسا عقد ہوجائے گا جس سے مقصود بالکل ہی حاصل نہ ہوگا، بلکہ یہ بلا فائدہ ایک چیز کوایے او پرلازم کرنا ہوگا۔

(پنجم) شارع کا مطلوب آپس میں اصلاح کرنا اور فتنہ و فساد کے مادہ کوختم کرنا ہوں گے تو دونوں مادہ کوختم کرنا ہوں گے تو دونوں ملاہ کوختم کرنا ہے اور معاملہ میں دونوں ذمہ مشغول ہوں گے تو دونوں طرف سے مطالبہ ہوگا اور یہ جھڑ ہے اور دشنی کی کثرت کا سبب بنے گا، لہذا شریعت نے راس المال پر فوری قبضہ کی شرط لگا کر اس کوممنوع قرار دیدیا جواس کا سبب بنے ۔۔

یہ بات پوشیدہ نہیں ہے کہ جمہور فقہاء کے نزدیک جدا ہونے سے قبل سلم کے راس المال پر قبضہ کی شرط صرف عقد کو سے جاتی رکھنے کے لئے ہے۔ سیچے ہونے کی شرط نہیں ہے، اس لئے کہ عقد سلم راس المال پر قبضہ کے بغیر بھی سیچے منعقد ہوجا تا ہے، پھر قبضہ سے قبل جدا ہوجانے سے فاسد ہوجا تا ہے، اور عقد کا صیحے باقی رہنا عقد کے بعد ہوگا، اس سے سلے نہیں ہوگا، الہذا قبضہ اس کے لئے شرط بننے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ اور ع

مجلۃ الاحکام العدلیہ کی دفعہ (۳۸۷) میں ہے: مجلس عقد میں ثمن کوسپر دکرنا، عقد سلم کے صحیح باقی رہنے کی شرط ہے، لہذا اگر عاقدین، سلم کے راس المال کوسپر دکرنے سے قبل جدا ہوجا ئیں تو عقد فنخ ہوجائے گا۔

مجلس عقد میں سلم کے راس المال کی سپردگی کی شرط لگانے میں

<sup>(</sup>۱) نظرية العقد لا بن تيمييش ٢٣٥ ـ

<sup>(</sup>۲) الفروق للقرافي ۳ر۲۹۰\_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲۰۳۸، روالمختار ۲۰۸۸، نیز دیکھئے: دفعہ ۵۵۵ مرشد الحیر ان،البحرالرائق ۲۷۷۱۔

مالکیہ نے اپنے مشہور قول کے مطابق جمہور فقہاء سے اختلاف کیا ہے،
انہوں نے کہا ہے کہ شرط کے ساتھ یا بلاشرط دویا تین دنوں کی تاخیر جائز
ہے، انہوں نے اس قاعدہ فقہیہ کا اعتبار کیا ہے کہ جوکسی شی سے قریب
ہو، اس کو اس کا حکم دے دیا جاتا ہے، اس لئے انہوں نے اس معمولی
تاخیر کومعاف قرار دیا ہے، کیونکہ یہ فوری ادائیگی ہی کے حکم میں ہے
اسی وجہ سے قاضی عبدالوہا بغدادی نے اپنی کتاب "الإشراف "میں
اس معمولی تاخیر کے جواز کی علت بیان کرتے ہوئے کھا ہے کہ بیتا خیر
قضہ میں مشغول رہنے کے مشابہ ہے۔

ابن رشد نے "المقدمات الممهدات" میں کہا ہے کہ شرط کے ساتھ تین دنوں سے زیادہ اس کی تاخیر کرنابالا تفاق جائز نہیں ہے،
راس المال عین ہو یا سامان ہو، اور اگر بلا شرط تین دنوں سے زیادہ
تاخیر کرے تواگر سامان ہوتو عقد فنخ نہ ہوگا، اور اگر عین ہوتو اس میں
اختلاف ہے،" المدونہ" کے باب السلم کے مطابق اس کی وجہ سے
عقد فاسد و فنخ ہوجائے گا اور ابن حبیب کی رائے ہے کہ فنخ نہیں
ہوگا،الا یہ کہ تین دنوں سے زیادہ کی تاخیر شرط کے ساتھ ہو (۳)

المال کا کچھ حصہ مجلس میں اداکردے اور کچھ حصہ مؤخر کردے تو کہا تھم
ہوگا؟

## اس میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

## پہلاقول: حفیہ، شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ راس المال کے

- (۱) شرح الخرثی ۲۲۰، المقدمات الممهدات لا بن رشد ۱۵۱۳، مواجب المحلیل ۴۸ / ۱۵۱۵ وراس کے بعد کے صفحات، ایضاح المسالک إلی قواعد الإمام مالک نے المدونہ میں ایک اور دو دن کو اجل قرار نہیں دیا ہے جیسا کہ صاحب التاج والإکلیل میں ایک اور دو دن کو اجل قرار نہیں دیا ہے جیسا کہ صاحب التاج والإکلیل (۳۲۷ سے نقل کیا ہے۔
  - (۲) الإشراف على مسائل الخلاف ار ۲۸۰ ـ

جس حصد پر قبضہ نہیں ہوا ہے اس میں عقد سلم باطل ہوجائے گا اور سلم فیہ میں سے اس کے حصد کے بقد رساقط ہوجائے گا، اور باقی میں اس کے حصد کے بقد رسے گا ''، ابن نجیم نے کہا ہے کہ عقد سلم ، نقد کے حصد میں صحیح ہوگا ، اس لئے کہ اس کے بقدر راس المال پر قبضہ موجود ہے ، فساد پورے میں نہیں ہوگا ، اس لئے کہ بید طاری ہے ، کیونکہ عقد سلم پورے میں ضحیح ہو چکا ہے ، اس لئے اگر جدا ہونے سے گونکہ عقد سلم پورے میں صحیح ہو چکا ہے ، اس لئے اگر جدا ہونے سے قبل سب اداکر دے تو عقد صحیح ہو جائے گا ''

دوسرا قول: ما لکیہ وابن ابی لیلی کی رائے ہے کہ پورےمعاملہ میںسلم باطل ہوجائے گا۔

مالکیہ نے اپنے اس قول کی وجہ یہ بتائی ہے کہ جب وہ بعض پر قبضہ کرے گا اور بعض کومؤخر کر دے گا تو عقد فاسد ہوجائے گا،اس لئے کہ یہ دین کی بیچ دین سے ہوجائے گی، یعنی ابتداءً ہی دین کی بیچ دین سے ہوجائے گی

ابن انی لیلی کی دلیل میہ ہے کہ معاملات کے ابواب میں ان کے نزدیک اصل میہ ہے کہ اگر کسی عقد کا پچھ حصہ فنخ ہوگا تو پورا عقد فنخ موجائے گا ۔ موجائے گا ۔

1۸ - رب السلم اگراس دین کوجوسلم الیه کے ذمه میں ہے سلم کاراس المال بنانا چاہے تو یہ جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ، حنابلہ، امام مالک، اوزاعی اور توری کے نزدیک جائز نہیں ہے، اس لئے کہ یہ دین سے دین کی بیچ ہوجائے گی ۔۔

- (۱) فتح العزيز ۱۹/۲۱، روضة الطالبين ۱۹/۳، مغنى الحتاج ۲/۲۰۱، کشاف القناع ۱۹/۲۹، لبحرالرائق ۲/۸۷، تأسيس النظرص ۹۵\_
  - (۲) البحرالرائق٢٨٨١\_
  - (س) حاشية العدوى على كفاية الطالب الرباني ١٦٣/٢ ا
  - (۴) تأسيس النظرللد بوی ص۹۵ طبع دارالفكر بيروت ۹۹ ۱۳۹ هه
- (۵) ردامجتار ۲۰۹۸، تبیین الحقائق للویلعی ۱۸۰۸، فتح العزیز ۱۲۱۲، الشرح الكبیر علی المقع سر۳۱۸، بدائع الصنائع سر۳۱۵۵ مطبعة الإمام

شخ الاسلام ابن تیمیداورابن القیم نے اس سے اختلاف کیا ہے،
ان دونوں حضرات کی رائے ہے کہ مدیون کے ذمہ جو دین ہے اگر
فوری واجب الاداء ہوتو اس کوسلم کا راس المال بنادینا جائز ہے، اور
جائز ہونے کے بارے میں ان کی دلیل بیہ ہے کہ دین سے دین کی تئے
جوممنوع ہے ۔ یہاں نہیں پائی جارہی ہے (کیونکہ ''بیع الکالئی
بالکالئی'' سے مراددین مؤخر سے دین مؤخری تئے ہے ) اس مسللہ کی
بنیاد پراگر وہ دین جوراس المال بنایا جارہا ہے مدیون کے ذمہ میں
مؤجل نہ ہو، اس لئے کہ اس صورت میں دین مؤخری تئے دین مجبّل
سے ہوگی اور مسلم الیہ کی طرف سے مجلس عقد میں سلم کے راس المال پر
حکمی قبضہ پایا جائے گا، کیونکہ وہ اس کے ذمہ فوری واجب الاداء ہے و
جب مسلم اسپنے اس مال کو جو مسلم الیہ کے ذمہ فوری واجب الاداء ہے و
بیمال کو لوٹادیا تو دین مجبّل مقبوض کے تمم میں ہوگا ، اور شرعی مانع دور
ہوجائے گا اور اس لئے بھی کہ منع پر اجماع کا دعوی قابل تسلیم نہیں
ہوجائے گا اور اس لئے بھی کہ منع پر اجماع کا دعوی قابل تسلیم نہیں
ہوجائے گا اور اس لئے بھی کہ منع پر اجماع کا دعوی قابل تسلیم نہیں

اگرسلم کاراس المال بنایا ہوادین مدیون کے ذمہ مؤجل ہوتوشر عا اس کے ممنوع ہونے میں کسی فقیہ کا اختلاف نہیں ہے، اور وہ دین کی ہج دین سے ہے جوممنوع ہے، اس لئے کہ بیر باالنسیہ کا ذریعہ ہوگا۔ 19 – اگررب السلم ، سلم الیہ کے قبضہ میں موجود مال کوسلم کاراس المال بنائے تو کیا ہے جے ہوگا؟ اور عقد سے قبل کا قبضہ بجلس میں واجب قبضہ کے قائم مقام ہوجائے گا؟ یا ہے جے نہ ہوگا اور جدید قبضہ کی ضرورت ہوگی۔ اس مسئلہ میں فقہاء کے دواقوال ہیں: ایک حنابلہ کا قول ہے کہ سلم کاراس المال بنائے ہوئے عین پرمسلم الیہ کا سابق قبضہ، عقد کے

ذریعہ ستحق قبضہ کے قائم مقام ہوجائے گا،خواہ عین اس کے قبضہ میں امانت ہویا قابل صفان ہو، قبضہ کی تجدید کی ضرورت نہ ہوگی ۔ دوسرا قول حنفیہ کا ہے کہ مسلم کے راس المال پرسابق قبضہ ہجلس عقد میں مستحق قبضہ کے قائم مقام اس وقت ہوگا جب کہ اس پرمسلم الیہ کا قبضہ، قبضہ ضفان ہو، قبضہ امانت نہ ہو، اس لئے کہ جب سابق قبضہ جو بدل ہے، مستحق قبضہ کے شاس یااس سے قوی ہوگا تو ممکن ہوگا کہ اس کے قائم مقام ہوجائے ، لیکن اگر اس کا قبضہ، قبضہ امانت ہو، مثلا ویل، ودیع اور شریک وغیرہ کا قبضہ ہوتو سابق قبضہ امانت ہو، مثلا فیضہ ہوگا اور عقد سلم کے ضحیح ہونے کے لئے مجلس عقد میں تجدید قبضہ کی ضرورت ہوگا۔

اس کی تفصیل اصطلاح'' قبض'' میں ہے۔

## ج-مسلم فيه كي شرائط:

پهلی شرط:مسلم فیه کا ، ذیمه میں موصوف دین ہونا: • ۲ - اس میں فقال کے دوران کہ کرنڈ آدنہ نہیں ہے مسلم

\* ۲ - اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ سلم فیہ کا،
مسلم الیہ کے ذمہ میں موصوف دین ہونا شرط ہے، اگر مسلم فیہ کسی
خاص متعین چیز کو بنادیا جائے تو عقد سلم صحیح نہ ہوگا اس الئے کہ یہ
اس غرض کے خلاف ہے جو اس عقد کا مقصود ہے، اس لئے کہ یہ عقد،
فقد قیت سے ذمہ میں کسی چیز کی بیج کے لئے مقرر کیا گیا ہے اور اس کا محل
نقاضا ہے کہ مسلم فیہ ، مسلم الیہ کے ذمہ میں دین ہو، اور اس کا محل

<sup>=</sup> بالقاهره، نهاية الحتاج ٧٠ • ١٨، شرح منتهي الإرادات ٢٢١/٢\_

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ١/٩\_

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الإرادات ۲ر۲۲۱، کشاف القناع ۲۹۱/۳۰

<sup>(</sup>۲) مجمع الضمانات البغدادي ص٢١٤، الفتاوي الطرطوسيه ص٢٥٣، بدائع الصنائع ٢٨٨٥٥-

<sup>(</sup>۳) الهدامية مع فتح القدير، العنامية ۲۱۹۷ (الميمنيه ۱۳۱۹ه)، القوانين الفقهيه ص ۲۷۴ (طبع الدار العربية للكتاب)، مواهب الجليل ۵۳۴ م ۵۳۳، بداية الجتهد ۷۲ - ۲۰ ۳۲، دوضة الطالبين ۲۷۴، نهاية الحتاج ۱۸۳۶

مسلم الید کا ذمہ ہے اور جب مسلم فیہ عین ہوجائے گا تورب السلم کے حق کا تعلق اس کی ذات سے ہوجائے گا، اور کل التزام وہ عین شی ہوجائے گا، اور کل التزام وہ عین شی ہوجائے گا، اس جہ سے مسلم فید کی تعیین عقد کے تقاضا کے خلاف ہے۔

مزید برآں تیعین عقد سلم کوعقد غرر بنادے گی۔اس لئے کہ عقد کے نافذ کرنے پر قادر نہ ہونے کا غرراس سے پورا ہوتا ہے،لہذا معلوم نہیں ہوگا کہ کیا یہ عقد مکمل ہوگا یا فنخ ہوجائے گا؟اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ اس کی ادائیگی کا وقت آنے سے قبل وہ شی معین ہلاک ہوجائے تواس عقد کونا فذکر نامحال ہوجائے گا۔

غرر مالی عقو دمعاوضہ کو فاسد کردیتا ہے، جبیبا کہ معلوم ہے، اس کے برخلاف بیصورت ہے کہ مسلم فیہ ذمہ میں موصوف ہو، اس کئے کہ سلم فیہ ذمہ میں موصوف ہو، اس کئے کہ سی بھی عین کوادا کر کے جس میں متفق علیہ اوصاف موجود ہوں عقد کو پورا کرنا ہوجائے گا، اور اگر مسلم فیہ سپر دگی سے قبل تلف ہوجائے تو بھی عقد کو نا فذکر نا دشوار نہ ہوگا، اس کئے کہ اس میں اس کے مثل دوسر سے عین کی طرف منتقل ہونے کی گنجائش ہوگی ۔۔

بعض فقہاء نے یہ تیجہ نکالا ہے کہ جب مسلم فیہ کے متعین ہونے
کی وجہ سے عقد سلم غرر پر مشتمل ہوتو اس کے نتیجہ میں عقدا بسے سلف کی
طرف لوٹ جائے گا جو نفع حاصل کرنے والا ہوگا، چنانچہ قاضی
ابوالولید بن رشد نے "المقدمات الممھدات" میں لکھا ہے کہ
مکانات اور اراضی میں اس لئے سلم جائز نہیں ہے کہ سلم وصف بتائے
بغیر جائز نہیں ہے اور مکانات واراضی کے وصف میں ان کی جگہ کاذکر
کرنا ضروری ہوگا، اور جب ان کی جگہ ذکر کردی جائے گی تو وہ متعین
ہوجائیں گے۔ اس میں عقد سلم ایسا ہی ہوجائے گا کہ کسی آ دمی سے
فلاں کا گھر اس شرط پر خریدے کہ وہ اس گھر کو اس سے اس کے لئے
فلاں کا گھر اس شرط پر خریدے کہ وہ اس گھر کو اس سے اس کے لئے

حاصل کرے گا اور بیا بیاغررہے جوحلال اور جائز نہیں ہے۔ اس لئے

کہ بیمعلوم نہیں ہے کہ اس سے اس گھر کو کتنا میں حاصل کر سکے گا۔

ہوسکتا ہے کہ اس کو اس سے حاصل کرنے پر قادر ہی نہ ہو، اور جب اس

کو اس سے حاصل کرنے پر قادر نہ ہوگا تو اس کا راس المال اس کو

لوٹائے گا، تو ایک باریہ بیج ہوگی اور ایک بارعقد سلف ہوگا اور بیا بیا

سلف ہوگا جونفع لانے والا ہے۔

سلف ہوگا جونفع لانے والا ہے۔

اسی طرح بعض فقہاء نے مسلم فیہ کے معین ہونے کواس بنیاد پر ممنوع کہا ہے کہ عقد سلم قیاس کے خلاف محض ضرورت کی وجہ سے مشروع ہے تواگر مسلم فیہ معین ہوتواس صورت میں فی الحال اس کی بیع ممکن ہے تواس وقت عقد سلم کی حاجت نہ رہے گی اور اس کا اصلی حکم لیخی مشروع نہ ہونالوٹ آئے گا۔

غالبًا مسلم فیہ کے ذمہ میں موصوف دین ہونے کے واجب ہونے اور معین ہونے کی صورت میں عقد سلم کے ناجائز ہونے کی دلیل نص میں وہ حدیث ہے جس کی روایت ابن ماجہ نے اپنی سند کے ساتھ عبداللہ بن سلام سے کی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ ایک آ دمی نبی کریم عیسی کے خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ بنی فلال نے اسلام قبول کرلیا ہے (یہود کی ایک قوم مراد ہے) اور وہ لوگ آئے ہیں، قبول کرلیا ہے (یہود کی ایک قوم مراد ہے) اور وہ لوگ آئے ہیں، محصاند بیشہ ہے کہ وہ مرتد ہوجا کیں گے ہے؟) ایک یہودی نے فرمایا: میں عندہ؟" (کسی کے پاس کچھ ہے؟) ایک یہودی نے کہا میں اتنا اتنا ہے (اس نے کسی چیز کا نام لیا) میرا خیال ہے کہ میرے پاس اتنا اتنا ہے (اس نے کسی چیز کا نام لیا) میرا خیال ہے کہ اس نے کہا: تین سود بنار، اس بھاؤ سے بنی فلال کے باغ سے تورسول اللہ علیہ نے فرمایا: "بسعو کذا و کذا إلی أجل کذا و کذا ولیس من حائط بنی فلان" (فلاں نرخ میں فلاں مدت ولیس من حائط بنی فلان" (فلاں نرخ میں فلاں مدت

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۳ ر ۲۹۲ ، اُسنی المطالب ۲ ر ۱۲۴ – ۱۳۰

<sup>(</sup>۱) المقد مات الممهد ات رص ۵۱۲\_

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۳ر ۲۹۲، شرح منتهی الإ را دات ۲۲۱۸ ـ

<sup>(</sup>٣) حديث عبر الله بن سلام: ' جاء رجل إلى النبي عَلَيْ فقال: إن بني

تک الیکن فلال کے باغ سے ہیں )۔

۲۱ - مسلم فیہ کے ذمہ میں دین ہونے کی شرط کی بنیاد پر فقہاء نے کہا ہے کہ جن اموال کا مسلم فیہ ہونا درست ہے، وہ مثلیات ہیں، مثلا کیلی، وزنی، ذراع سے نائی جانے والی، باہم قریب شار والی اور وہ ذوات القیم جووصف کے ذریعہ قابل انضباط ہوں

شیرازی نے ''المہذب' میں کہاہے کہ ہراس مال میں سلم جائز ہے جس کی بیج جائز ہے اوراس کے صفات قابل انضباط ہیں، جیسے سونا، چاندی، غلہ جات ، کچل، کپڑے، چو پائے، اون، بال، ککڑیاں، پیٹر، مٹی ، ٹھیکرا، لو ہا، سیسہ ، بلور اور شدیشہ وغیرہ وہ تمام اموال جو فروخت کئے جاتے ہیں اور صفات کے ذریعہ قابل انضباط ہیں ۔ وہ مال جس کی صفات کا انضباط ممکن نہیں ہے، اس میں عقد سلم بھی جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ اختلاف اور جھگڑے کا سبب بنے گا اور جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ اختلاف اور جھگڑے کا سبب بنے گا اور شریعت میں جھگڑ انہ ہونا مطلوب ہے۔

اسی وجہ سے جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ نقود میں عقد سلم جائز ہے، بشرطیکہ راس المال نقذ کے علاوہ ہو، تاکہ بیر رابا النساء کا ذریعہ نہ بن جائے ''ابن قدامہ نے کہا ہے:

- = فلان أسلموا ...... کی روایت این ماجه (۲۲۱/۲ طبح الحلمی ) نے کی ہے، بوصری نے مصباح الزجاجہ (۲۲/۲۲ طبع دار البنان ) میں اس کی سند کوضعیف کہاہے۔
- - (۲) المهذب ار۴۰ سر
- (۳) أسنى المطالب ٢/٠١، كشاف القناع ٢/٢٢، نهاية المحتاج ١٩٥، ١٩٥، بدائع الصنائع ٢٠٨٨-

اس کئے کہ یہ مہر کے طور پر ذمہ میں ثابت ہوتے ہیں توعقد سلم میں بھی ثابت ہوں گے، جیسے سامان، نیز اس کئے کہ ان دونوں میں نہ رباالفضل ہے، نہ رباالنساء ہے ''اس کئے ایک کا دوسر سے سے عقد سلم کرناضیح ہوگا جیسا کہ سامان کا سامان سے عقد سلم میج ہوتا ہوتا ہے۔

اس کئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "من أسلف فلیسلف فی کیل معلوم ووزن معلوم" (جوعقد سلم کرے فلیسلف فی کیل معلوم ووزن معلوم" (جوعقد سلم کرے) اور بیوزنی ہیں، نیز ہروہ چیز جس کا بطور شن ذمہ میں ہونا جائز ہے، اس کامسلم فیہ ہونا بھی جائز ہے، نیز اس کئے کہ اس کی نوع ذکر کرکے صفت کے ذریعہ اس کا انضباط ممکن ہے، اس طرح تمام موانع ختم ہوجا ئیں گے اور جوازکی ساری بنیادیں بوری طرح موجود ہوں گی ۔

ال میں حفیہ کا اختلاف ہے، انہوں نے کہا ہے کہ سلم فیہ کا نقد ہونا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ سلم فیہ کا ثمن ہونا ضروری ہے، اور نقود اثمان ہیں، لہذاوہ مسلم فیہ ہیں ہوسکتے ہیں ا

علامہ کا سانی نے اس کی دلیل یہ بیان کی ہے کہ سلم فیہ کا ایسا ہونا شرط ہے کہ وہ تعیین کرنے سے متعین ہوجائے، لہذا اگر الیسا ہو کہ متعین کرنے سے متعین نہ ہوجیسے دراہم و دنا نیرتواس میں عقد سلم جائز نہ ہوگا،اس لئے کہ مسلم فیہ، مبیع ہے، کیونکہ مروی ہے: "أن النہی

- (۱) اس لئے کہ راس المال نقز نہیں ہے بلکہ سامان ہے۔
  - (۲) المغنی ۱۹۸۳ سر
- (٣) حدیث: 'من أسلف فلیسلف في کیل معلوم ووزن معلوم''ک تخ تخ نتخ فقره / ۲ میں گذر یکی ہے۔
  - (۴) الإشراف على مسائل الخلاف للقاضي عبدالو بإب البغد ادى الر٢٨١ ـ
    - (۵) ردالحتار ۲۰۳/۳ ۱۰ الهداييوفتخ القديروالعنايية ۲۰۶۷\_

ت الممهدات ص۵۱۹، أسنى المطالب ۷۲ساا، الخرشى ۲۰۹۸، منح الجليل ۱۳۷۱ كفاية الطالب الرباني مع حاشية العددي۷۲س۱۹۳

علیس عند الإنسان و رخص فی السلم "() (نی کریم علیس عند الإنسان و رخص فی السلم "() (نی کریم علیس نے اس چیز کوفروخت کرنے سے منع فرمایا ہے جوانسان کے پاس نہ ہواور سلم میں رخصت دی ہے )، آپ نے سلم کوئیج کہا، لہذا مسلم فیر بیج ہوگا اور بیج متعین کرنے سے متعین ہوتے ہوجاتی ہے اور درا ہم و دنا نیر عقود معاوضات میں متعین نہیں ہوتے ہیں، اس لئے وہ بیج نہیں ہوسکتے ہیں اور اس میں عقد سلم بھی جائز نہ ہوگا

جہورفقہاءحفیہ، مالکیہ، شافعیہ وحنابلہ نے ذراع سے پیاکش کی جانے والی اشیاءکوجن کے افرادایک دوسرے کے مماثل ہوں اور شار کی جانے والی اشیاءکوجوایک دوسرے کے مساوی یا قریب ہوں، ان مثلیات میں شارکیا ہے جوعقد سلم میں بطور دین ذمہ میں ثابت ہونے مثلیات میں اور کیلی ووزنی اشیاء پر قیاس کر کے جن میں عقد سلم کے الائق ہیں اور کیلی ووزنی اشیاء پر قیاس کر کے جن میں عقد سلم کے جائز ہونے کی صراحت حدیث میں ہے، ان کا مسلم فیہ ہونا صحیح ہوگا، اور دونوں میں جامع علت مقد ارسے جہالت کا دور ہونا اور نزاع کے بغیر سپر دگی کا ممکن ہونا ہے، جن چیز وں کی مقد ارلمبائی میں ناپ کر یا گئی کر معلوم ہوتی ہے اس کی مقد ارشار کرکے یا ناپ کر معلوم کی جاسکتی ہے، جیسا کہ وزن اور کیلی اشیاء کی مقد ارمعلوم کی جاتی ہے۔خطیب شربینی نے کہا ہے کہ اگر بیسوال ہو مقد ارمعلوم کی جاتی ہے۔خطیب شربینی نے کہا ہے کہ اگر بیسوال ہو مقد ارمعلوم کی جاتی ہے۔خطیب شربینی نے کہا ہے کہ اگر بیسوال ہو جائے گا کہ کثر ت استعال اور ان کے علاوہ پر تند ہر نے کے لئے حدیث میں ان دونوں کا ذکر کیوں ہے تو جواب دیا حدیث میں ان دونوں کا ذکر کیوں ہے تو جواب دیا حدیث میں ان دونوں کا ذکر کے سے حدیث میں ان دونوں کا ذکر ہے سے حدیث میں ان دونوں کا ذکر ہے ہے۔

دوسری شرط: مسلم فیه معلوم هو:

۲۲ - اس میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ عقد سلم کے صحیح ہونے کے لئے میشرط ہے کہ مسلم فیہ معلوم ہواوراس طرح واضح ہو کہ اس سے جہالت دور ہوجائے اوراس کی سپر دگی کے وقت عاقدین کے درمیان جھڑے کا دروازہ بند ہوجائے ، اس لئے کہ وہ مالی معاوضہ کے عقد میں بدل ہے، لہذا اس کا معلوم ہونا شرط ہوگا، جیسا کہ تمام مالی معاوضات کے عقود کی شان یہی ہے۔

چونکه مسلم فیه ذمه میں ثابت ہوتا ہے، اپنی ذات کے اعتبار سے متعین نہیں ہوتا ہے، اس لئے فقہاء نے بیشر طلگائی ہے کہ عقد سلم میں مسلم فیہ کی جنس کی صراحت کر دی جائے، یعنی بیان کر دیا جائے کہ وہ گندم ہے، یا جو، کھجور یازیون ہے اورا گرایک جنس کی ایک سے زیادہ انواع ہوں تو اس کی نوع کی صراحت بھی ضروری ہوگی، مثلا واضح کر دیا جائے کہ چاول امریکی ہوگا یا پشاوری وغیرہ، اگر کسی جنس کی ایک بی نوع ہوتو نوع کا ذکر کرنا ضروری نہ ہوگا ا

اسی طرح انہوں نے شرط لگائی ہے کہ اس کی مقدار بیان کردی علی ہے کہ اس کی مقدار بیان کردی علی ہے کہ اس کئے کہ نبی کریم علی کا ارشاد ہے: ''من أسلف فلي سلف في كيل معلوم ووزن معلوم'' (جوعقد سلم كرے) مقدار كا بيان ہراس ومتعين كيل اور متعين وزن ميں عقد سلم كرے) مقدار كا بيان ہراس ذريعہ سے ہوجائے گا جس سے اس مقدار كی جہالت دور ہوجائے جس كی سپردگی واجب ہے، اور جو مقدار ذمہ میں بطور دین ثابت ہے، وہ اس طرح منضبط ہوجائے كہ ادائيگی كے وقت نزاع كی كوئی

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'نهی عن بیع ما لیس عند الإنسان و رخص فی السلم'' زیلتی نے نصب الرابی ( ۴۵/۴ طبع انجلس العلمی ) میں لکھا ہے کہ اس لفظ کے ساتھ بیرحدیث غریب ہے، پھر لکھا ہے کہ بید دواحادیث کے معنی سے مرکب ہے، اس بحث میں دونوں احادیث گذر چکی ہیں۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۵/۲۱۲\_

<sup>(</sup>۳) مغنی الحتاج ار۱۰۸\_

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۰۷۸، شرح منتبی الإرادات ۲۱۲۲، الخرشی ۲۱۳۸، بدایة المجتبد ۲۰۷۲، مغنی ۴۸ر ۱۳۰۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''من أسلف فلیسلف في کیل معلوم ووزن معلوم''کی تخ تخ فقره / ۲ میں گذر چکی ہے۔

ر) گنجائش باقی نهره جائے ۔

ابن قدامہ نے '' المغنی'' میں کہا ہے کہ ایسی مکیال یا رطل سے اس کی مقدار بتانا واجب ہے جو عام لوگوں کے نزد یک معلوم ہو، لہذا اگر غیر معلوم برتن سے یا معین باٹ سے جس کی مقدار معلوم نہ ہواس کی مقدار بتائے تو عقد صحیح نہ ہوگا، اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ وہ ہلاک ہوجائے توالی صورت میں مسلم فیہ کی مقدار کوجاننا ناممکن ہوجائے گا، بیالیا غررہے کہ عقد میں اس کی ضرورت نہیں ہے۔

ابن المنذر نے کہا: ہمارے علم کے مطابق تمام اہل علم جن میں امام ابوحنیفہ، ان کے اصحاب، امام شافعی، ثوری اور ابو ثور بھی ہیں، کا اجماع ہے کہ غلہ میں ایسی قفیز سے نیے سلم کرنا جس کی مقدار معلوم نہ ہوجا ئزنہیں ہے، اسی طرح کسی خاص شخص کے ذراع سے کپڑے میں عقد سلم صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ وہ قفیز تلف ہوجائے یا وہ آ دمی مرجائے توعقد سلم باطل ہوجائے گا۔

اگرکسی خاص شخص کی مکیال یا وزن کومتعین کرے اوراس کی مقدار لوگوں کومعلوم ہوتو عقد سلم جائز ہوگا اوراس کے کیل ووزن کے ساتھ خاص نہیں رہےگا،اورا گرمعلوم نہ ہوتو جائز نہ ہوگا

علاوہ ازیں جمہور فقہاء حنفیہ وشافعیہ کی رائے اورامام احمد سے
ایک روایت جس کو بہت سے حنابلہ نے راجح قرار دیا ہے
ہے کہ اگر عاقدین کسی بھی مقدار کے ذریعہ جوقیاس کے مطابق ہو
معروف ہو، اس کا انضباط ممکن ہو، مسلم فیہ کی تحدید پر متفق ہوجا ئیں تو

اس میں کوئی حرج نہیں ہے، اگر چہ نبی کریم عیالیہ کے زمانہ میں تحدید کے لئے اس کا استعال نہ ہوا ہو، اس لئے کہ مقصد اس طرح اس کی مقدار کو جاننا ہے کہ اس سے جہالت وغرر دور ہوجائے، بلا نزاع اس کوسپر دکرناممکن ہوا ورکسی بھی باٹ کے ذریعہ جوعرف میں منضبط ہواس کی مقدار کا جانناممکن ہے، لہذا وہ دونوں جس مقدار کو مقرر کرلیں گے جائز ہوگا (۱)، ربوی اموال کی نیج اس سے الگ ہے، مقرر کرلیں گے جائز ہوگا (۱)، ربوی اموال کی نیج اس سے الگ ہے، اس لئے کہ ان میں جو کیلی ہیں ان میں کیل کے ذیعہ اور جو وزنی ہیں ان میں وزن کے ذریعہ مما ثلت کا ہونا شرط ہے، اگر ان کی اصلی مقدار کے علاوہ سے ان کی مقدار بیان کی جائے گی تو یہ شرط نہیں پائی حائے گی تو یہ شرط نہیں پائی

حنابلہ نے اپنے مذہب میں معتمد قول کے مطابق اس رائے سے اختلاف کیا ہے اور انہوں نے کہا ہے کہ کیلی میں وزن کے ذریعہ اور وزنی میں کیل سے ، اس لئے کہ وہ مہیج ہے وزنی میں کیل کے ذریعہ اس کے ذریعہ اس کی مقدار کاعلم ضروری ہے، لہذا اصل میں جس کی مقدار کاعلم ضروری ہے، لہذا اصل میں جس کی مقدار بتانا جائز نہ ہوگا، جیسا کہ اگر ربویات میں بعض کی بچ بعض سے ہو، نیز اس لئے ہوگا، جیسا کہ اگر ربویات میں بعض کی بچ بعض سے ہو، نیز اس لئے کہ اس نے الیسی چیز کے ذریعہ اس کی مقدار مقرر کی ہے جس کے ذریعہ اس کی مقدار نہیں بتائی گئی ہے، اس لئے جائز نہ ہوگا، جیسا کہ ذراع سے بیائش کی جانے والی چیز میں وزن کے ذریعہ عقد صلے ملم کر ہے۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ جس شہر میں عقد سلم ہور ہا ہے،اس شہر والوں کے عرف کا اعتبار ہوگا اور ضروری ہے کہ سلم فیہ کواس بیانہ سے منضبط

<sup>(</sup>۱) نهایة الحتاج ۱۹۱۳، بدائع الصنائع ۲۰۸۵، المغنی ۱۸۸۳، المهذب

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹ رواسه

<sup>(</sup>۳) شرح منتهی الإ رادات ۲۱۸ ۲ ، نیز دیکھئے: کشاف القناع ۳ ر ۲۸۵ پر

<sup>(</sup>۱) المغنی ۱۸ر۱۳ منهایة الحتاج ۱۹۰۶،شرح منتبی الإ رادات ۲۱۸۲، بدایة الجبته ۲۲۹/۲-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۸ مر۱۸ ۱۳ مدالع الصنالع ۲۰۷۵

<sup>(</sup>۳) اس روایت کوحنابله میں ہے موفق الدین ابن قدامہ نے المغنی میں اور ابن عبدوس نے تذکرہ میں اختیار کیا ہے، الوجیز، المنور اور منتخب الأنر جی میں اس کو قطعی کہاہے، دیکھئے: کشاف القناع ۳۸ ۸۲، لمغنی ۳۸ ۸۱۳۔

کیا جائے جس پیانہ سے اہل شہراس کی مقدار عقد کے وقت متعین کرتے ہوں، تا کہ ادائیگی کے وقت عقدین کے درمیان اس کی مقدار میں کوئی اختلاف نہ ہو، الخرش نے کہا ہے کہ عاقد سلم کے شیح ہونے کے لئے بیشرط ہے کہ عقد کے شہر کی عادت وعرف کے مطابق اس کا انضباط ہو، کیل کی جانے والی چیزیں کیل کے ذریعہ، مثلا گندم، یا وزن کے ذریعہ جیسے گوشت وغیرہ یا عدد کے ذریعہ جیسے انار وسیب بعض علاقوں میں (۱)

ال صورت میں مسلم فیہ کی مقدار کا بیان صرف ان مثلیات میں موگا جن میں عرف میں رائح پیانے جاری ہوتے ہیں اوروہ پیانے وزن ، حجم ، طول یا عدد ہیں ، کیکن اگر مسلم فیہ ذوات القیم میں سے ہو، جس کے افراد میں اتنازیادہ فرق ہوتا ہے کہ ان رائج پیانوں سے ان کی مقدار مقرر کرناممکن نہیں ہے، اگر جیان کی صفات قابل انضباط ہوں،اس وقت ان میں عقد سلم کے جائز ہونے کے لئے بیشرط ہے <sup>ا</sup> کہان کی ان صفات کو بیان کر دیا جائے جن میں رغبت ہوتی ہے اور جن کے فرق سے قیت میں بہت زیادہ اختلاف ہوتا ہے، ابن رشد الحفيد نے كہا: يه جان لينا چاہئے كه عقد سلم ميں مقدار كاعلم جس ميں وزن ممکن ہواس میں وزن کے ذریعہ ہوتا ہے،جس میں کیل ممکن ہو اس میں کیل کے ذریعہ ہوتا ہے،جس میں ذراع سے ناپناممکن ہواس میں ذراع کے ذریعہ ہوتا ہے،جس میں شار کرناممکن ہواس میں عدد کے ذریعہ ہوتا ہے اور جہاں ان میں سے کوئی ممکن نہ ہواس کا انضباط ان صفات کے ذریعہ ہوتا ہے جوجنس سے مقصود ہوں، اگر اس کی انواع مختلف ہوں تو اس کی نوع بھی ذکر کی جائے گی ،اورا گرایک ہی نوع ہوگی تواس کا ذکر ضروری نہ ہوگا 👢

تمام صفات کا احاطہ ضروی نہیں ہے، کیونکہ بیکام ناممکن ہے، اور معاملہ یہاں تک پہنچ جائے گا کہ مسلم فیہ کوسپر دکرنا ناممکن ہوجائے گا، اس لئے کہ ادائیگی کے وقت مسلم فیہ میں ان تمام صفات کا پایا جانا تقریباً ناممکن ہے، لہذا ان ظاہر اوصاف پراکتفاء کیا جائے گا جن کی وجہ سے اکثر قیمت میں اختلاف ہوتا ہے، الخرشی نے اس کی تعبیر پول کی ہے: اگر مسلم فیہ کے وہ اوصاف بیان کردیئے جائیں جن کی وجہ سے اس کی قیمت میں عاقدین کے نزد یک ایسا اختلاف ہوتا ہے کہ لوگ عام طور پر اس جیسی چیز میں اس کو بر داشت کرتے ہیں، حطاب نے صاحب شامل سے نقل کیا ہے کہ اس کی وہ صفات جو ان دونوں کو اور ان کے علاوہ دوسروں کو معلوم ہیں، واضح ہوجا ئیں اگر ساج میں افراض بدل جاتے ہیں۔ ان کی وجہ سے بدل جاتی ہے یا اس کی وجہ سے افراض بدل جاتے ہیں۔

# تيسرى شرط:مسلم فيه كامؤجل ہونا:

۲۳ - جمہور فقہاء حنفیہ، ما لکیہ اور حنابلہ نے عقد کے سیحے ہونے کے لئے بیشرط لگائی ہے کہ مسلم فیہ مؤجل ہو، لہذا نقد عقد سلم سیحے نہ ہوگا ''، اجل کی شرط لگانے میں ان کی دلیل نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: ''من أسلف فلیسلف فی کیل معلوم ووزن معلوم الی أجل معلوم " (جوعقد سلم کرے وہ متعین کیل، متعین وزن الی أجل معلوم " (جوعقد سلم کرے وہ متعین کیل، متعین وزن

<sup>(</sup>۱) التاج والإ كليل ۴ر ۵۳۰ الخرشي على خليل ۲۱۲ ـ

<sup>(</sup>۲) بدایة الجتهد ۲۳۰/۳-

<sup>(</sup>۱) المغنی ۴۸ر۱۱۳مثرح الخرثی ۵ر ۱۲ مواہب الجلیل ۴۸ر۱۳۵۔

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقهيد ص۲۷، البدائع ۲۱۲۷، المقدمات الممهدات ص ۵۱۵، المغنی ۳۲/۳۲، المفتی ۱۲ س ۱۹۵، البنتی الطالب الربانی ۲ س ۱۹۳، البحر الرائق ۲ س ۱۹۳، المنتقی للباجی ۳ س ۲۹۷، البداید مع فتح القدیر والعناید ۲ س ۲۱۸، شرح منتهی الإرادات ۲۱۸٫۲

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'من أسلف فلیسلف في کیل معلوم ووزن معلوم.....'کی تخ تخ فقره ۱۸ میں گذر یکی ہے۔

میں متعین مدت تک کے لئے کرے) آپ نے عقد سلم میں اجل کا حکم دیا، آپ کا حکم وجوب کا متقاضی ہے، لہذاا جل عقد سلم کے صحیح ہونے کی شرط ہوگی ،اس کے بغیر عقد سلم صحیح نہ ہوگا۔

نیزاس کئے کہ عقد سلم کوآسانی کے لئے رخصت کے طور پر جائز قرار دیا گیا ہے، اوراجل کے بغیر آسانی حاصل نہ ہوگی، لہذا اجل کے نہ ہونے پر آسانی بھی ختم ہوجائے گی، یہ اس کئے کہ عقد سلم کرنے والامسلم فیہ کے ستا ہونے کی وجہ سے پہلے ثمن دینے پر آمادہ ہوتا ہے اور مسلم الیہ ادھار ہونے کی وجہ سے تیار ہوتا ہے اور جب اجل کی شرطنہیں رہے گی تو یہ عنی ختم ہوجائے گا۔

قاضی عبدالوہاب نے کہا ہے: اس لئے کہ سلم کامعنی سلف ہے، ایعنی راس المال کا مقدم ہونااور مسلم فیہ کا مؤخر ہونا،لہذا جو چیز اس کو اس حقیقت سے نکالدے وہ ممنوع ہوگی ۔۔

نیزاس کئے کہ نقد سلم جھڑا کا سبب ہوگا، کیونکہ بچے سلم مفلسوں کی بچے ہے اور ظاہر میہ ہے کہ مسلم الیہ مسلم فیہ کوسپر دکرنے سے عاجز ہوگا اور دبالسلم سپر دگی کا مطالبہ کرے گا، اور دونوں میں ایسا جھڑا ہوسکتا ہے جس کی وجہ سے عقد کوفنح کرنا پڑے، ایسی صورت میں رب السلم کو ضرر ہوگا، اس لئے کہ وہ راس المال، مسلم الیہ کو دے چکا ہے اور اس نے اس کو اپنی ضروریات میں خرج کرلیا ہے تو اس کو نہ راس المال ملے گا اور نہ مسلم فیہ کہذا اجل کی شرط لگائی گئی، تا کہ اجل کے آنے سے قبل اس کو مطالبہ کا حق نہ ہواور اجل کے آنے پر بظاہر مسلم فیہ کے سپر دکرد سے پر قادر ہوجائے گا، لہذا ایسا جھگڑ انہیں ہوگا جس کی وجہ سپر دکرد سے پر قادر ہوجائے گا، لہذا ایسا جھگڑ انہیں ہوگا جس کی وجہ سے عقد کوفنح کرنا پڑے اور رب السلم کو ضرر پہنچ (۳)۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ نقد عقد سلم جائز ہے جسیا کہادھار جائز ہے،

مسلم فیہ کے نقد ہونے پران کی دلیل قیاس کے ذریعہ مؤجل مسلم فیہ سے
اولی قرار دینا ہے '' ، شیرازی نے کہا ہے: اس لئے کہا گرعقد سلم مؤجل
جائز ہے تو نقد بدرجہ اولی جائز ہوگا ، کیونکہ بیغرر سے بہت دور ہے ''
ان کی مراد بیہ ہے کہ اجل میں ایک قتم کا ضرر ہے ، اس لئے کہ بھی ایسا
ہوسکتا ہے کہ مسلم الیہ فی الحال مسلم فیہ کے سپر دکر نے پر قادر ہو ،
اور اجل کے آنے پر قادر نہ ہوتو اگر عقد سلم مؤجل جائز ہے تو نقد
ہونے کی صورت میں بدرجہ اولی جائز ہونے کے لائق ہے ، کیونکہ وہ
غرر سے دور ہے۔

## عقدتكم مين كم ازكم مدت:

۲۲- عقد سلم کے جے ہونے کے لئے مسلم فیہ کے ادھار ہونے کے واجب ہونے پرشافعیہ کے علاوہ جمہور فقہاء کا انفاق ہے۔ لیکن کم سے کم مدت جس سے کم میں عقد سلم سے خنہ ہواس کی تعیین میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔ اس سلسلہ میں چندا توال ہیں:

<sup>(</sup>۱) الإشراف على مسائل الخلاف ار ۲۸۰، نيز د تکھئے: المغنی ۳۲۱/۳\_

<sup>(</sup>۲) بدایة الجبتهد ۲۲۸/۲\_

<sup>(</sup>۳) بدائع الصنائع ۲۱۲/۵\_

<sup>(</sup>۱) نهاية المختاج ۴۸ر۱۸۵، أسنى المطالب ۲۲ ۱۲۴، فتح العزيز ۲۲۲۹، روضة الطالبين ۴۸۷-

<sup>(</sup>۲) المهذب ارسم سر

<sup>(</sup>۳) الأم ۳ر9۵ (تصحیح محدز هری النجار) <sub>-</sub>

الف-حنفیه میں کرخی نے لکھا ہے کہ مدت کی مقدار طے کرنے کا حق عاقدین کو ہے۔اگر نصف یوم بھی طے کرلیں گے تو جائز ہوگا۔

بعض حنفیہ نے کہا ہے کہ خیار شرط پر قیاس کرتے ہوئے اس کی کم از کم مدت تین ایام ہوگی۔

امام محمد سے منقول ہے کہ انہوں نے اس کی مقدار ایک ماہ بتائی ہے،" بدائع" میں اس کو صحیح قرار دیا ہے، اس لئے کہ عقد سلم میں اجل کی شرط مسلم الیہ کی آسانی و سہولت کے لئے لگائی گئی ہے، تا کہ اس مدت میں وہ اس کو حاصل کر سکے۔ایک ماہ الیں معتبر مدت ہے کہ اس میں اس کا کمالیناممکن ہے تواس صورت میں سہولت کا معنی پایا جائے گا، اگرایک ماہ سے کم کی مدت ہوتو ہے مدت بہت کم ہوگی، نہ ہونے کے حکم میں ہوگی۔

ب-مشہور تول کے مطابق مالکیہ کی رائے ہے کہ اس کی کم از کم مدت وہ ہے جس میں بازار کے حالات بدل جائیں، مثلا پندرہ دن وغیرہ بیابن القاسم کا قول ہے (۲)

ابن وہب نے امام مالک سے نقل کیا ہے کہ دوتین دن جائز ہے،
ابن عبد الحکم نے کہا ہے کہ ایک دن میں بھی کوئی حرج نہیں ہے
ابن عبد الحکم نے کہا ہے کہ ایک دن میں کھی کوئی حرج نہیں ہے
باجی نے ان اقوال کو پیش کرنے کے بعد کہا ہے: جب ہماری

چوشی شرط: مدت کامتعین ہونا:

بات ثابت ہوگئی تو جو کچھ قاضی ابوڅمہ نے کہا ہے کہ بازار کا بدلناکسی

مدت کے ساتھ خاص نہیں ہے بہتو محض شہر کے عرف کے اعتبار سے

ہوگا ، اور جن لوگوں نے اس کی مقدار بندرہ دن یا زیادہ بتائی ہے،

انہوں نے اپنے شہر کے عرف کے اعتبار سے مقرر کیا ہے۔ ابن القاسم

کااس کی مقدار بندرہ دن یا بیس دن مقرر کرنااظہر ہے۔اس کئے کہ

بیشہوں کا عرف ہے، ان کے بازاروں سے حاصل شدہ علم کا تقاضا

ج- حنابلہ نے کہا ہے: اجل کی شرط ہے کہ اس کے لئے اتنی

مدت ہوجس کا اثر عام طور برخمن میں ہوجیسے ایک ماہ یااس سے قریب،

اس لئے کہ اجل اس ہولت کو محقق کرنے کے لئے ہےجس کے لئے

عقد سلم مشروع ہوا ہے، اور پیمقصد اس مدت میں حاصل نہیں ہوگا

(۱) ہے،اس کئے کہا کثراس مدت میں بازار بدل جاتا ہے ۔

۲۵-اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ عقد سلم کے جونے کے لئے اس مدت کا متعین ہونا جس میں مسلم فیہ کوادا کیا جائے شرط ہے، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: ''من أسلف فليسلف في كيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم '' (جوخص عقد سلم كر ے وہ متعین کیل متعین وزن اور متعین مدت تک کے لئے كر ے) چنا نچہ آپ ہونے کو واجب قرار دیا ''

جس کا کوئی اثر ثمن میں نه ہو ۔

<sup>(</sup>۱) المنتقى للباجى ۴۹۸/۲۹۸\_

<sup>(</sup>٢) شرح منتهى الإرادات ٢١٨/٢، المغنى ٧ م ٣٢٣، كشاف القناع ٣ ر ٢٨٥ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: 'من أسلف فلیسلف في کیل معلوم .....'' کی تخریج فقره / ۲ میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۴) الخرثي ۲۱۰/۵، ألمغنى ۱۲۱۲، شرح منتهى الإرادات ۲/۲۱۸، لقوانين الفقهيه ص ۲۷۴ طبع الدار العربية للكتاب، المقدمات الممهد ات ص ۵۱۵،

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۸ ر۲۱۳، نيز ديکھئے: فتح القدير ۲ ر۲۱۹ (الميمنيه ۱۳۱۹ هـ)، ردامختار ۲۰۹/۸-

<sup>(</sup>۲) شرح الخرش ۱۱۰/۵، القوانين الفقهيه ص۲۷۴، بداية الجبتهد ۲۲۸/۲، المقدمات الممهدات ص۵۱۷-

<sup>(</sup>۳) برایة الجبید ۲۲۸/۲، آمنتی للباجی ۲۹۷/۴، الباجی اور ابن رشد نے لکھا ہے کہ مالکیہ کے نز دیک بیا خیال شہر میں ادا کیا جائے جس میں عقد سلم ہوا ہے، اگر مسلم فیہ دوسرے شہر میں ادا کیا جائے جس میں عقد سلم ہوا ہے، اگر مسلم فیہ دوسرے شہر میں ادا کیا جائے جس میں دونوں شہروں کے کیا جائے کے خواہ کم مدت اتنی ہوگی جس میں دونوں شہروں کے درمیان کی مسافت طے کی جاسکے، خواہ کم ہویا زیادہ نیز دیکھئے: شرح الخرشی

جوممنوع ہے ۔۔

کرناممکن نہیں ہوگا۔

کے پیل میں عقد سلم جائز نہیں ہے۔

فقہاء نے صراحت کی ہے کہ اگر اجل مجہول ہوتو عقد سلم فاسد ہوجائے گا،خواہ جہالت بہت زیادہ ہو یا کم ہو، اس لئے کہ دونوں جھگڑے کا سبب ہوں گے، نیز اس لئے کہاجل کی جہالت عقد کو فاسد کردیتی ہے، جبیبا کہ مقدار کی جہالت اس کوفاسد کردیتی ہے ۔۔ اجل کاعلم، جاند کے ذریعہ اس کی مدت مقرر کرنے سے ہوجائے گا، کی تحدید کے ذریعہ ہو، مثلا کہا جائے چھ ماہ کے بعد دو ماہ کے بعد ، یا ر) سال *بھر کے* بعد وغیرہ

مدت کے متعین ہونے کی صورتیں اصطلاح ''اجل'' فقرہ ر ا ۷، • ۸ میں دیکھی جائیں۔

مثلار جب کی پہلی تاریخ یامحرم کا پیج کا دن یااس کا کوئی متعین دن ، یا سنسی مہینوں سے اس کی تحدید سے بھی ہوجائے گا، جومسلمانوں کے نز دیک معروف ومشہور ہوں،مثلا فروری کے شروع میں یامارچ کے آخر میں یااس کے سی معلوم دن میں، یامسلم فیہ کی ادائیگی کے وقت

یانچویں شرط:مسلم فیہ کی ادائیگی کے وقت اس کی ادائیگی

۲۶ - اس شرط کا تقاضا ہے کہ سلم فیدان اشیاء میں سے ہوجو مدت کے بورا ہونے کے وقت اکثریائی جاتی ہیں،عقد سلم کے سیح ہونے کے لئے پیشرط فقہاء کے نز دیک متفق علیہ ہے، اور بیاس لئے کہ مدت کے پورا ہونے پرمسلم فیہ کوسپر د کرنا واجب ہے،لہذااس وقت اس کی سیردگی پر قدرت کا ہونا ضروری ہوگا ، ورنہ ایسا غرر ہوجائے گا

لہذاکسی پیمل میں ایسی مدت تک کے لئے عقد سلم کرنا کہ اس

مت میں اس پھل کا یا یا جانا یقینی نہ ہو یا شاذ و نادر ہی یا یا جاتا ہوجائز

نہ ہوگا۔اس طرح کسی خاص درخت کے پھل میں یاکسی خاص باغ

ابن قدامہ نے " المغنی" میں کہا ہے کہ یانچویں شرط، مسلم فید کی

ادائیگی کے وقت عام طور پراس کا پایا جانا ہے، ہمارے علم کے مطابق

اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، یہاس کئے کہ جب ایسا ہوگا تو مدت

کے پورا ہونے پراس کی ادائیگی ممکن ہوگی اورا گرعام طور پرموجو ذہیں

ہوگا تو بظاہر ادائیگی کے وقت موجودنہیں ہوگا اوراس وقت اس کوادا

لہذااس کی بیج صحیح نہ ہوگی ، جیسے بھا گے ہوئے غلام کی بیچ درست

نہیں ہوگی،اس لئے کہ عقد سلم میں ضرورت کی وجہ سے بہت سے غرر

کوانگیز کیا جاتا ہے،لہذااس میں مزیدکسی غررکو برداشت کرنے کی

۲ - جمہور فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک عقد سلم کے صحیح ،

صلاحیت نہ ہوگی ، تا کہ اس میں غررزیادہ نہ ہوجائے ۔

ہونے کے لئے ،عقد کے وقت مسلم فیہ کا موجود ہونا شرط نہیں ہے، لہذا جو چیزعقد کے وقت موجود نہ ہواور جو چیز مدت کے بورا ہونے سے بل لوگوں کے یاس نہرہے اس میں عقد سلم جائز ہے ۔۔۔ اس سلسلہ میں ان کی دلیل وہ حدیث ہے جس کوا مام بخاری

<sup>(</sup>۱) فتح العزيز ور ۲۴۳، كشاف القناع سر ۲۹۰، كفاية الطالب الرباني ٦٢ / ١٦٢، المحلي 9ر ١١٢، روضة الطالبين ١٦/٨، شرح الخرشي ٢١٨/٥، الهدابيه مع فتح القدير والعنابية رساع المنتقى للباجي مهر • • ٤٠ المهذب الر ٥ • ٣-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹۸۳ سی

<sup>(</sup>٣) فتح العزيز ٢/١٥٩٦، كمنتقى للباجي ١٠٠٥، أمنني ١٩٢٦٣، شرح منتهى الإرادات ٢٢٠/٢، المقدمات الممبدات ص١٥١، القوانين الفقهيد ص ۲۷۴، بداية الجمتبد ۲۲۹۷،الإشراف للقاضي عبدالوباب ۲۷۹۱

<sup>=</sup> نهاية المحتاج ١٨٢٨، الهداميرمع فتح القدير والعنابية ٧ ٢١٨، روضة الطالبين

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۵ ر ۲۱۳

واما مسلم نے حضرت ابن عباسٌ سے قال کیا ہے کہ رسول اللہ علی اللہ علی ملکم کرتے تھے اور لوگ پھل میں ایک سال دوسال کے لئے عقد سلم کرتے تھے تو آپ نے فرمایا: "من أسلف في شئ، ففي کیل معلوم وو زن معلوم إلى أجل معلوم" (جو تحض کسی چیز میں عقد سلم کرے اس کو تعین کیل، متعین وزن میں متعین مدت تک کے عقد کے وقت مسلم فیہ کے موجود لئے کرنا چاہئے) حضور علی ہے تا نے عقد کے وقت مسلم فیہ کے موجود ہونا شرط ہوتا تو آپ اس کو مورد ذکر کرتے اور آپ ان کو دو سال تین سال سے ضرور منع فرماتے، اس لئے کہ بی تین کے کہ اتنی طویل مدت تک پھل نہیں رہے فرماتے، اس لئے کہ بی تین کے کہ اتنی طویل مدت تک پھل نہیں رہے بیں۔

نیز مدت پوری ہونے سے قبل سپر دگی ضروری نہیں ہے، لہذامسلم فید کا پایا جانا بھی ضروری نہ ہوگا، اس لئے کہ اس وقت اس کے پائے جانے میں کوئی فائدہ نہیں ہے۔

حنفیہ، ثوری اور اوزاعی نے اس مسکلہ میں اختلاف کیا ہے۔ انہوں نے کہاہے کہ جو چیزعقد کے وقت سے مدت کے پوری ہونے تک انقطاع کے بغیر مسلسل بازاروں میں موجود ندر ہے اس میں عقد سلم سیح نہیں ہے ۔۔

اس شرط پران کی دلیل میہ ہے کہ سلم الیہ کے مرجانے سے مدت باطل ہوجاتی ہے، اوراس کے ترکہ سے مسلم فیہ کا وصول کر لینا واجب ہوجا تا ہے، اس لئے مسلم فیہ کے ہمیشہ موجود رہنے کی شرط لگائی جاتی ہے، تاکہ سپر دگی پر قدرت بھی ہمیشہ رہے۔ اس لئے کہ اگر میشرط نہ ہوا درمسلم الیہ مدت پوری ہونے سے قبل مرجائے تو ہوسکتا ہے کہ مسلم

(۲) الهداميرمع فتح القدير والعنامية لار ۲۱۳، ألمغنى بهر ۳۲۷، البحر الرائق ۲/۱ ۱۲ ما. بدائع الصنائع ۱۱۱۷۵\_

فیہ کوسپر دکرنا ناممکن ہوجائے تواس کا نتیجہ غرر ہوگا 🕒

# چھٹی شرط:ادائیگی کی جگہ کامتعین کرنا:

۲۸ – عقد سلم کے سیح ہونے کے لئے ، مسلم فیدی ادائیگی کی جگدی تعیین کی شرط لگانے میں فقہاء کے چار مختلف رجحانات ہیں:

الف – حنفیہ نے کہا ہے کہ اگر مسلم فیدی نقل وحمل میں اخراجات نہ ہوں توادائیگی کی جگد کو بیان کر دینا شرط نہیں ہے، نقل وحمل سے مراد میہ ہے کہ اس کو ایک جگد سے دوسری جگد لے جانے میں منتقل کرنے کے وسائل اختیار کرنے اور لے جانے والوں کو اجرت دینے کی ضرورت نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

اگراس کو منتقل کرنے میں اخراجات ہوں، اور وسائل کو اختیار کرنے کی ضرورت ہوتو اوائیگی کی جگہ کو متعین کرنے کی شرط ہونے میں امام ابوحنیفہ کا صاحبین کے ساتھ اختلاف ہے، چنانچہ امام ابوحنیفہ نے کہا ہے: مسلم فیہ کی ادائیگی کی جگہ کو بیان کردینا شرط ہے، اس لئے کہ فی الحال سپر دکرنا واجب نہیں ہے۔اس لئے عقد کی جگہ سپر دگی کی جگہ متعین نہ ہوگی، اور جب جگہ متعین نہ ہوگی تو مجہول سپر دگی کی جگہ متعین نہ ہوگی، اور جب جگہ متعین نہ ہوگی، کیونکہ رہ جائے گی اور ایسی جہالت ہوگی جو جھگڑ ہے کا سبب ہوگی، کیونکہ الگ الگ جگہ میں قیمتیں الگ الگ ہوتی ہیں، لہذا جگہ کوختم کرنے کے لئے اس کو بیان کردینا ضروری ہوگا، اور بیصفت کی جہالت کی طرح ہوجائے گی۔

<sup>(</sup>۱) حديث: "الذي رواه الشيخان عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن مسول الله عنهما أن المدينة ..... " كَاخْرَتْ فقره ٢ مِسْ لَدْرَجْكَل بــــــ وسول الله عنهما أن المدينة .... " كَاخْرَتْ فقره ٢ مِسْ لَدْرَجْكَل بـــــــ وسول الله عنهما أن المدينة ... والمدينة ... والمدينة ... والمدينة ... والمدينة ... والمدينة المدينة المدينة المدينة ... والمدينة المدينة المد

<sup>(</sup>۱) الدر المختار مع حاشيه رد المحتار ۲۰۶۸ طبع بولاق ۱۲۷۲هـ، البحر الرائق ۲۰/۲۷۱ المقدمات الممهد ات ص ۵۱۳۔

<sup>(</sup>۲) اس حکم میں امام ابوحنیفہ اور صاحبین کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے، اس حالت میں مسلم الیہ کوخل ہوگا کہ جہاں چاہے ادا کرد ہے جیسا کہ حصکفی نے درمختار میں اس کوضیح قرار دیا ہے، ابن کمال نے اس کوضیح قرار دیا ہے کہ عقد کی جگہ میں اداکر ہے گا (الدرالختار مع حاشیہ ابن عابدین ۲۰۷۲)۔

امام ابو یوسف وامام محمد نے کہا ہے کہاس کی تعیین کی ضرورت نہیں ہے، بلکہ عقد کی جگہ ہی التزام کی جگہ ہی التزام کی جگہ ہی التزام کی جگہ ہے، لہذا وہی جگہ اس چیز کی ادائیگی کے لئے متعین ہوجائے گی جس کو اس نے اپنے او پر لازم کیا ہے، جیسے قرض لینے اور ہلاک کرنے کی جگہ اور جیسے متعین گندم کی بیع (۱)۔

ب- مالکیہ نے کہا ہے کہ ادائیگی کی جگہ کو متعین کرنا شرط نہیں،
لیکن افضل ہے '، ابن جزی کی'' القوانین الفقہیہ'' میں ہے:
ادائیگی کی جگہ کی شرط لگانا زیادہ بہتر ہے ......، لہذا اگر عقد میں
کوئی جگہ متعین نہ کر سکیں تو عقد کی جگہ ادائیگی کے لئے متعین ہوجائے
گی، اوراگروہ کوئی جگہ مقرر کردیں گے تو وہی جگہ متعین ہوجائے گی
اور بیجائز نہ ہوگا کہ مقررہ جگہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ قبضہ کرے اور
دونوں مکانوں کے درمیان مسافت کا کرا ہے بھی وصول کرے، اس

5۔ معتمد قول کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ عقد سلم کے سی می میں ہونے کے لئے مسلم فیہ کی سپر دگی کی جگہ کو بیان کردینا شرط ہے، اگر عقد کی جگہ میں ہو بوسلم فیہ کی سپر دگی کے الأق نہ ہو، مثلا جنگل ہو یا اس کو متقل کرنے میں اخراجات ہوں اور اگر عقد الیبی جگہ میں ہو جو مسلم فیہ کی سپر دگی کے لائق ہو یا اس کے متقل کرنے میں اخراجات نہ ہوں تو یہ شرط نہ ہوگی، اور عرف کی وجہ سے سپر دگی کے لئے عقد کی جگہ ہی متعین ہوجائے گی، اور عرف کی وجہ سے میر دگی کے لئے عقد کی جگہ ہی متعین کرنا شرط نہیں ہے، اور سپر دگی کے لئے عقد کی جگہ ہی

متعین ہوجائے گی (۱)۔

انہوں نے کہا ہے کہ مؤجل میں مکان کی تعیین کی شرط لگانے کی وجہ ہے ہے کہا گرعقد کی جگہ سپر دگی کے لائق نہ ہوتو جگہ کے فرق سے اغراض میں اختلاف و فرق ہوجائے گا، لہذا اس کو بیان کرنا واجب ہوگا۔ جیسا کہ اوصاف میں تعیین کا معاملہ ہے، اور اگر اس کے نقل وحمل میں اخراجات ہوں تو اس لئے کہ جہاں سپر دکیا جائے گا ان مقامات کے اعتبار سے خمن الگ الگ ہوگا۔ جیسا کہ ان صفات کا حکم مقامات کے اختلاف سے خمن میں اختلاف ہوجا تا ہے، اس کے برخلاف اگر اس کے نقل وحمل میں اخراجات نہ ہوں تو سپر دگی کی جگہ کو بیان کرنا ضروری نہ ہوگا، اس لئے کہ اس صورت میں جگہ کے اختلاف سے اس کا خمن خمیں بدلے گا، لہذا اس کا بیان کرنا واجب نہ ہوگا، جیسا کہ ان صفات کا حکم ہے جن کے اختلاف سے خمن میں اختلاف خمیں اختلاف خمیں اختلاف خمیں اختلاف نہیں کہ ان صفات کا حکم ہے جن کے اختلاف سے خمن میں اختلاف نہیں ہوتا ہے۔

د-حنابله کی رائے ہے کہ ادائیگی کی جگہ کو بیان کرنا شرط نہیں ہے،
اس کئے کہ نبی کریم عیالیہ نے اس کو ذکر نہیں کیا ہے ۔اس سے
معلوم ہوتا ہے کہ جگہ کا ذکر شرط نہیں ہے، نیز اس لئے کہ وہ عقد
معاوضہ ہے، لہذا ادائیگی کی جگہ کا ذکر کر نااس میں شرط نہ ہوگا، جیسا
کہ اعیان کی نج میں شرط نہیں ہے۔الا یہ کہ عقد کی جگہ الی ہو جہاں
اداکر ناممکن نہ ہو جیسے کھلا ہوا میدان، دریا اور پہاڑ وغیرہ، اس وقت
اس کا بیان کرنا شرط ہوگا، اس لئے کہ عقد کی جگہ میں اداکر ناممکن ہے
توسیر دگی کی جگہ مجہول ہوجائے گی، لہذا اجل کی طرح قول کے ذریعہ
توسیر دگی کی جگہ مجہول ہوجائے گی، لہذا اجل کی طرح قول کے ذریعہ

<sup>(</sup>۱) اُسنی المطالب ۲ / ۱۲۸، روضة الطالبین ۴ / ۱۲–۱۳، فتح العزیز ۲۵۱/۹ اور اس کے بعد کے صفحات، المہذب الرک • ۳۰۔

<sup>(</sup>٢) المهذب ار٤٠٠، أسنى المطالب ٢ / ١٢٧\_

<sup>(</sup>٣) حديث ہے:"من أسلم فليسلم في كيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم"۔

<sup>(</sup>۱) البحرالرائق ۲۰۱۷ ۱، ردالمحتار ۴۰/۷ ۲۰، بدائع الصنائع ۵/ ۲۱۳، البداية مع فتح القدير والعنابية ۲۲۱۷ اوراس كے بعد كے صفحات \_

<sup>(</sup>۲) بدایة الجبتهد ۲۲/۲۲۹، امنتی للباجی ۲۹۹/۱۹۹۰، اوربیاس کئے که عاقدین کے درمیان جھگڑاختم ہوجائے اورعلم کے ساتھ وہ عقد کر سکیس۔

<sup>(</sup>٣) القوانين الفقهيه ص٢٧٥\_

اس کی تعیین شرط ہوگی (۱)۔

عقد سلم پرمرتب ہونے والے اور اس سے متعلق احکام:

الف-عوضين مين ملكيت كامنتقل هونا:

79- اگر مسلم الیہ راس المال پر قبضہ کر لے گاتواس کے لئے اس میں ہوئی ہوئی کا تقورف کرنے کا حق ہوگا جو شرعا جائز ہو، اس لئے کہ وہ اس کی ملکیت ہے، اور اس کے قبضہ میں ہے۔

رہامسلم فیہ! توعقد کے تقاضا کے مطابق رب السلم کے لئے اس
کے دین ہونے کے باوجود، اس میں رب السلم کی ملکیت ثابت
وبرقرار نہیں رہتی ہے۔ سیوطی نے '' الا شباہ والنظائر'' میں کہا ہے کہ ذمہ
میں واجب ہونے والے تمام دیون، ان کے لازم ہونے اور ان کے
مقابل پر قبضہ کرنے کے بعد ثابت و برقرار ہوجاتے ہیں، البتہ ایک
مقابل پر قبضہ کرنے کے بعد ثابت و برقرار ہوجاتے ہیں، البتہ ایک
دین ان سے مستثنی ہے اور وہ دین سلم ہے کہ وہ اگر چدلازم ہوتا ہے،
مگر ثابت و برقرار نہیں ہوتا ہے، اس کے غیر ثابت رہنے کی وجہ یہ ہے
کہ مسلم فیہ کے انقطاع کے طاری ہوجانے کا خطرہ رہتا ہے، الیی
صورت میں عقد ہی فنخ ہوجائے گا۔۔

# ب- دين الم يرقضه سقبل ال مين تصرف كرنا:

◄ ٣٠ – اس بناء پر كه دين سلم متحكم نہيں ہوتا ہے، جمہور فقہاء حنفيه،
 شافعيه اور حنابله كى رائے ہے كه سلم فيه كى بيج اس شخص ہے جس كے
 ذمه ميں ہے يا دوسرے سے كرنا يا اس كو بدلنا جائز نہيں ہے، اس لئے
 كه اس ميں مسلم فيہ كے انقطاع كے سبب عقد كے فتح ہونے كا، اور اس

(٢) الأشباه والنظائرللسيوطي ٣٢٧ س

کاعوض لینے کے ممنوع ہونے کا اندیشہ ہے تو وہ قبضہ سے قبل مبیع کی طرح ہوگا، نیز نبی کریم سیالیٹ کا ارشاد ہے: "من أسلم فی شئ، فلا یصر فه فی غیرہ" (جوشخص کسی شئ میں بیج سلم کرتو وہ اس کو دوسری چیز کی طرف نہ پھیرد ہے) انہوں نے کہا: اس کا تقاضا ہے کہ رب اسلم دین سلم کو نہ مسلم الیہ سے فروخت کرے گا، نہ کسی دوسرے سے "، یہ بیج کے بارے میں ہے۔ دوسرے تقرفات کے بارے میں اختلاف ہے۔

کاسانی نے کہاہے کہ مسلم فیہ پر قبضہ کرنے سے قبل اس کو بدلناجائز نہیں ہے، اس طرح کدرب السلم اس کی جگہ کوئی دوسری جنس سے لے لے۔ اس لئے کہ ہم نے بتادیا ہے کہ مسلم فیہ اگر چید بین ہے، مگروہ مبیع ہے۔ اور منقول مبیع پر قبضہ سے پہلے اس کی بیع جائز نہیں ہے، مسلم فیہ میں عقد" حوالہ 'جائز ہے، اس لئے کہ حوالہ کارکن اپنی شرائط کے ساتھ

ابن چرنے حضرت ابوسعیر سے روایت کرنے والے کو ضعیف کہا ہے اور علماء کی ایک جماعت سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے ضعف اور اضطراب کی وجہ سے حدیث کو معلول کہا ہے، الیہا ہی الخیص الحبیر (۲۵/۳ طبع شرکة الطباعة الفنیة) میں ہے۔

(۲) ردالحتار ۱۱۸٬۲۲۹، تبیین الحقائق مع حاشیة الفلمی ۱۱۸/۳، أسنی الحقائق مع حاشیة الفلمی ۱۱۸/۳، أسنی المطالب ۲ر ۸۸، الأم ۱۳۳۳ طبع زهری النجار، نهایة المحتاج ۱۸۷۸، وقتح العزیز ۱۲۷۸، مجموع فقاوی ابن تیمید المهذب ۱۲۷۰-۵۰۳، المغنی ۲۸۳۳، المبدع ۲۸۷۳، شرح منتهی الارادات ۲۲۲/۳۰.

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ۳ر ۲۹۲، شرح منتهى الإرادات ۲۲۱، نيز د يكھئے: المغنى ۳۳۳۳-

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''من أسلم فی شیء فلا یصرفه إلی غیره'' کی روایت ابن ماجه (۲۲۷۲ طبع الحلمی) اور دار قطنی ( ۴۵/۳ طبع دار المحاس) نے حضرت ابوسعید ؓ سے کی ہے، اور الفاظ دار قطنی کے ہیں۔

موجودہے، اس طرح اس کا'' کفالہ'' بھی صحیح ہے، مسلم فیہ کے بدلہ میں رئین رکھنا بھی جائز ہے، اس لئے کہ وہ حقیقت میں دین ہے اور رئین دین کے بدلہ میں خواہ کوئی بھی دین ہوجائز ہے ۔۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ مسلم فیہ کی بیع اوراس کو بدلنا جائز نہیں ہے
اور کیا اس کا حوالہ کرنا جائز ہے، اس طرح کہ مسلم الیہ، رب السلم کو
اس کے حق کے ساتھ الیے شخص کے حوالہ کرد ہے جس پر اس کا دین
قرض یا دین اتلاف ہو، یا کیا اس پر حوالہ کرنا شیح ہے، اس طرح کہ
رب السلم اس شخص کو جس کا اس پر دین قرض یا دین اتلاف ہو مسلم الیہ
کے حوالہ کر دے۔ اس میں تین اقوال ہیں۔ اس جے ہے کہ جائز نہیں
ہے۔ دوسرا قول ہے کہ جائز ہے، تیسرا قول ہے کہ اس پر حوالہ کرنا جائز ہے۔
ناجائز ہے۔ اس کا حوالہ کرنا جائز ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ مسلم فیہ پر قبضہ سے قبل اس کی بھے صحیح نہیں ہے، اگر چہاں شخص سے ہوجس کے ذمہ میں وہ ہے اور نہ مسلم فیہ کی جگہ پراس کے علاوہ کالینا جائز ہے۔خواہ مسلم فیہ موجود ہو، یا موجود نہ ہواور خواہ عوض، قیمت میں اس کے مثل ہو یا کم وبیش ہو، اور اس کا حوالہ بھی صحیح نہیں ہے، یعنی دین سلم کا، اس لئے کہ بیمسلم فیہ پر قبضہ سے قبل اس کو بدلنا ہے، لہذا ہے کی طرح جائز نہ ہوگا اور نہ اس پر حوالہ کرنا صحیح ہے، اس لئے کہ بیصرف مشکم دین میں ہوتا ہے، اور عقد سلم میں فنخ کا خطرہ رہتا ہے۔

ا ۱۰۰۱ - ابن تیمیداورا بن قیم جوزی نے اس میں اختلاف کیا ہے۔ ان دونوں نے مسلم فیہ پر قبضہ کرنے سے قبل ثمن مثل یا اس سے کم میں اس کی بیچ کو اس شخص سے جائز قرار دیا ہے جس کے ذمہ میں ہو۔ ثمن مثل سے زیادہ میں نقد بیچ کرنا جائز قرار نہیں دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نقد بیچ کرنا جائز قرار نہیں دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نقد بیچ کرنا جائز قرار نہیں دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نقد بیچ کرنا جائز قرار نہیں دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نقد بیچ کرنا جائز قرار نہیں دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نقد بیچ کرنا جائز قرار نہیں دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نقد بیچ کرنا جائز قرار نہیں دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نماز کی بیٹر کے دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نماز کی بیٹر کی دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نماز کیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نماز کی بیٹر کی بیٹر کی دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نماز کی بیٹر کی دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نماز کی بیٹر کی بیٹر کی بیٹر کی بیٹر کی دیا ہے۔ بید حضرت ابن عباس اللہ میں نماز کی بیٹر کی ب

(۱) کا قول ہے اورامام احمد سے ایک روایت ہے

ابن المنذر نے کہا ہے کہ حضرت ابن عباسؓ سے ثابت ہے کہ انہوں نے کہا: اگرتم کسی چیز میں ایک مدت تک کے لئے عقد سلم کروتو جس چیز میں عقد سلم کیا ہے اس کو لے لوتو ٹھیک ہے، ورنہ اس کا بدل اس سے کم لو، دوبار نفع نہ لو۔

مدیون سے اس کی بیج کے جائز ہونے یا ثمن مثل یا اس سے کم اس کا عوض لینے کے جائز ہونے پران کی دلیل ہے ہے کہ کوئی شری مانع نہیں ہے، اس لئے کہ حدیث: "من أسلم في شيء فلا یصر فه إلى غیره" ضعیف ہے، وہ جحت کے لائق نہیں ہے ، اگر ثابت بھی ہوتو" فلا یصر فه إلى غیره" کا معنی ہے کہ اس کو دوسرے سلم کی طرف نہ پھیرے یا اس کو عین مؤجل سے نہ فروخت کرے، اور یہ محل نزاع نہیں ہے۔ ابن القیم نے کہا ہے: لہذا ثابت ہوگیا کہ حرمت کے بارے میں نہ تو کوئی نص ہے، نہ اجماع اور نہ قیاس ہے، بلکہ نص وقیاس کا تقاضا ہے کہ مباح ہو ۔ بلکہ نص وقیاس کا تقاضا ہے کہ مباح ہو ۔ بلکہ نص وقیاس کا تقاضا ہے کہ مباح ہو ۔ ۔ بلکہ نص وقیاس کا تقاضا ہے کہ مباح ہو ۔ ۔ بلکہ نص وقیاس کا تقاضا ہے کہ مباح ہو ۔ ۔

اوراس کی قیمت سے زائد عوض لینے کے ناجائز ہونے پران کی دلیل میہ کہ دین سلم بائع پر ہے اور وہ اس کا ضامن ہے، ابھی وہ مشتری کے ضان میں نہیں لیا ہے، لہذا اگر مشتری اس کومسلم الیہ سے اضافہ کے ساتھ فروخت کرے گاتورب السلم اس چیز میں نفع لے گاجو ابھی اس کے ضان میں نہیں آئی ہے اور شیح حدیث میں ہے: "عن

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۵ / ۲۱۳\_

<sup>(</sup>۲) المجموع شرح المهذب ۱۷۳۹۔

<sup>(</sup>۳) کشاف القناع ۳ر ۲۹۳<sub>-</sub>

<sup>(</sup>۱) مخضر الفتاوی العصریی لابن تیمیه ص۳۵ م، مجموع فتاوی ابن تیمیه ۱۲۹ مرسه ۵-۵۱۸ مشکلاته لابن القیم ۱۱۵ و داور دالفیاح مشکلاته لابن القیم ۱۱۱۵ در ۱۱ و در الابن القیم ۱۱۵ در ۱۱ و در الابن القیم ۱۱۵ در ۱۱ و در الابن القیم ۱۱۵ در ۱۸ و در الابن القیم ۱۱۵ در ۱۸ و در الابن القیم ۱۸ و در الابن الابن القیم ۱۸ و در الابن الابن الابن الابن القیم ۱۸ و در الابن الاب

<sup>(</sup>۲) تهذیب سنن ابی داؤ دوالیناح مشکلاته ۱۱۳۸۵

<sup>(</sup>۳) حافظ ابن حجر نے کہا: اس میں عطیہ بن سعدعو فی ہیں جوضعیف ہیں،ابوحاتم، بیہتی،عبدالحق اورا بن القطان نے ضعف واضطراب کی وجہ سے اس کومعلول کہا ہے(التخیص الحبیر سار ۲۵)۔

<sup>(</sup>٧) تهذيب سنن الي داؤ دواليضاح مشكلاته ١١٤/٥١١ـ

النبي عَلَيْكُ أنه نهى عن ربح مالم يضمن "() (ني كريم عَلَيْكَ النبي عَلَيْكِ أنه نهى عن ربح مالم يضمن "() وني كريم عَلَيْكَ النبي عَلَيْكَ النبي عَلَيْكَ النبي عَلَيْكَ مِن الله النبي ا

۳ سا-اس مسئلہ میں مالکیہ کا طریقہ میانہ روی کا ہے، اس کئے کہ انہوں نے مسلم الیہ کے علاوہ دوسرے سے مسلم فیہ کی بیچ کی اجازت دی ہے، اگروہ کھانے کی قشم کی چیز نہ ہو، چنانچہ ابن رشد الحفید نے کہا ہے: مسلم الیہ کے علاوہ دوسرے سے مسلم فیہ کی بیچ ہراس چیز سے جائز ہے جس سے خرید وفروخت جائز ہے، بشرطیکہ کھانے کی چیز نہ ہو، کیونکہ یہ اس کو کھانے کی چیز نہ ہو، کیونکہ یہ اس کو کھانے کی چیز نہ ہو، کیونکہ یہ اس کی بیچ میں داخل کردےگا۔

رہاں کاعوض لینا یامسلم الیہ سے اس کی بھے کرنا تو مالکیہ نے تین شرائط کے ساتھ اس کو جائز قرار دیا ہے، خرشی ان کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں: مسلم الیہ کے لئے جائز ہے کہ مسلم فیہ کی جنس کے علاوہ سے سلم کی ادائیگی کر بے خواہ مدت آگئی ہویا نہ آئی ہو، البتہ اس کے لئے تین شرطیں ہیں:

اول: یہ کہ مسلم فیہ ان چیزوں میں سے ہوجن پر قبضہ سے قبل ان کی بچ جائز ہو، جیسے کپڑا سے کسی جانور میں بچ سلم کرے، اور اس جانور کے بدلہ میں درا ہم لے لے، کیونکہ جانور پر قبضہ سے قبل اس کی بچ جائز ہے۔

دوم: لیا ہوا مال ان چیزوں میں سے ہوجن کومسلم فیہ سے ہاتھوں ہاتھ (نقلہ) فروخت کیا جاتا ہو، جیسا کہ مثلاً درا ہم کے ذریعہ کسی کپڑا میں سلم کرے پھراس کے بدلہ میں پیتل کا طشت لے لے۔اس لئے کہ کپڑا سے طشت کی بیچ ہاتھوں ہاتھ جائز ہے۔

سوم: لیا ہوا مال ان چیز وں میں سے ہوجن میں راس المال کے ذریعہ بھا کہ اگر درا ہم کے ذریعہ جانور میں بیج سلم کرے، اور اس جانور کے بدلہ میں کپڑا لے لے تو بیہ جائز ہے، اس کئے کہ درا ہم کے ذریعہ کپڑا میں بیج سلم جائز ہے۔

ابن جزی نے کہا ہے: جو کھانے کی چیز میں عقد سلم کرے، اس
کے لئے اس کی طرف سے کھانے کی چیز کے علاوہ دوسری چیز لینا جائز
نہیں ہے، اور نہ دوسری جنس سے کھانے کی چیز لینا جائز ہے۔ خواہ یہ
مدت پوری ہونے سے قبل ہو یا اس کے بعد ہو۔ اس لئے کہ یہ کھانے
کی چیز پر قبضہ کرنے سے قبل اس کی بیچ کرنا ہے۔ اور اگر کھانے کی چیز
کے علاوہ میں عقد سلم کرتے واس کی جگہ پردوسری چیز لینا جائز ہے اگر
دوسری جنس براسی وقت قبضہ کرلے۔

اگرعقد کے وقت قبضہ نہیں کرے گاتو جائز نہ ہوگا ، اس لئے کہ یہ دین کی بیج دین سے ہوجائے گی۔ اگر مسلم فیہ کھانے کی چیز ہوتو اس جنس کی دوسری نوع لینا جائز ہے، مثلاً سیاہ شمش کے بدلہ میں سفید لینا۔ البتہ اگر کوئی دوسرے سے اعلی یا ادنی ہوتو مدت پوری ہونے کے بعد جائز ہوگا ، اس لئے کہ بیز می اور چشم پوشی ہے جو مدت پوری ہونے سے جبل جائز نہیں ہے ، اس لئے کہ ادنی میں جلدا داکر نے کی وجہ سے وضع کرنا ہوگا اور اعلی میں ضان کا عوض ہوگا ، اس کے بعد انہوں نے کہا ہے ، مسلم فیہ کے عوض پر قبضہ سے قبل ، اس کے بائع سے شن مثل یا اس کے بائع سے شن مثل یا اس لئے کہ نے میں نیج کرنا جائز ہے۔ زیادہ میں جائز نہیں ہے ، اس لئے کہ زیادہ کی صورت میں اس پر ایسے سلم کی تہمت ہوگی جو نفع بخش ہوا ور بائع کے علاوہ کسی دوسر سے شمن مثل یا کم وہیش کے ساتھ بیج کرنا جائز ہے۔ اگر ہاتھوں ہاتھ (نفذ) ہو، تا خیر کے ساتھ جائز نہیں ہے ، اس لئے کہ اس لئے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس لئے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس لئے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس لئے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس لئے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس لئے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس لئے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس لئے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس کے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس کے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک ذمہ سے دوسر نے ذمہ میں اس کے کہ اس میں غرر ہے ۔ کیونکہ وہ ایک دوسر نے دوسر نے دوسر نے دوسر نے دوسر نے دوسر نے کیونکہ وہ وہ کیا کہ کیونکہ وہ تو کونکہ وہ تو کیونکہ وہ تو کونک کیونکہ وہ تو کونکہ وہ تو کیونکہ وہ تو کونکہ وہ تو کیونکہ وہ تو کیونکہ وہ تو کیونکہ وہ تو کونکہ وہ تو کیونکہ وہ تو کیونکہ وہ تو کونکم کیونکہ وہ تو کو

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'نهی عن ربح مالم یضمن''یه خطرت عبدالله بن عمروً کی مرفوع حدیث کا ایک کرا ہے ، پوری حدیث ہے: 'لا یحل سلف ولا بیع، ولا شرطان فی بیع، ولا ربح مالم یضمن'' اس کی روایت تر نمی (۵۲۷ مع الحکی) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدایة الجهتهد ۲۲ (۲۳۰

<sup>(</sup>۱) شرح الخرشي ۵ر ۲۲۷ ـ

منتقل کرناہے اورا گریہلی بیع نقد ہوتو جائز ہے ۔۔

# ج-مسلم فيه كي ادائيگي:

ساسا – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ عقد سلم میں جس مدت پر دونوں کا اتفاق ہے جب وہ مدت پوری ہوجائے تومسلم الیہ پرمسلم فیہ دین کی ادائیگی واجب ہوگی۔

لہذااگروہ ان صفات کے ساتھ اداکر ہے جن کی شرط واضح طور پر عقد میں لگائی گئی ہوتو رب السلم پراس کو قبول کرنا واجب ہوگا ''، اس کئے کہ اس نے اس کے حق کو برخل ادا کیا ہے، لہذااس کا قبول کرنا لازم ہوگا، جیسا کہ حین مبیع کا حکم ہے، خواہ اس پر قبضہ کرنے میں اس کو ضرر ہویا نہ ہو۔

اگروہ قبضہ کرنے سے انکار کرے گا تواس کو کہا جائے گا یا تواپنا حق لے لو، یااس سے اس کو بری کردو، اگر وہ قبضہ کرنے سے گریز اختیار کرے گا تو حاکم اس کو سلم الیہ سے رب السلم کے لئے اپنے قبضہ میں لے لے گا اور اس کا ذمہ اس سے بری ہوجائے گا، اس لئے کہ حاکم اپنی ولایت کی وجہ سے گریز کرنے والے کے قائم مقام ہوجائے گا ۔ ولایت کی وجہ سے گریز کرنے والے کے قائم مقام ہوجائے گا ۔ مدت پوری ہونے سے قبل رب السلم کو مسلم الیہ سے مسلم فیہ دین کے مطالبہ کاحق نہیں ہے ۔

لیکن اگر مدت پوری ہونے سے قبل مسلم الیہ اس کوادا کردے اور رب السلم اس کو قبول کرنے سے گریز کرتے کیا اس کو قبول کرنے پر مجبور کیا جائے گایا نہیں؟ اس بارے میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں:

الف-شافعیہ وحنابلہ نے کہاہے کہا گرمسلم الیہ اس کومدت پوری ہونے سے قبل ادا کرتے و دیکھا جائے گا:

اگرایی چیز ہے کہ مدت پوری ہونے سے قبل اس پر قبضہ کرنے میں رب السلم کو ضرر ہویا تو اس لئے کہ وہ جلد خراب ہوجانے والی ہو، جیسے پھل اور کھائی جانے والی تمام اشیاء، یا پرانی چیز ئی چیز سے کم تر ہو، جیسے تمام غلہ جات تو رب السلم پر اس کو قبول کرنا واجب نہ ہوگا۔ اس لئے کہ اس کی تا خیر سے اس کا مفاد وابستہ ہے، اس طرح کہ اس وقت اس کو اس کے کھانے یا کھلانے کی ضرورت ہوگی؟ یہی تھم حیوان کا ہے، اس لئے کہ اس کے تلف ہوجانے کا خطرہ ہے اور اس وقت کہ اس پر خرج کرنے کی ضرورت ہوگی اور ہوسکتا ہے کہ اس کو اس وقت خرورت ہوا ور ہوسکتا ہے کہ اس کو اس وقت ہوجانے کا خطرہ ہوا ہے کہ اس کو اس خیا ہوا ہوں جیسے روئی وغیرہ یا ہنگا می وقت ہوجس چیز پر قبضہ کرے گا اس کے لوٹ لئے جانے کا ندیشہ ہو، ان تمام حالات میں اس کو لینا اس پر واجب نہ ہوگا۔ اس لئے کہ اس پر قبضہ کرنے میں اس کو لینا اس پر واجب نہ ہوگا۔ اس لئے کہ اس پر قبضہ کرنے میں اس کو لینا اس پر واجب نہ ہوگا۔ اس لئے کہ اس پر قبضہ کرنے میں اس کو ضرر ہے اور ابھی اس کے استحقاق کا وقت نہیں اس کو ضرر ہے اور ابھی اس کے استحقاق کا وقت نہیں آئی ہے تو بیاس کی صفت میں نقص کے درجہ میں ہوگا۔

اگرایسی چیز ہوکہ اس پر قبضہ کر لینے میں کوئی ضرر نہ ہو۔ اس طرح کے وہ بدلنے والی چیز نہ ہو، مثلا لو ہا، سیسہ یا پیتل، کیونکہ اس میں نیا، پر انا کیساں ہوتا ہے، اس طرح تیل اور شہر بھی ہے اور اس پر قبضہ کرنے میں اخراجات برداشت کرنے اور خوف کی وجہ سے ضرر نہ ہو تو اس پر قبضہ کر لینا اس پر واجب ہوگا، اس لئے کہ اس کا مقصد حاصل ہے، مزید جلد ادائیگی کا نفع بھی اس کو ہے تو بیصفت میں اضافہ اور مؤجل دین کو جلد اداکر نے کے قائم مقام ہوگا۔

شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ رب السلم کو گریز کرنے میں کوئی فائدہ نہ ہو، اورمسلم الیہ کو بری الذمہ ہونے کے علاوہ کوئی دوسرا فائدہ

<sup>(1)</sup> القوانين الفقهية ص ٢٧٧ – ٢٧٥ طبع الدارالعرب للكتاب بتونس \_

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ١٩ر٢٩-٠٣\_

<sup>(</sup>۳) المغنی ۳۳۹/۸۳ نیز دیکھئے: کشاف القناع ۲۸۸/۱وراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۴) روضة الطالبين ۴ م ۳۰ ـ

ہواس طرح کہ مسلم فیہ کے بدلہ میں کوئی رہن ہو یا کوئی گفیل ہوتو رب السلم کورانچ مذہب کے مطابق قبول کرنے پر مجبور کیا جائے گا، ورنداس میں دواقوال ہیں:اصح میہ ہے کہ مجبور کیا جائے گا۔

ب- مالکیہ نے کہا ہے کہ اگر مدت پوری ہونے سے قبل ، سلم فیہ ادا کر ہے تو اس کو قبول کرنا جائز ہے، واجب نہیں ہے، اور متاخرین نے ایک دودنوں میں قبول کرنے کو واجب قرار دیا ہے ۔ یہ ۱۳۰ گرمسلم الیہ، سلم فیدین کومشر وطصفت کے ساتھ مقررہ وقت کے گذر جانے کے بعد حاضر کر ہے تو حنابلہ نے کہا ہے کہ اس پر قبضہ کرنا اس پر واجب ہوگا، جبیبا کہ دونوں کے جدا ہونے کے بعد بائع معین مبیع کو حاضر کرے ۔

ما لکیہ نے کہا ہے: اس کے بارے میں امام مالک کے شاگردوں میں اختلاف ہے۔ ان سے ایک روایت میہ ہے کہ اس پر قبضہ کرنا اس پر واجب ہوگا مثلا جاڑے کی مخملی چادروں میں عقد سلم کرے، اور اس کوگروی میں حاضر کرے، ابن وہب اور ایک جماعت نے کہا ہے: میہ اس پر واجب نہ ہوگا ۔

اس مسئلہ میں اختلاف کے منشاکی وضاحت کرتے ہوئے ابن رشد الحفید نے کہا ہے کہ جن لوگوں نے مدت کے گذرجانے کے بعد قبضہ کو ضروری قرار نہیں دیا ہے ان کا خیال ہے کہ سامان سے مقصود مقررہ وقت کے ساتھ وابستہ ہوتا ہے۔ دوسرے وقت سے نہیں ہوتا ہے۔ اور جن لوگوں نے اس کو جائز کہا ہے اور اس پر قبضہ کرنے کو واجب قرار دیا ہے،

(۱) انہوں نے اس کو درہم و دینار سے تشبید دی ہے

اگرمسلم الیہ، مسلم فیہ کو وقت مقرہ میں اس صفت کے خلاف لائے جس کی شرط عقد میں لگائی گئی ہے تو دیکھا جائے گا اگر اس نے اس کو اس جنس اور اسی نوع سے حاضر کیا ہے، کین جس صفت کی شرط لگائی گئی ہے، اس سے گھٹیا صفت پر ہے تو رب السلم کے لئے اس کو قبول کرنا جائز ہوگا، کیکن اس پر واجب نہ ہوگا۔ اس لئے کہ اس میں اپنے حق کو ساقط کرنا ہے۔ لہذ ااس کا لین اس پر واجب نہ ہوگا۔

اگراسی جنس اوراسی نوع سے حاضر کیا ہے اور مشر وط صفت سے اعلی ہے تو اس کو قبول کرنا اس پرلازم ہوگا، اس لئے کہ اس نے عقد کے تقاضا کے مطابق ادا کیا ہے اور اضافہ اس کے تالع ہے جو نفع بخش ہے، ضرر رسال نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں اس کی کوئی غرص فوت نہیں ہوتی ہے۔

اگراسی جنس سے دوسری نوع حاضر کرے، مثلا خضری کھجور میں عقد کرے عقد سلم کرے اور برنی حاضر کرے یا ہروی کپڑا میں عقد کرے اور مروی حاضر کرتے شافعیہ کے پہال تین اقوال ہیں:

نووی نے کہا ہے کہ اصح قول میہ ہے کہ اس کا قبول کرنا حرام ہے،
دوسرا قول ہے: واجب ہے، تیسرا قول ہے کہ جائز ہے، المحلی نے کہا
ہے کہ اس کی وجہ میہ ہے کہ میعوض لینے کے مشابہ ہے، یعنی ربا کی جنس
سے سپر دگی کی تاخیر کے ساتھ اس کاعوض لینا ہے۔
سے سپر دگی کی تاخیر کے ساتھ اس کاعوض لینا ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہاس کو قبول کرنااس پرلازم نہ ہوگا،اس لئے کہ عقد میں وہ چیز داخل ہوگی جوشرط لگائی ہوئی صفت پر ہواوراس میں بعض صفات نہیں ہیں، کیونکہ نوع بھی ایک صفت ہے اور وہ موجود نہیں ہیں ہوگا کہ کوئی دوسری صفت موجود نہ ہو۔

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۴۸ م ۱۹۸، المغنی ۴۸ م ۳۸ شرح منتهی الإ رادات ۲ م ۲۱۷ ـ

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ۴٫۷ س،القلبو بي على شرح محلى للمنهاج ٢٥٥/ ٢٥٥\_

<sup>(</sup>۱) المغنى لا بن قدامه ۱۹۸۳ سم، نيز د يکھئے: روضة الطالبين ۱۹۰۴ سم، شرح منتهى الا رادات ۲۱۹/۲

<sup>(</sup>۲) القوانين الفتهيه ص۲۷۵، نيز ديكھئے: بداية الجبېد ۲۳۲، امنتنی للباجی ۱۹۷۴ ۴۰، المدونه ۱۹۷۹ –

<sup>(</sup>٣) كمغني ۴۸ و ۳۳۹ شرح منتبي الإرادات ۲۸۸۲ كشاف القناع ۳۸۸۸ ـ

<sup>(</sup>۴) بدایة الجتهد ۲۳۲/۲\_

ابویعلی نے کہاہے کہاس کو قبول کرنااس پرلازم ہوگا۔اس لئے کہ دونوں کی جنس ایک ہے، زکوۃ میں دونوں کوایک دوسرے کے ساتھ ملایا جاتا ہے تو بینوع میں کیسانیت کے ساتھ صفت میں اضافہ کے مشابہ ہوگا ۔۔

مسلم فیہ میں جس صفت کامکمل پایا جانا واجب ہے، اس کی حدمیں فیصلہ کن معیار کوابن قد امد نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے: رب السلم کوصفت کا ادنی درجہ لینے کا حق ہے۔ اس لئے کہ جب اس نے عقد سلم کیا ہے تو اس نے اس کو اختیار دیدیا ہے کہ عقد میں جو داخل ہواس کو اداکر ہے، لہذا اس سے اس کا ذمہ بری ہوجائے گا (۲) ۔

کو اداکر ہے، لہذا اس سے اس کا ذمہ بری ہوجائے گا ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ گو مسلم فید دین کو اداکر نامسلم الیہ پر واجب ہوتو اگر وہ اس کو اس جگہ لائے تو رب السلم کو اس کے قبول کرنے سے گریز کرنے کا حق نہیں ہے۔ اگر مسلم الیہ اس کو دوسری جگہ اداکر نا حیات واس بارے میں فقہاء کے دوختلف اقوال ہیں:

الف-حنفیه، ما لکیه وحنابله نے کہا ہے که دوسری جگه اس کوقبول کرنا رب السلم پرواجب نه ہوگا۔ اگر چپقل وحمل آسان ہو، اور بیہ جائز نہیں ہے کہ مقررہ جگه کے علاوہ دوسری جگه وصول کرے اور دونوں مقام کے درمیان والی مسافت کا کرایہ وصول کرے، اس لئے کہ بیددونوں دواجل کے درجہ میں ہیں۔

"البدائع" میں ہے: اگر مشروط جگہ کے علاوہ میں ادا کرتو رب السلم کوحق ہے کہ انکار کردے۔اس لئے کہ نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے: "المسلمون علی شروطهم" (مسلمان اپنی

شرط برر میں گے )،اگروہ اس کواس بر کرابید ہے تواس کے لئے اس پر كرابدلينا جائز نه ہوگا،اس لئے كەجب وەمسلم فيدير قبضه يالے گاتو مقبوض میں اس کی ملکیت متعین ہوجائے گی ، تو واضح ہوجائے گا کہ اس نے اپنی ملکیت منتقل کرنے پراجرت لیاہے،لہذاجائز نہ ہوگا اوراجرت کووالیس کرے گا،البتہ اس کوت ہوگا کہ سلم فیہ کووالیس کردے، تا کہوہ اس کومشروط جگہ پرسیر دکرے، اس لئے کہ اس کاحق وہاں سیر دکرنے میں ہے اور وہ اپناحق عوض کے بغیر باطل کرنے پرراضی نہیں ہواہے، لہذامشروط جگہ میں سیر دگی کے بارے میں اس کاحق باقی رہے گا<sup>(1)</sup>۔ ب-شافعیہ نے کہاہے کہا گرمسلم الیہ،مسلم فیہکوسپردگی کی جگہ کےعلاوہ میں دوسری جگہ کرنا چاہے اور رب انسلم اس کو لینے سے گریز کرے تواگراس کے نقل وحمل میں خرچ ہو یا جگہ خوفناک ہوتو اس کو مجبور نہیں کیا جائے گا، ورنہ دو اقوال ہیں: ان کی بنیاد مدت یوری ہونے سے قبل ادا کرنے کے بارے میں دواقوال پر ہے،لہذااگر راضی ہوجائے اوراس کولے لے تواس کُفقل وحمل کاخرچ لینے کاحق نہ ہوگا، نو وی نے کہاہے: میں کہتا ہوں کہا صح قول بیہ ہے کہاس کومجبور کیا (۲) جائےگا ۔

# د-اجل کے بوراہونے کے وقت مسلم فیہ کامتعذرہونا:

۲ سا – اگراجل کے پورا ہونے کے وقت مسلم فیم نقطع ہوجائے ،اس طرح کہ مقررہ وقت پرمسلم فیہ کا رب السلم کوسپر دکر نامسلم الیہ کے

<sup>(</sup>۱) المغنى ۴۸ر ۴ ۴۸، نیز دیکھنے: شرح منتهی الإ رادات ۲ر ۱۲ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "المسلمون علی شروطهم" کی روایت ابوداوُد (۲۰/۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابوہریر ڈ سے کی ہے،اس کی اسادیس

<sup>۔</sup> کلام ہے، کین ابن حجر نے اتنحلیق (۳/ ۲۸۲ طبع المکتب الإسلامی) میں ایک حدیث ذکر کی ہے جس سے اس کی تائید ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۱۳۳۵، الخرشی ۲۲۸٫۵، القوانین الفقهیه ص۲۵۵، نیز دیکھنے: المدونه ۲۲٫۹ (مطبعه السعاده ۱۳۲۳ه)، نیز دیکھئے: کشاف القناع ۲۹۲، شرح منتبی الإرادات ۲۲۲/۲۔

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۴مرا ۳ـ

کئے ناممکن ہوجائے تو اس پر مرتب ہونے والے احکام کے بارے میں فقہاء کے تین مختلف مذا ہب ہیں:

الف - جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ، اظہر قول میں شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے کہ رب السلم کو اختیار ہوگا کہ اس کے پائے جانے تک صبر کرے اور اس کے پائے جانے پر اس سے اس کا مطالبہ کرے یا عقد سلم کو فنخ کر دے اور راس المال اگر موجود ہوتو واپس لے لے اور اگر موجود نہ ہوتو اس کا عوض لے لے، اس لئے کہ اس کی واپسی ناممکن ہے۔ صاحب ہدا ہے نے کہا ہے: اس لئے کہ عقد سلم صبح ہو چکا ہے اور عجز طاری ہے جو زائل بھی ہوسکتا ہے، تو یہ ایسابی ہے جیسے قبضہ سے قبل مبیع بھاگ جائے۔

ابن رشدالحفید نے کہا ہے: ان کی دلیل میہ ہے کہ عقد موصوف

فی الذمہ پر ہوا ہے اور وہ اپنی اصل پر باقی ہے اور اس کے جواز کی شرط میں سے بیزیں ہے کہ اسی سال کے پھل میں سے ہو۔ بلکہ وہ ایک شی ہے جس کی شرط رب اسلم نے لگائی ہے، لہذا اس کوخیار ہوگا ۔۔

نووی نے انقطاع کا ضابطہ اس طرح کیا ہے، انہوں نے کہا ہے کہ مسلم فیہ اگر بالکل موجود نہ ہو، اس طرح کہ وہ چیز اسی شہر میں پیدا ہوتی تھی۔ مگر کوئی ایسی آفت آگئی۔ جس نے فصل کو بالکل برباد کر دیا تو بچھتی انقطاع ہے، اگر دوسرے شہر میں وہ پائی جائے، لیکن لانے میں خراب ہوجائے یا صرف ایسے لوگوں کے پاس موجود ہو جو اس کے باتھ فروخت نہ کرتے ہوں تو بیا انقطاع ہے اور اگر گرال قیمت میں فروخت کرتے ہوں تو بیا انقطاع ہے، بلکہ اس کو حاصل کرنا واجب ہوگا، اور اگر آل س کو فروخت ہوں تو بیا نقطاع ہے، بلکہ اس کو حاصل کرنا واجب ہوگا، اور اگر آل س کو نتی ہوتی واجب ہوگا اگر قریب ہو ۔۔

ب- زفر، اشہب اورایک قول میں امام شافعی نے کہاہے کہ عقد سلم فنخ ہوجائے گااوررب السلم ،راس المال واپس لے لے گا، تاخیر کرنا جائز نہ ہوگا۔

ابن رشد نے اشہب کی رائے کی وجہ بتاتے ہوئے کہا ہے: گویا انہوں نے سمجھا ہے کہ بیادھار کی بیجے ادھار سے ہے، شیرازی نے امام شافعی کے اس قول کی وجہ بتاتے ہوئے کہا ہے: اس لئے کہ جس پر عقد ہوا ہے وہ اس سال کا پھل ہے اور وہ ہلاک ہو چکا ہے، لہذا عقد فنخ ہوجائے گا، جیسا کہا گرفلہ کے سی ڈھیرسے ایک قفیز خریدے اور وہ ڈھیر ہلاک ہوجائے ، امام زفر کی دلیل بعینہ یہی ہے، جس کو ابن الہمام نے نقل کیا ہے کہ بطلان، قبضہ سے قبل سپر دگی سے عاجز ہونے کی وجہ سے ہے۔ یہ الیہا ہوگیا کہ معین میعی میں قبضہ سے قبل مبیع ہلاک ہوجائے ۔ اس لئے کہ کوئی شی اپنی جگہ کے علاوہ میں فابت نہیں ہوتی ہوجائے ۔ اس کئے کہ کوئی شی اپنی جگہ کے علاوہ میں فابت نہیں ہوتی ہے، وہ اس کے کہ کوئی شی اپنی جگہ کے علاوہ میں فابت نہیں ہوتی ہوجائے ۔ اس کئے کہ کوئی شی اپنی جگہ کے علاوہ میں فابت نہیں ہوتی ہے، وہ اس کے فوت ہوجائے کے بعد باقی نہیں رہتی ہے، وہ اس کے قوت ہوجائے کے بعد باقی نہیں رہتی ہے، وہ اس کے قوت ہوجائے گا، اسی طرح یہاں بھی ہوگا ۔ ۔ عقد باطل ہوجائے گا، اسی طرح یہاں بھی ہوگا ۔ ۔

ج - سحنون نے کہا: رب اسلم کوعقد سلم فنخ کرنے کا اختیار نہیں ہوگا، بلکہ وہ آئندہ سال تک کے لئے صبر کرے گا ۔

## ه-عقد سلم ميں ا قاله:

ک ۱۳ - جمہور فقہاء حفیہ، مالکیہ، شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ عقد سلم میں اقالہ کرے تومسلم الیہ میں اقالہ کرے تومسلم الیہ پرواجب ہوگا کہ اگر شن باقی ہوتو اس کو واپس کر دے اور اگر باقی نہ ہو

<sup>(</sup>۱) شرح منتهی الإرادات ۲۲۰۷، کشاف القناع ۷۳۰، القوانین الفقهید ص ۲۷۵، بدایة الجبتهد ۷۲۰۲۰، الخرثی ۲۲۱۷، المغنی ۴۸ر۲۲۳، الهدایید مع فتح القدیر والعنایی ۲۷٬۳۱۲، المهذب ار۰۹۹، روضة الطالبین ۱۱۸۳

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ١٢/٨\_

<sup>(</sup>۱) الهدامية مع العنابيه وفتح القدير ۲۱۳/۲۱۳، القوانين الفقهية ص۲۷۵، المهذب ۱/۹۰ ۳، بداية المجتهد ۷/ ۳۲۰، روضة الطالبين ۱۸/۱۔

<sup>(</sup>٢) القوانين الفقهير ٢٧٥، بداية الجعتبد ٧١٠-٢٣-

تواگرمثلی ہوتواس کاشل واپس کرے اور ذوات القیم میں سے ہوتواس کی قیمت واپس کرے۔

ابن المنذر نے کہا ہے کہ ہمارے علم کے مطابق تمام اہل علم کا اجماع ہے کہ پورے مسلم فیہ میں اقالہ جائز ہے (۱)، دیکھا جائے اصطلاح'' اقالہ''۔

اگرا قالہ کے بعد عاقدین اس پرمتفق ہوجائیں کہ مسلم الیہ، رب السلم کوراس المال کا عوض عین یاشن دیدے تو اس کے جائز ہونے میں فقہاء کے دومخلف اقوال ہیں:

الف-حفیه، امام مالک اور ان کے اصحاب اور بعض حنابلہ کی رائے ہے کہ بیہ جائز نہیں ہے ' ، امام ابوحنیفہ کی دلیل نبی کریم حالیہ گئے کا ارشاد ہے: ''من أسلم فی شیء، فلا یصرفه إلی غیرہ'' (جو کسی شی میں عقد سلم کرتے تو اس کو دوسری طرف نہ کھیرے) اور اس لئے بھی کہ بی عقد سلم کی وجہ سے مسلم الیہ کے ضان میں ہے، لہذا اس پر قبضہ سے قبل اس میں تصرف کرنا جائز نہ ہوگا، جیسا کہ اگر مشتری کے قبضہ میں ہوتا ' ، امام مالک کی دلیل بیہ جیسا کہ اگر مشتری کے قبضہ میں ہوتا ' ، امام مالک کی دلیل بیہ کہ بیا قالہ ایک ناجائز کام کا ذریعہ بن جائے گا ۔

ب-امام شافعی، توری اور حنابلہ میں سے ابویعلی کی رائے ہے کہ مسلم فیہ کا عوض لینا جائز ہے ''اس لئے کہ بیدذ مہ میں مشحکم چیز کا

- (۱) المغنی ۱۹/۳۳۳–۳۳۷، المهذب ار۹۰۳، المدونه ۱۹/۹ (مطبعة السعاده ۱۳۳۳ه (مطبعة الصنائع ۱۳۲۵، بداية المجتبد ۲/۳۲۱، شرح منتهی ۱لا رادات ۲/۳۲۲، امتقی ۱۹/۳۰۳ و ۱۳۰۳
- (۲) ردانجتار ۲۰۹۸ طبع بولاق ۱۲۷۲ه، البدائع ۲۰۳۸، بدایة الجتهد ۲ر۲۳۲، کمغنی ۱۷۳۳، معنی ۱۷۳۳،
- (٣) حدیث: 'من أسلم في شيء فلا يصرفه.....' کی تخر تخ نقره / ۳۰ ميس گذر چکل ہے۔
  - (۴) المغنى ١٩٨٨ سر
  - (۵) بدایة الجتهد ۲۳۲/۲\_
  - (۲) المغنی ۱۸۷۳ سابدایة الجیند ۲۸۲ ۲۳۱ المهذب ۱۹۸۱ س

عوض ہے، لہذااس کاعوض لینا جائز ہوگا جیسا کہ اگر قرض ہوتا، نیز اس لئے کہ وہ ایسا مال ہے جوعقد کے فنخ ہونے کی وجہ سے اس کے پاس لوٹ کر آیا ہے لہذااس کاعوض لینا جائز ہوگا، جیسا کہ بیچ میں ثمن کا حکم ہے اگر بیچ فنخ ہوجائے۔مسلم فیہ عقد کی وجہ سے قابل ضان ہے اور میہ عقد کے فنخ کے بعد قابل ضمان ہے، اور حدیث میں مسلم فیہ مراد ہے تو اس میں بیدا خل نہ ہوگا۔

ابن قدامہ نے کہا ہے: اگرہم ہے کہیں تواس کا حکم اس مال کے حکم کی طرح ہوگا کہ اگر وہ قرض ہویا عین کی بچے میں شن ہوتواس کو دوسری چیز میں سلم بنانا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ بید دین کی بچے دین سے ہوجائے گی اور اس میں وہ جائز ہوگا جوقرض میں اور بیچے کے تسح ہونے کی صورت میں ثمن میں جائز ہوتا ہے (۱)

شیرازی نے کہا ہے کہ اگر وہ دوسری چیز میں سلم کرنا چاہتے و جائز نہ ہوگا۔ اس لئے کہ وہ دین سے دین کی بیج ہوجائے گی اور اگر اس سے کوئی عین خرید نا چاہتے و دیکھا جائے گا۔ اگر ربا کی کوئی ایک علت دونوں کو جمع نہ کر رہی ہو جیسے درا ہم کی بجے دیناروں سے اور گندم کی بجے جو سے تو قبضہ سے قبل دونوں کا جدا ہونا جائز نہ ہوگا، جیسا کہ دونوں میں سے کوئی دوسرے سے عین کے بدلہ میں عین فروخت کرے، اور اگر ربا کی کوئی ایک علت دونوں کو جمع کر رہی ہو جیسے درا ہم کی بجے گئدم سے اور کیڑے کی بجے گیڑے سے تو اس میں دواقوال ہیں: اول: بغیر قبضہ کے دونوں کا جدا ہونا جائز ہوگا، جیسا کہ دونوں میں سے ایک دوسرے سے عین کے بدلہ میں کوئی عین فروخت کرے اور قبضہ کے بغیر دونوں جدا ہوجا کی بی بخد و جائز نہ ہوگا جیسا کہ دونوں میں ہے، اس لئے کہ بغیر دونوں جدا ہوجا کی تو جائز نہ ہوگا جیسا کہ مسلم فیہ کا حکم ہے۔

- (۱) المغنی ۱۹۸۷ سر
- (۲) المهذب ارومس

ومسلم فيهدين كي توثيق:

۸ سا- پیر بات مخفی نہیں ہے کہ سلم فیہ دین کی تو ثیق دو میں ہے کسی ایک امرکے ذرایعہ ہوتی ہے:

الف - یا تو کتابت یا شہادت کے ذریعہ مسلم فیددین میں رب السلم کے حق کی تاکید سے ہوتی ہے تاکہ مسلم الیدا نکار نہ کر سکے ، اور بھول جائے تو اس کی یاد دہانی کرائی جاسکے اور مقدار یا صفت میں مسلم فید کے کم ہونے کا دعوی نہ کرے وغیرہ ۔ تفصیل اصطلاح '' تو ثیق' میں ہے۔

ب- یا کفالہ ورہن سے ہوتی ہے، کفالہ سے مسلم فیہ دین کی تو ثق کے بارے میں فقہاء کے چند مختلف اقوال ہیں:

(۱) حنفیہ، امام مالک، امام شافعی، اسحاق اور ابن المنذر کی رائے ہے کہ بیر جائز ہے۔ ایک روایت امام احمد سے یہی ہے، عطاء، مجاہد، عمر وبن دینار اور حکم وغیرہ کی رائے یہی ہے ۔۔

امام شافعی نے '' الأ م' میں لکھا ہے کہ سلم ،سلف ہے،اسی وجہ سے میں کہتا ہوں کہ اس میں رہن اور کفالہ میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ وہ ایک نیع ہے اور اللہ جل شاء ہ نے رہن کا حکم دیا ہے اور اللہ تعالی کے حکم کا کم از کم درجہ یہ ہے کہ مباح ہو،اس لئے کہ سلم بھی ایک نیع ہی ہے ۔

(۲) حنابلہ کی رائے جوان کے نز دیک معتمد ہے، یہ ہے کہ مسلم الیہ سے رہن یا گفیل لینا سیح نہیں ہے ''اس لئے کہ رہن اگر مسلم کے راس المال میں ، رہن اور گفیل لے گا تو ایسے مال میں لے گا جو نہ فی الحال واجب ہے اور نہ آئندہ واجب ہوگا،اس لئے کہ

مسلم الیہ اس کا مالک ہو چکا ہے اور اگر مسلم فیہ میں لے گا تو رہن صرف ایسی چیز میں جائز ہے جس کا وصول کرنارہن کے ثمن سے مکن ہے، ہواور مسلم فیہ کو وصول کرنا نہ رہن ہے مکن ہے، نہ فیل سے مکن ہے ہا اندیشہ بھی ہے تو وہ مسلم فیہ کے علاہ سے اپنا حق وصول پانے والا ہوجائے گا، حالانکہ نبی کریم کی ارشاد ہے: "من أسلم فی ہوجائے گا، حالانکہ نبی کریم کی ارشاد ہے: "من أسلم فی شیء، فلا یصوفہ إلی غیرہ" (جو شخص کسی چیز میں عقد سلم کرے، اس کو دوسری طرف نہ بھیرے) اور اس لئے بھی کہ جو ضامن کے ذمہ ہوگا، وہ اس کے قائم مقام ہوگا جو مضمون عنہ کے ذمہ میں ہوجائے گا اور ایر جائز میں ہوجائے گا اور ایر جائز

(۳) حضرت علی ؓ، حضرت ابن عمرؓ، حضرت ابن عباس ؓ، الحسن ، (۳) سعید بن جبیراوراوزاعی سے مروی ہے کہ میہ مکروہ ہے ۔

ابن قدامہ نے کہا ہے کہ اگر ہم سلم کے ضان کو سیح کہیں گے تو حقدار کوحق ہوگا کہ ان میں سے جس سے چاہے مطالبہ کرے اور دونوں میں سے کوئی بھی اس کوا داکر دے دونوں کا ذمہ اس سے بری ہوجائے گا۔ پھر اگر مسلم الیہ ،مسلم فیہ ضامن کو سپر دکرے ، تا کہ وہ رب السلم کو دید نے وجائز ہوگا ، اور ضامن و کیل ہوگا اور اگر کہے کہ یہ اس کی طرف سے لیا جتو اس کی طرف سے لیا جتو صحیح نہ ہوگا اور قبضہ فاسد ہوگا اور وہ اس کا ضامن ہوگا ، اس لئے کہ وہ اداکر نے کے بعد ہی لینے کا مستحق ہوسکتا ہے ، پھر اگر اسے رب السلم اداکر نے کے بعد ہی لینے کا مستحق ہوسکتا ہے ، پھر اگر اسے رب السلم کی پہنچا دی تو بری ہوجائے گا ، اس لئے کہ مسلم الیہ نے اس کوجس کی پہنچا دی تو بری ہوجائے گا ، اس لئے کہ مسلم الیہ نے اس کوجس کی پہنچا دیے دی وجائے گا ، اس لئے کہ مسلم الیہ نے اس کوجس

<sup>(</sup>۱) القوانين الفقهية رص ۳۲۸، منح الجليل ۲۵۲، ردالمحتار ۴۸۳۲، ۱۹۸۵، المغنی ۴۸۲۴، الأم ۳۸۴۳ و

<sup>(</sup>۲) الأم ٣٠٨٥\_

<sup>(</sup>٣) شرح منتهی الإ رادات ۲۲۲۲، المغنی ۴۳۲۷، کشاف القناع ۳۹۸/۳

<sup>(</sup>۱) حدیث: "من أسلم فیشيء فلا یصر فه إلى غیره" كی تخ تج فقره ( ۰ ۳ میں گذر چكی ہے۔

<sup>(</sup>۲) المغنی ۱۹۸۳ س

<sup>(</sup>۳) المغنی ۴/۲۲ ۳ مشرح منتهی الإ رادات ۲۲۲۲\_

چیز میں تصرف کرنے کا اختیار دیا ہے، اس نے اس کو پہنچادیا اورا گر اس کوتلف کر دہے تو اس پر اس کا ضان واجب ہوگا، اس لئے کہ اس نے اس کے ساتھ اس پر قبضہ کیا ہے۔

نیز اگر مسلم فیہ کے بارے میں رہن یاضامن لے، پھر دونوں عقد سلم میں اقالہ کرلیں یامسلم فیہ کے ناممکن ہونے کی وجہ سے عقد فنخ ہوجائے تو رہن باطل ہوجائے گا۔ اس لئے کہ جس دین کی وجہ سے رہن تھا وہی ختم ہوگیا، اور ضامن بھی بری ہوجائے گا۔

اورفوراً سلم کے راس المال کو واپس کرنامسلم الیہ پر واجب ہوگا، اور مجلس میں اس پر قبضہ کرنا شرط نہ ہوگا، اس لئے کہ وہ عوض نہیں (۲) ہے ۔

# ز-مسلم فيه كي قسط وارادائيگي پرمتفق هونا:

9 سا – اگر کوئی شخص کسی چیز میں اس شرط پر عقد سلم کرے کہ وہ مختلف اوقات میں قسط وارمقررہ حصہ لے گا۔ مثلاً تھی میں کہ پچھ حصہ رجب کے شروع میں لے گا، پچھ حصہ رمضان کے شروع میں اور پچھ حصہ نصف شوال میں لے گا۔

تواس کے جائز ہونے میں فقہاء کے تین مختلف اقوال ہیں: الف- مالکیہ اور اظہر قول میں شافعیہ کی رائے ہے کہ بیر سی ہوگا، اس لئے کہ جس چیز کاکسی ایک مدت تک ذمہ میں ہونا جائز ہو،اس کا دویا تین مرتوں تک ہونا بھی جائز ہوگا، جیسا کہ اعیان کی بیچ میں ثمن کا حکم ہے ۔

(۱) المهذب ۱۸-۳۰

ب-ایک دوسر نول میں امام شافعی کی رائے ہے کہ سیجے نہیں ہوگا وہ ہے۔اس لئے کہ جو دونوں میں بعد والی مدت کے مقابلہ میں ہوگا وہ اس سے کم ہوگا جو دوسر سے کے مقابلہ میں ہوگا ،اوریہ مجہول ہے،لہذا جائز نہ ہوگا ۔

5- حنابلہ کی رائے جوان کے یہال معتمد ہے، یہ ہے کہ اس میں دو مدت تک تفصیل ہے، چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہ ایک جنس میں دو مدت تک عقد سلم کرنا سیح ہے، مثلا تھی میں کہ پچھ حصہ رجب میں لے گا اور پچھ حصہ رمضان میں اس لئے کہ جو بیج ایک مدت تک کے لئے جائز ہوگی اگر ہر مدت کی قسط اور اس کا وہ دویا چند مدتوں تک کے لئے جائز ہوگی اگر ہر مدت کی قسط اور اس کا خمن بیان کردیا جائے اس لئے کہ جس کی مدت دور ہوگی، قریب مدت والے پرزائد ہوگا تو جو اس کے مقابلہ میں ہوگا کم ہوگا ، اس لئے مقابلہ میں ہوگا کم ہوگا ، اس لئے جائز ہوگا تو جو اس کے مقابلہ میں ہوگا کم ہوگا ، اس لئے جائز توجو کے نہ ہوگا ، اس لئے کہ جس کی مدت والے پرزائد ہوگا تو جو اس کے مقابلہ میں ہوگا کم ہوگا ، اس لئے جائز توجو کے نہ ہوگا ، اس کی قبط اور خمن کا معلوم ہونا ضروری ہے۔ اگر قبط و خمن بیان نہ کیا جائز توجو کے نہ ہوگا ۔

اور یہ بھی صحیح ہے کہ کسی ایک چیز میں مثلا گوشت ، روٹی یا شہد میں عقد سلم کرے اور مطلقاً روز اندایک حصہ لے، یعنی چاہے ہر قسط کا ثمن بیان کرے یاند کرے، اس لئے کہ اس کی ضرورت ہے۔

جس چیز میں سلم کیا کہ روز انداس میں سے مقررہ مقدار لے گااگر اس میں سے بعض پر قبضہ کر لے اور باقی پر قبضہ دشوار ہوجائے تواس کی قسط کے مطابق شمن سے واپس لے گا، باقی کو مقبوض پر افضل نہیں قرار دے گا، اس لئے کہ وہ ایک مبیع ہے جس کے اجزاء ایک دوسرے کے مثل ہیں۔ لہذا ثمن کی قسط اس کے اجزاء پر برابر تقسیم ہوگی، جبیا کہ اگراس کی مدت ایک ہوتی ۔۔

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ۲۸۹۰–۲۸۷، نیز دیکھئے: شرح منتبی الإرادات ۱۸۲۲-۲۱۹، کمغنی ۳۸۸۳–۳۳۸

<sup>(</sup>۱) المغنی ۴رسم س\_

<sup>(</sup>۲) کمغنی ۴۸ر ۳۴۲ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۳) روصة الطالبين ۱۲۲۸، أسني المطالب ۱۲۶۲، المغنى ۳۳۸، الإشراف على مسائل الخلاف ۲۸۰۱، المهذب ۱۷۰۷، مسل

کے ساتھ جہادنہ کرناہے، جبکہ جہادنہ کرنے کی شرائط پائی جائیں (۱)۔ الله تعالی کا ارشاد ہے: "وَإِنُ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجُنَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللهِ"(۲) (اور اگروہ جھیں صلح کی طرف تو آپ بھی اس طرف جھک جائیں اور اللہ پر بھروسہ رکھئے)۔

# سِكُم

#### تعريف:

ا - سلم: سین کے زبر اور زیر کے ساتھ : اس کامعنی صلح ہے، مذکر ومونث دونوں استعمال ہوتا ہے۔

سلم: مسالم یعنی آپس میں سلے کرنے والے کو کہتے ہیں، کہا جاتا ہے: أنا سلم لمن سالمنی (میں اس کے لئے سرایا سلے ہوں جو مجھ سے کرے)۔

تسالم: تصالح كے معنی میں ہے، اور مسالمة: یعنی مصالحت۔
سلم اسلام كے معنی میں بھی آتا ہے، اسی معنی میں اللہ تعالی کا قول
ہے: "یا أَیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُوْا أَدُخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً" (اك

وہ کہتے ہیں: اسلام: عاجزی کا اظہار اور شریعت کا اعلان کرنا ہے، اور اس چیز کی پابندی کرنا ہے جس کو نبی علیقیہ لے کرآئے ہیں، اسلام کی وجہ سے خون محفوظ ہو جاتا ہے اور مکر وہات (نا پسندیدہ اشیاء) کودور کیا جاتا ہے۔

سلم اپنی شرعی حقیقت میں اپنی لغوی حقیقت سے الگ نہیں ہے، اسی وجہ سے وہ کہتے ہیں: یہ (سلم) صلح ہے حرب کی ضد، یا بیر کافروں

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-بدنه:

۲ – مہادنہ: آپس میں صلح کرنے کو کہتے ہیں،اسی کوموادعہ اور معاہدہ بھی کہا جاتا ہے۔

اور شریعت میں مہادنہ حربیوں سے عوض لے کریا بغیر عوض کے ایک معین مدت کے لئے قبال نہ کرنے پر صلح کرنا ہے ۔

### ب-أمان:

سا – اُمان لغت میں: آنے والے زمانے میں کسی ناپسندیدہ امر کی توقع نہ کرناہے۔

اور شریعت میں: حربی سے قال کے وقت یا اس پر تاوان کے وقت ایک مدت تک کے لئے اس کے خون ،اس کی غلامی اور اس کے مال کو مباح کرنے سے رک جانا ہے ، بشر طیکہ اس کا قیام اسلامی حکومت میں ہو ۔۔

#### ج-ذمه

#### سم - ذمه لغت میں:عهداورامان ہے۔

- (۱) قواعدالفقه للمحد دی ر۳۵ ۱٬۵۳۲ الوسیط -
  - (۲) سورهٔ أنفال ۱۲\_
- (٣) شرح روض الطالب ۴۲۴ سطيع المكتبة الإسلامية، المغنى ٨ ر ٩٥٩ س
  - (۴) الحطاب ۳ر۲۰ بحوالها بن عرفه به

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۱۰۸-

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "سلم"، النهابيد لا بن الأثير ۲ ، ۱۳۹۳، النجامع لأحكام القرآن ۳ ، ۲۳ ، فتح الباري ۵۸ / ۵۸ طبع السلفيد

اور فقہاء کے نز دیک: اپنے دیار میں کفار کو جزیہ کے عوض گھہرانا، ان کی حفاظت اوران سے دفاع کرنا ہے۔ دیکھئے: موسوعہ ک

#### د-معابده:

۵- یہ باہم عہدو بیان کرنااور معاہدہ کرنا ہے، معاہدالیا شخص ہے کہ اس کے اور آپ کے درمیان کوئی عہد ہو۔

ابن الاثیر کہتے ہیں: حدیث میں اس کا زیادہ تراطلاق اہل ذمہ پر ہوتا ہے، اور اس کا اطلاق ان کے علاوہ دوسرے کفار پر بھی ہوتا ہے جب کہ ایک مدت کے لئے جنگ نہ کرنے پران سے مصالحت ہوئی (۱) ہو ۔

#### و-موادعه:

Y - یہ جنگ نہ کرنے اور تکلیف نہ پہنچانے پر مصالحت کرنا ہے، موادعہ در حقیقت متار کہ ہے ، لینی دونوں میں سے ہر ایک اس کو چھوڑ دیں جس میں وہ مشغول ہیں (۲)

## اجمالي حكم:

اول بسلم بمعنی اسلام:

2-مطلق سلم جواصل ملت (مذہب) کی بنیاد پر ہوتا ہے، کسی معاہدہ کی وجہ سے وجود میں نہیں آتا ہے، اور بیصرف مسلمان کو حاصل ہوتا ہے، خواہ وہ پیدائش طور پر ہویا اسلام میں داخل ہوکر ہوا ہو، دیکھئے:
"اسلام" موسوعہ ۴۔

#### (۱) لسان العرب، المصباح المنيري

(۲) النهايه ۵ / ۱۲۷\_

## دوم :سلم جمعنی مصالحت:

۸ - یەمسلمانوں اور غیرمسلم کفار کے درمیان بطور معاہدہ ہوتا ہے،
 اس کی گی انواع ہیں:

نوع اول: جودائمی اورمستقل ہو،اور پیعقدذ مہہ:

اس کا مقصد بعض کفار کو اسلامی مملکت میں ان کے کفر پر باقی رہے دینا ہوتاہے، بشرطیکہ وہ جزید اداکریں اور اسلام کے دنیاوی احکام کی پابندی کریں۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھے :'' اہل الذمہ''موسوعہ ک'' جزیہ'' وسوعہ ۱۵۔

## نوع دوم:

جومونت یعنی عارضی ہو،اس کی دوصورتیں ہیں:

## بهلی صورت: عقد مدنه:

9 - اس میں اصل الله تعالی کا بیار شاد ہے: "وَإِنُ جَنَحُوْا لِلسَّلُمِ فَاجُنَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللهِ "(اور وهِ هِمَكِين صلح كى طرف تو آپ بھی اس طرف جَهَك جائيں اور الله پر بھروسه رکھئے)۔

فقهاء كااس پراتفاق ہے كەمهادنه (مصالحت كرنا) جائز ہے، بشرطيكه ايبا كرنے ميں مسلمانوں كى كوئى مصلحت ہو ،اس كئے كه الله تعالى كاار شاد ہے: "فَلاَ تَهِنُواْ وَ تَدْعُواْ إِلَىٰ السَّلْمِ وَ أَنْتُمُ

- (۱) سورهٔ أنفال را۲\_
- (۲) الجامع لأحكام القرآن ۳۹٫۸ سامغنی ۴۵۹٫۸ ماشیة الطحطا وی علی الدر الحقار ۷۲ ۴۴۳، جوابر الإکلیل شرح مخضر خلیل ۱۲۲۹، شرح روض الطالب من أسنی المطالب ۴۲۴٬۳۲۰

الْاعْلَوُنَ"<sup>(۱)</sup> (سوتم ہمت نہ ہارواورانہیں صلح کی طرف مت بلا وَاور تم ہی غالب رہوگے )۔

لیکن اگرموادعه (مصالحت کرنا) میں کوئی مصلحت پیش نظر نه ہوتو (۲) بالا جماع ایسا کرنا جائز نہیں ۔

صاحب" روض الطالب" كہتے ہيں: اس ميں اصل (اجماع سے پہلے) اللہ تعالیٰ کا قول ہے: "بَرَاءَ قُ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِه" (اللہ کی طرف سے دست برداری ہے) کی طرف سے اور اس کے رسول کی طرف سے دست برداری ہے) اور اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحُ لَهَا وَتَوَ تَّکُلُ عَلَى اللهِ " (اور وہ جَمَّيں صلح کی طرف تو آ پ بھی اس طرف جمک جائیں اور اللہ پر بھر وسدر کھئے)۔

اور رسول الله عليه كا حديبيه كے سال قريش سے مصالحت كرنا (۵) ہے اور بيجائز ہے، واجب بيں ۔

ابن العربی کہتے ہیں:اگرمسلمانوں کے پاس طاقت وقوت ،غلبہ، متعد دجماعتیں اورمضبوط طاقت ہوتو کوئی صلح نہیں۔

اور اگرکوئی فائدہ حاصل کرنے کے لئے پاکسی ضرر کو دور کرنے کے لئے مسلحت ہوتو اس میں کے لئے صلحت ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں کہ اس سلسلہ میں مسلمان پہل کریں جب کہ انہیں اس کی ضرورت ہو۔

رسول الله عليه في المن خيبر سے چند شرائط پر سلح كر لى جن كوان

لوگوں نے توڑد یا تو حضرت عمرٌ کے عہد خلافت میں ان لوگوں کے عقد صلح کو بھی ختم کردیا گیا، آپ علیقہ نے ضمری، الجندل کے دومہ اکیدر اور اہل نجران سے معاہدہ کیا، اور آپ علیقہ نے قریش سے دس سال کے لئے معاہدہ امن کیا حتی کہ قریش نے آپ کے معاہدہ کو توڑد یا۔ خلفاء اور صحابہ بھی اس طریقہ پر چلتے رہے ۔ معاہدہ کے لئے دیکھئے: ''ہدنہ صلح، معاہدہ''۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: ''ہدنہ صلح، معاہدہ''۔

عارضی عقد صلح کی دوسری صورت: عقدامان:

• ا - به عقد غیر لازم ہے، جے شرائط کی موجودگی میں تو ڑا جاسکتا ہے، اوراس کا حکم جواز کا ہے، بشر طیکہ ضرر نہ ہو۔

ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے مذہب کے مطابق اگر چہاس میں ظاہری مصلحت نہ ہو، حنفیہ کا اختلاف ہے جن کے نزد یک بیشرط ہے کہاس میں مسلمانوں کے لئے کوئی ظاہری مصلحت ہو۔

عقدامان اورعقد مدنہ کے درمیان ظاہری فرق یہ ہے کہ عقد مدنہ صرف امام یااس کے نائب کے منعقد کرنے سے ہی واقع ہوگا، جب کہ عقد امان امام کی طرف سے ،مسلمانوں کی ایک جماعت کی طرف سے اور مسلمانوں کے عام افراد کی طرف سے خواہ وہ کوئی عورت ہی ہو، جمہور فقہاء کے نز دیک واقع ہوجائے گا ، مالکیہ میں سے ابن الماجشون کا کہنا ہے کہ عورت ، غلام اور بچہ کی طرف سے عقد امان ، ابتداء واقع نہیں ہوگا ، لیکن اگر واقع کردے تو امام کے واقع کرنے سے واقع ہوجائے گا اور اگر عاہے تو امام سے واقع کرنے سے واقع ہوجائے گا اور اگر چاہے تو امام اس کوردکردے۔

فقہاء نے اس کے احکام'' ابواب السیر والجہاد'' میں تفصیل سے

بیان کئے ہیں۔ ۔

د مکھئے:اصطلاح" امان"موسوعہ ۲۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ محمر ۲۵سر

<sup>(</sup>۲) حاشية الطحطاوي ۲ر ۴۴سـ

<sup>(</sup>۳) سورهٔ توبه/ا\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ أنفال ۱۲\_

<sup>(</sup>۵) حدیث: "مهادنته قریشا عام الحدیبیة" کی روایت بخاری (الفتی در این بخاری (الفتی اور سلم ۱۳۰۵ میلیدی اور سلم ۱۳۰۵ میلید و ۱۳۰۵ میلید و ساله میلید و ساله السلم سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) روض الطالب ۱۲۲۴ ـ

<sup>(</sup>۱) القرطبی ۱۸۰۸-۱۸

## حربیوں کے ساتھ کے کرنے کی دعوت:

ا ا – مسلمانوں کے امام کی طرف سے کفار کے ساتھ عقد سلح اور معاہد ہ امن کی دعوت دینا جائز ہے،اگراپیا کرنے میں کوئی مصلحت ہوجس کا فائده مسلمانوں کو پنچ رہا ہو، حفیہ نے ذکر کیا ہے کہ امام اگر دیکھے کہ حربیوں یاان کی کسی جماعت کے ساتھ مصالحت کرنے میں مسلمانوں کے لئے مصلحت ہے تواپیا کرنے میں کوئی حرج نہیں،اس لئے کہاللہ تَعَالَى كَاارِشَادِ بِ: "وَإِنُ جَنَحُوا لِلسَّلَمِ فَاجُنَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ" (اوروه جَهكين صلح كي طرف تو آپ بھي اس طرف جهك جائين اور الله ير بهروسه ركھئے)۔ "ووادع رسول الله عَلَيْكُ الله المحدود على أن يضع الحرب بينه وبينهم عشر سنين" (اوررسول الله علية في حديبيرك سال اہل مکہ ہے اس بات پر صلح کی کہ آپ علیہ کے اور اہل مکہ کے درمیان دس سال تک جنگ بندر ہے گی )اوراس کئے کہ مصالحت کرنا بھی معنوی طور پرایک جہاد ہے،اگراس میں مسلمانوں کے لئے خیر ہو ، کیونکہ مقصود جو کہ دفع شرہے، دونوں ذریعہ سے حاصل ہوتا ہے، اور بہ تکم او برم وی مدت تک محدود نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس کا معنی اس سے زائد مدت تک دراز ہوتا ہے، برخلاف اس کے جب کہ مصالحت کرنے میں کوئی خیر نہ ہو، اس لئے کہ پیظا ہری اور معنوی طور یر جہاد کوترک کرناہے، اوراگراس (امام) نے کسی مدت تک کے کئے ان سے مصالحت کر لی ہے ، پھراس نے محسوں کیا کہ کتا توڑ دینا ہی زیادہ فائدہ مند ہے توان سے سلح کوتوڑ دے گااوران سے قبال کرے گا،اس لئے کہ صلحت جب بدل جائے تونقض عہد ہی جہاد

ہوگا اور ایفائے عہد ظاہری اور معنوی طور پر جہاد کوترک کرنا ہوگا، اور دھوکہ (غداری) سے بچنے کے لئے نقض عہد ضروری ہے، رسول اللہ علیہ نے عہو دکے بارے میں فرما یا: "و فاء لاغدر" (وعدہ کو پورا کیا جائے اس میں کوئی دھوکہ دہی نہیں کی جائے )، اتنی مدت رکھنا ضروری ہوگا جس میں نقض عہد کی خبرتمام حربیوں تک پہنچ جائے، اس سلسلہ میں اتنی مدت کا گزرجانا کافی ہوگا کہ جربیوں کا بادشاہ نقض عہد کو جان لینے کے بعد اپنے ملک کے تمام اطراف میں اس خبر کو پھیلا سکے، جان لینے کے بعد اپنے ملک کے تمام اطراف میں اس خبر کو پھیلا سکے، کیونکہ ایسا کرنے میں غدر کی فی ہوجائے گی (۲)۔

11-اس کے لئے مالکیہ اور شافعیہ نے کئی شرطیں ذکر کی ہیں:
اول: یہ کہ اس کا معاہدہ کرنے والا امام ہو یا اس کا نائب،
برخلاف امان کے، کہ وہ صحیح ہے، خواہ وہ عام افراد کی طرف سے ہو۔
دوم: یہ کہ ایسا کسی مصلحت کی وجہ سے ہو، جیسے مطلقا یا قتی طور پر
قال کرنے سے عاجز ہونا ، عوض کے ساتھ ہو یا بلا عوض کے،
اورا گرظاہری مصلحت نہ ہومثلا مسلمان ان پر غالب آ گئے تو معاہدہ
کرنا جائز نہ ہوگا۔

سوم: بیک کسی فاسد شرط سے وہ عقد خالی ہو، ورنہ جائز نہیں ہوگا،
مثلا بی شرط ہو کہ کوئی مسلم قیدی ان کے قبضہ میں رہنے دیا جائے، یا
مسلمانوں کا کوئی گاؤں خالی کراکران کے قبضہ میں رہنے دیا جائے
اور بیکہ وہ ہم سے کوئی مال لے لیں، إلا بیکہ ان کی طرف سے کوئی
اندیشہ ہوتو ہروہ چیز جائز ہوجائے گی جس سے منع کیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أنفال ۱۲\_

ر) حدیث: "وادع رسول الله عَلَيْكُ أهل مكة....." كَيْخْرَ تَحَ فَقْرُهُ ١٩ مِيْس گزرچكى ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'وفاء لا غدر'' کی روایت ابوداوُد (۱۹۰/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اورتر مذی (۱۴۸ ۱۹۳ طبع الحلمی) نے حضرت عمر و بن عبیه معلق فا کی ہے، تر مذی نے کہا: بید سن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) الهدامية مع فتح القدير ۲ م ۲ ۹۳ - ۲ م ۳ طبع الأميريه، الاختيار ۲ م ۱۲ - ۱۲ اطبع المعرفية ولاق، ابن المعرفية ولططاوي على الدر المختار ۲ م ۲ م ۲ م طبع الولاق، ابن عابدين ۳ ۲۲ ۲ م طبع الأميريه بد

چہارم: اور بیخاص طور پر مالکیہ کا مذہب ہے کہ اس کی مدت کم یا
زیادہ کے ساتھ محدود نہ ہو، بلکہ اسے امام کے اجتہاد اور بفتر رضرورت
چھوڑ دیا جائے اور جب اسلام کوقوت حاصل ہوجائے تو مہلت نہیں
دی جائے گی ۔۔

شافعیہ نے چوتھی شرط کے سلسلہ میں اختلاف کیا ہے، بیان کے نزدیک جبیبا کہ الروضہ 'میں ہے مشروع مدت تک محدود ہوگا۔

پھر بیاس بات سے خالی نہ ہوگا کہ یا تو مسلمان کمزور ہوں گے یا نہیں ہوں گے، اگر کمزور نہیں ہیں اور امام مصالحت کرنے ہی میں مصلحت سمجھے تو چار مہینے یا اس سے کم مدت کے لئے مصالحت کرلے، اور ایک سال سے زیادہ مدت کے لئے قطعی طور پر جائز نہیں، اور مذہب کے مطابق ایک سال کے لئے بھی نہیں، اور اظہر قول کے مطابق ایک سال کے لئے بھی نہیں، اور اظہر قول کے مطابق ان دونوں کے درمیان اور چار مہینے کی مدت کے درمیان کوئی مدت کے درمیان کوئی مدت کے درمیان کوئی مدت حائز نہیں۔

اگر مسلمان کمزورہوں تو ضرورت کے مطابق تو دس سال کی مدت تک کے لئے مصالحت جائز ہوگی اور دس سے زیادہ جائز نہیں ہوگی، لیکن اگر مدت ختم ہوجائے اور ضروت باقی ہوتو معاہدہ نئے سرے سے کیا جائے گا ۔

سا - حنابلہ نے مصلحت کے وقت کفار سے مصالحت کرنے کو جائز کہا ہے اگر مال کے بدلہ ہو جسے مسلمان بوقت ضرورت کفار کو دیں، مثلامسلمانوں کے ہلاک یا قید ہوجانے کا اندیشہ ہو، اس لئے کہ مال کے ذریعہ اپنی جان کا فدید دینا قیدی کے لئے جائز ہے، اس طرح

یہاں ہوگا اور کسی بڑی ذلت کو رفع کرنے کے لئے مثلاقتل یا قید اور بچوں کی گرفتاری جو ان کے کفر کا سبب بنے، چھوٹی ذلت کو برداشت کرنا جائز ہے۔

ز برى كت بين: "أرسل رسول الله عليه الى عيينة بن حصن وهو مع أبى سفيان يعنى يوم الأحزاب أرأيت إن جعلت لك ثلث ثمر الأنصار أترجع بمن معك من غطفان أو تخذل بين الأحزاب؟ فأرسل إليه عيينة إن جعلت الشطر فعلت" (رسول الله علية نعيينه بن صن کے پاس جب کہ وہ احزاب کے دن ابوسفیان کے ساتھ تھے پیغام بھیجا کہ تمہارا کیا خیال ہے اگر میں تمہارے لئے انصار کے بھلوں کا ایک تہائی مختص کر دوں تو کیاتم ان لوگوں کو لے کرلوٹ جاؤ گے جوقبیلہ غطفان کے افراد تہہارے ساتھ ہیں، یا مختلف گرویوں کے درمیان جا کران کوترک جنگ پرآ مادہ کروگے؟ توعیینہ نے آپ علیہ کے یاس بدیغام بھیجا کہا گرآپ نصف حصہ دیں تو میں ایسا کرنے کو تیار ہوں )اگریہ جائز نہ ہوتاتو نبی عَلِیَّ خرچ نہ کرتے ،اور یہ کہ مدت اس میں معلوم ہو ، اس لئے کہ جس چیز کامتعین کرنا واجب ہے ، اس کا معلوم ہونا بھی واجب ہے جبیبا کہ خیار شرط ہے، اگر چہدس سال سے زائد ہو، اس کئے کہ مصالحت دس سال ہے کم میں جائز ہے تو اس مدت سے زیادہ میں بھی جائز ہے، جبیبا کہ مدت اجارہ ہے، اور اس لئے کہ صرف مصلحت کی وجہ سے عقد مصالحت جائز ہے، لہذا جہاں مصلت یائی جائے گی اس کو حاصل کرنے کے لئے عقد مصالحت جائز ہوگا،اورا گران ہےمطلقا عقدمصالحت کرلیااسطور پر کہ کسی مدت کی قیرنہیں لگائی تو یہ عقد صحیح نہیں ہوگا،اس لئے کہ مطلق ہونا ہیشگی کا تقاضا

<sup>(</sup>۱) الدسوقی ۲۰۵۲-۲۰۹ طبع الفکر، الخرشی ۳ر ۱۵۱،۱۵۰ طبع بولاق، شرح الزرقانی ۳ر ۱۴۸-۹ ۱۲ طبع الفکر، جوام الاکلیل ۱۷۹۱ طبع دارالمعرفه۔

<sup>(</sup>۲) المهذب ۲۲۰-۲۶۱ طبع حلب، روضة الطالبين ۱۰/ ۳۳۸-۳۳۱ طبع حلب، الممتلب الإسلامي، حاشية القليو بي ۱۸/ ۲۳۵-۲۳۸ طبع حلب، الجمل على المنهج الممتلب الإسلامي، حاشية القليو بي ۱۸/۸-۲۳۸ طبع حلب، الجمل على المنهج التراث.

ساد

لعريف:

ا - ساد: جس کے ذریعہ زمین کو کھا دوالی بنائی جائے، یہ" سمد الأرض" سے ماخوذ ہے: لیعنی زمین کو کھا د کے ذریعہ مفید بنایا۔ "تسمید الأرض" لیعنی زمین میں کھا د ڈالنا۔ ساد: جو کھیتی اور سبزی کی جڑوں میں مٹی اور گو بروغیرہ کی کھا د ڈالی جائے، تا کہ وہ اچھی طرح اُگ آئے۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے ۔۔

## اجمالي حكم:

الف- کھاد کے پاک ہونے اور نجس ہونے کا حکم: ۲ - پرندوں کے علاوہ غیر ماکول اللحم جانوروں کی لیدسے بنائے گئے کھاد کے نجس ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے۔

اور جو کھادغیر ماکول اللحم پرندوں لینی پنچدر کھنے والے پرندے جیسے شاہین اور بازکی ہیٹ سے بنائے گئے ہوں، وہ جمہور کے نزدیک نجس ہیں، امام ابوحنیفہ اور امام ابو یوسف کا مذہب سیسے کہ وہ پاک ہیں ۔

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده:'' سهر''، کشاف القناع للبهو تی ۲ / ۱۹۴۳ طبع عالم الکت، مغنی المحتاج ۱۱/۲-
- (۲) ابن عابدین ار ۲۱۴،الدسوقی ار ۱۵۱، جوا هرالاِ کلیل ار ۹، مغنی الحتاج ار ۷۵، القلیو بی ار ۱۲۲۷، کشاف القناع ار ۱۹۳

كرتا ہے اور يہ بالكلية ترك جہاد كا سبب بنتا ہے جو كه ناجائز ہے، يا مصالحت کوکسی کی مشدیت پرمعلق کر دے،مثلا جوہم چاہیں یا جوتم چاہو یا جوفلاں چاہے یاجس پراللہ تم کو باقی رکھتو مدت میں جہالت یائے جانے کی وجہ سے یہ *عقد تیج نہ ہوگا جیسا کہ مطلق اجار*ہ۔ ۱۹۷ - قرطبی کہتے ہیں: علاء کا اس کے حکم کے بارے میں اختلاف ہے، ایک قول پیہے کہ بیاللہ تعالی کے اس قول: "وَإِنُ جَنَحُواً لِلسَّلُم فَاجُنَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ" (١) السَّكُ كرالله تعالى نے ایسے وقت میں صلح کرنے سے منع کیا جب کہ مسلمانوں کو صلح کرنے کی ضرورت نہ ہو، اورا یک قول پیہے کہ بیاللہ تعالی کے اس تُول: "وَإِنُ جَنَحُوا لِلسَّلُم فَاجُنَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ" سے منسوخ ہے اور ایک قول بدہ ہیکہ بدآیت محکمہ ہے۔ اور دونوں آيتين دومختلف حالتوں اور وقتوں ميں نازل ہوئيں ہيں، ايک قول پيہ ب كه: الله تعالى كابي قول "وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجُنَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ" ایک توم کے سرداروں کے سلسلہ میں مخصوص ہے اور دوسری آیت عام ہے،لہذا کفار ہے مصالحت کرنا ضرورت کے وقت ہی جائز ہوگا ،اور بہاس وقت جب کہ مسلمانوں میں قوت کی کمی کی وجہ سے ہم ان سے مقابلہ نہ کریں <sup>(۲)</sup>



<sup>(</sup>۱) سورهٔ أنفال ۱۷\_

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقرطبي ۱۹ر۲۵۲\_

اوروہ کھاد جو ماکول اللحم جانوروں کی لیدسے بنائے گئے ہوں اس کےسلسلہ میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

ما لکیہ، حنابلہ اور حنفیہ میں امام زفرکی رائے اور امام محمد کی بھی ایک روایت سے کہ وہ مطلقاً پاک ہیں، خواہ وہ پرندوں کے ہوں یا بقیہ دوسرے جانوروں کے، اور بیشا فعیہ کا بھی ایک قول ہے، جس کا ذکر امام نووی نے'' الروضہ'' میں کیا ہے۔

ما لکیہ نے ماکول اللحم جانور کے کھاد کے پاک ہونے کے سلسلہ میں بیقیدلگائی ہے کہ وہ نجس چیزیں نہ کھاتا ہو،اگروہ نجس چیزیں کھاتا ہوتواس کا کھاد بھی ان کے نز دیک نجس ہوگا۔

شافعیہ کی رائے اورامام احمد کی ایک روایت ہے کہ تمام جانوروں کی لید، خواہ وہ ماکول اللحم ہو یا غیر ماکول اللحم، پرندے ہوں یا پرندوں کے علاوہ ہوں، نجس ہے، امام زفر اور امام محمد کے علاوہ حفیہ کا بھی یہی مذہب ہے، البتہ انہوں نے عموم بلوی کی وجہ سے ماکول اللحم پرندوں کی بیٹ کا استثناء کیا ہے اور اس کو معفو عنہ میں سے شار کیا ہے۔

اس مسکلہ میں دوسرے اقوال بھی ہیں، جن کی تفصیل اصطلاح ''روث،عذرة ، زبل ، نجاسة''میں دیکھی جائے۔

نجس چیزوں کے ذریعہ کھا دبنانے اور نجس کھا دڑا لے گئے درختوں کے پھل کھانے کا حکم:

سا- ما لکیداورشافعیہ کا مذہب سے کہ وہ کھیتی پاک ہے جسے نجس چیز سے سیراب کیا گیا ہو یا کسی نجس جج سے بودا اگایا گیا ہو، اور جس کا

ظاہر نجس ہوتو کھانے سے پہلے اسے دھولیا جائے اور جب بالی نکل آئے تواس سے نکلنے والے دانے قطعی طور پر پاک ہیں، انہیں دھونے کی کوئی ضرورت نہیں ہے، اسی طرح کھیرا، ککڑی اوران جیسی چیزیں پاک ہیں، ان کو دھونے کی کوئی ضرورت نہیں ہے، شافعیہ نے کتے اور خزیر کی لید کا استثناء کیا ہے، لہذاان کے نزدیک ان دونوں میں سے کشن کی لیدسے کھاد بنانا جائز نہیں ہے۔

حفنہ کا مذہب میہ ہے کہ نجس چیزوں کے ذریعہ کھاد بنانا جائز ہے، اور نجس چیزوں کے ذریعہ کھاد بنانا جائز ہے، اور نہ کمروہ۔

حنابله کا ظاہر مذہب ہیہ کہ وہ کھیتیاں یا پھل جنہیں نجس چیزوں

کے ذریعہ سیراب کیا گیا ہو یا ان کونجس کھا ددی گئی ہو، حرام نہیں ہیں،

اس لئے کہ حضرت ابن عباس سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں: ہم رسول

الله علیا ہی زمینیں کرایی پردیتے تھے اور بیشر طلگا دیتے تھے کہ لوگوں

کے فضلات اس میں نہ ڈالے جا ئیں، اوراس لئے بھی کہ نجاست کی
وجہ سے پیداوار کے پھھا جزاء چھوڑ دیئے جاتے ہیں، اورتبد یلی ماہیت

ان کے زد یک نجاست کو پاک نہیں کرتا ہے، ابن عقیل کہتے ہیں: اس کا

ات کے ایسا کرنا مکروہ ہو، حرام نہ ہو، اوران پرنا پاک کرنے کا حکم

نہ لگا یا جائے، اس لئے کہ نجاست کی ہیئت باطنی طور پر بدل جاتی ہے،

لہذا تبد یلی ماہیت کی وجہ سے وہ پاک ہوگی، جیسا کہ خون حیوان کے

اعضاء کے اندر گوشت میں تبدیل ہوجاتا ہے اور دودھ بن جاتا ہے،

سعد بن ابی وقاص اپنی زمین میں آدمی کے فضلات ڈالاکرتے تھے اور

گندم لانے والا ہے) اور "عرق" لوگوں کا پاخانہ ایک ٹوکرا

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار۱۲۷، جواهر الإکلیل ار۹، ۱۲۷، القلیو فی وعمیره ار۰۷، کشاف القناع ار۱۹۴، کمغنی ۸۸/۲

<sup>(</sup>۲) مغنیالمحتاج ار و ۷-الاختیار ار ۳۴،المغنی ۲۸۸۸\_

# پ- کھاد کی بیچ:

سم - حنفیہ کا مذہب سے ہے کہ کھاد کی بیچ جائز ہے،خواہ وہ ماکول اللحم کا ہو یا غیر ماکول اللحم کا ہو یا غیر ماکول اللحم کا،اورصرف آ دمی کے پاخانہ کی بیچ ان کے نزد یک مکروہ ہے، برخلاف اس کے کہ اس میں مٹی یا را کھ ملی ہوئی ہوتو مکروہ نہیں ہے۔

ما لکیہ اور حنابلہ کے نز دیک اس مسلہ میں تفصیل ہے ، وہ کہتے ہیں: گوبر، لیداور پاک کھا دجیسے کبوتر کی بیٹ، گائے کا گوبراوراونٹ کی مینگئی وغیرہ کی بیچ جائز ہے۔

اور نجس کھاد کی بیج حنابلہ کے نزدیک حرام ہے، اس لئے کہ نبی علی قوم اکل شیء علی قوم اکل شیء حرم علی قوم پر کسی چیز کے حرم علی قوم پر کسی چیز کے حرم علی ہمنہ "(اللہ تعالی جب کسی قوم پر کسی چیز کے کھانے کو حرام کرتا ہے تو ان پر اس کے شن کو بھی حرام کردیتا ہے)، اور یہ ما لکیہ کا ظاہر مذہب بھی ہے چنا نچہ انہوں نے بجے کی باور یہ ما لکیہ کا ظاہر مذہب بھی ہے چنانچہ انہوں نے بجے کی اصلیہ ہویا جس کا پاک ہوناممکن نہ ہوجیسے گوبر، اور یہ اس وجہ سے اصلیہ ہویا جس کا پاک ہوناممکن نہ ہوجیسے گوبر، اور یہ اس وجہ سے کہ ان کے نزد یک بھاد کی بیچ میں طہارت کی شرط ہے، لیکن عمل ما لکیہ کے نزد یک کھاد کی بیچ کے جواز پر ہے جوآ دی کے پاخانہ سے نہ بنایا گیا ہو، اور یہ ضرورت کی وجہ سے ہے۔

شافعیہ اس طرف گئے ہیں کہ مطلقا کھاد کی بیج جائز نہیں ہے، خواہ وہ ماکول اللحم کا اس لئے کہ وہ نجس ہے اور نجس کی بیج درست نہیں ہے، خواہ تبدیلی ماہیت کے ذریعہ اس کا پاک کرنا ممکن ہو، جیسے مردار کی کھال، یا اس کا پاک کرنا ممکن نہ ہو جیسے گوبر

اورکھادوغیرہ (۱) کھئے:''نجاسۃ''۔

5-عقد مزارعت یا عقد مساقات وغیره میس کھاد کا حکم:

۵-جمهور کا مذہب ہے ہے ہم روہ شرط جوا عمال زراعت میں سے نہیں ہے اگر مالک اس کی شرط لگائے تو عقد مزارعت فاسد ہوجائے گا،اور اس میں سے زمین میں گوبر کی کھاد ڈالنا ہے تو اس کی خریداری رب المال کے ذمہ ہوگی، اس لئے کہوہ عمل نہیں ہے،لہذاوہ اس چیز کے حکم میں ہوگا جس کے ذریعہ بار آوری کی جاتی ہے،البنة زمین میں اس کا بھیرنا عامل کے ذمہ ہے مثلاً تقیح کرنا (یعنی نر کھجور کا شگوفہ مادہ کھجور میں ڈالنا)،اگر دونوں نے اس کی شرط لگائی توبیتا کید ہوگی،اور اگر دونوں میں سے کسی ایک پرائیسی چیز کی شرط لگائی توبیتا کید ہوگا،اس اگر دونوں میں سے کسی ایک پرائیسی چیز کی شرط لگائی جو دوسرے کے ذمہ لازم ہوتو قاضی اور ابو الخطاب کا کہنا ہے کہ بیجائز نہ ہوگا،اس لئے کہ بیا ایس شرط ہے جوعقد کے تقاضہ کے خلاف ہے،لہذا بیاس کو فاسد کردے گی جیسے عقد مضار بت میں رب المال پرمل کی شرط لگادی طاک دی

حفیہ نے اپنے قول میں اس کا اضافہ کیا ہے کہ ہروہ شرط جس سے مدت کے ختم ہونے کے بعد زمین کے مالک کو فائدہ ہو، اس سے مزارعت فاسد ہوجائے گی جیسے کہ زمین میں گوبر کی کھاد کا ڈالنا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث:''إن الله إذا حوم علی قوم.....''کی راویت ابوداؤر (۵۸٫۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابن عباس سے کی ہے، اس کی اسنادشجے ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين ۲۴۶۷-۲۴۷، الدسوقی ۱۰، کشاف القناع ۱۵۲۳ الدسوقی ۱۵۲۳ الفناع ۱۵۲۳، المغنی الحطاب ۲۲۰۷، اکتفای المهندید ۱۲۸۳، المغنی ۲۸۳۸ الفناوی الهندید ۱۲۲۳، بدائع الصنائع ۲۸۳۸ ا

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲۸،۵۰۵، نهایة المحتاج ۲۵،۲۵۸، الاختیار ۵۸٫۳ طبع دار المعرفه به وت.

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-استماع:

۲ - ساع قصد کے ساتھ بھی ہوتا ہے اور بغیر قصد کے بھی ، جب کہ استماع بغیر قصد کے نہیں ہوتا ہے ، جو چیز شی گئی ہے اس کا بھی نام ساع رکھتے ہیں چنا نچی غناء کو بھی ساع کہا جاتا ہے ۔

#### ب-إنصات:

سا – إنصات، خاموش رہنا ہے اور ساع اور استماع کی خاطر لغوکو ترک کرنا ہے۔ دیکھے: "استماع"، اللہ تعالی نے اس معنی کے دو کلے اس آیت میں ذکر کئے ہیں: "وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا" (اور جب قرآن پڑھا جائے تواس کی طرف کان لگایا کرواور خاموش رہا کرو)۔ اہل لغت وتفییر کی صراحت کے مطابق معنی یہ ہے: جب امام قراءت کر بے وتم اس کی قراءت کو غور سے سنواور بیت مت کرو "عیبا کہ یہ دونوں کلے ایک ساتھ بہت ہی احادیث میں وارد ہیں، اس طرح یہ دونوں حضرت عثان بن عفان کے قول میں وارد ہیں، جبیا کہ امام مالک نے اس کی روایت کی ہے: "إذا قام المام کھڑا ہوجائے اور جمعہ کا خطبہ دینے گئے تو تم غور سے سنو ادر خاموشی اختیار کرو)۔ امام قراء شام کھڑا ہوجائے اور جمعہ کا خطبہ دینے گئے تو تم غور سے سنو اور خاموشی اختیار کرو)۔

# سماع

#### تعريف:

ا-سماع ، سمع كا مصدرب، ليني سمع يسمع سَمعا و سِمعا و سماعا، اس كِمعاني درج ذيل بين:

الف- ادراک: کہا جاتا ہے: سمع الصوت سماعا جب وہ حس ساعت کے ذریعہ آواز کو محسوں کرلے، ایسا شخص سامع ہے، اسی سے ساع ہے، غناء اور آلات غناء سننے کے معنی میں ، اور کبھی اس کا اطلاق صرف غناء پر ہوتا ہے۔

ب- را جابت: جیسے نماز کی دعاؤں میں ہے: "سمع الله لمن حمده" یعنی جس نے اس کی تعریف کی اس کو قبول کیا۔
ح- فنهم: کہا جا تا ہے: سمعت کلامه، جب اس کے لفظ کا معنی سجھ جائے۔

و- قبول: مثلًا: سمع عذره ، جب عذر قبول کرلے، سمع القاضي البينة ليعني اس نے بينه کو قبول کرليا، اور شمع الدعوی، يعنی اس کور ذہيں کيا (۲)۔

اس کااصطلاحی معنی ان لغوی معانی سے الگنہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) الفروق للعسكرى رص ۲۰\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ أعراف ۱۰۴-

<sup>(</sup>۳) لسان العرب

<sup>(</sup>٣) اثر: "إذا قام الإمام يخطب يوم الجمعة فاستمعوا وأنصتوا" كى روايت امام ما لك في (الموطاً ١٠٣١ طبع عيسى الحلبي) ميل حضرت عثمان بن عفان عن موقوفاً كى ہے۔

<sup>(</sup>۱) النهايية لسان العرب، تاج العروس، المصباح\_

<sup>(</sup>۲) النهابي في غريب الحديث والأثر ۱/۲ ، السان العرب، المصباح المغير، تاج العروس-

#### ح- إصغاء:

۷ - بیانصات میں مبالغہ کے طور پر حسن ساع کے ساتھ استماع کا پایا جانا ہے، اس لئے کہ بیصیغہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ سننے والے نے اپنی ساعت یا اپنے کان کو بولنے والے یا آلہ صوت کی طرف مائل کردیا، یہاں تک کہ ہروہ چیز جواس کو مشغول کرنے والی ہواس سے منقطع ہوجائے (۱)۔

#### د-غناء:

۵ - غناء (مد کے ساتھ ) لغت میں مسلسل بلند آواز کو کہتے ہیں، ابن سیدہ نے کہا: غناءوہ آواز ہے جس سے طرب پیدا ہو۔

اور اصطلاح میں: قرطبی نے اپنی کتاب ''کشف القناع'' میں اس کی تعریف ہی کی ہے کہ بیشعر کے ذریعہ اور رجز کے ذریعہ ایک مخصوص طور پر آواز کو بلند کرنا ہے (۲) بیس غناء بھی سماع کی ایک فتم ہے۔

تغییر: ایک قسم کا غناء ہے جس کے ذریعہ غابرہ لیعنی آخرت کو یاد
کیا جاتا ہے، مغیرہ ایک قوم ہے جواللہ کا ذکر دعا وتضرع کے ساتھ
کرتی ہے، ان کا بینام اس لئے ہے کہ وہ لوگوں کو فانی یعنی و نیا سے
برغبتی اور باقی لیعنی آخرت کی ترغیب دیتے ہیں، اور یہ نغیر "سے
مشتق ہے جس کا استعال باقی کے لئے ہوتا ہے، جیسا کہ ماضی کے
لئے استعال ہوتا ہے، امام شافعی نے اسے مکروہ قرار دیا ہے، اس لئے
کہ بیقر آن سے غافل کردیتا ہے اور انہوں نے اس کو زنادقہ کا ممل

(۱) النهاية في غريب الحديث والأثر

ر) الإمتاع بأحكام الساع (مخطوطه) المكتبة الوطنية تينس، رقم ر 12 وجه، نيز و كيهيئ: فرح الأساع برخص الساع ر ۴٩ طبع الدار العربية للكتاب تونس، تحقيق وتقديم محمد شريف الرحموني طبع اول ١٩٨٥ء، النهاية في غريب الحديث والأثر، لسان العرب.

شار کیا ہے، شیخ ابن تیمیہ نے اس کے بارے میں کہا کہ وہ ساع کے اقسام کے زیادہ مشابہ ہے، اس کے ساتھ ائمہ نے اس کومکر وہ کہا ہے تو اس کے علاوہ کے ساتھ کیسے مکر وہ نہ ہوگا (۱)۔

## اجمالي حكم:

جمعہ و جماعت کی نماز کا حکم اس شخص کے حق میں جواذان کی آ وازسنتا ہو:

۲- جو خص جمعہ کے علاوہ پانچوں نمازوں کے لئے اذان کی آ وازستا ہو
اس کے بارے میں فقہاء کے مختلف اقوال ہیں، بعض فقہاء کی رائے یہ
ہے کہ پانچوں نمازوں میں حاضر ہونا واجب ہے، بعض دوسر نے فقہاء کی
رائے یہ ہے کہ یہ فرض میں نہیں، بلکہ فرض کفایہ ہے، اوران کے علاوہ
ایک تیسری جماعت کا کہنا ہے کہ یہ سنت مؤکدہ ہے، لیکن جمعہ میں حاضر
ہونا اس کی شرائط کے ساتھ فرض میں ہے، اس کی تفصیل اصطلاح
"صلا قالجماعہ" اور" صلا قالجمعہ" میں دیکھی جائے ۔

- (۱) مجموع قبادی ابن تیمید ۱۱ مر۱۹۹ ۲۹۸ سر ۲۰۰ المقدمد لابن خلدون رص ۲۹۸ اوراس کے بعد کے صفحات، طبع المملتبۃ التجارید الکبری مصر، اِحیاء علوم الدین ۲۸۸ ۲۹۸ دار المعرفد بیروت ۱۹۸۲ء، کتاب السماع رص سے ۱۹۸۳ وراس کے بعد کے صفحات، المرافی، طبع لجنۃ اِحیاء التراث قاہرہ ۱۹۹۰ ساھر ۱۹۷۰ء، قواعد الأحکام فی مصالح الأنام ۲۸۲۲ طبع دار الشروق للطباعہ قاہرہ ۱۹۸۸ سے ۱۹۸۸ء، فرح الأسماع برخص السماع رص ۲۹، المعیار ۱۱ مرائی ۱۹۸۱ء، فرح الأسماع برخص السماع رص ۲۹، المعیار ۱۱ مرائی ۱۹۸۱ء۔ اوراس کے بعد کے صفحات، رص ۲۹، الوراس کے بعد کے صفحات، رص ۲۹، الوراس کے بعد کے صفحات، رص ۲۸، الوراس کے بعد کے صفحات، رص ۲۸، اوراس کے بعد کے اللہ ۱۹۸۱ء۔
- (۲) ابن تيميه: مجموع الفتادى شكر ۲۲۵-۲۲۹، النودى على صيح مسلم ما المار ۱۵۵۵-۱۵۵، ابن قدامه: ألمغنى مع الشرح الكبير ۲/۵،۴ مطبع دار الفكر بيروت ۴۰ ۱۵۳ هـ، نيل الأوطار ۱۳ (۲۳۳، الأم الر۱۵۳ طبع دوم دار المعرفه بيروت ۱۹۳۳هـ (۱۹۷۳هـ) القفال الشاشى: حلية العلماء في معرفة ندابب العلماء بار۵۵ مطبع اول مؤسسة الرساله دارالاً رقم عمان ۴۰ ۱۵۸ ما هر ۱۹۸۰هـ

#### اذان سننے والا کیا کے:

2-اذان سننے والے کے لئے مسنون ہے کہ وہ بھی اسی کے مثل کے جوموذن کہتا ہے، اس لئے کہ سیح احادیث اس سلسلہ میں وارد ہیں، آپ علیقیہ کا ارشاد ہے: "إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما یقول المؤذن" (جبتم اذان سنوتوتم اسی کے مثل کہو جوموذن کہتا ہے)۔

اورايك روايت مين ہے: مگر "حيّ على الصلاة ، حيّ على الفلاح "مين تم كهو: "لاحول ولا قوة إلا بالله" (٢)\_

جب اذان پوری ہوجائے تو سننے والے کے لئے مسنون ہے کہ وہ رسول اللہ علیہ کے لئے وسیلہ اور فضیلت طلب کرے، اس لئے کہ جابر بن عبداللہ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "من قال حین یسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمدًا الوسیلة والفضیلة وابعثه

- (۱) حدیث: 'إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما یقول المؤذن ' کی روایت بخاری (الفتح ۲۰۰۴ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت ابوسعید الخدری سے مرفوعاً کی ہے۔

مقاماً محمودًا الذي وعدته حلت له شفاعتي يوم القيامة (() (جُوْخُص اذان سننے كوفت كے: "اللهم رب هذه الدعوة التامة و الصلاة القائمة آت محمدا الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاما محمودا الذى و عدته " تو قيامت كون اس كے لئے ميرى شفاعت حلال ہوگى) در يكھئے: اصطلاح " أذان " و

## مصلی کاخودکوقراءت سنانا:

۸- جہورفقہاء کی رائے ہے ہے کہ قراء ت مسموع کا سب سے ادنی درجہ جو حالت سری میں کافی ہوجائے ہے ہے کہ وہ اپنے آپ کو سنائے اگر وہ سننے والا ہو، جیسا کہ تکبیر تحریمہ میں ہے، اس لئے کہ اس سے کم والی حالت ان کے نزدیک قراء تنہیں ہے۔ مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ حالت سری میں مطلوب ہے ہے کہ مصلی اپنی قراء ت خود کو سنائے، دوسر کے فہیں، اور ممکن ہے کہ ان کے نزدیک قراء ت قرآن میں زبان کے ذریعہ حرکت دینا کافی ہوجائے، اپنے آپ کو سنا لازم نہ ہو، ابن قاسم کہتے ہیں: سری قراء ت کرنے والے کا صرف اپنی زبان کو حرکت دینا کافی ہوجائے گا، اگر اپنے کانوں کو سنالے تو کہ زبان کو حرکت دینا کافی ہوجائے گا، اگر اپنے کانوں کو سنالے تو میرے نزدیک زیادہ پندیدہ ہے، اور اس سے کم کی حالت کافی نہ موراء ت کرنا، اس لئے کہ زبان کو حرکت دینا صحت میر میں قراء ت کرنا، اس لئے کہ زبان کو حرکت دینا صحت مالک اس کو قراء ت نہیں ہو تھے کہ آ دمی نماز میں اپنے دل میں قراء ت نہیں سرے کہ عرد ل کرے اور زبان کوکوئی حرکت نہ دے، اس بنیاد پر مشائخ مالکیہ سے منقول ہے کہ جو شخص فتم کھالے کہ وہ قراء ت نہیں کرے گا، پھر دل

میں قراءت کرے تو حانث نہیں ہوگا، اور یہ کہ جنبی کے لئے دل میں قرآن پڑھنا جائز ہے جب کہ وہ اپنی زبان کوحرکت نہ دے (ا)۔
اور حالت جہر میں مصلی سے جومطلوب ہے اس کا ادنی درجہ یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو اور اپنے بغل والے کو سنائے ، اور جہر میں زیادتی کی کوئی حذبیں ہے، خاص طور پر جب کہ وہ امام ہو، چونکہ اس پرضروری ہے کہ آ واز اونچی کرنے میں اتنا مبالغہ کرے کہ مقتدیوں کو سنالے، اس لئے کہ مقتدیوں سے امام کی قراءت کو غور سے سننے اور خاموش رہنے کا مطالبہ کیا گیا ہے، نہ کہ قراءت کا (۱)۔
قصیل اصطلاح '' صلا قراجماعۃ'' میں دیکھی جائے۔

عورت کا جہر مرد سے کم ہوگا، چونکہ اس پرضروری ہے کہ صرف اپنے آپ کوسنائے جیسا کہ اس کے حق میں تلبیہ کی بہ نسبت مقرر کیا گیا ہے، اس کی وجہ سے اس کے جہر کا اعلی اور ادنی درجہ ایک ہی ہوگا اور اس کے حق میں دونوں حالتیں برابر ہوں گی (۳)۔

ان لوگوں کا خطبہ جمعہ کا سننا جن سے خطبہ کا انعقاد ہوجا تاہے:

9 - حنفیہ، مالکیہ، حنابلہ اور اوز اعی کی رائے میہ ہے کہ جن لوگوں سے

- (۱) زروق على رساله ابن ابي زيد القير واني مع شرح ابن ناجي ۱۸۲۱-۱۸۹۱-۱۸۳ طبع دار الفكر ۲۰ ۱۴ هـ، الناج والإكليل لمخضر خليل بهامش مواهب الجليل ار ۵۱۸ طبع دوم دار الفكر ۹۳ ساهر ۱۹۸۰ء، المدونة الكبرى ار ۹۵، المغنى مع الشرح الكبير ار ۵۹۹ طبع دار الفكر دشق \_
- (۲) الحطاب: مواهب الجليل لشرح مخضر خليل ار۵۲۵، المواق: الناج والإكليل ار۵۲۵، المواق: الناج والإكليل ار۵۲۵، المواق الناج البي زيد ارحق مع ابن ناجی علی رسالة ابن البی زید ار۱۸۳ البوالحن علی الرساله بحاشیة العدوی ار ۲۵۵ طبع وارالمعرفه بیروت، المغنی مع الشرح الکبیرار ۲۲۳ الحرام القرآن للجساص ۲۷۰۔
- (۳) المعیار ۱۸۱۱–۱۵۳ طبع دار الغرب الإسلامی بیروت، مجموعه رسائل ابن عابدین ۱۸۸۱–۱۴۹ الحطاب: مواهب الحلیل ۱۸۵۱ ، زروق علی الرساله مع ابن ناجی ۱۸۹۱ ، شرح الرساله بحاشیة العدوی ۱۸۵۱–۲۵۲ ، المغنی مع الشرح الکبیر ۱۸۹۱ - ۵۸۹ ، مواهب الجلیل ۱۸۸۱ -

خطبه کاانعقاد ہوجاتا ہےان کا خطبہ کوسنناوا جب ہے۔ شافعیہ، عروہ بن زبیر، سعید بن جبیر، شعبی ، خغی اور توری کا مذہب اورامام احمد کی ایک روایت بیہ ہے کہ بیسنت ہے۔ دیکھئے: اصطلاح'' استماع، صلا ۃ الجمعہ''۔

### آیات سجده کوسننے پرسجده کرنا:

است کے میں میں ہے۔ اس کے حکم میں انگرے کے درمیان اختلاف ہے۔

تفصیل کے لئے اصطلاح'' سجودالتلا وۃ'' کیکھی جائے۔

### دعوی کی ساعت:

اا - دعوی کی ساعت فقہاء کے عرف میں قاضی کی طرف سے یااس
 کے نائب کی طرف سے ہوگی (۱) اور وہ اس ساعت سے درج ذیل دو امراد لیتے ہیں:

امراول: دعوی کا بغورستنا اور خاموش رہنا، تا کہ مدی یا اس کے وکیل کی طرف سے دعوی پیش کے جانے کے وقت اس کا احاطہ کرسکے اور اس کے پوشیدہ امور کا ادراک کرسکے، اس کے ساتھ فقہاء نے یہ بھی صراحت کی ہے کہ بیضروری ہے کہ ساعت مکمل اور جامع ہو اور اس کے نتیجہ میں وہ فہم صحیح حاصل ہوجس کا حکم عمر بن خطاب نے ابوموسی اشعری کو قضاء والے مشہور خط میں دیا تھا، فرمایا: جب ابوموسی اشعری کو قضاء والے مشہور خط میں دیا تھا، فرمایا: جب تہمارے پاس کوئی مقدمہ پیش ہوتو فہم سے کام لو، کیونکہ کوئی بھی حاکم خواہ سی بھی مرتبہ کا ہودوقتم کے فہم کے بغیر حق فیصلہ نہیں کرسکتا ہے: خواہ سی بھی مرتبہ کا ہودوقتم کے فہم کے بغیر حق فیصلہ نہیں کرسکتا ہے:

<sup>(</sup>۱) مثلاً: بولیس، محتسب، صاحب الرد، حائم شہر، جبیبا کہ کی فقہاء نے اس کی صراحت کی ہے(النباہی:المرقبة العلميارس ۵)۔

ا بن القیم نے اسی کوفقہ اور حقیقت کے نہم سے تعبیر کیا ہے ۔ دوسری فتم: دربیش معاملہ میں واجب کا سمجھنا ، اور وہ اللہ کے اس فیصلہ کافنہم ہے جس کے ذریعہ اللہ نے اپنی کتاب میں یا اپنے رسول کی زبان پر اس پیش مسئلہ میں فیصلہ کیا ہے۔

فقہاء اس بات کے کوشاں رہے ہیں کہ وہ اسباب بھی پائے جائیں جواس مرحلہ یعنی دعوی کی ساعت کے مرحلہ کی در تگی اور فہم کے لئے معاون ہوں، چنانچانہوں نے درج ذیل باتوں سے آگاہ کیا:

اول: یہ کہ قوت ساعت اور قوت گویائی سلامت ہو جوان شرائط میں سے ہیں جن کا قاضی کے اندر پایا جانا اس کی ولایت کے برقرار رہنے کے لئے ضروری ہے، اور یہ جمہور فقہاء کا قول ہے۔

دوم: یه که اگردونو ل فریق میں سے کسی کے کلام کا ادراک قاضی نه کرسکے تو وہ اس بات پر مامور ہوگا کہ وہ اس سے اپنی بات دہرانے کا مطالبہ کرے، یہاں تک کہ اس کی بات کو پوری طرح قاضی سمجھ جائے۔

اخیر میں فقہاء نے ایسے امور سے بچنے کی تاکید کی ہے جوسامع کو متابعت ، تنبہ ، حضور قلب اور فکر کے یکسو ہونے سے ہٹادے ، مثلاً عضم ، حد سے زیادہ بھوک ، سخت پیاس ، پریشان کن تکلیف ، پیشاب اور پاخانہ میں سے کسی کو رو کے رہنا ، سخت اونکھ ، خوثی اور غم اور اس طرح کی دوسری چیزیں ، اس سب کے سلسلہ میں اصل ہے ہے کہ آپ علیق کا ارشاد ہے : "لایقضی القاضی اُولا یحکم الحاکم عین اثنین و ھو غضبان "( قاضی یا حاکم دوآ دمیوں کے درمیان

- (۱) إعلام الموقعين عن رب العالمين الر ٨٥ طبع دار الجيل بيروت.
- (۲) إعلام الموقعين ار ۸۷-۸۸، المغنى مع الشرح الكبير ۱۱ ر ۲۸۲-۳۹۹-۳۹۹، تبعرة الحكام بهامش فتح العلى المالك ار ۲۵،۲۵، جوابر الإكليل شرح مختصر خليل ۲۲۲۱۲، موابب الجليل مع التاج والإكليل ۲۸ (۹۹، الأحكام السلطانيد لأني يعلى ص ۲۰ بلما وردى ر ۲۲\_
- (٣) مديث: لا يقضى القاضى أو لا يحكم الحاكم بين اثنين وهو

فیصلہ نہ کرے جب کہ وہ غصہ میں ہوں )۔ اور حضرت عمر بن خطاب کا
قول ان کے مذکورہ خط میں ہے: خصومت کے وقت غصہ ، قلق ،

اکتابٹ ، لوگوں کو تکلیف پہنچانے ، اور ان پرنگیر کرنے سے بچو۔

امر دوم: مدعی کی طرف سے دعوی کا قبول کرنا ، کہا جاتا ہے: سمع

القاضی دعوی فلان جب وہ اس کو قبول کرنے ، اور جب رد

کردے تو کہا جاتا ہے: لم یسمعھا ، اسی طرح کہا جاتا ہے: ھذہ

دعوی مسموعة ، یعنی قبول کی شرا لطاس میں موجود ہیں ، و تلک

دعوی غیر مسموعة ، یعنی دعوی کی ساعت کے لئے جو امور

فقہاء نے دعوی کی باہم ملتی جلتی تعریفیں کی ہیں، جن کے ذریعہ بعض سے بعض کو توت ملتی ہے اور ایک دوسرے کی تشریح کرتی ہیں۔

اورجس کا ذکریہاں ضروری ہے میہ ہے کہ دعوی خواہ کسی نوعیت کا ہو<sup>(1)</sup>،صرف دو حالتوں میں اس کی ساعت کی جائے گی اوراسے لازم کیا جائے گا:

اول: یہ کہ وہ صحیح ہواوراس کی شرائط اس میں موجود ہوں۔ دوم: یہ کہ اس میں کوئی شرعی بینہ بھی ہوجس سے مدعی کے دعوی کی تصدیق ہو۔

د نکھئے:اصطلاح'' دعوی''۔

مطلوب ہیں وہ مکمل نہیں ہیں۔

پہلی حالت میں دعوی کی ساعت مدعی کے لئے بیدلازم کرتی ہے

- غضبان "کی روایت امام شافعی نے آئییں الفاظ میں کی ہے جیہا کہ الفق (۱۳/۷ ساطح السّلفیہ) میں ہے، بخاری نے اس کی روایت حضرت ابوبکر ہ ہے مرفوعاً ان الفاظ میں کی ہے: "لا یقضین حکم بین اثنین و هو غضبان " (فتح الباری ۱۳۷۳ طبع السّلفیہ)۔
- (۱) إعلام الموقعين ار۲،۸۶۱ ما ۱۵ المغنى مع الشرح الكبير ۱۱ و ۱۹۵ ، جواهر الإكليل ۲۲ ۲۲۵ ، مواهب الجليل مع التاج والإكليل ۲۷ ۲۱۱ ، المغنى مع الشرح الكبير ۱۱ ر ۱۵ ، التبصر ۲۰ ر ۱۳۲ ا، المصاح المنير ۱۱ ۲۳۳ – ۳۹۳ ـ

کہ وہ مدعاعلیہ سے جواب طلب کرے،اس کے ساتھ ہی اگروہ انکار کرے تو اس سے تسم کھلائی جائے، اور دوسری حالت میں وعوی کی ساعت مدعی کے لئے حکم کولازم کرتی ہے،اس جحت شرعیہ کے تقاضہ کی وجہ سے جواس نے قائم کی ()

## گواہی کی ساعت:

11- گوائی دینے والے کے لئے ان ہی باتوں کی گوائی دینا جائز ہے جن کووہ جانتا ہو، اس لئے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "وَلاَ تَقَفُ مَالَيْسَ لَکَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمُعَ وَ الْبَصَرَ وَالْفُواْدَ كُلُّ مَالَيْسَ لَکَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمُعَ وَ الْبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ مَالَيْسَ لَکَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمُعَ وَ الْبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ أُولِئِکَ كَانَ عَنٰهُ مَسٰتُولَا" (اوراس چیز کے پیچےمت ہولیا کرجس کی بابت تجھے علم نہ ہو بے شک کان اور آئے اور دل ان کی لوچھ ہرخص سے ہوگی)، نیز اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "إِلاَّ مَنُ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمُ يَعُلَمُونَ " (ہاں جن لوگوں نے حق کا اقرار کیا اور وہ قصد ہے ہوگے میں کرتے رہے (وہ البتہ سفارش کرسیس گے)، اور یوسٹ کے بھائیوں کے قول کو بیان کرتے ہوئے اللہ تعالی کا قول ہے: "وَمَاشَهِدُنِا إِلاَّ بِمَا عَلِمُنا" (اور ہم توشایدا سے ہی کا وہ ایس مثال ہم جانے تھے) اور نبی عَلَیْ کا ارشاد ہے: "إذا علمت مثل جتنا ہم جانے تھے) اور نبی عَلَیْ کا ارشاد ہے: "إذا علمت مثل میں موجائے توگواہی دو، ورنہ چھوڑ دو)۔ الشمس فاشهد و إلا فدع" (جب روز روش کی طرح تمہیں علم ہوجائے توگواہی دو، ورنہ چھوڑ دو)۔

- (۱) مجموع فتاوی ابن تیمیه ۳۹۰/۳۵ سه
  - (۲) سورهٔ إسراء ۱۳۷\_
  - (۳) سورهٔ زخرف ۸۲۸ ـ
  - (۴) سورهٔ پوسف را ۸\_
- (۵) حدیث: إذا علمت مثل الشمس فاشهد والا فدع "كا ذكر سخاوى فاشهد والا فدع "كا ذكر سخاوى في المقاصد الحدة (صر ۲۹۱) مين كيا ب، اوراس كي نبيت حاكم اور يبيق كي طرف كي ب، اور حاكم في اس كي روايت حضرت ابن عباس سے ان الفاظ كي ساتھ كي ہے: "ذُكر عند رسول الله عَلَيْ الرجل يشهد بشهادة

اوروہ علم جس کے ذرایعہ شہادت واقع ہوتی ہے، دوطریقوں سے حاصل ہوتا ہے۔

#### الف-رؤيت:

یه افعال میں ہوتی ہے، مثلاغصب، اتلاف، زنا، شرب خمر، سرقه اور اکراه وغیره، اسی طرح مرئی صفات میں ہوتی ہے، مثلا مبیع میں، اجرت پر دی گئی چیز میں اور زوجین میں سے کسی میں عیب کا پایا جانا (۱)۔

## ب-ساع: اوراس کی دوشمیں ہیں:

اول: اقوال کے سلسلہ میں مشہود علیہ کی آ واز کا سننا، نواہ سننے والا د کیور ہا ہو یا نہ د کیور ہا ہو، اس طرح جس سے عقود انجام پاتے ہیں، مثلا بچ، اجارہ ،سلم اور رہن وغیرہ، لیخی جس میں متعاقدین کے کلام کو سننے کی ضرورت پڑتی ہے، جب کہ سامع اس کو جان لے اور اس کو یہ لیتین ہوجائے کہ یہ اس کا متیجہ ہے جواس نے سنا (۱)۔

تفصیل اصطلاح '' شہادۃ'' میں ہے۔

### ساع کے ذریعہ شہادت:

#### سا – بیالیشهادت ہےجس کا ذریعہ س ساع ہے۔

- = فقال لى يا ابن عباس: لا تشهد إلا على ما يضي لك كضياء هذا الشمس، وأوماً رسول الله عَلَيْكُ بيده إلى الشمس، حاكم في حديث وحج قرارديا ہے، اور ذہبی نے اس كے بعض راويوں كے ضعف كى وجہ سے معلول كہا ہے (المستدرك ١٨٣ شاكع كرده دار الكتاب العربي) ـ
- (۱) المغنى مع الشرح الكبير ۱۲ (۲۰ ۲۱، مواہب الجليل ۱۴۵۷، جواہر الإ كليل ۲۲ - ۲۳۳۲
- (۲) البیان وانتحصیل لابن رشد ۸۳ م ۸۳ م ۱۱۰،۳۳۵ م ۸۹ طبع دارالغرب الإسلامی، المغنی مع الشرح الکبیر ۲۱/۱۲، جواهر الإکلیل ۲۲ ۲۳۳۳، مواهب الجلیل ۲۷ م ۱۵۸

## تفصیل اصطلاح''شہادة''میں دیکھی جائے۔

#### غناءاورموسيقى كاسننا:

۱۹۷ - غناء اور موسیقی کے سننے کے حکم کے سلسلہ میں علاء کے مختلف مذاہب ہیں، جنہیں اصطلاح'' استماع، غناء، معازف'' میں دیکھا جائے۔

# عورت كي آواز سننه كاحكم:

10 - عورت کی آ واز سننے والا اگراس سے لذت محسوں کرے یا اپنے نفس پر فتنہ کا اندیشہ ہوتو اس پر اس کی آ واز کا سننا حرام ہوگا، ورنہ نہیں۔

## قرآن سننے کا حکم:

۱۲- تلاوت کے وقت قرآن کا سننا شرعا مطلوب ہے، اس کئے کہ اللہ تعالی کا قول ہے: "وَإِذَا قُرِئَ الْقُورُآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَ اللّٰهِ تَعالَى کا قول ہے: "وَإِذَا قُرِئَ الْقُورُآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَ أَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرُحَمُونَ "(اور جبقرآن پڑھاجائے تواس کی طرف کان لگا یا کرواور خاموش رہا کروتا کہتم پر رحمت کی جائے )۔ اور قرآن سننے کے واضح احکام وآداب ہیں جن کی تفصیل اصطلاح "استماع، تلاوۃ ،قرآن "میں ہے۔

## ساعت حديث كاحكم:

2 ا - حدیث نبوی کا سننا ،سنن اور آثار کومعلوم کرنا ، انہیں محفوظ رکھنا اور آثار کومعلوم کرنا ، انہیں محفوظ رکھنا اور ان کو یاد رکھنا ایک فرض کفایہ ہے ، اس لئے کہ جس شریعت کے ذریعہ ہم ایک اللہ کی عبادت کرتے ہیں ، وہ نبی سے اس طور پر منقول

ہے کہ آپ علی ہے۔ تلاوت کی جانے والی مجزوہ نما وجی لیعنی قرآن کر یم کو ہم تک پہنچا یا اور دوسری وہ وجی بھی پہنچائی جو مجروہ تو نہیں ہے اور نہ تلاوت کی جاتی ہے، اور بہی قسم اور نہ تلاوت کی جاتی ہے، اور بہی قسم احادیث وروایات میں مروی ہے۔

حدیث کوجمع کرنے اور حاصل کرنے کی ذمہ داری اس امت کے دوش پر اس کے خصوصی افراد اور باصلاحیت اشخاص پر ڈالی گئی ہے، اور میدون اور میدون کو سننے ، انہیں تحریر کرنے ، یا دکرنے اور مدون کرنے سے یوری ہوتی ہے (۱)۔

نبی علیه فیره، فرب حامل فقه إلی من هو أفقه منه ورب حتی يبلغه غيره، فرب حامل فقه إلی من هو أفقه منه ورب حامل فقه ليس بفقيه" (الله تعالی ال شخص کوتروتازه رکھ جس نے ہم سے کوئی حدیث سنی، پھراسے یا درکھا، یہاں تک که دوسر شخص تک پہنچادی، بسا اوقات دوسرا شخص پہلے سے زیاده سمجھدار ہوتا ہے اور بسااوقات پہلا شخص فقہ فنم نهیں رکھتا ہے)۔

تر مذی کی دوسری روایت میں حضرت ابن مسعود سے مروی ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیہ کو بی فرماتے ہوئے سا: "نضر الله امراً سمع منا شیئا فبلغه کما سمع فرب مبلغ أوعی من سامع" (اللہ تعالی الشخض کوتازہ رکھجس نے

- (۱) الإلماع إلى معرفه أصول الرواية وتقييد السماع رص ٢، الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ١٩٠١ ، طبع دوم دار الآفاق الجديده بيروت ١٩٨٠ هـ ١٩٨٣ ١٩٨٣ هـ ١٩٨٣ -
- (۲) حدیث: "نضر الله امرأ سمع منا حدیثا فحفظه حتی یبلغه غیره، فرب حامل فقه ایس بفقیه" فرب حامل فقه ایس بفقیه" کی روایت ترنی (۳۸ / ۳۸ ما طبع دارالکتب العلمیه) اورابوداود (۲۸ / ۸۸ ۲۹ ما طبع عزت عبیدهاس) نے کی ہے، ترمذی نے اسے حسن قرارد یا ہے۔
- (٣) حدیث: نضر الله امرأ سمع منا شیئا فبلغه کما سمع فرب مبلغ أو عى من سامع "كى روايت تر مذى (٣/ ٣٣ طبع دار الكتب العلميه ) نے

<sup>(</sup>۱) سورهٔ أعراف ر ۲۰۴ ـ

یہ بات مخفی نہیں کہ ان دونوں احادیث میں ان دونوں جانب اشارہ ہے کہ علم کے لئے سننا ، ہمہ تن گوش ہونا ، یا درکھنا عمل کرنا اور پھیلا نامقصود ہے ۔

حدیث کی ساعت میں شعور کے اعتبار کی علاء نے صراحت کی ہے، پس اگر خطاب کو سجھنے اور جواب دینے کی صلاحیت ہے تو ایسا شخص باشعور ہے اور اس کا حدیث سننا صحیح ہے، ور نہیں، یہی رائے اکثر اہل علم کا ہے، جس میں موسی بن ہارون اور احمد بن صنبل بھی ہیں۔ قاضی عیاض نے نقل کیا ہے کہ اہل فن نے اس پہلی عمر کی تحدید جس میں ساعت حدیث درست ہے، پانچ سال سے کی ہے، اور اسی پر عمل رہا ہے کہ اہل میں حضرت محمود بن رہیج سے مروی ہیں وایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی عیالیت سے بیا جا یا در کھی ہیں۔ یہ روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی عیالیت سے بیات یا در کھی

كهآب عليلة نه مار عرف كايك كويس كر دول سے ياني لے کرمیرےمنہ برکلی کردی،اس وقت میری عمریانچ سال تھی،اہل فن نے بیتحدیدغالبااس بنیاد پرکی ہے کہ بیوہ ادنی عمرہے جس میں سنی ہوئی چیز کو محفوظ رکھنا یا یا جاتا ہے، ورنہاس کا انحصار صرف عادت کے اویر ہے، كيونكه بيمعاملها شخاص كي صلاحيت اخذونهم كيفرق سي مختلف موتار بهتا ہے،جس طرح جاننے کے ذرائع کے فرق سے مختلف ہوتا ہے،ان ذرائع ی مختلف قسمیں ہیں، اہل روایت نے انہیں آ محق قسموں میں مضبط کیا ہےجس میں پہلی قتم شیخ کے لفظ سے حدیث کا سننا ہے، جمہوراہل علم کے نزديك بيسب سے اعلى شم ہے اوراس كى سب سے ادنى قشم وجادہ ہے۔ وہ عمرجس میں طالب علم کے لئے ساعت حدیث کا آغاز مستحب ہے ایک قول میں تمیں سال بتائی گئی ہے ، اورایک قول بیس سال کا ہے، ساعت حدیث شروع کرنے سے قبل ضروری ہے کہ اپنے اندر محدثین کے اخلاق پیدا کئے جائیں،ان کالباس اپنایا جائے،ان کے آ داب برتے جائیں، وقار وسکون، طلب حدیث میں یابندی، اخلاص نیت ، اسا تذہ کے تیس تواضع اور اس راہ میں آنے والی دشواریوں پرصبراوراس جیسے وہ تمام امورا پنائے جائیں جواستفادہ وافاده میںمعاون اورنقل وروایت میں باعث آسانی ہیں <sup>(1)</sup>۔

#### لغوسننا:

1۸ - لغوکلام وہ ہے جو قابل شار نہ ہو، یااس لئے کہ وہ بغیر غوراور قصد و ککر کے بر جستہ زبان پر آگیا ہوتو اس لغا کی طرح ہے جو گوریا وغیرہ پرندوں کی آواز کے لئے کہا جاتا ہے ۔

<sup>=</sup> کی ہے، اور کہا: بیرحدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "تسمعون ویسمع منکم ویسمع ممن سمع منکم" کی روایت ابوداود (۲۸/۴ طبع عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اس کی اسنادسن ہے (جامع الأصول فی اُحادیث الرسول ۲۹/۱۹، ۲ طبع مطبعة الملاح)۔

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم الر١١٨ طبع دار الكتب العلميه بيروت، الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييدالساع رص ٢٢١\_

<sup>(</sup>۳) الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع رص ٧٢- ٢٥- ٢٦، فتح البارى بشرح صحيح البخارى الرائ اطبع المكتبة السلفيه، تدريب الراوى في شرح تقريب المناوى ٢٥/ ٢٥/ طبع دوم دارالتراث ٢٣ ١٣ هر ١٩٤٢ء-

<sup>(</sup>۱) الإلماع ۳۵–۱۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات، جامع الأصول ۹ ر ۱۵–۳۸ اوراس کے بعد کے صفحات، فتح الباری ار ۱۷۲، البر ہان ار ۲۳۴، الإلماع رص ۹۲، فتح الباری ار ۳۷۱، تدریب الراوی ۷/۲ ۱۳–۱۵۸۔

اوریااس لئے کہ وہ غیر محل میں پیش آتا ہے جس کی وجہ سے وہ درست نہیں کہلاتا، جیسے امام کے خطبہ کے دوران کوئی شخص دوسرے سے کہے خاموش رہو<sup>(1)</sup>، یاجیسے کوئی شخص خطبہ کمجھہ میں اہل دنیا کے لئے دعا کرے (۲)۔

بسا اوقات لغو کا استعال ہر فتیج اور باطل کلام پر ہوتا ہے، جیسے معصیت میں پڑنا، گالی گلوچ اور جنسی باتیں وغیرہ (۳)،اللہ تعالی نے مونین کی صفت بتائی: "وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو ِ مَرُّوا کِرَامًا" (۴) (۱ور جب وہ لغومشغلوں کے پاس سے گزرتے ہیں تو شرافت کے

- (۱) حدیث: "إذا قلت لصاحبک أنصت یوم الجمعة والإمام یخطب فقد لغوت" کی روایت بخاری (افتح ۲/ ۱۲۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۵۸۳/۲) نے حضرت ابوم ریرہ سے مرفوعاً کی ہے۔
- (۲) ابن العربی کہتے ہیں: میں نے مدینة السلام اور کوفه میں زاہدوں کو دیکھا کہ جب امام اہل دنیا کے لئے دعا پر پہنچتا تو ہدکھڑے ہوکرنماز پڑھنے لگتے، اور میں نے ان کو دیکھا کہ وہ اپنے ہم نشینوں کے ساتھ اپنی ضرورتوں کے سلسلہ میں پاکسی علمی مسّلہ کے بارے میں گفتگو کرنے لگتے ، اوراس وقت ان کونہیں ۔ سنتے ہیں،اس کئے کہان کے نز دیک پہلغو ہے لہذااس کا سننا ضروری نہیں، خاص طوریرا یسے وقت بعض خطیب جھوٹ سے کام لیتے ہیں لہذاان کوچھوڑ کر طاعت میں مشغول ہونا واجب ہے(العارضہ ۲۷۲ س)، ابن الأ زرق نے مراکش کے فقیہ ابوزید بن الا مام نے نقل کیا ہے کہ وہ رسول اللہ عظیمی کے اس تول:"إذا قلت لصاحبك أنصت والإمام يخطب يوم الجمعة فقد لغوت" کی تفییر میں کہا کرتے تھے کہ جب امام سلطان کے لئے دعا شروع کردے تو بات کرنا جائز ہوگا اور انصات کا وجوب ختم ہوجائے گا، اس کئے کہ اس حالت میں وہ سلطان کی مدح کرتا ہے خطبہ نہیں دیتا ہے، چنانچہ اس کے منہ پرمٹی ڈالنااس کی بات سننے سے بہتر ہے (بدائع السلک فی طبائع الملك ٢/ ٢/٥ تحقيق على سامي النشار ، طبع العراقيه ) ، واضح رہے كه اس قول کا کہنے والا وہ مخض ہے جوسلطان ابوالحن المرینی کےساتھ سب سے زیادہ رہنے والا تھا، کین تھی بات کواس کا زیادہ حق ہے کہ وہ کہی جائے اوراس کی
- (٣) أحكام القرآن ٣/١١٣-٢٠٨ طبع المطبعة البهيه مصر ١٣٨٧ه، روح المعانى ٢٢/١٩١١، ٣/٢٠-٣٣\_
  - (۴) سورهٔ فرقان ۱۷۲\_

ساتھ گزرجاتے ہیں)۔ یعنی وہ بری بات سے کنایہ کرجاتے ہیں، اور صراحتا اس کے اظہار سے گریز کرتے ہیں، اس آیت کا ایک معنی یہ بتایا گیا کہ جب ان کا سامنا اہل لغو سے ہوتا ہے تو وہ ان کے باطل میں یا گھٹیا با توں میں شامل نہیں ہوتے ہیں۔

اورجب تک لغواس معنی میں ہو جونہ کوئی فائدہ پہنچا تا ہے اور نہ کسی گناہ کوختم کرتا ہے، نہاس میں کوئی سے قصد وارادہ ہوتا ہے تواس کے سننے کا حکم بھی اس میں شامل ہونے کی طرح ممانعت و نالبندیدگ سے خالی نہیں، جومفاسد کے ساتھ اس کے وابستہ ہونے اور نہ ہونے کے تابع ہوتا ہے۔

مومنین سے مطالبہ ہے کہ وہ لغو کلام سے اعراض کریں ، اس کو نہ سنیں اور اس میں قطعا شامل نہ ہوں ، اس لئے کہ بیدان کے اخلاق کے شایاں نہیں ، اور اقل درجہ میں ان کی سنجیدگی اور پختگی سے جوڑ نہیں رکھتے۔

الله تعالى نے فرمایا: "قَدُافَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمُ فِي صَلَاتِهِمُ خَاشِعُونَ وَالَّذِينَ هُمُ عَنِ اللَّغُوِ مُعُرِضُونَ" (٢) صَلَاتِهِمُ خَاشِعُونَ وَالَّذِينَ هُمُ عَنِ اللَّغُوِ مُعُرِضُونَ" (يقيناً وه مومنين فلاح پا گئے جواپی نماز میں خشوع رکھنے والے ہیں اور جولغوبات سے برکنارر ہے والے ہیں )۔

<sup>(</sup>۱) أحكام القرآن للجصاص ۳۸، المفردات في غريب القرآن رص ۵۱، م. روح المعاني ۱۹۷۱، أحكام القرآن لا بن العربي ۲۲/۲۱\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مؤمنون ۱/ - ۳\_

<sup>(</sup>m) سورهٔ فرقان ر ۲۷\_

أَعُمَالُنَاوَلَكُمُ أَعُمَالُكُمُ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ لاَ نَبْتَغِي الْجَاهِلِينَ" (اور جب کوئی لغویات سنتے ہیں تواسے ٹال جاتے ہیں اور کہہ دیتے ہیں کہ ہمارے عمل ہمارے لئے اور تمہارے عمل تمہارے لئے ہتم پر سلام ہو، ہم بے مجھ لوگوں سے تعلقات نہیں چاہتے )۔

ا - لغت میں سمت کا ایک معنی قصد کے ہیں، مسامت کے معنی ہے: سامنا کرنا، مقابله کرنا، کها جاتا ہے: سامت القبلة مسامتةً، اس نے قبلہ کی طرف رخ کیا، اور سمت سمته ، وه اس کی راه پر چلا، ست کااستعال حق اور ہدایت کی اتباع پر بھی ہوتا ہے، چنانچے حضرت مذيفةً كي مديث مي ب: 'أن أشبه الناس دلا وسمتا وهديا برسول الله عَلْنِهِ للبن أم عبد" (( رسول الله عَلَيْنَةُ ك اطوار، حال اورا نداز سے لوگوں میں سب سے زیادہ مشابہت رکھنے والےحضرت ابن ام عبد ہیں )۔

ست کا معنی اہل خیر کی ہیئت بھی ہے، کہا جاتا ہے: ''رجل حسن السمت" آدمی الیک کا ہے" و ما أحسن سمته" لینی اس کے اخلاق کتنے اچھے ہیں، تسمیت (سین سے اورشین سے) کامعنی چھنکنے والے کودعادیناہے اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔



#### متعلقه الفاظ:

۲ - استقبال اورمحاذاة: لعنی قبله کارخ کرنا اوراس کے سامنے ہونا، بید (۱) قول حذیفه: "إن أشبه الناس دلا وسمتا....." کی روایت بخاری (الفّح

۱۰۹/۰ طبع التلفيه) نے کی ہے،اورائن ام عبد سے مراد حضرت عبداللہ بن

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، المصباح المنير -

دونوں الفاظ مسامة کے مرادف ہیں۔ تفصیل اصطلاح'' استقبال''میں دیکھی جائے۔

## شرعی حکم:

سا- فقهاء كے درميان كوئى اختلاف نہيں كه قبله رخ ہونااس پر قادر شخص كى نماز كى صحت كے لئے شرط ہے (۱) ،الله تعالى كا ارشاد ہے: "فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطُرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ" (اچھااب كر ليجئے اپنا چرہ مسجد حرام كى طرف) - تفصيل اصطلاح "استقبال" ميں ہے -

# سمحاق

#### زيف:

ا - سمحاق (سین کے زیراور جاء کے ساتھ) سرکی ہڈی کے اوپر وہ بتلی جھل ہے جو گوشت کو ہڈی سے جدا کرتی ہے، اصطلاح میں جمہور فقہاء کے نزدیک سمحاق وہ زخم ہے جو مذکورہ جھلی تک پہنچ جائے، گوشت کو کاٹ دے، کین ہڈی تک نہ پہنچ (۱)،ما لکیدا سے ملطاق کہتے ہیں، ان کے نزدیک سمحاق وہ زخم ہے جو کھال کو گوشت سے ہٹادے(۲)۔

#### متعلقه الفاظ:

۲- چہرہ یاسر پرآنے والے زخم گہرے یا ملکے ہونے کے اعتبار سے مختلف قسم کے ہیں، ایک وہ قسم ہے جو ہڑی تک نہ پہنچہ، جیسے حارصہ (جلد پر خراش آئے خوان نہ نکلے)، دامعہ (خوان نکل جائے بہے نہیں)، دامیہ (خوان سرخوان نہ نکلے)، باضعہ (کھال کے بعد گوشت کو کھاڑ دے)، متلاحمہ (گوشت میں اندر اتر جائے) اور سحاق کھاڑ دے)، متلاحمہ (گوشت میں اندر اتر جائے) اور سحاق فسم ایسے زخم کی ہے جو ہڑی تک پہنچ جائے، دوسری قسم ایسے زخم کی ہے جو ہڑی تک پہنچ جائے جیسے: موضعہ (ہڑی نظر آنے لگے)۔ ہاشمہ (ہڑی ٹوٹ جائے)۔ آمّہ (دماغ کی بتی جھلی تک پہنچ جائے)۔ متقلہ (ہڑی ٹوٹ کر اپنی جگہ سے ہٹ تک پہنچ جائے)۔ منقلہ (ہڑی ٹوٹ کر اپنی جگہ سے ہٹ



<sup>(</sup>٢) جواہرالإ كليل ١٨٩٧-

<sup>(</sup>۱) نہایة المحتاج ۲۸ کا ۴، الدسوقی ار ۲۲۳\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره رسم ۱۳

جائے) (۱) ۔ ان سب کے احکام ان کی اصطلاحات میں بیان کی گئی ہیں۔ ہیں۔

# اجمالي حكم:

سا- سمحاق سرکے زخمول میں سے ایک شم کا زخم ہے، جس میں جمہور فقہاء کے نزدیک نددیت واجب ہوتی ہے اور نہ معینہ تا وان، بلکہ اس میں صرف حکومت عدل ( قاضی یا اہل تجربہ کی جانب سے مقرر کردہ مقدار ) واجب ہوتی ہے '' ، خواہ وہ جان بوجھ کر ہو یا غلطی سے، اس کے کہ اس میں شرع کی کوئی نص وار نہیں ہے، اور اس کو منضبط اور معین کرنا دشوار ہے، اور اس کو ہدر کرنا (ضائع جانے دینا) بھی ممکن نہیں، لہذا اس میں حکومت عدل واجب ہوگی '' ، مالکیہ نے کہا اور نہیں ، لہذا اس میں حکومت عدل واجب ہوگی '' ، مالکیہ نے کہا اور جیہ موسلی نے ذکر کیا ہے کہ عمداً سے زخم میں قصاص واجب ہوگا، اس جیہ موسلی نے ذکر کیا ہے کہ عمداً سے زخم میں قصاص واجب ہوگا، اس کے کہ اس کو منضبط کرنا ممکن ہے '' ۔ کیا کہ اس کو منضبط کرنا ممکن ہے '' ۔ کیا تھے '' ویا ہے'' اور'' قصاص'' ۔

# سمع

#### غريف:

ا - لغت میں: سمع کان کاحس ہے، راغب نے کہا: سمع: کان کی وہ قوت ہے جس کے ذریعہ آ وازوں کا ادراک ہوتا ہے، قر آ ن کریم میں ہے؟ "إِنَّ فِي ذٰلِکَ لَذِکُولی لِمَنُ کَانَ لَهُ قَلُبٌ أَو أَلْقَی السَّمُعَ وَهُوَ شَهِیدٌ" (اس اہلاک میں اس کے لئے بڑی عبرت ہے جس کے پاس دل ہے یا وہ متوجہ ہوکر کان ہی لگادیتا ہے)۔

سمع کا اطلاق کان پر بھی ہوتا ہے، اور بھی یہ قبول واجابت کے معنی میں آتا ہے، جبیبا کہ حدیث میں ہے: "سمع الله لمن حمدہ" (۲) (جس نے اللہ کی حمد کی اللہ نے اس کی حمد کو قبول کیا) اور اس معنی میں یہ دعائے ماثورہ ہے: "اللهم إنبي أعوذ بک من دعاء لايسمع" (۳) (اے اللہ! میں تیری پناہ چاہتا ہوں الی دعا ہے جونہ تی جائے)، لینی جو نہول کی جائے اور نہ تارکی جائے، گویاوہ تی ہی نہ گئی ہو (۲) اللہ تعالی کے اساء میں ایک سمیع ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ق ر ۷ سر

<sup>(</sup>۲) حدیث: "سمع الله لمن حمده" کی روایت بخاری (افق ۲۸۲/۲ طبع السمانید) نے حضرت ابو ہریر اللہ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) دعا: "اللهم إنى أعوذ بك من دعاء لا يسمع" كى روايت ترمذى (۳) (۵) دعا: "اللهم أكلى ) نے حضرت عبدالله بن عمرو سے كى ہے، اور كہا: صديث حسن صحيح ہے۔

<sup>(</sup>٣) لسان العرب،مفردات الراغب،تعريفات الجرجاني \_

<sup>(</sup>۱) الزيلعي ۲۸۱۹-۱۳۱۱، جواهر الإكليل ۲۸۹۷، القليو بي ۱۱۲-۱۱۳۱ المطلع رس ۲۷۷-

<sup>(</sup>۲) حکومت: وہ مال ہے جو قاضی کے اجتہادیا اہل تجربہ کی تعیین سے جنایت کرنے والے کی طرف سے اس شخص کے لئے دیا جائے جس پر جنایت ہوئی ہے، اور یاس میں ہے جس میں کوئی معینہ تا وان نہ ہو (دیکھئے: حکومۃ)۔

<sup>(</sup>۳) الاختيار ۲٫۵ م،الزيلتي ۱۳۲۶-۱۳۴۰،الروضه ۲۹۵۹، القليو بي ۱۲٫۷۳-۱۱۱۱مغنی۲۸۸۸

<sup>(</sup>۴) الاختيار ۲۳۲۷۵،القلبو في ۴۸ ۱۱۳،الفوا كه الدواني ۲ ر ۲۱۳، جواهر الإكليل ۲۸ ۲۵۹\_

اصطلاحی معنی لغوی معنی سے علا حدہ نہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### استماع:

۲ - استماع لغت اوراصطلاح میں ساعت کا اس غرض سے ارادہ کرنا کہ سنی ہوئی بات کو سمجھا جائے یا اس سے استفادہ کیا جائے ، سمع اس قصد کے ساتھ بھی ہوتا ہے اوراس کے بغیر بھی ، لہذا بیاستماع سے زیادہ عام ہے (۱)۔

#### ب-انصات:

سا – انصات لغت اور اصطلاح میں: استماع کے لئے خاموش ہونا ہے (۲)۔

## اجمالي حكم:

(۳) سورهٔ إسراءر ۳۲\_

وَيُسْتَهُزَأُ بِهَا فَلاَ تَقُعُدُوا مَعَهُمُ حَتَّى يَخُوُضُوا فِي حَدِيْثِ غَيْرِهِ إِنَّكُمُ إِذًا مِّنْلُهُمُ "() (اوروه تههارے او پر بيفر مان كتاب ميں نازل كر ہى چكا ہے كہ جب تم اللّد كى نثانيوں كے ساتھ كفر اور تمسخر ہوتا ہواس لوتو ان لوگوں كے ساتھ مت بيٹھو يہاں تك كه وه كى اور بات ميں مشغول ہوجا ئيں كه اس حالت ميں يقيناً تم بھى ان ہى جيسے ہوجاؤگے )۔

سمع انسان کے اہم اور معزز حوال میں سے ہے، حتی کہ نگاہ سے بھی زیادہ اہم ہے، جسیا کہ اکثر فقہاء کی رائے ہے، اس لئے کہ یہی شرع کے خطاب کا ادراک کرتا ہے، جس پر شرعی فرمہ داری کا دار و مدار ہے، اور اس لئے کہ شمع کے ذریعہ ہر چہار رخ سے اور تمام حالات میں ادراک ہوتا ہے، جب کہ نگاہ کے ذریعہ ادراک صرف سامنے کی جہت کا ہوتا ہے،

اسی لئے جوشخص مسلمانوں کے عمومی امور میں سے کسی اہم امر کے منصب پر فائز ہوجیسے امامت اور قضاءاس کے لئے شرط ہے کہ وہ سننے والا ہو، لہذا کسی بہرے امام کومقرر کرنا اور ایسے قاضی کو جونہ سنتا ہو متعین کرنا جائز نہیں ہے۔ تفصیل اصطلاح '' امامت کبری'' اور باب '' قضاء'' میں ہے۔

غیبت، فخش کلام ،حرام گانا اوراس جیسی حرام چیز ول کوسننا حرام ہے۔

## سمع كوضائع كردينے پرواجب تاوان:

۵ - سمع ان معانی میں سے ایک ہے جن کی منفعت براہ راست ان پر جنایت کرنے سے ختم نہیں ہوتی ، بلکہ وہ اپنے کل یا اپنے ارد گرد کے

<sup>(</sup>۱) المصباح،الفروق للعسكري ( ۸۱،القليو بي ۱۹۷ ـ ۲۹۷ ـ

<sup>(</sup>٢) المغرب،المصباح،انظم المستعذب للركبي ارا٨،القليو بي ار ٢٨٠\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء ۱۴۰ ۱۴۰

<sup>(</sup>۲) نهایة الحتاج ۷۸ ۳۳۳

تالع ہوکر ضائع ہوتی ہے، فقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر سمع الی جنایت کے سرایت کرنے سے ختم ہوجائے جس میں قصاص نہیں ہے تو اس میں مکمل دیت واجب ہوگی (۱) جیسے کہ جنایت غلطی سے ہو، یا اس نوع کی جنایت ہوجس میں جنایت اور قصاص کے درمیان کیسانیت دشوار ہوجسے ہاشمہ، یا جنایت کرنے والے اور متاثرہ شخص کے درمیان برابری نہ ہو، ابن قدامہ نے ابن المندر کا بیقول نقل کیا ہے کہ عام اہل علم کا اس پراجماع ہے کہ سمع میں دیت ہے، وہ کہتے ہیں: حضرت عمروی ہے، اور یہی قول مجاہر، ثوری، اوزاعی، اہل شام، اہل عمراق ، ما لک، شافعی اور ابن المندر کا ہے، ابن قدامہ نے کہا: مجھے مراق ، ما لک، شافعی اور ابن المندر کا ہے، ابن قدامہ نے کہا: مجھے درمیان کے علاوہ علاء کے نز دیک ان سے اختلاف نہیں معلوم ہے (۲)۔ حضرت معاد ہے سے مروی ہے، نبی کریم علیات نے فرمایا: "و فی المسمع دید" (سمع میں دیت ہے)۔

اور مروی ہے کہ ایک شخص نے کسی آ دمی کو پیھر سے مارا تو اس کی ساعت اور عقل اور زبان اور عضو تناسل ضائع ہو گئے، حضرت عمر شنے اس کے حق میں چاردیت کا فیصلہ فر مایا، جب کہ وہ شخص زندہ تھا، اور اس کئے کہ مع ایسا حاسہ ہے جو نفع کے ساتھ مخصوص ہے تو اس میں دیت ہوگی۔

اگر شمع الیی جنایت کی وجہ سے ضائع ہوجس میں قصاص ہے تو فقہاء کا اختلاف ہے کہ اس میں کیا واجب ہوگا، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے میہ ہے کہ اس میں قصاص واجب ہوگا،لہذا اس سے اس فعل

- (۱) ابن عابدین ۸/۸ ۳۸ ۳۰ نهایة الحتاج ۷/۲۳۳ مواهب الجلیل ۲۴۸۸۷، المغنی ۹/۸ و\_
  - (۲) المغنی۸رو\_
- (٣) حدیث: ''وفی السمع دیة'' کاذکر بیه ق نے اپنی سنن (۸۵۸۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه) میں ان الفاظ کے ساتھ کیا ہے: ''فی السمع مائة من البال''، اوراس کی نسبت ابو تھی ساجی کی طرف کی ہے، اس کی اسناد ضعیف میں ہے۔

کے مثل کے ذریعہ قصاص لیا جائے گا، اگر اس سے ساعت چلی جائے تو مقالجہ کے ذریعہ اس کو تو مقالجہ کے ذریعہ اس کو ختم کیا جائے گا، اور اگر نہ جائے تو مقام ہے، اور ماہرین ختم کیا جائے گا، اس لئے کہ سمع کا ایک مقررہ مقام ہے، اور ماہرین کے پاس اس کوضائع کرنے کے مختلف طریقے ہوتے ہیں، یہ مالکیہ کا مذہب ہے، لیکن انہوں نے کہا کہ اگر قصاص سے ضائع نہ ہوتو معالجہ کے ذریعہ ضائع نہ ہوتو معالجہ کے دریعہ ضائع نہ ہوتی کیا ہے۔

حنفیہ نے کہا: سمع کوضائع کرنے میں قصاص نہیں ہے، اس کئے کہا اس میں قصاص ، دیت ،

کہ اس میں قصاص لینا دشوارہے (۲) تفصیل'' قصاص ، دیت ،
جنایۃ فیمادون النفس' کی اصطلاحات میں ہے، اصل اصطلاح ''سمع'' سے تعلق رکھنے والی کچھ باتیں بحث'' استماع'' اور'' اذن' میں ہے۔



<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ١٢٨٨، نهاية المحتاج ٢٨٦٨، مواهب الجليل ٢٨٨٨، كثاف القناع ٥٨٣٥- ٥٥٣\_

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۷/۷۰ س

# سمك

# سمعيات

#### يكھئے:'' اطعمة''۔

#### تعريف:

ا-سمعیات وہ امور ہیں جن پر سمع موقوف ہوتا ہے، جیسے نبوت، یاوہ
امور ہیں، جو سمع پر موقوف ہوتے ہیں، جیسے معاد (آخرت)، سعادت
اور شقاوت کے اسباب جیسے ایمان، اطاعت، کفر اور معصیت (۱)۔
سمعیات میں قیامت کی نشانیاں، قبر اور حشر کا عذاب اور وہ
امور جو دوبارہ اٹھائے جانے کے بعد ہوں گے، جیسے حساب کتاب،
میل صراط، میزان، شفاعت، حوض اور جنت و دوز خ، بیسب داخل
ہیں صراط، میزان، شفاعت، حوض اور جنت و دوز خ، بیسب داخل



# شرعی حکم:

۲ - سمعیات سے تعلق رکھنے والے شرعی تھم کی دوشمیں ہیں: پہلی قتم کاتعلق سمعیات پرائیمان،ان کی اقسام اوران کی دلائل سے ہے،اس کی تفصیل بحث ایمان میں ہے (۳)۔

دوسری قتم کا تعلق اس کے منکر یا اس کے جز کے منکر کے حکم اور اس کی جزا سے ہے، اس کی تفصیل بحث' ردۃ '' میں ہے۔

- (۱) المعجم الوسيط ال۴۵۲، شرح الشريف الجرجاني على المواقف رص ۴۱۷، تفسير الفخرالراز ۲۷٫۷، لآلوي الر۱۱۳.
- (٢) القرطبى الر ١٦٣، الشريف الجرجاني على المواقف العضديد ٢١٧، الموافق العضديية:المرصدالثاني را ٣٨٣، ٣٨٣، دوضة الطالبين ١/١٧-
  - (۳) الموسوعة الفقهيه ٢٧ ١٣سـ

#### ب-رواء:

۳-دواه ، داویت العلیل دواه و مداواق سے ماخوذ ہے جب که مریض کے موافق شفا بخش اشیاء سے اس کاعلاج کیا جائے (۱)۔

# سم سے تعلق احکام:

## سم كا كھانا

سم-اس پرفقهاء كا اتفاق ہے كه بلاضرورت زهرقاتل كا كھانا حرام ہے، اس لئے كه الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَلاَ تُلُقُو ا بِأَيُدِيكُمُ إِلَى النَّهُ لُكَةِ" (اور اپنے كو اپنے ہاتھوں ہلاكت ميں نه ڈالو)، نيز ارشادر بانی ہے "وَلاَ تَقُتُلُوا أَنْفُسَكُمْ" (اور اپنی جانوں كوتل مت كرو)۔

## سم کی طہارت ونجاست:

سم کی طہارت میں فقہاء کا اختلاف ہے، حنابلہ نے سم کو مطلق نجس
کہا ہے، انہوں نے جامد اور غیر جامد میں فرق نہیں کیا ہے، اسی طرح
انہوں نے اس زہر میں جوالیہ پاک بودوں سے حاصل کیا جائے جو
صرف مضر ہونے کی وجہ سے حرام ہیں، اور اس زہر میں جوسانپ بچھواور
دوسرے زہر ملے جانوروں سے حاصل کیا جائے کوئی فرق نہیں کیا ہے۔
شافعیہ نے اس زہر میں جوالیہ درخت اور بودوں سے حاصل
کیا گیا ہو جو صرف صحت کے لئے مصر ہونے کی وجہ سے حرام ہیں اور
اس زہر میں جس میں نجاست مل گئی ہویا جونجس چیز سے حاصل کیا گیا

سمم

#### تعريف:

ا - لغت میں سُم (سین کے ضمہ، فتہ ،کسرہ کے ساتھ) کامعنی زہر قاتل ہے، اس کی جمع سموم اور سام ہے، کہا جاتا ہے: هذا شبیء مسموم لعنی اس میں زہر ہے ، کہا جاتا ہے: سم الطعام، کھانا میں زہر ملانا (۱)۔

اصطلاحی معنی ، لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-ترياق:

۲- يتاء كى سره كى ساتھ ہے، اس كودريا ق بھى كہاجا تا ہے: يه زہر كى دوا ہے، چنا نچه صديث ميں ہے: 'إن في عجوة العالية شفاء، أو إنها ترياق أول البكرة" (جُوه عاليه ميں شفاء ہے، ياوه صح كے پہلے حصه ميں ترياق ہے) جو چيز دوااور مجون ميں زہر كودور كرنے كے لئے استعال كى جائے اس كوترياق كہتے ہيں (۳)

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره ر ۱۹۵\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ نساءر ۲۹\_

<sup>(</sup>۱) لسان العرب

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن في عجوة العالية شفاء ....." كی روایت مسلم (۱۲۱۹ /۳) طع الحلي ) نے حضرت عائش ملے کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) لسان العرب

ہو، فرق کیا ہے مثلاً سانپ وغیرہ زہر ملیے جانور کے گوشت اس میں ملائے گئے ہوں، یاان کےلعاب ہوں، جیسے سانپ، بچھواور دوسرے ز ہریلے جانوروں کا زہر، انہوں نے کہاہے کہ سانپ کے ڈسنے سے نماز باطل ہوجائے گی، اس لئے کہ ڈسنے کی جگہ پراس کا زہر ظاہر ہوجا تا ہے، البتہ بچھو کے لعاب سے ان کے نز دیک راجح قول کے مطابق نماز باطل نہ ہوگی، اس لئے کہ اس کا ڈنک (زہریلا کاٹا) گوشت کے اندر داخل ہوجا تا ہے اور اس میں زہر چیوڑتا ہے اور اس کا دھونا واجب نہیں ہے <sup>(1)</sup>۔اوران کے نز دیک اس کی نجاست کا سبب زہر ہونانہیں ہے، بلکہ اس کاغیر ماکول جانور کا فضلہ ہونا ہے۔ ما لکیہ نے کہاہے کہ سانپ، بچھواور دوسرے زہریلے جانوروں کا لعاب یاک ہے، جیسے دوسرے جاندار کالعاب یاک ہے، اگر نجاست استعال نهرب "مواهب الجليل" ميں ہے كهصاحب" الجمع" نے ابن ہارون سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے ابن حاجب کے قول کہ زندہ کا لعاب اور رینٹ یاک ہے، کی شرح میں کہا ہے۔ پھر کہا ہے کہ اگرکیڑے مکوڑوں کے زہر سے اندیشہ نہ ہوتو وہ مباح ہیں اور الزرقانی نے کہاہے کہا گرچیان کے زہر کا اندیشہ ہو۔

حنفیہ کی عبارتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے نز دیک سانپ اور بچھووں کا لعاب نجس ہے، اس لئے کہ ان کا گوشت نجس ہے اور لعاب اس کےجسم کا جزء ہے، جبیبا کہ تمام حرام جانوروں کا حکم ہے <sup>(m)</sup>۔ تفصیل باب' النجاسات' میں ہے۔

## سم کی بیع:

2-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ اگر زہر قاتل مباح نفع سے خالی ہویا اس میں نجاست ملی ہوئی ہو، مثلاً سانپ وغیرہ نجس جانوروں کے گوشت اس میں ملے ہوئے ہوں تو اس کی بیج جائز نہیں ہے، اس لئے کہ میچ سے مشروع انتفاع کا جائز ہونا اور اس کا پاک ہونا ، عقد تیج کے حجے ہونے کے لئے شرط ہے (۱)۔

اگراس میں شرعا مباح نفع ہواوراس میں کسی قتم کی نجاست ملی ہوئی نہ ہوتو حفیہ مالکیہ و شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ اس کی بیج جائز ہے، خواہ زہر گیڑ ہے مکوڑوں سے حاصل کردہ ہو یا سانپ کا ہو، حنا بلہ نے نبا تات اور گیڑ ہے مکوڑوں سے حاصل کردہ زہر اور سانپ سے حاصل کردہ زہر اور سانپ سے حاصل کردہ زہر میں فرق کیا ہے، انہوں نے کہا ہے کہ سانپ کے زہر کی بیج حرام ہے، اس لئے کہ اس میں مباح نفع نہیں ہے۔ نبا تات اور کیڑ ہے مکوڑوں سے حاصل کردہ زہر، اگر قابل انتفاع نہ ہو یا اس کی کے کہا کہ مقدار بھی اکثر قاتل ہوتو اس کی نیج جائز نہیں ہے، اس لئے کہ کوئی فائدہ نہیں ہے، اور اس سے ملاح کیا جاسکتا ہوتو اس کی نیج جائز ہے (۲)۔ نفع ہو، مثلاً اس سے ملاح کیا جاسکتا ہوتو اس کی نیج جائز ہے (۲)۔ تفصیل اصطلاح '' نیج'' میں ہے۔

## ز ہرسے علاج کرنا:

۲ - زہر سے علاج کرنا جائز ہے، ان لوگوں کے نزدیک بھی جو کہتے ہیں کہ وہ کہتے ہیں کہ وہ کہتے ہیں کہ وہ کہتے ہیں کہ وہ نجس ہے، اگر اس کے ضرر کا اندیشہ نہ ہواور نفع کی امید ہو۔ اس لئے کہ اس میں ایک بڑے ضرر کو دفع کرنے کے لئے چھوٹے

<sup>(</sup>۱) مطالب أولى النهي ۲۹۰۱ س، كشاف القناع ۱۸۹۸، نهاية المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج المحتاج الشرقادي على التحريرا ۱۸۱۸ -

<sup>(</sup>۲) مواہب الجلیل ار ۹۳ اوراس کے بعد کے صفحات، شرح الزرقانی ار ۲۴۔

<sup>(</sup>٣) حاشية الطحطاوي رص ١٩، بدائع الصنائع الر ١٥، ١٥\_

<sup>(</sup>۱) كتاب الأم للشافعي سر ۱۵، نهاية المحتاج سر ۳۸۴، حاشية الجمل على المنج سر۲۶، كشاف القناع سر ۱۵۵، مواهب الجليل ۲۲۲۸-

<sup>(</sup>۲) سابقه مراجع ـ

ضرر کو اختیار کرنا ہے، بشرطیکہ کوئی عادل مسلمان ڈاکٹر بتائے یا خود علاج کرنے والے کواس کاعلم ہواوراس کی قائم مقام کوئی ثنی نہ ہوجس سے علاج کیا جاسکے (۱)۔

# زہرکےذربعہٰل کرنا:

2 - جمہور فقہاء نے کہاہے کہ اگر بے شعور بچہ یا مجنون کے سامنے زہر یلا کھانا پیش کرے اور وہ اس کی وجہ سے مرجائے تو کھانا پیش کرنے والے سے قصاص لیا جائے گا، اگر اس کوعلم ہو کہ بیز ہراکثر قاتل ہوتا ہے، خواہ اس کو بتادے کہ کھانا زہریلاہے یا نہ بتائے۔

اگرکوئی شخص کسی عاقل بالغ کوز ہر بلا کھانا کھانے پر مجبور کرے،
اور جس کو مجبور کیا ہے اس کوعلم نہ ہو کہ بیکھانا زہر بلا ہے تو اکراہ کرنے
والے پر قصاص واجب ہوگا، اور اگر کھانے والے کو (جسے مجبور کیا گیا
ہو) علم ہو کہ وہ زہر بلا ہے تو قصاص نہ ہوگا، جبیبا کہ اگر کسی کوخود کشی پر
مجبور کرے۔

اگرکسی کے حلق میں زہر ٹپکا دی تواس پر قصاص واجب ہوگا، اس لئے کہ اس نے اس کو مجبور کردیا ہے، اس کو کوئی اختیار نہیں ہے کہ یہ کہا جائے کہ اس نے اپنے اختیار سے زہر کھایا ہے، لہذا اس پر عمد کی تعریف صادق آئے گی (۲)، اگر کسی عاقل بالغ کو زہر آلود کھانا پیش کرے اور وہ کھا کر مرجائے تواگر اس کو معلوم تھا تو نہ قصاص واجب ہوگا، نہ دیت واجب ہوگی، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اس لئے کہ اس نے خود شی کی ہے، اگر اس کو حال معلوم نہیں تھا تو قصاص کے واجب ہوئے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ قصاص واجب ہوئے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ شافعیہ نے کہا ہے کہ قصاص واجب

- (۱) کشاف القناع ۲/۲ ک، اُسی المطالب ۱۸ ۱۵۹، الأم للشافعی ۱۱۵۳، شرح الزرقانی ۱۲۷۳، این عابدین ۱۰۱۴-
- (۲) أَسَى المطالب ١٩٨٣، نهاية المحتاج ١٥٣/٢، المغنى ١٩٣٣، عاشية الدسوقي ١٩٨٣،موارب الجليل ٢٨١١/١

نه ہوگا، بلکہ دیت واجب ہوگی، اس لئے کہ شبہ عمدہ ہے، کیونکہ اس نے اپنے اختیار سے کھانا کھایا ہے۔ اس کا دھو کہ دینا موثر نہ ہوگا، اوران کے نز دیک ایک قول ہے کہ قصاص واجب ہوگا، کیونکہ اس نے دھو کہ دیا ہے، جبیا کہ اکراہ میں واجب ہوتا ہے۔

ما لکیہ وحنابلہ نے کہا ہے کہ اس پرقصاص واجب ہوگا، اس لئے کہ زہر اکثر قاتل ہوتا ہے، اور بہت سے لوگ اس طریقہ سے قتل کرتے ہیں، لہذا قصاص واجب ہوگا (۲)۔

تفصیل' قصاص" و دیة " کے باب میں ہے۔

اگرکسی باشعور یا بالغ کے کھانا میں چھپا کر زہر ملادے، جس کھانا میں سے اکثر وہ کھا تا ہے، پھر وہ ناواقنیت میں کھالے تو اس پر شبہ عمد
کی دیت واجب ہوگی، اگر اپنے کھانا میں زہر ملادے، اور کوئی دوسرا شخص اس میں سے کھالے جو اکثر اس کے پاس آتا جاتا ہے تو بیہ رائیگاں ہوگا، اس لئے کہ اس نے اس کوتل نہیں کیا ہے۔ بلکہ داخل ہونے والے نے ہی اپنے کوئل کیا ہے۔ بیالیہ ہوگا کہ کوئی اپنے گھر میں نوال کھودے، اور دوسرااس گھر میں داخل ہوکر گرجائے سے۔ اور دوسرااس گھر میں داخل ہوکر گرجائے سے۔ اگر کسی کے جسم میں قابل ضمان جنایت کی وجہ سے زخم ہوا ور وہ اگر کسی کے جسم میں قابل ضمان جنایت کی وجہ سے زخم ہوا ور وہ

اگر کسی کے جسم میں قابل ضمان جنایت کی وجہ سے زخم ہواوروہ نر ہر قاتل سے اس کا علاج کرے اور مرجائے تو زخمی کرنے والے پر فتل کا قصاص ہوگا، نہ تل کی دیت ہوگی، اس لئے کہ خوداس نے اپنے کوئل کیا ہے۔اگر چہاس کو کلم نہ ہو کہ بیز ہراکٹر قاتل ہوتا ہے، بیلم نہ ہو کہ بیز ہر ہے، بلکہ زخمی کرنے والے پر جنایت کے تقاضا کے مطابق قصاص یا تاوان کا ضمان ہوگا ، تفصیل '' جنایات' اور'' قصاص'' کے باب میں ہے۔

حفیہ نے کہا ہے کہ زہر کے ذریعی لی کرنے میں مطلقا قصاص نہ

- (۱) نهایة الحتاج ۲۵۴۷ (۱۵
- (۲) المغنی ۷ ر ۹۴۳،المدونه ۲ ر ۴۲۳ مواہب الجلیل ۲ ر ۲۴۰ ر
  - (۳) سابقهمراجع به

ہوگا،لہذاا گرکسی آ دمی کے سامنے زہر آ لود کھانا پیش کرے اور وہ اس میں سے کھالے، اس کو علم نہ ہو کہ وہ زہر آ لود ہے، اور مرجائے تو نہ قصاص واجب ہوگا، نہ دیت واجب ہوگی، اس کو قید وغیرہ کے ذریعہ سزا دی جائے گی، اگر اس کے حلق میں ٹپکادے یا اس کو اس کے کھانے پر مجبور کر ہے تو مجرم کے عاقلہ پر دیت واجب ہوگی، اس لئے کہ ایسی چیز سے قبل کیا ہے جس سے زخم نہیں ہوتا ہے تو بہ شبہ عمد میں سے ہوگا (۱)۔

لعريف:

ا - لغت اورا صطلاح میں سنۃ کامعنی ،سال ہے،اس کی جمع سنوات ہے،سنہات بھی جائز ہے،اگرفقہاء کے کلام میں مطلق سنۃ کا ذکر ہوتو تواس سے شمسی (انگریزی) سال کے بجائے قمری (عربی) سال مراد ہوتا ہے(۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

الف-عام:

۲ - لغت میں عام کامعنی سال ہے، جیسا کہ ' المصباح' میں ہے۔
بعض اہل لغت نے عام وستہ میں فرق کیا ہے۔ ابن الجوالیق نے کہا
ہے کہ عام لوگ سنۃ اور عام میں فرق نہیں کرتے ہیں، بلکہ دونوں کو
ایک معنی میں استعال کرتے ہیں، حالا نکہ یہ غلط ہے، صحیح وہ ہے جواحمہ
بن تحیی سے منقول ہے، انہوں نے کہا: جس دن سے شار کیا جائے
دوسر سال اسی دن تک سنۃ ہے، اور لفظ عام صرف جاڑا وگری کو
کہتے ہیں، ' التہذیب' میں بھی ہے کہ عام وہ سال ہے جو جاڑا وگری کو
پر بولا جاتا ہے، اس بنیاد پر عام، سنۃ سے خاص ہے، ہر عام سنۃ ہوگا،
گر ہر سنۃ عام نہیں ہوگا، اگرتم کسی دن سے دوسر سال اسی دن
تک شار کر وتو میسنۃ ہے اور بھی اس میں آ دھی گری اور آ دھا جاڑا ہوگا

سمن

د يکھئے:''نماء''۔



(۱) ابن عابدین ۵ر۸ ۳۴- ۳۴۹\_

اورعام میں گرمی، جاڑا متصل ہوں گے(۱)۔

#### ب-شهر:

سا- دو چاند کا درمیانی وقفہ شہر ہے، یہ قمری سال کا ایک جزء ہے، اس کو کی مقدار زمین کے گرد چاند کے چکر لگانے سے مقرر ہوتی ہے، اس کو قمری ماہ کہا جاتا ہے یا اس کی مقدار شمسی سال کے بارہ حصوں میں سے ایک حصہ سے مقرر کی جاتی ہے، اس کو شمسی ماہ کہتے ہیں، متعین ایا م کو بھی شہر کہا جاتا ہے (۲)۔

## سنة كى اقسام:

۳ - سال کی دو قسمیں ہیں، شمسی سال ، قمری سال ، شمسی سال وہ ہے جس کی ابتداء وانتہا سورج کی حرکت سے ہوتی ہے، زکر یا انصار کی نے کہا ہے کہ شمسی سال کے ایام تین سوپینسٹے دن اور ایک دن کے تین سواجزاء میں سے ایک جزء کم چوتھائی دن ہیں، قمری سال کی بنیاد، مہینہ کے شروع میں چاند کے طلوع ہونے اور ماہ کے آخر میں اس کے حجیب جانے پر ہوتی ہے، زکر یا انصار کی نے کہا ہے: قمری سال کی سال کے ایام تین سوچون دن اور ایک دن کا پانچواں و چھٹا حصہ ہیں، شمسی سال اور قمری سال مہینوں کی تعداد میں تومنفق ہیں، البتہ شمسی سال کے ایام سے گیارہ دن اور ایک دن کا اکیسوال کے ایام سے گیارہ دن اور ایک دن کا اکیسوال کے ایام سے گیارہ دن اور ایک دن کا اکیسوال

روم، سریان، فارس اور قبط کے باشندوں نے شسی سال پراعتماد کیا ہے، ان کی تاریخ میں رومی سال ، سریانی سال ، فارسی سال اور قبطی سال ہے، بیٹمام سال اگر چے مہینوں کی تعداد میں کیساں ہیں،مگر

ان مہینوں کے نام، ان میں سے ہر ایک سال کی ابتداء کی تاریخ اوران کے ایام کی تعدادالگ الگ ہے۔

## اجمالی احکام اور بحث کے مقامات:

#### الف-زكاة:

۵-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ چوپایوں میں سائمہ کے نصاب میں اثمان یعنی سونا چاندی میں اور تجارت کے سامان میں زکا ۃ کے واجب ہونے کے لئے نصاب پر ایک مکمل سال کا گذر جانا شرط ہے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: "لا زکاۃ فی مال حتی یحول علیہ المحول" (مال میں اس وقت تک زکاۃ واجب نہیں جب تک کہ اس پر سال نہ گذر جائے ) جھیتی اور پھل میں سال کا گذر نا شرط نہیں ہے۔ اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَاتُو اُحَقَّهُ يَوُمَ حَصَادِهِ" (اور اس میں جوتی واجب ہے وہ اس کے کاٹے کے دقت وہ خودہی مکمل نما ہے، لہذا اسی وقت اس کی زکوۃ لی جائے گی، پھر وہ کم جونا شروع ہوجاتا ہے، بڑھتا نہیں ہے، لہذا اس میں دوبارہ زکاۃ واجب نہیں ہوتی ہوجاتا ہے، بڑھتا نہیں ہے ، لہذا اس میں دوبارہ زکاۃ زمین سے نکالا ہوا معدن کھیتی کے حکم میں ہے۔ اس میں زکاۃ یاش فی خود میں سے داس میں زکاۃ یاش

- (۱) مروح الذهب للمسعودي ۱۹۲۱–۱۳۵۴ طبع البهيه، التعريفات للجرجاني را ۱۱ طبع العربي، فتح القدير ۲۲۲۳ طبع الأميريه، أسني المطالب ۲۲۵۲۱ طبع الميمنيه -
- (۲) حدیث: "لا زکاة فی مال حتی یحول علیه الحول" کوابن تجرنے التانیس (۲) التخیص (۲/۱۵ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں ان بی الفاظ سے ذکر کیا ہے، اوراس کی سند کے بارے میں کہا کہ اس میں کوئی حرج نہیں، اوراس کی روایت ابوداؤد (۲/۲۰۳۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت علی بن ابی طالب شاوداؤد (۲/۲۰۳۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت علی بن ابی طالب شاوداؤد کا تحسین کی ہے: کیس فی مال زکاة .........
  - (۳) سورهٔ أنعام راسما\_

<sup>(</sup>١) المصباح-

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط ،القاموس المحيط -

کے واجب ہونے کے سال کا گذرنا شرط نہیں ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔

لہذااس کے حاصل ہونے کے وقت، اس کی زکاۃ لی جائے گی، البتہ اگروہ اثمان (سونا چاندی) کی جنس سے ہوتو اس میں سے ہرسال زکاۃ لی جائے گی، اس لئے کہ اس میں بڑھنے کا گمان رہتا ہے، کیونکہ وہ تمام اموال کی قیمت اور تجارت کا راس المال ہیں، اور اسی سے مضاربت وشرکت ہوتی ہے۔

اس میں فقہاء کا اختلاف نہیں ہے کہ اگر کسی ایسے مال زکا ۃ سے نصاب کا مالک ہوجس کے لئے سال کا گذر نا شرط ہے، اور اس کے پاس اس کے علاوہ کوئی دوسرا مال نہ ہو، ملکیت کے حاصل ہونے کے ساتھ اس کا سال شروع ہوجائے گا، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے (۱)۔ تفصیل کے لئے اصطلاح '' زکو ۃ'، یکھی جائے۔

## ب-لقطه کے اعلان کی مدت:

۲ – مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ لقط کے اعلان کی مدت مکمل ایک سال ہے۔ حنفیہ میں سے امام محمد کی رائے بھی یہی منقول ہے، جس مال کی قیمت دس درہم سے زائد ہواس کے بارے میں امام ابو حنیفہ سے بھی یہی منقول ہے (۲) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح دیکھئے دیکھئے: اصطلاح دیکھئے: اصلاح د

## ج-عنین کومهات دینے کی مدت:

2- جہور کے نزدیک قاضی عنین کو ایک سال کی مہلت دے گا (جیسا کہ حضرت عمرؓ نے کہا)،اس لئے کہ جماع بھی حرارت کی وجہ سے ناممکن ہوجا تا ہے تو یہ جاڑے میں دور ہوجائے گی، بھی شمکن سے ناممکن ہوتا ہے تو یہ کرمی میں دور ہوجائے گی، بھی شکی سے ناممکن ہوتا ہے تو یہ برسات میں دور ہوجائے گی، بھی رطوبت سے ناممکن ہوتا ہے تو یہ برسات میں دور ہوجائے گی، بھی رطوبت سے ناممکن ہوتا ہے تو یہ موسم خزاں میں دور ہوجائے گی، بہذا اگر سال گذرجائے اور وطی نہ کرسکے تو ہمیں معلوم ہوجائے گا کہ یہ عاجزی پیدائش ہے، دکھتے: ' اِمہال، عنہ''۔

### د\_زنا کی سزامیں جلاوطنی کی مدت:

۸ – ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ زانی کی حدیث یہ داخل ہے کہ اگر وہ غیر شادی شدہ ہوتو قصر کی مسافت کے بقدریا اس سے زیادہ دور تک اسے ایک سال کے لئے جلا وطن کیا جائے۔

حفنیہ کی رائے ہے کہ جلا وطن کرنا حد کا حصہ نہیں ہے، البتہ انہوں نے کہا ہے کہ امام کے لئے جائز ہے کہ اگر وہ مصلحت سمجھے تو کوڑا مارنے کے ساتھ جلاوطن بھی کردے، اس کی تفصیل'' زنا، وتغریب'' میں ہے۔



<sup>(</sup>۱) بدائع الصنائع ۲ / ۱۳ – ۲۷ ، حاشية الدسوقی ار ۳۳۱ – ۴۵۱ – ۴۵۹ – ۴۵۹ – ۴۵۹ – ۴۵۹ – ۴۵۹ – ۴۵۹ ، نهاية المحتاح سر ۳۷ ، المغنی ۲ / ۲۵۹ – ۲۵۹ ، نهاية المحتاح سر ۳۷ ، المغنی ۲ / ۲۵۹ – ۲۵۹ –

<sup>(</sup>٢) الاختيار ٣٢/٣ طبع المعرفه، جواهر الإكليل ٢/١٢ طبع المعرفه، روضة الطالبين ٣٠٤/٣٠٤/ طبع المكتب الإسلامي، المغني ١٩٥٥ طبع الرياض\_

# سنر

#### تعريف:

ا - لغت میں سند کامعنی: پہاڑ میں سامنے کا حصہ جوسطے زمین سے اونچا ہو، اس کی جمع اسناو ہے، ہروہ دیوار وغیرہ جس کا سہار الیاجائے یاجس پر کجروسہ کیا جائے سند ہے، اس معنی میں قرض وغیرہ کے چیک کوسند کہا گیا ہے: سند إلی الشيء یسند سنو دا، استند، تساند اور اسند کا معنی ہے: بھروسہ کرنا، اعتماد کرنا، سہار الینا اور سہار ادینا وغیرہ، جس پر طیک لگا یاجا تا ہے اس کو "مَسند، مِسند مُسند"کہاجا تا ہے۔ اس کی جمع مساند ہے (ا)، اصطلاح میں لفظ سند دومعانی کے لئے استعال کیا جاتا ہے:

اول: لکھا ہوا دستاویز جس سے حقوق کی حفاظت ہوتی ہے، عدالت میں حقوق کو ثابت کرنے میں اس کا اعتبار کیاجا تاہے۔مجلة الأحكام العدلیه میں ہے کہ اس کے لئے چند شرائط ہیں:

(۱) دستاویز میں اس چیز کی وضاحت ہوجس سے حق ثابت ہوجائے،اس طرح کہ مثلا دین کی مقدارعد دمیں اور حروف میں مذکور ہو،جس کا حق ہے اس کا نام مذکور ہواور جس پرحق ہے اس کے دستخط کے ساتھ اس کی مہر بھی اس پر ہو۔

(۲) تزویر، تغییر و تبدیل سے محفوظ ہو۔ تحریر کے ماہرین کی شہادت سے میتابت ہوجائے کہ میتحریر لکھنے والے کی تحریر ہے۔

مجلة الأحكام العدليه (وفعه ١٤٣١) ميں ہے كه صرف تحرير اور مهر پر علی نہيں ہوگا، كيكن اگر دھوكه اور كاٹ چھانٹ سے پاک ہوتو اس پر عمل ہوگا، لينى اس كو فيصله كى بنياد بنايا جاسكتا ہے، كسى دوسر سے طريقه سے اس كو ثابت كرنے كى ضرورت نه ہوگى ()، اگر دستاويز ميں اس كے معتبر ہونے كى سارى شرا كط موجود ہوں تو وہ تحرير كذر ليما قرار كے تكم ميں ہوگا۔

مجلۃ الاحکام (دفعہ ۱۲۰۹) میں ہے کہ اگر کوئی شخص دستاویز لکھے
یا کسی سے ککھوائے اور دستخط کر کے یا مہرلگا کر کسی کو دید ہے تو یہ قابل
اعتبار ہوگا اور زبانی اقرار کے درجہ میں ہوگا۔ اس لئے کہ یہ کتابت
وتحریر کے ذریعہ اقرار ہے، اگر رسم ورواج کے مطابق ہو، اور وہ وشقے
جوقبض الوصول کے نام سے معروف ہیں، وہ بھی اسی قبیل سے
ہیں۔

دفعہ (۱۲۰) میں ہے کہ اگر کوئی شخص کسی کو تھم دے کہ وہ اس کا افرار لکھ دے تو بیا قرار کے تھم میں ہوگا، اس لئے اگر کوئی کسی کا تب سے کہے کہ میرے لئے ایک دستاویز لکھ دوجس میں بیمضمون ہو کہ میں فلال کے اتنے درا ہم کا مقروض ہوں اور اس میں اپنا دستھ یا اپنی مہر لگا دے تو بیہ کتابت کے ذریعہ اقرار کے قبیل سے ہوگا اور اس دستاویز کی طرح ہوگا جس کوخود اپنی تحریر میں لکھے ''۔ سند سے متعلق مباحث کے لئے اصطلاح '' اقرار'' رفقرہ ہے'' اثبات' رفقرہ ہے'' اثبات' رفقرہ ہے'' اثبات' رفقرہ ہے۔ '' توثیق' رفقرہ کا اور '' ترویر'' رفقرہ کا دیکھی جائے۔

دوم: حدیث کے راویوں کے سلسلہ کو جومتن تک ہوسند کہتے ہیں، حدیث کے قبول کرنے میں سند کی معتبر شرائط کا تذکرہ اصطلاح ''اسناد''میں گذر چکاہے۔

- (۱) شرح المجله للأتاس٥ ١ ٣٨٠٠ ـ
- (۲) شرح الحله للأتاسي مر ۱۹۹۳ -

سخر

#### تعريف:

پھراس کا استعال سید سے اور پسندیدہ طریقہ کے معنی میں ہونے لگا، چنانچ سنة الله اس کے احکام اور امرونہی ہیں، اور سن الله سنة لیعنی اللہ نے سیدھی راہ واضح کی، کہا جاتا ہے فلان من أهل

السنة اس کامتی ہے کہ فلاں سیر ها پسندیدہ طریقہ والا ہے (۱)، نیز حدیث میں ہے: "تو کت فیکم أمرین لن تضلوا ما تمسکتم بھما: کتاب الله و سنتي "(۲) (میں تمہارے درمیان دو چیزیں چھوڑ کرجارہا ہوں، جب تک تم ان دونوں کو پکڑے رہو گے: ہر گز گراہ نہ ہو گے اللہ کی کتاب اور نبی کی سنت )۔

فقہاء کے نزدیک سنت کے چند معانی ہیں: ایک معنی سے کہ سنت وہ طریقہ ہے جس پر دین میں عمل ہواوروہ فرض یا واجب نہ (۳) ہو ۔

بعض فقہاء کے نز دیک سنت وہ عمل بھی ہے جس پر رسول اللہ علیہ اللہ علیہ نے پابندی کی مواور اس کے واجب ہونے کی کوئی دلیل نہ (۴) ۔ (۴) ۔ مو

بعض فقہاء نے اس کی تعریف کی ہے کہ سنت وہ مل ہے جس کے کرنے کامطالبہ تا کید کے ساتھ ہو مگروا جب نہ ہو (۵)۔

چنانچداس معنی کے اعتبار سے سنت ایک شرعی حکم ہے، اس کے مقابلہ میں واجب، فرض ، حرام ، مکروہ اور مباح ہیں، بعض فقہاء نے اس کی تعریف مید کی ہے کہ سنت وہ عمل ہے جس کے کرنے پر ثواب کا مستحق ہواوراس کے حجود ٹے پر سزانہ ہو (۲) سنت ، شریعت کے

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من سن في الإسلام سنة حسنة فله....." کی روایت مسلم (۱) حدیث: "من سن في الإسلام بنة حسنة فله....."

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده:"سن"-

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إنی ترکت فیکم شیئین.....' کی روایت مالک نے الموطأ (۲/ ۸۹۸ طبع الحلمی) میں اور حاکم (۱/ ۹۳ طبع دائرة المعارف العثمانیہ) نے کی ہے، اور اس کوچیج قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) كشف الأسرارللبز دوى ۲/۲ من حاشية الفنري على التلويح ۲/۲۴۲، ابن عابدين ار ۲۰، التعريفات للجر حاني \_

<sup>(</sup>۴) ابن عابدین ار ۰ ۷ – ۴۵۴، جواهر الإکلیل ۱ ر ۳۷، مسلم الثبوت ۲ ر ۹۲، جمع الجوامع ار ۸۹۰ – ۹۰ –

<sup>(</sup>۵) جواہرالاِ کلیل اراا

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الهندیبه ار ۲۷ مطالب أولی انبی ار ۹۲ ،ابن عابدین ار ۷۰ ـ

قشمیں ہں:

دلائل میں سے ایک دلیل بھی ہے، اسی معنی میں اصولیین نے اس کی تعریف یوں کی ہے کہ سنت وہ قول عمل یا تقریر ہے جونبی کریم علیہ اللہ سے صادر ہو (۱)۔

# سنت سے متعلق احکام:

## اول:فقهی اصطلاح میں سنت:

۲ - شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک، مندوب، مستحب اور تطوع، سنت
ہے۔ بیتمام الفاظ مترادف ہیں، ان سب سے مراد ایسافعل ہے جس
کا کرنا مطلوب ہواوروہ واجب نہ ہو۔

البنانی نے کہا ہے کہاہی کے مثل حسن نفل اور مرغب فیہ ہے، قاضی حسین وغیرہ نے ان کے مترادف ہونے کا انکار کیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہا گرنجی کریم علیہ ہوتی کے کہا ہے کہا گرنجی کریم علیہ ہوتی کا م کو ہمیشہ کیا ہوتو وہ سنت ہے اورا گر ہمیشہ پابندی سے نہ کیا ہو مثلا ایک دو بار کیا ہوتو یہ مستحب ہے یا آپ علیہ ہوتی نہ کیا ہو، بلکہ لوگوں نے اپنے اختیار سے وظیفہ بنالیا ہو تو وہ تطوع ہے، قاضی حسین اوران کے موافقین نے مندوب کا ذکر نہیں کیا ہے، اس لئے کہ وہ تینوں اقسام سے عام ہے (۲)۔

شافعیہ و حنابلہ نے سنن کی دوقتمیں کی ہیں، سنن مؤکدہ وغیرمؤکدہ، البتہ حنابلہ کہتے ہیں کہ سنن مؤکدہ کوترک کرنا مکروہ ہیں ہے۔

ابن عابدین نے کہاہے کہ مشروعات کی چارفشمیں ہیں: فرض، واجب، سنت اور نفل، جس کام کو کرنا حجھوڑ نے سے اولی ہواور ترک کرنے سے منع کیا گیا ہوتواگر وہ دلیل قطعی سے ثابت ہوتو فرض ہے،

دلیل ظنی سے ثابت ہوتو واجب ہے اور اگرترک سے منع نہ کیا گیا ہوتو اگر نبی کریم علیہ ہوتو واجب ہے اور اگرترک سے منع نہ کیا گیا ہوتو اگر نبی کریم علیہ ہوتو وہ سنت ہے ور نہ مندوب ہے ۔

پابندی کے ساتھ کمل کیا ہوتو وہ سنت ہے ور نہ مندوب ہے ۔

پیر منا فعیہ اور ان کے موافقین کا اختلاف ہے کہ وہ دونوں کو مترادف کہتے ہیں (۲) ، البتہ بعض مواضع مستثنی ہیں جن کا ذکر اپنے موقع پر ہوگا۔ لہذا حفیہ کے پہال فقہی معنی کے اعتبار سے سنت کی دو موقع پر ہوگا۔ لہذا حفیہ کے پہال فقہی معنی کے اعتبار سے سنت کی دو

الف-سنت الهدى: بيروه سنت ہے جس كا قائم كرنا دين كى تكميل كے لئے ہواوراس كا چھوڑنا مكروہ يا ہے ادبی ہو، جیسے جماعت كی نماز، اذان اور اقامت وغيره، بيراس لئے كه نبی كريم عليك نے بطور عبادت اس كی پابندى كی اس كوسنت مؤكدہ بھی كہاجا تا ہے۔ بسن زوائد: بيروه سنت ہے جس كے ترك سے نہ كراہت بيروه سنت ہے جس كے ترك سے نہ كراہت

ب-سنن زوائد: بيده سنت ہے جس كے ترك سے نه كرا بهت موتى ہے، نه باد بى ، اس لئے كه نبى كريم عليقة نے اس كوعادت كے طور پركيا۔ لہذااس كوكرنا اچھا و پسنديده ہے، جيسے لباس، قيام وقعود اور كھانے، پينے وغيره ميں آپ كا طريقة

اور مالکیہ کے نزدیک سنت وہ ہے جسے نبی کریم علیہ فیٹ نے کیا ہو
اوراس کی پابندی کی ہو، اور جماعت کے سامنے اس کا اظہار کیا ہواور
اس کے وجوب پر کوئی دلیل نہ ہواور رغیبہ: وہ عمل ہے جسے صرف
شارع نے پیند کیا ہواور جماعت میں اس کا اظہار نہ کیا ہواور نفل وہ
ہے جسے نبی علیہ نے کیا ہواور اس پر مداومت نہ فر مائی ہو یعنی بعض
اوقات میں اسے چھوڑ دیا ہو (۲۳)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۲۰\_

<sup>(</sup>۲) جمع الجوامع ار ۸۸\_

<sup>(</sup>۳) التعريفات بجر جاني رص ۱۲۱–۱۲۲، ابن عابدين ار ۷۰ ـ

<sup>(</sup>۴) جواہرالإ کليل ار ۲۳۔

<sup>(</sup>۱) التوضيح والتلويح ۲٬۲۲۲،مسلم الثبوت مع شرحه فواتح الرحموت ۲٬۹۷،جمع الجوامع ۲٬۹۴۰

<sup>(</sup>۲) جمع الجوامع مع الشرح ار ۸۹-۹۰\_

دوم: اصولیین کی اصطلاح میں سنت:

سا - شریعت کے دلائل جن پراتفاق ہے اور جن سے فقہی احکام مستنط ہوتے ہیں چار ہیں، کتاب،سنت،اجماع اور قیاس،سنت وہ قول فعل یا تقریر ہے جونبی کریم علیقیہ سے منقول ہو۔

اس معنی کے اعتبار سے سنت کی تین اقسام ہیں: سنت تولی: یہ نبی کریم علیفی کے اقدال ہیں، سنت فعلی: یہ آپ علیفی کے افعال ہیں، سنت تقریری: صحابہ نے آپ کے سامنے کوئی کام کیا یا آپ علیفی کو اطلاع دی گئی ۔ آپ نے اس کو منع نہیں فرما یا، آپ کی خاموشی سنت تقریری ہے۔

سند کے اعتبا سے سنت کی تین اقسام ہیں، متواتر ، مشہور اور خبر واحد (۳) ، سنت اصولی معنی کے اعتبا سے شریعت کی ایک دلیل ہے، اگر متواتر ہوتو اس سے علم یقین حاصل ہوتا ہے ، اور خبر واحد سے عمل واجب ہوتا ہے ۔ بیدا کثر اہل علم اور تمام فقہاء کا مذہب ہے ، جبیبا کہ اصولیین نے لکھا ہے ۔

مشہور کو بعض فقہاء نے متواتر کے ساتھ رکھا ہے کہ اس سے علم یقین حاصل ہوتا ہے،اور بعض نے اس کوخبر واحد کے درجہ میں رکھا ہے

کہ اس پر ممل تو واجب ہوتا ہے، مگر علم یقین حاصل نہیں ہوتا ہے ۔

تو اتر وشہرت کا معنی ، ان کی شرائط ، اصولیین کی آراء ، ان کے

دلائل اور خبر واحد وغیرہ سے ثابت ہونے والے مسائل کی تفصیل کے

لئے'' اصولی ضمیم' دیکھا جائے۔



(۱) كشف الأسرار ۲۸۲/۳۹-۲۹سـ

<sup>(</sup>۱) التلويخ۲۲۲۲ نشف الأسرار ۲۲۸۵۴، نثر حنخية الفكررص ۲۳–۲۴ \_

<sup>(</sup>۲) جمع الجوامع ۲ر ۹۴ مسلم الثبوت ۲ر ۹۷\_

<sup>(</sup>۳) کشف الأسرارللبز دوی۲ /۳۵۹ اوراس کے بعد کے صفحات۔

<sup>(</sup>۴) كشف الأسمار ۲ر ۳۲۰ ۳۲۲ – ۲۵ س

## س سے متعلق احکام:

#### الف-دانت كا كهار نے ميں قصاص:

۲ – اس پراہل علم کا جماع ہے کہا گردانت عمداًا کھاڑ دیتواس میں قصاص واجب موكا، اس لئ كه الله تعالى كا ارشاد ب: "و كَتَبْنَا عَلَيْهِمُ فِيهَآ أَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفُسِ وَ الْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْآنُفَ بالْاَنْفِ وَ الْأُذُنَ بِالْاَذُنِ وَ السِّنَّ بِالسِّنِّ "(اور، م ن ان یراس میں بیفرض کردیا تھا کہ جان کا بدلہ جان ہے اور آنکھ کا آنکھاور ناک کا ناک اور کان کا کان اور دانت کا دانت ) نیز حضرت انس ا کی حدیث ہے کہان کی پھوپھی رہیج نے انصار کی ایک لڑکی کا دانت توڑ دیا تواللہ کے نی علیہ نے قصاص کا فیصلہ کیا،توان کے بھائی انس بن نضر نے کہا: اے اللہ کے رسول! کیار نیچ کا دانت توڑا جائے گا؟ نہیں!اس ذات کی قتم جس نے آپ کوحق کے ساتھ بھیجا ہےاس کا دانت نہیں تو ڑا جائے گا،راوی کہتے ہیں کہاس ہے تبل ان کے گھر والوں نے معاف کرنے اور تاوان لینے کی درخواست کی تھی، جب ان کے بھائی نے قتم کھالی اور وہ انس بن مالک کے چیا تھے، تو لوگ معاف كرنے يرراضي ہو گئة تو نبي كريم عليك نے فرمايا: "إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره"(الله تعالى  $\sim$ بعض بندے ایسے ہوتے ہیں کہ اگر وہ اللہ کے بھروسہ یرقتم کھالیں تو اللهان کی قتم پوری کردیتاہے)۔

اوراس کئے بھی کہ دانت میں پورا پورا وصول پاناممکن ہے، اس کئے کھی کہ دانت میں بورا پورا وصول پاناممکن ہے، اس کئے کہ وہ اپنی ذات میں محدود ہے، لہذااس میں قصاص واجب ہوگا۔
چنانچہ سے دانت کے بدلہ میں صحیح دانت اکھاڑ دیا جائے گا اور اگر

# سرس

#### تعريف:

ا - لغت میں سن، اسنان کا واحد ہے، یہ ہڈیاں ہیں جو جبڑ ہے میں اگتی ہیں، یہ لفظ مونث ہے، کہا جاتا ہے: "ھذہ سن" اس کی جمع اسنان ہیں، یہ لفظ مونث ہے، کہا جاتا ہے: "ھذہ سن" اس کی جمع اسنان ہے۔

آ دمی کے بتیں دانت ہوتے ہیں، چار ثنایا، چار رباعی، چار انیاب، چارنواجذاور سولہ ڈاڑھ۔

اوربعض لوگ کہتے ہیں: چار ثنایا، چار رباعی، چار انیاب، چار نواجذ، چارضوا حک اور بارہ رحی ۔

بعض لوگوں نے اسنان کی تین قشمیں کی ہیں: قواطع ،ضواحک اورطوا<sup>ح</sup>ن ۔

السن من الشيء: (سی چیز کا دندانه)سی چیز کے ایک ہیئت پر بخ ہوئے اجزاء میں ہر جز کوئن کہا جاتا ہے، جسے سن المشط، (سیکھی کا دندانه) یا درانتی، آرہ، چائی یا قلم کے دندان، جب سی کودانت نکل آئے تو کہا جاتا ہے: اسن فلان، اگر عمر زیادہ ہوجائے تو کہا جاتا ہے: کبوت سنه، اگر کسی کی عمر الکل سے بتائی جائے تو کہا جاتا ہے: سنن المر جل، اگر کوئی کسی کا جم عمر ہوتو کہا جاتا ہے: فلان سن المر جل، اگر کوئی کسی کا جم عمر ہوتو کہا جاتا ہے: فلان سن فلان الرجل، اگر کوئی کسی کا جم عمر ہوتو کہا جاتا ہے: فلان سن فلان اللہ جل، اگر کوئی کسی کا جم عمر ہوتو کہا جاتا ہے: فلان سن

<sup>(</sup>۱) سورهٔ ما نده رهم\_

<sup>(</sup>۲) حدیث أنس: آن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره ...... كل روایت بخاری (الفح ۲ م ۱۸ ۸ ۱۷ طبع السّلفیه) اور سلم (۱۳ ۸ ۳ ساطع الحلی) نوک ہے۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب،المصباح المنير ماده:"س" ـ

مظلوم چاہتے توضیح دانت کے بدلہ میں ٹوٹا ہوایا کالایازرد، یالال یاسبر دانت اکھاڑ دیاجائے گا۔

اگرمظوم كوانت ميں عيب ہوتومما ثلت كے نہ ہونے كى وجه سے قصاص نہيں ہوگا، بلكہ تاوان لياجائے گا جيسا كرآ گے آرہا ہے۔
عليا كے بدلہ ميں عليا، سفلى كے بدلہ ميں سفلى، ثنيہ كے بدلہ ميں ثنيہ، ناب كے بدلہ ميں ناب، ضاحك كے بدلہ ميں ضاحك، ضرس ثنيہ، ناب كے بدلہ ميں الحارا اجائے گا، تاكہ منفعت اور جگہ دونوں ميں مما ثلت ہوجائے، اسفل كے بدلہ ميں اعلى يا اعلى كے بدلہ ميں اسفل نہيں اکھاڑا جائے گا، اس لئے كہ منفعت اور جگہ ميں دونوں الگ نہيں اکھاڑا جائے گا، اس لئے كہ منفعت اور جگہ ميں دونوں الگ

جہبور فقہاء کی رائے ہے کہ جس ظالم نے مظلوم کا دانت اکھاڑ دیا ہے اس کا دانت اکھاڑا جائے گا،اس لئے کظلم کے بغیر حق وصول کرناممکن ہے۔

ایک قول کے مطابق حفیہ کی رائے ہے کہ مجرم کادانت نہیں اکھاڑا جائے گا، بلکہ گوشت تک دانت کوریت دیا جائے گا، اور دانت کا جو حصہ گوشت سے باہر ہے اس کوتوڑ دیا جائے گا، اور مسوڑ ھاکے اندر والے حصہ سے قصاص ساقط ہوجائے گا، اس لئے کہ مما ثلت ناممکن ہے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ مسوڑ ھا خراب ہوجائے اور اس لئے کہ مطلوم بھی کہ اس میں اندیشہ ہے کہ اکھاڑنے والے نے جتنا کیا ہے، مظلوم اس سے زیادہ کچھ کرجائے۔

حفیہ میں سے المقدی سے ان کا بیر تول منقول ہے: ریت دینا زیادہ مناسب ہے، خصوصاً جب کہ اکھاڑنا دشوار ہو، مثلاً اس کے دانتوں میں فصل نہ ہو، اس طرح کہ اندیشہ ہو کہ ایک کے اکھاڑنے سے دوسرا بھی اکھڑ جائے گایا مسوڑ ھاخراب ہوجائے گا، بعض فقہاء حفیہ نے کہا ہے کہ یہی رائے مفتی ہہے۔

مالکیہ کے نزدیک قصاص کے واجب ہونے میں اکھاڑنے کی طرح دانت کو بہت زیادہ ہلا دینا بھی ہے،خواہ دانت ثابت رہے، یا اس کی جگہ پر دوسرا دانت نکل آئے یا اکھاڑے ہوئے کولوٹا دے اور وہ بیٹھ جائے،اس لئے کہ جنایت کے دن کا اعتبار کیا جائے گا،اوراس لئے بھی کہ قصاص کا مقصد مجرم کو تکلیف پہنچانا ہے، تا کہ وہ آئندہ باز کئے اوراس جیسے دوسر لوگ بھی باز آئیں (۱)۔

#### ب-دانت كتورث مين قصاص:

سا- حفیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ اس میں قصاص واجب ہوگا،
اورریت کرقصاص لیا جائے گا،لہذا آ دھے کا قصاص آ دھا، تہائی کا قصاص تہائی، اور ہر جز کا قصاص اس کے مثل سے لیا جائے گا، پیائش کر کے قصاص نہیں لیا جائے گا، کیونکہ اس صورت میں ہوسکتا ہے کہ مظلوم کے بعض دانت کے بدلہ میں مجرم کا پورادانت اکھاڑ دیا جائے،
اورقصاص ریتی کے ذریعہ لیا جائے گا، تا کہ زیادتی سے امن رہے، اور اس وقت تک قصاص نہیں لیا جائے گا جب تک ماہرین بینہ بتادیں کہ اس وقت تک قصاص نہیں لیا جائے گا جب تک ماہرین بینہ بتادیں کہ اس کے اکھڑنے یا سیاہ ہوجانے کا اندیشہ نہیں ہے۔ اس لئے کہ زیادتی کے وہم سے قصاص ممنوع ہوگا۔ ان کی دلیل رہیج کی حدیث زیادتی کے وہم سے قصاص ممنوع ہوگا۔ ان کی دلیل رہیج کی حدیث نیادتی کے ایک لڑی کا دانت توڑ دیا تھا تو نبی کریم علیا ہے کہ قصاص ہوتا ہے کہ انہوں نے ایک لڑی کا دانت توڑ دیا تھا تو نبی کریم علیا ہے۔ نہاں کے بعض میں بھی قصاص ہوگا اگر ممکن ہو۔

<sup>(</sup>۱) البدائع کر ۱۳۱۳، حاشیه ابن عابدین ۵٬۳۵۳، مواهب الجلیل ۲٬۹۲۹، ۲۰۰۳، و جواهر الإکلیل ۲٬۹۲۸، ۲۰۰۰ حاشیة الخرش ۲٬۹۲۸، ۲۰۰۰ سر ۲۰۰۰ ماشیة الخرش ۲٬۰۴۸، ۱۱ ملشافعی روضة الطالبین ۱۹۸۹-۲۰۲۰، مغنی المحتاج ۲٬۸۲۸، سماف القناع ۵٬۰۵۵، المغنی لابن قدامه ۲٬۰۷۲، ۱۲۸، ۱۲۸، سماف القناع ۵٬۰۵۵، الجامع لأحکام القرآن ۱۳۸۸، کام القرآن لابن العربی ۲٬۳۳۳ ما الحرائع کی تخریخ فقره ۲٬۸ مین گذر چکی ہے۔

<sup>-</sup>rA+-

شافعیہ کی رائے ہے کہ دانت کے توڑنے میں قصاص نہیں ہوگا، اس کئے کہ مماثلت کا بھروسہ نہیں ہے، کیونکہ توڑنے کا انضباط ممکن نہیں ہے، اگر انضباط ممکن ہوتو قصاص واجب ہوگا۔

امام شافعی نے کہاہے کہ اگر کوئی شخص کسی کا آ دھادانت توڑ دیتو میں اہل علم سے دریافت کروں گا، اگر وہ کہیں گے کہ ہم باقی کوضائع کئے بغیراور پھاڑ ہے بغیر آ دھا توڑ نے پر قادر ہیں تو میں قصاص لوں گا، اگروہ کہیں کہ ہم اس پر قادر نہیں ہیں تو اس کے ٹوٹنے کی وجہ سے میں قصاص نہیں لوں گا۔۔

ج-جس شخص کا دودھ والا دانت نہ ٹوٹا ہواس کا دانت اکھاڑ نا:

۲۰ - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ جس شخص کے دودھ کے دانت گر گئے ہوں، پھر دانت نکل آئے ہوں، صرف اس کے دانت میں قصاص لیا جائے گا۔

اگرایسے شخص کا دانت اکھاڑ دے جس کا دودھ والا دانت ابھی نہیں گرا ہے تو فی الحال مجرم پر نہ قصاص ہوگا، نہ دیت ہوگی۔اس لئے کہ اس صورت میں تلف کرنانہیں پایا جائے گا، کیونکہ عادت کے مطابق اکثر دانت نکل آئے گا۔

اگردانت نکل آنے کا وقت آئے اورا پی جگہ پر سیح سالم دانت نکل آئے تو مجرم پر کچھ نہیں ہوگا، یعنی اس پر نہ قصاص ہوگا، نہ دیت ہوگی جیسا کہ کوئی بال اکھاڑ دے اوروہ پھر نکل آئے۔ البتہ حنفیہ میں

امام ابو یوسف کی رائے ہے کہ تکلیف کا تاوان اور ڈاکٹر کی اجرت واجب ہوگی ، اورا گر دانت ناقص نکلے تو اس میں جونقصان ہوگا اس کے تناسب سے نقص کا تاوان دے گا۔ تہائی دانت میں تہائی دیت، چوتها کی دانت میں چوتھا کی دیت اور نصف دانت میں نصف دیت دےگا،اسی طرح حساب سے دے گا،اگر دانت کالا، لال، زرد، سبز یاا نی جگہ سے الگ یا ٹیڑ ھانکل آئے، یا دانت نکل آئے کے بعداس ك ساتھ كچھ باقى رەجائے، ياپىلے سے لمبانكل آئے ياس كے ساتھ شاغبہ دانت نکل آئے (شاغبہ زائد دانت جو دوسرے دانتوں کے برخلاف ہو) تو اس میں عادل آ دمی کے فیصلہ کے مطابق تاوان ہوگا۔اس لئے کہ بیا یک نقص ہے جواس کے فعل کی وجہ سے ہوا ہے۔ اسی طرح اگر دانت نکل آئے اور خون جاری ہو۔اس لئے کہاس کے فعل کی وجہ سے نقصان ہوا ہے،لہذااس پراس کا تاوان واجب ہوگا، اورا گردانت نکل آنے کاوقت آجائے اور دانت نہ نکلے۔اس طرح کہ باقی دانت گرے اور نکل آئے اور اکھاڑا ہوا دانت نہیں نکا تو ماہرین اور اطباء سے یو چھاجائے گا ،اگروہ کہیں کہاس دانت کے نکل آنے کی امید نہیں ہے، اس لئے کہ نکلنے کی جگہ خراب ہوگئی ہے تو مظلوم کواختیار ہوگا کہ قصاص لے یا دانت کی دیت لے۔اگروہ کہیں کہ آئی مدت میں اس کے نکل آنے کی امید ہے تو انظار کیا جائے گا، پھرا گروقت گذر جائے اور دانت نہ نکے تو بھی قصاص واجب ہوگا، اور بچہ کے لئے اس کے بجین میں قصاص نہیں لیا جائے گا ، بلکه اس کے بالغ ہونے کا انتظار کیا جائے گا، تا کہوہ خود قصاص لے،اس کئے كەقصاص غصە ٹھنڈا كرنے كے لئے دلا ياجا تاہے۔

اگرمظلوم بچہ مرجائے اور ابھی ناامیدی نہیں ہوئی تھی، اور حال بھی واضح نہ ہوسکا تھا تو اس کے وارثین کو نہ قصاص کا حق ہوگا، نہ دیت لینے کا حق ہوگا، اس لئے کہ اصل بیر ہے کہ اگر وہ زندہ رہتا تو

دانت نکل آتااور مجرم بری ہوتا۔ تواس صورت میں عادل آدمی کا طے کردہ تاوان واجب ہوگا، بیامام ابو حنیفہ کی رائے ہے، یہی شافعیہ کنزدیک اصح قول اور حنابلہ کا ایک قول ہے۔

ما لکیہ کی رائے ہے کہ بچہ کے وارثین کے لئے ،عمد کی صورت میں قصاص اور خطاء کی صورت میں دیت واجب ہوگی ، حنابلہ کی رائے اور یہی شافعیہ کا دوسرا قول ہے کہ دیت واجب ہوگی ، اس لئے کہ اکھاڑ ناموجود ہے اور دانت کا نکل آ نامشکوک ہے ، اور موت کے بعد نکانہیں پایا جائے گا ، اور اگر دانت نکلنے سے ناامید ہونے کے بعد مرتواس کا وارث فی الحال قصاص یا تاوان لے گا۔

## دانت كا كهار نے ميں قصاص لينے كاوقت:

۵-اگرایسے آدمی کا دانت اکھاڑ دے جس کے دودھ کے دانت ٹوٹ گئے ہوں تو جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ فی الحال قصاص واجب ہوگا، نیا دانت نکل آنے کا انظار نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ ظاہر یہ ہے کہ اب دانت نہیں نکلے گا اور بعض حنفیہ، بعض اصحاب شافعی اور حنابلہ میں سے القاضی کی رائے ہے کہ انتظار کیا جائے گا اور ماہرین سے دریا فت کیا جائے گا، اگر وہ کہیں کہ اب دانت نہیں نکلے گا تو مظلوم فی الحال قصاص لے سکتا ہے۔ اگر وہ کہیں کہ فلال وقت تک اس کے نکل آنے کی امید ہے تو اس وقت تک اس سے قصاص نہیں لیا جائے گا، اگر اس وقت تک اس سے قصاص نہیں لیا جائے گا، اگر اس قصاص واجب ہوگا، اگر دانت نہ نکلے تو قصاص واجب ہوگا، اگر دانت نے نکل آئے تو نہ قصاص واجب ہوگا، اگر دانت کے قائم مقام ہوگا، گویا کہ وہ ٹوٹا ہی نہیں۔

مالکیہ، حفیہ میں سے صاحبین کی رائے اور شافعیہ کے نز دیک اظہر قول یہ ہے کہ قصاص یا دیت واجب ہوگی، اس لئے کہ نکلنے والا

(۱) سابقهمراجع ـ

(۱) سابقه مراجع به

دانت ٹوٹے ہوئے کا بدل نہ ہوگا، بلکہ یہ اللہ تعالی کی جانب سے ایک نعمت ہوگا، اس لئے کہ عادةً نعمت ہوگا، اس لئے کہ عادةً ایسانہیں ہوتا ہے، جیسے کوئی کسی کا مال تلف کر دے پھر جس کا مال تلف مواہے، اللہ تعالی اس کوتلف شدہ مال کا عوض دیدے اور جیسے زخم بھر حائے یا دانت نکل آئے۔

اگرکوئی شخص کسی کا دانت اکھاڑ دے اور دانت والا اس کو پھر اس کی جگہ پرلوٹادے اور وہ جم جائے اور گوشت بھر جائے تو مجرم پرعمد کی جگہ پرلوٹادے اور وہ جم جائے اور گوشت بھر جائے تو مجرم پرعمد کی صورت میں صورت میں قصاص واجب ہوگا، اس لئے کہ مقصود ہے ہے کہ جو پچھاس نے کیا ہے اس کے مثل اس کو بھی تکلیف پنچ اور خطاء کی صورت میں دانت کی دیت واجب ہوگی ۔ اس لئے کہ دوبارہ جمائے ہوئے دانت سے اس طرح فائدہ نہیں اٹھایا جاسکتا جیسا کہ وہ پہلے تھا۔ اس لئے کہ رگیں کٹ جاتی ہیں، اور معمولی دباؤ سے دانت خراب موجائے گا، لہذا اس کا لوٹا نا اور خلوٹا نا ایک ہی درجہ میں ہوگا، یہ جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے، البتہ ابن عابدین نے شخ فقہاء حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے، البتہ ابن عابدین وجمال الاسلام سے ان کا قول نقل کیا ہے کہ اگر دانت منفعت وحسن و جمال میں پہلی حالت پر آ جائے تو اس پر پچھوا جب نہ ہوگا ۔

جس دانت پر جنایت ہوئی ہوا گرقصاص لینے کے بعد نکل آئے تواس کا حکم:

۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ جس دانت پر جنایت ہوئی ہواگر وہ
قصاص لینے یا تاوان لینے کے بعد نکل آئے تو مجرم کوجی نہیں ہے کہ
دوبارہ اس کو اکھاڑے اور نہ جو تاوان اس سے لیا گیا ہے وہ واپس
لے سکتا ہے۔

حنابلہ، بعض مالكيداورشافعيدكي رائے ہے كدمجرم نے جوتاوان

دیا، وہ اس کو واپس لے سکتا ہے، اور اگر ابھی نہ دیا ہوتو اس پر تاوان لازم نہ ہوگا ۔لیکن اگر مظلوم نے اس سے قصاص لے لیا ہوتو مجرم کو دوبارہ اس کا دانت اکھاڑنے کا حق نہ ہوگا ۔ اس لئے کہ مظلوم نے قصاص لینے میں ظلم کا ارادہ نہیں کیا تھا۔

نکل آنے والے دانت میں تاوان کی واپسی یا عدم واپسی سے متعلق جواختلاف ہے، اس کامحل وہ شخص ہے جس کے دودھ کے دانت گر گئے ہوں، اس مسئلہ میں کہ اگر مجرم سے تاوان لے لیا گیا ہوتو وہ تاوان واپس لے گا اور اگر اس نے ابھی نہ دیا ہوتو اس پر تاوان لازم نہ ہوگا، حنیہ کی رائے، حنابلہ اور ان کے موافقین کی طرح ہے، لیکن حنیہ کی رائے ہے کہ اگر مظلوم مجرم سے قصاص لے لے پھر اس کا دانت نکل آئے تو مظلوم پر تاوان واجب ہوگا۔ اس لئے کہ قصاص کی بنیا دوانت نکلنے کی جگہ کا فاسر ہونا ہے اور وہ فاسر نہیں ہوا ہے، کیونکہ اس کی جگہ پر دانت نکل قاسر ہونا ہے اور وہ فاسر نہیں ہوا ہے، کیونکہ اس کی جگہ پر دانت نکل آئے۔

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ اگر مظلوم کے دودھ کے دانت گر گئے ہول تو اس کو فی الحال قصاص لینے کا حق ہے۔اور اس کو اختیار ہے کہ مجرم سے قصاص لے یا تاوان وصول کرے۔

#### قصاص لينے كا وقت:

2 - دانت میں قصاص لینے کے وقت کے بارے میں حنفیہ کی آراء مختلف ہیں، بعض کی رائے ہے کہ کمل ایک سال کی مدت تک مہلت دینا واجب ہے، خواہ اکھاڑ دی گی ہو یا ہلائی گئی ہو، اور خواہ بالغ کا دانت ہو یا نابالغ کا ہو۔ اس لئے کہ اکھاڑنے کی حالت میں اس کے نکل آنے کا احتمال ہے، ہلائے ہوئے میں اس کے گرجانے یا ثابت ہوجانے کا احتمال ہے، ہلائے ہوئے میں بدل جانے یا نہ بدلنے کا ہوجانے کا احتمال ہے، ٹوٹے ہوئے میں بدل جانے یا نہ بدلنے کا

احمال ہے۔ بیرائے امام ابوطنیفہ کی طرف منسوب ہے۔

ایک قول ہے: بالغ اور نابالغ کے درمیان فرق کیا جائے گا۔ بالغ میں انظار نہیں کیا جائے گا۔ اس لئے کہ بالغ کے دانت کا نکل آنا در ہے۔ نابالغ میں انظار کیا جائے گا، اس لئے کہ اس کا دانت اکثر نکل آتا ہے، یہ مسلم امام ابو یوسف سے مروی ہے، اور ایک قول ہے کہ اکھاڑے ہوئے اور توڑے ہوئے کے درمیان فرق کیا جائے گا، اکھاڑے ہوئے کا انظار نہیں کیا جائے گا، بلکہ مظلوم کوفی الحال قصاص یا تا وان لینے کا حق ہوگا، اس لئے کہ جب دانت گرجا تا ہے تو اکثر نیا دانت نہیں نکلتا ہے۔ اور اگر جنایت کی وجہ سے بل جائے تو انظار کیا جائے گا، اس لئے کہ وہ بھی گرجا تا ہے، اور کر جنایت کی وجہ بھی جم جاتا ہے۔ یہی حال ٹوٹے ہوئے کا ہے، وہ بھی کا لا، لال، نبی جم جاتا ہے۔ یہی حال ٹوٹے ہوئے کا ہے، وہ بھی کا لا، لال، زرد یا سنر ہوجا تا ہے، بھی اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی ہے، لہذا تھم زرد یا سنر ہوجا تا ہے، بھی اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی ہے، لہذا تھم الگ الگ ہوگا، یہ دوایت امام محمد بن الحسن کی طرف منسوب ہے (۱)۔

## قصاص لینے کے بعد مجرم کے دانت کا نکل آنا:

۸- اگر مجرم سے قصاص لینے کے بعد اس کا دانت نکل آئے۔
اور مظلوم کا دانت نہ لکے تواس کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے،
معتمد مذہب کے مطابق شافعیہ کی رائے اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ
مظلوم کوئی ہے کہ دوبارہ سہ بارہ اس کوا کھاڑ دے۔ اس لئے کہ مجرم نے
اس کے دانت نکلنے کی جگہ کوٹر اب کر دیا ہے۔ لہذا اس کا دانت بھی باربار
اکھاڑ اجائے گا، تا کہ اس کے دانت نکلنے کی جگہ بھی خراب ہوجائے۔
شافعیہ کا ایک قول اور یہی بعض حنابلہ کی رائے ہے کہ مظلوم کو اس
کے اکھاڑ نے کاحق نہیں ہے، اس لئے کہ اس نے ایک باراکھاڑ نے
کے بدلہ میں ایک باراکھاڑ دیا ہے۔ لہذا دوبارہ سز انہیں دے گا، اور

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

اس کئے بھی کہ ایک دانت کے بدلہ میں دودانت کا لینا نہ ہوجائے، حالانکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "اَلسِّنَّ بِالسِّنِّ "اِلسِّنِّ" (اور دانت کا بدلہ دانت ہے)، مگر چونکہ پہلا اکھاڑنا قصاص ہونے سے خارج ہوگیا، اس لئے شافعیہ کے نزدیک تاوان لے گا۔ گویا کہ کسی وجہ سے قصاص لیناممکن نہیں رہا۔

شافعیہ کا ایک تیسراقول ہے کہ مظلوم کو پچھنہیں ملے گا،اس کئے کہ مجرم کا دانت نکل آناللہ تعالی کی طرف سے ایک نیاعطیہ ہے، وہ اپنا حق پہلے دانت سے وصول کر چکا ہے۔

مثغور کے دانت کو غیر مثغور کے اکھاڑنے میں قصاص: 9 - شافعیہ کی رائے ہے کہ غیر مثغور (جس کے دودھ کے دانت گرکر دوسرے دانت نہ نکل آئے ہوں) اگر مثغور (جس کے دودھ کے دانت گر کر دوسرے دانت نکل آئے ہوں) کا دانت اکھاڑ دے تو مظلوم اگر بالغ ہوتواس کوئل ہے کہ قصاص یا تاوان لے۔

اگر قصاص لے گاتو قصاص کے ساتھ اس کو دوسری کوئی چیز نہیں ملے گی۔

اگر مجرم نابالغ ہوتو قصاص نہیں ہوگا، اوراگر کسی زائد دانت کوا کھاڑ دے تو مظلوم اسی کے مثل اس کے دانت کوا کھاڑے گا اگر اس کے پاس بھی زائد دانت ہو، تا کہ مساوات رہے۔اگر اس کے زائد دانت نہ ہوتو مجرم پر کسی عادل کے تخمینہ کے مطابق تاوان ہوگا۔اس لئے کہ مما ثلت کے نہ ہونے کی وجہ سے قصاص لیناممکن نہیں ہے (۲)۔

- (۱) سورهٔ ما نکده ۱۷۵ م.
- (۲) البدائع ۷/ ۱۳۳۰ عاشیه ابن عابدین ۳/ ۳۵۴ مواهب الجلیل ۱/ ۲۲۹ مواهب الجلیل ۱/ ۲۲۹ مواهب مواهب الجلیل ۱/ ۲۲۹ موضة جواهرالا کلیل ۲/ ۲۲۱ ماروضة الطالبین ۱۹۸۹ ۲۱ ۲۷ ۲۸ مغنی الحتاج ۱/ ۳۵ ۲۳ ، المغنی لا بن قدامه ۱۹۷۸ مشاف القناع ۲/ ۵۰ ما الجامع لأ حکام القرآن ۱/ ۱۹۷۷ ما القرآن لا بن العربی ۱/ ۳۳ سال الأملو مام الشافعی ۲/ ۵۵ ۵۵ مالقرآن لا بن العربی ۲/ ۳۳ سال الأملو مام الشافعی ۲/ ۵۵ -

اگرغیر منخور، کسی غیر منخور کا دانت اکھاڑ دیت و فی الحال قصاص نہ ہوگا، اگر دانت نکل آئے تو نہ قصاص ہوگا نہ دیت ہوگا۔ اگر دانت نکلنے کا وقت آجائے اور دانت نہ نکلے تو مظلوم کوحق ہوگا کہ قصاص یا دیت لے (۱)۔

#### ریت:

• ا - اس پرفقهاء كا انفاق ہے كہ ہردانت كى ديت پانچ اون ثين، اس مين آ گاور پيچھے كے دانت برابر بين اس لئے كه عمر وبن حزم كے منثور مين نبى كريم عَلَيْكَ كار شاد ہے: "و في السن خمس من الإبل" (۲) مين نبى كريم عَلَيْكَ كار شاد ہے: "و في السن خمس من الإبل" (دانت ميں پانچ اون واجب بين) نيز عمرو بن شعيب نے اپنے والد ودادا كے واسطہ سے نبى كريم عَلَيْكَ سے روايت كيا ہے كه آپ عَلَيْكَ في الأسنان خمس خمس " (دانتوں ميں نے ارشاد فرما يا: "في الأسنان خمس خمس " (دانتوں ميں يانچ يانچ بين) تفصيل اصطلاح " دية "مين ديكھى جائے۔

سونے اور چاندی سے بنائے ہوئے دانت کا حکم:

اا - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ مرد کے لئے سونا اور چاندی کا دانت

بنوانا جائز ہے، اگر چہ متعدد ہوں، اسی طرح جب جب ضرورت ہو

ملنے والے دانت کو سونا یا چاندی سے باند ھنا جائز ہے۔

شافعیہ نے ضرورت کی قیرنہیں لگائی ہے۔ اس لئے کہ اثر م نے
شافعیہ نے ضرورت کی قیرنہیں لگائی ہے۔ اس لئے کہ اثر م نے

(۱) سابقه مراجع ـ

- (۲) حدیث: "فی السن خمس من الإبل" کی روایت نسائی (۵۹-۵۸ مطبع شرکة طبع المکتبة التجاریه) نے کی ہے، ابن حجر نے التحیص (۱۲/۱۵–۱۸ طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کوذکر کیا ہے اور اس کے سندوں پر کلام کیا ہے، اور علماء کی ایک جماعت سے اس کوچے قرار دینانقل کیا ہے۔
- (٣) حدیث: "في الأسنان خمس خمس" کی روایت ابوداور (٢٩١/٨ تحقیق عزت عبیدهاس) نے کی ہے، اوراس کی اسناد حسن ہے۔

بعض اسلاف سے قبل کیا ہے کہ وہ لوگ اپنے دانت سونا سے باند سے سے۔ امام ابو حنیفہ نے سونا سے باند سے کو منع کیا ہے، اس لئے کہ چاندی سے ضرورت بوری ہوجاتی ہے لہذا سونا سے باند سے کی ضرورت نہ ہوگ۔

عورت کے لئے بیہ بدرجہاولی جائز ہے، البتہ زینت کی خاطرسونا یا چاندی کے ذریعیہ اپنے دانتوں کوالگ الگ کرنااس پرحرام ہے (۱)۔

دانتوں میں فصل کرنے کا حکم:

17 - علماء نے کہا ہے کہ فلج حرام ہے، حسن وزینت کے لئے ثنایا و رباعی دانتوں کے درمیان ریتنا تاکہ ایک دوسرے سے الگ ہوجائیں، تفلج ہے۔

اس كانام وشربهی ہے، لیخی دانتوں كو تیز وبار یک اور کشاده كرنا،
تاكہ يہ خيال ہوكہ دانت الگ الگ ہیں جو پہنديده ہے، يہ كام بھی
بھی بوڑھی عورت كرتی ہے، تاكه ديكھنے والااس كوكم عمر جوان سمجھ۔
يہ وشركر نے والے، اور كرانے والی دونوں كے لئے حرام ہے،
اس لئے كہ يہ ہيئت كو بدلنا اور اللّه كی خلیق میں تغیر كرنا ہے، الله تعالی كا ارشاد ہے: "إِنُ يَّدُعُونَ مِنُ دُونِهِ إِلَّا إِنَاقًا وَإِنُ يَّدُعُونَ إِلَّا شَيْطَانًا هَوِيُدُا لَعَنهُ اللّهُ وَ قَالَ لَأَتَّ خِذَنَّ مِنُ عِبَادِکَ نَصِيبًا اللّهُ وَ قَالَ لَا تَخَلَقَ اللّهِ، "(اور بيلوگ پارت مَفَّدُونُ مَنْ عَبَادِک بَاللّه فَاللّهُ وَ قَالَ لَا تَخْدَقُ اللّهِ وَ اللّهِ اللّهِ عَبَادِک اللّه اللّهِ عَبَادِک بَاللّهِ اللّهِ عَبَادِک بَاللّهِ اللّهِ اللّهِ عَبَادِک بَاللّه اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وہ چو پایوں کے کانوں کوتراشیں گے اور انہیں تھم دوں گاتو وہ اللہ کی بناوٹ میں تبدیلی کریں گے، اور جو کوئی اللہ کو چھوڑ کر شیطان کو اپنا دوست بنائے گاوہ یقیناً کھلے ہوئے نقصان میں رہے گا)۔

اوراس لئے بھی کہ اس میں دھوکہ وفریب ہے، اسی لئے اللہ تعالی کے رسول علیہ نے ایسا کرنے والی عورتوں پرلعنت کی ہے، اور ان کی صفت اللہ کی تخلیق کو بدلنے والی قرار دیا ہے۔ حضرت ابن مسعود والیوں موری ہے کہ انہوں نے فرمایا: اللہ تعالی حسن کے لئے گود نے والیوں، گودوانے والیوں، بال اکھاڑنے والیوں اور دانتوں میں فصل والیوں، گودوانے والیوں، بال اکھاڑنے والیوں اور دانتوں میں فصل بیدا کرنے والیوں پرلعنت کرے جواللہ کی تخلیق کو بدلنے والی ہیں، ایک خاتون نے اس بارے میں ان سے کچھعرض کیا تو انہوں نے فرمایا کہ جس پر اللہ کے رسول اللہ علیہ نے لعنت کی ہے میں اس پر لعنت کیوں نہ جھیجوں، حالانکہ کتاب اللہ میں ہے: "وَ مَا آتَا کُمُ اللّٰہ مَا لَا اللّٰہ مَا اللّٰہ م

<sup>(</sup>۱) المجموع ۲۹۲/۱ سمخي المهر۳۸۰ سمخي المحتاج ، مغني المحتاج . ۱/۳۹۱ کشاف القناع ۲۸ ۲۳۸ ، المغني لا بن قدامه ۱۹۷۳ .

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء ۱۱۸–۱۱۸–۱۱۹

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن مسعود: "لعن الله الو اشمات....." کی روایت بخاری (افتح ۸ر ۲۳۰ طبع السلفیه) اور مسلم (۳/ ۱۲۷۸ طبع الحلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) القوانين الفقهيين ۹۳، ۴٬۵ نفير القرطبي ۷٫۵ ۳۹۲، أحكام القرآن لا بن العربي ۱۷۰ ملا، دليل الفالحين شرح رياض الصالحين ۶۸ ۴۹۴، المغني لا بن قدامه

# السنن الرواتب

#### تعريف:

ا – لغت میں سنت کا معنی منج اور طریقہ ہے، خواہ وہ پسندیدہ ہویا غیر پسندیدہ ہو، اس معنی میں نبی کریم علیہ کا ارشادگرا کی ہے: "من سن فی الإسلام سنة حسنة فله أجرها و أجر من عمل بها بعدہ من غیر أن ینقص من أجورهم شيء، و من سن فی الإسلام سنة سیئة کان علیه و زرها و وزر من عمل بها الإسلام سنة سیئة کان علیه و زرها و وزر من عمل بها بعدہ من غیر أن ینقص من أوزارهم شیء" (() (جو شخص اسلام میں کوئی اچھا طریقہ جاری کرے گا، اس کو اس کا اجر ملے گا اور اس کے بعداس پرجولوگ ممل کریں گے ان کا اجر جو شخص اسلام میں کوئی براطریقہ جاری کرے گا اس کو اس کا گناہ ہوگا اور اسلام میں کوئی براطریقہ جاری کرے گا اس کو اس کا گناہ ہوگا اور اسلام میں کوئی براطریقہ جاری کرے گا اس کو اس کا گناہ ہوگا اور اس کے بعد جولوگ اس پر عمل کریں گے ان کا گناہ ہوگا اور اس کے کئاہ میں کوئی کی نہ ہوگی )۔

پھر سنت کا استعال پیندیدہ اور سیدھے طریقہ کے معنی میں ہونے گا۔

سنت کی اصطلاحی تعریف عنقریب''سنة'' کی بحث میں آئے گی۔ رواتب، راتبة کی جمع ہے، جورتب الشبیء رتوبا سے ماخوز ہے، یعنی ثابت و برقرار رہنا، اسم فاعل راتب ہے، سنن رواتب کو

(۱) حدیث: 'من سن فی الإسلام سنة حسنة فله أجرها..... كاروایت مسلم (۱/ ۵۰ ) طبع الحلمی ) نے حضرت جریر بن عبدالللہ ہے كی ہے۔

# سن البيأس

د کیھئے:''یاُ س''۔



روا تب اس کئے کہا گیا ہے کہ ان پر پابندی کے ساتھ ممل کرنا مشروع (۱) ہے ۔

شافعیہ نے کہا ہے: سنن رواتب وہ سنتیں ہیں جو دوسرے کے تابع ہوں، یاوہ سنتیں ہیں جو دوسرے پر موقوف ہوں یا وہ سنتیں ہیں جو دوسرے پر موقوف ہوں یا وہ سنتیں ہیں جن کے لئے کوئی معین وقت ہو، مثلاً عیدین، چاشت اور تراوی کی نمازیں ہیں (۲)، اور فقہاء فرض نمازوں سے قبل اور ان کے بعد پڑھی جانے والی سنتوں کوسنن رواتب کہتے ہیں، اس لئے کہان فرض نمازوں کے بغیران کوا داکر نامشر وعنہیں ہے، شافعیہ نے صرف نماز ہی کوسنن رواتب نہیں کہا ہے، بلکہ انہوں نے صراحت کی ہے کہ روزہ میں بھی سنن رواتب ہیں، مثلاً ماہ شوال میں چھروزے رکھنا (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-سنن زوائد:

۲ – یه و هنتیں ہیں جن کوادا کرنا پسندیدہ ہے،ان کوچھوڑ دینا مکر وہ اور باد بی نہیں ہے،مثلاً اسلیے نماز پڑھنے والے کااذان کہنااور مسواک کرنا (۴)۔

## ب-نوافل:

سا- نوافل ، نافلہ کی جمع ہے ، لغت میں اس کامعنی وہ اضافہ ہے جو مقررہ حصہ، یاحق یا فرض سے زائد ہو یا وہ انعام ہے جوامام ،فوجی کو اس کے حصہ سے زائد عطاء کرے (۵)۔

- (۱) المصباح المنير ماده:"رتب" ـ
- (۲) القليو بي ار ۲۱۰،الروضه ار ۳۲۷\_
  - (۳) شرح الروض ار ۲۰۷\_
    - (۴) التعريفات ١٢٢\_
  - "(۵) لسان العرب ماده: ( نفل " ـ

نافلہ، سنت سے عام ہے۔ اس لئے کہ اس کی دوشمیں ہیں: معین اور مطلق میں اور مطلق میں اور مطلق میں تجد کی نماز شامل ہے ۔ ا

# سنن رواتب كى ادائيگى كاشرى حكم:

سم - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ سنن رواتب کو پابندی کے ساتھ ادا کرنا مستحب ہے ، امام مالک کا مشہور مذہب سے ہے کہ فرائض کی حفاظت کے پیش نظر اس کے لئے کوئی وقت مقرر نہیں ہے ، البتہ اگر فرض کے فوت ہونے کا اندیشہ نہ ہوتو جونفل پڑھنا چاہے پڑھ سکتا ہے ، اس کومنے نہیں کیا جائے گا۔

حفیہ نے صراحت کی ہے کہ سنن رواتب کوچھوڑنے والا اساءت اور کراہت کا مستحق ہے، علامہ ابن عابدین نے اساءت کی تفییر گمراہی اور ملامت سے کی ہے، صاحب" کشف الاسرار" نے کہا ہے کہ اساءت کا درجہ کراہت سے کم ہے، جب کہ ابن نجیم نے کہا ہے کہ اساءت کا درجہ کراہت سے کم ہے، جب کہ ابن نجیم نے کہا ہے کہ اساءت کا درجہ کراہت سے بڑھا ہوا ہے،" تلوی "میں ہے کہ سنت مؤکدہ کو چھوڑ و بنا حرام کے قریب ہے، حنابلہ نے کہا ہے کہ بلا عذر رواتب کو چھوڑ و بنا حرام کے قریب ہے، حنابلہ نے کہا ہے کہ بلا عذر رواتب کو ترک کرنا مکروہ ہے۔

بی می ما قامت کی حالت میں ہے، سفر کی حالت میں فقہاء کی رائے ہے کہ سفر میں بھی سنن روا تب کا اداکر نامستحب ہے، البتہ اقامت کی حالت میں اس کی تاکید کچھزیادہ ہے، ان کی دلیل بیحدیث ہے:
"کان النبی علی شاملی مصلی النوافل علی راحلته فی السفر حیث تو جہت به" (حضوراکرم علی شاملی سفر میں اپنی سواری پر

- (۱) المغنی ار ۲۲ س
- (۲) فتح الباری ۱۸۳۳ طبع السّلفیه، کشف الأسرار ۱۷۳۰، ابن عابدین ۱۸۳۱، ۱۹۳۹،مطالب أو لی النجی ۱۸ ۵۴۸\_
- (۳) اسلىلەمىن مردى ہے كەھنور على اپنى سوارى پرخواداس كارخ كسى طرف

نفل نماز ادا کرتے تھے، خواہ جس طرف بھی اس کا رخ ہوتا) اور حضرت ابوقادہ کی حدیث ہے کہ ایک سفر میں حضرات صحابہ رسول اللہ علیقہ کے ساتھ تھے، سب لوگ سو گئے ، صبح کی نماز جھوٹ گئ؟ آقاب طلوع ہوگیا، سبہوں نے سفر جاری رکھا، جب آفتاب بلند ہوگیا تو رسول اللہ علیقہ از ہاور وضوکیا، پھر حضرت بلال نے نماز کے لئے اذان دی، رسول اللہ علیقہ نے دور کعت نماز اداکی پھر صبح کی نماز اداکی، اور روز انہ جو کمل کرتے تھے وہ سب کیا (ا)۔

بعض حفیہ نے کہا ہے کہ مسافر کے لئے سنت کوترک کرنا جائز ہے، اوران کے نزدیک مختاریہ ہے کہ خوف کی حالت میں ان کوادا نہیں کرےگا، اقامت اورامن کی حالت میں ان کوادا کرےگا۔
حنابلہ کے نزدیک مسافر کواختیارہے کے سنن رواتب کوادا کرے یا جھوڑ دے، البتہ فنجر کی سنت اور وتر کوسفر وحضر دونوں میں یا بندی کے

ساتھ ادا کرےگا۔

ایک جماعت کی رائے ہے کہ سفر میں سنن رواتب نہیں پڑھی جائے گی ، یہی حضرت ابن عمر کا مذہب ہے جو صحیحین میں ثابت ہے ، حفص بن عاصم نے کہا: میں مکہ جاتے ہوئے راہ میں حضرت ابن عمر گئے کے ساتھ تھا۔ انہوں نے ہم کوظہر کی نماز دور کعت پڑھائی ، پھر اٹھ کھڑے ہوئے ، ہم لوگ بھی ان کے ساتھ کھڑے ، ہوگئے ، اپنے قیام گاہ کے پاس آئے اور بیٹھ گئے ، ہم لوگ بھی ان کے ساتھ بیٹھ گئے ۔ اپنی نک ان کی نگاہ اس طرف گئی جہاں نماز ادا کی تھی تو دیکھا کہ پچھ لوگ کھڑے ہیں ، نیو جھا کہ بیٹھ گئے ۔ اپنی نک ان کی نگاہ اس طرف گئی جہاں نماز ادا کی تھی تو دیکھا کہ پچھ لوگ کھڑے ہیں ، نیو جھا کہ بیلوگ کیا کررہے ہیں ۔ میں نے کہانماز لوگ کھڑے ہیں ۔ میں نے کہانماز

پڑھرہ ہے ہیں، توانہوں نے فر مایا: اگر مجھ کونماز پڑھنا ہوتا تواپی نماز
پوری پڑھتا۔ میرے بینج! میں سفر میں رسول اللہ علیہ کے ساتھ رہا
ہوں، آپ نے دور کعت سے زیادہ نہیں پڑھی، یہاں تک کہ اللہ تعالی
نے آپ کواٹھالیا، حضرت ابو بکڑے ساتھ بھی رہا ہوں، انہوں نے دو
رکعت سے زیادہ نہیں پڑھی، یہاں تک کہ اللہ کو پیارے ہوگئے۔
حضرت عمرؓ کے ساتھ بھی رہ چکا ہوں، انہوں نے بھی اپنی وفات تک
دور کعت سے زیادہ نہیں پڑھی۔ پھر حضرت عمّانؓ کے ساتھ رہنے کا
دور کعت سے زیادہ نہیں پڑھی۔ پھر حضرت عمّانؓ کے ساتھ رہنے کا
اور اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "لَقَدُ کُانَ لَکُمُ فِی دَسُولِ اللّٰهِ أُسُوةٌ
کسنَةٌ "(۱) رسول اللہ کا ایک عمدہ نمونہ موجود ہے تہارے لئے )۔
علاوہ ازیں بعض فقہاء نے کہا ہے کہ جوشص سفر کے بغیرسنن روا تب
کومسلسل ترک کردے گا، اس کی عدالت ساقط ہوجائے گی
اس مسئلہ کی تفصیل اصطلاح" عدالت ساقط ہوجائے گی

## سنن رواتب كي ركعات كي تعداد:

۵- شافعیه اور حنابله نے کہا ہے کسنن رواتب کی رکعات کی تعداد دس رکعتیں ہیں۔ شافعیه کے نزد یک بیکمال کا ادفیٰ درجہ ہے۔ دو رکعت ظہر سے پہلے، دور کعت اس کے بعد، دور کعت مغرب کے بعد، دور کعت عشاء کے بعد اور دور کعت فیجر سے پہلے، اس لئے کہ حضرت عائشگا قول ہے: ''کان رسول الله عُلَیْ یصلی فی بیته قبل الظهر أربعا ثم یخرج فیصلی بالناس المغرب ثم یدخل فیصلی رکعتین، ویصلی بالناس العشاء وید خل بیتی فیصلی رکعتین، ویصلی بالناس العشاء وید خل بیتی

ت ہوتا نماز اداکرتے تھے اور اپنے سرمبارک سے اشارہ فرماتے ،حضرت ابن عمرٌ بھی ایبا ہی کرتے تھے، اس کی روایت بخاری (الفتح ۵۵۸/۲ طبع السّلفیه) اورمسلم (۱۹۸۸ طبع الحلی) نے کی ہے، اور الفاظ بخاری کے ہیں۔

<sup>&#</sup>x27; مدیث آلی قمادہ:''أنہم کانوا مع رسول ﷺ فی سفو ''کی روایت مسلم(۲/۱ ۲۷–۲۷ مطیح اکلمی )نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اُحزاب ۲۱، اور حدیث کی روایت مسلم (۱/ ۲۷۹–۴۸۰) نے کی ہے۔ جاور بخاری (الفتح ۲/ ۵۷۷) نے اس کی روایت اختصار کے ساتھ کی ہے۔

عباور فارق المبتدية الر ۱۳۹۹، المجموع عمر ۲۹، ۴۰ م- ۱۰ م، مطالب أولى النهى المرمرية م

فیصلی در تعتین "(الله کے رسول علیہ اپنے گھر میں ظہر سے قبل چار رکعت نماز پڑھتے تھے، پھر باہر آتے اور لوگوں کو نماز پڑھاتے، پھر اندر آتے اور دور کعت ادا کرتے ، لوگوں کو مغرب کی نماز پڑھاتے، پھر گھر میں آکر دور کعت پڑھتے اور لوگوں کو عشاء کی نماز پڑھاتے اور میرے کمرہ میں آکر دور کعت نماز پڑھتے تھے)۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ وتر کے علاوہ رواتب کی کامل مقدارا ٹھارہ رکعتیں ہیں، دورکعت فجر سے پہلے، چاررکعت ظہر سے پہلے، دورکعت اس کے بعد، چاررکعت عصر سے قبل، دورکعت مغرب کے بعد، چار رکعت عشاء سے پہلے اور دورکعت اس کے بعد۔

شافعیہ اور حنابلہ ، دونوں نے وتر کوسنن رواتب میں شار کیا (۲)

شافعیہ وحنابلہ نے کہا ہے کہ سنن رواتب میں سب سے افضل وتر اور فیجر کی دو رکعتیں ہیں اور شافعیہ کے نزدیک جدید صحح قول کے مطابق ان دونوں میں افضل وتر ہے اورایک قول کے مطابق دونوں برابر ہیں، اور حنابلہ کے نزدیک اس کے بعد مغرب کی سنت کا درجہ ہے۔

حضرت عائشٌ نے فرمایا ہے: ''إن رسول الله عَلَيْتُ لم یکن علی شيء من النوافل أشد منه تعاهدا علی رکعتی الفجر '''') (اللہ کے رسول عَلَيْتُ فَجَر کی دور کعت سنتوں سے زیادہ

- (۱) حدیث عاکشہ: کان رسول الله عَلَیْهِ یصلی فی بیته قبل الظهر..... کی روایت مسلم (۱/ ۵۰۴ طبح الحلی) نے کی ہے۔
- (۲) د كيفيّ: المجموع سرا٧٦، ٢٩٢م، ألمغنى والشرح الكبير ار٧٦٢، ١٩٣٠، المبدع ٢/١٨، كشاف القناع ار٢٢٨.
- (٣) فتح الباري ٣٥/ ١٨ مالروضة الر ٣٣٣٠ كشاف القناع الر ١٣ مطبع عالم الكتب\_
- (٣) حدیث عائش: "أن رسول الله ﷺ لم یکن علی شيء من النوافل أشد منه تعاهدا علی ..... "كی روایت بخاری (افتح ٣٥/٣٥ طبح السّلفیه) نکی ہے۔

کسی نفل نماز کی یا بندی نہیں کرتے تھے)۔

حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ اللہ کے رسول علیہ نے فرمایا: "لاتدعوا رکعتی الفجر وإن طردتکم الخیل" (۱) (فجر کی دورکعتیں نہ چھوڑ وخواہ گھوڑ ہے کہ کوروندڈ الیں )۔

حنفیہ نے کہا ہے کہ سنن روا تب کی رکعات کی تعدادکل بارہ ہے، دورکعت فجر سے قبل، چارظہر سے پہلے ایک سلام سے، اور دورکعت اس کے بعد، دورکعت مغرب کے بعداور دورکعت عشاء کے بعد، اس لئے کہ نبی کریم علیہ گارشاد ہے: "من ثابو علی ثنتی عشوة رکعة فی السنة بنی الله له بیتا فی الجنة، أربع رکعات قبل الظهر، و رکعتین بعدها، و رکعتین بعد المغرب، ورکعتین بعد المغرب، (جو شخص من بعد العشاء و رکعتین قبل الفجر" (جو شخص سنت میں بارہ رکعات کی پابندی کرے گا، اللہ تعالی اس کے لئے جنت میں ایک گھر بنائے گا، چاررکعت ظہر سے پہلے، دورکعت اس کے بعد، دورکعت عشاء کے بعد اور دورکعت اس کے بعد اور دورکعت اس کے بعد اور دورکعت اس کے بعد، دورکعت عشاء کے بعد اور دورکعت اس کے بعد، دورکعت عشاء کے بعد اور دورکعت اس کے بعد میں ہیں کے بعد اور دورکعت عشاء کے بعد اور دورکعت سے پہلے )۔

حفنیہ کی رائے ہے کہ سنن رواتب سے زائد نماز پڑھنامستحب ہے، چاررکعت عشاء سے پہلے اور چاررکعت اس کے بعد، اس میں دورکعتیں سنت مؤکدہ ہوں گی اورمغرب کے

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'لا تدعوا رکعتی الفجو ......' کی روایت الوداؤد (۲۸۲م تحقیق عزت عبید دعاس) اوراحد (۲۰۵۰م طبح المیمنیه) نے کی ہے، الفاظ الوداؤد کے ہیں، اور ذہبی نے المیز ان (۵۳۷۲ طبح الحلی) میں اس کوذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ اس میں ایک مجمول راوی ہیں۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من ثابر علی ثنتی عشر قر کعة فی السنة....." کی روایت تر فری (۲ ۲۷ طبع الحلی) نے حضرت عائش ﷺ کی ہے، پھر تر مذی نے اس کی سند پر کلام کیا ہے جس ہے معلوم ہوتا ہے کہ وہ معلول ہے، لیکن ام حبیبہ کی ایک حدیث سے اس کا شاہد ذکر کیا ہے، اس سے اس کو توت پہنچتی ہے۔

بعد چھر کعتیں ۔

مالکیہ نے کہا ہے کہ سنن رواتب کی رکعات کی تعداد متعین نہیں ہے، چنانچہ ہروقت دور کعت نماز پڑھ لینا استحباب کو حاصل کرنے کے لئے کافی ہوگا۔ اگرچہ چارر کعات کا پڑھنازیادہ بہتر ہے، البتہ مغرب میں چھر کعات پڑھنازیادہ بہتر ہے۔ چنانچہ ظہر سے قبل اوراس کے بعد، عصر سے قبل ، مغرب کے بعد اور عشاء کے بعد سنت ، نماز پڑھے گا، فجر کی سنت زیادہ پہندیدہ ہے اور اس کا وقت طلوع فجر کے بعد ہے۔ اور اس کا وقت طلوع فجر کے بعد ہے۔

#### جمعه کی سنت:

۲ - حفیہ اور شافعیہ نے کہا ہے کہ جمعہ سے قبل اور اس کے بعد سنت فاز پڑھی جائے گی، حفیہ کے نزدیک جمعہ سے قبل والی سنت چار رکعت ہے، شافعیہ نے کہا کہ مقدار جمعہ سے قبل دورکعت اور جمعہ کے بعد دورکعت اور جمعہ کے بعد دورکعت ہے اورکامل درجہ اس سے قبل اور اس کے بعد چار رکعت ہے (۳)، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "من کان منکم مصلیاً بعد الجمعة فلیصل أربعاً" (تم میں سے جو شخص جمعہ کے بعد فلیصل أربعاً" (تم میں سے جو شخص جمعہ کے بعد نماز پڑھے وہ چار رکعت پڑھے)۔

ما لکیداور حنابلہ نے کہاہے کہ جمعہ سے بل کسی خاص عدد کی قید کے بغیر پڑھے گا۔البتہ جولوگ جمعہ کے دن سنت کے قائل ہیں،ان میں سے اکثر حضرات نے اس کو'' تحیۃ المسجد'' پرمجمول کیا ہے، اور جن

- (۱) فتح القديرا را ۴۵۲ متحفة الفقهاء ۱۹۵۲، ابن عابدين ار ۴۵۲ ۴۵۳ ـ
  - (۲) الشرح الصغيرار ٥٥٠ ٥٥٧ ـ
  - (۳) ابن عابد بن ار ۵۲ م، مغنی الحتاج ار ۲۲۰ ـ
- (۲) حدیث: ''من کان منکم مصلیا بعد الجمعة....."کی روایت مسلم (۲) حدیث کان منکم مصلیا بعد الجمعة ۲۰۰/۲ طبح اکلی ) نے حضرت الوہر یراہ ہے گی ہے۔

لوگوں نے جمعہ کے دن سنت نماز کو مکروہ کہا ہے، انہوں نے اس کئے مکروہ کہا ہے، انہوں نے اس کئے مکروہ کہا ہے کہ بیان اگر استواء کے وقت ہوگی ، لیکن اگر استواء کے بعد آگے بیچھے ہوتواس میں کوئی حرج نہیں ہے (۱)۔

#### وترسنت را تبہ ہے یا واجب؟

2- ما لکیہ، شافعیہ، حنابلہ اور صاحبین نے کہا ہے اور امام ابوطنیفہ سے
ایک تیسری روایت ہے کہ وتر سنت مؤکدہ ہے، شافعیہ نے وتر کوسنن
روا تب میں شار کرنے کی صراحت کی ہے، خطیب شربینی نے کہا ہے
کہ وتر روا تب کی ایک قتم ہے جیسا کہ' الروضہ' میں معتمد قول ہے اور
ایک قول ہے کہ وہ روا تب کے بالمقابل ہے اور وتر سنن میں سب
سے افضل ہے، حفیہ کے علاوہ جمہور فقہاء نے کہا ہے کہاں کی کم از کم
مقدار ایک رکعت اور زیادہ سے زیادہ گیارہ رکعات ہیں۔

حفیہ کے نزدیک اس کی کم از کم کامل مقدارتمام زمانوں میں ایک سلام سے تین رکعات ہیں اور زیادہ سے زیادہ گیارہ رکعت ہیں۔ آخری رکعت میں قنوت پڑھے گا<sup>(1)</sup>۔

امام ابوحنیفه کاران کی مذہب ہے کہ وتر واجب ہے، امام زفر نے کہا ہے ، اور امام ابوحنیفہ سے دوسری روایت بھی ہے کہ وتر فرض ہے تفصیل'' صلوۃ الوتر''میں ہے۔

#### قیام رمضان (تراویک)

۸ - شافعیہ نے تراوت کی نماز کوسنن روات میں شار کیا ہے، اس
 لئے کہ اللہ کے رسول علیقیہ نے تراوت کوسنت قرار دیا ہے۔

- (۱) حاشية الدسوقي ار۱۲س-۱۳۳۳ هم نيز ديكھئے: المحرر ار۴۹۸، نيل الأوطار ۱۳۱۳–۱۳۵۵
- (۲) البنابي شرح البدابي ٢/٥٢٤، تخفة الفقهاء ٢٠٢٠-٢٠٣، المجموع ٣/٨٤٣- ٢٩٩، القليو بي ا/ ٢١٢، مغني الحجاج الر٢٢٠\_

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تر اوت کی نماز سنت مؤکدہ ہے اور وہ بیس رکعات ہیں جوعشاء کی سنت کے بعدادا کی جاتی ہیں اور بیسنن روا تب میں داخل ہیں، اس لئے کہ فرض کے بعدادا کی جاتی ہیں، ہردو رکعت پر سلام چھیردیا جاتا ہے اور ہر چار رکعت کے بعد تھوڑی دیر بیٹھ کرآ رام کیا جاتا ہے، اس میں اللہ تعالی کا ذکر کیا جاتا ہے، پھراس کے بعدوترکی نماز جماعت کے ساتھ اداکی جاتی ہے (۱)۔

بعض ما لکیہ نے ذکر کیا ہے کہ تراوی کی نماز چھٹیں رکعات ہیں، ہر دور کعت پرسلام پھیرا جائے گا،اوراس کے لئے جماعت مسنون ہے، یہی حال حضرت عمر بن عبد العزیز کے عہد خلافت میں تھا۔ تفصیل'' صلوۃ الترادی'' میں دیکھی جائے ''

#### سنن روات کاوقت:

9 - سنن رواتب کا تعلق فرائض کے ساتھ ہے، بعض فرض سے قبل پڑھی جاتی ہیں، مثلا فجر کی سنت اور ظہر کی پہلی والی سنت اور بعض فرض کے بعد پڑھی جاتی ہیں، مثلا ظہر کے بعد والی سنت ،مغرب وعشاء کے بعد کی سنت اور وتر اور کے کی نماز۔

ابن دقیق العید نے نوافل کو فرض سے قبل اور اس کے بعد ادا

کرنے کے سلسلہ میں ایک بہت ہی عمدہ تغییر لکھی ہے، فرض سے پہلے

سنت پڑھنے میں حکمت میہ کہ نفوس اسباب دنیا میں مشغول ہونے کی

وجہ سے خشوع خضوع سے دور ہوتے ہیں، اور خشوع خضوع ہی عبادت

کی اصل روح ہے، لہذا اگر فرائض سے قبل نوافل ادا کی جائے گی تونفس
عبادت سے مانوس ہوجائے گا اور ایسی حالت بیدا ہوجائے گی جوخشوع

سے قریب کردے گی ، نوافل کوفرائض سے مؤخر کرنے کی حکمت میہ ہونے والے ہے کہ احادیث میں ہونے والے نقصان کی تلافی ہوتی ہے، اس لئے اگر فرض ادا ہوتو مناسب ہے کہ اس کے بعد ایساعمل ہو جو فرض میں ہونے والے خلل کی تلافی کردے ، لیکن نقصان کی تلافی کی نیت نہیں کرے گا(۱)۔

ان سنن میں سے جوسنن فرض سے پہلے ہیں، ان کا وقت فرض کے وقت کے آ جانے سے شروع ہوجاتا ہے، اور اگر فرض نماز جماعت سے اداکی جائے توا قامت کے وقت سنن کا وقت ختم ہوجاتا ہے۔ اس لئے کہ جب اقامت کہی جائے تواس وقت فرض کے علاوہ کوئی دوسری نماز نہیں پڑھی جاسکتی، کیونکہ تعارض کے وقت فرائض، نوافل پر مقدم ہوتی ہیں، البتہ اگر آ دمی کو یقین ہو کہ فل کو اداکر نے کے بعد امام کے ساتھ جماعت کو پالیناممکن ہے تواس وقت اس کو اداکر رہا ہوتو سنت کا وقت فرض کے شروع کرنے کے وقت تک باتی رہتا ہے۔ آ دمی کے لئے بہتر ہے ہے کہ جب اقامت کہی جائے تو وہ امام کے ساتھ فرض نماز میں شریک ہوجائے اور فرض کے ممل کرنے کے ساتھ فرض نماز میں شریک ہوجائے اور فرض کے ممل کرنے کے ساتھ فرض نماز میں شریک ہوجائے اور فرض کے ممل کرنے کے ساتھ فرض نماز میں شریک ہوجائے اور فرض کے ممل کرنے کے بعد سنت کی تلافی کرے، ہے صورت فجر کی سنت اور ظہر کے قبل والی سنت میں ہوگی۔

ر ہیں فرض کے بعد والی سنتیں: مثلاً ظہر کے بعد والی اور مغرب وعشاء کی سنن ، تو ان سب کا وقت ، فرض نماز سے فارغ ہونے کے بعد سے شروع ہوجا تا ہے ، اور فرض کا وقت ختم ہوکر دوسر نے فرض کا وقت داخل ہونے پرختم ہوتا ہے ، لہذا جب فرض کا وقت نکل جائے اور بعد والی سنت ادانہیں کی ہوتو انہیں چھوٹی ہوئی شار کیا جائے گا۔ یہی حال جعہ کے بعد والی سنت کا ہے ، رہی وترکی نماز تو اس کا

<sup>(</sup>۱) فتح القديرار ۲۷۱– ۷۲۵، البنايه ۲ر ۵۸۲–۵۸۹، المجموع سر ۴۸۳، المغنی والشرح الکبيرار ۷۹۷–۸۰۰

<sup>(</sup>۲) الشرح الكبيرا ۱۳۱۵-

<sup>(</sup>۱) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ار ۳۱۲–۱۳۳۳

وقت عشاء کے بعدوالی سنت کے کمل ہونے کے بعد شروع ہوتا ہے اورضج صادق سے تھوڑی دیر قبل تک رہتا ہے، اگر چیرات کے آخری تہائی حصہ تک اس کومؤخر کرناافضل ہے۔

تراور کی نماز کا وقت ،عشاء کی سنت کے اداکر نے کے بعد شروع ہوتا ہے اور فجر سے آئی دیر پہلے تک رہتا ہے کہ اس کے بعد وتر کی نماز ادا کی جاسکے ،اگر تا خیر کر نے میں جماعت چھوٹ جائے تو اس کو مؤخر نہ کرنا افضل ہے ، اس لئے کہ اس کو جماعت کے ساتھ ادا کرنا سنت ہے ، جسیا کہ ابھی گذرا ، اور اس سے فارغ ہونے کے بعد صرف رمضان المبارک میں وترکی نماز جماعت کے ساتھ ادا کی جائے گی ، رمضان کے علاوہ ایام میں وترکی جماعت سے ادا کرنا مکروہ ہے ۔

سنن رواتب میں مستحبات اور مکر وہات:

(۱) سنن رواتب میں قراءت:

۱- جمہور(مالکیے، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ فل اور وتر میں
 قرأت مسنون ہے (۲)۔

یہاں قر أت سے مراد، سورة فاتحہ کے ساتھ کسی دوسری سورت کا پڑھنا ہے، فجر کی سنت میں ہلکی قر أت کرنا مسنون ہے ۔اس لئے کہ مروی ہے: ''أن النبي عَلَيْظُ قرأ فيها سورة الكافرون والإخلاص، وأطال القراءة في صلاة الفجر''

- (۱) البنايه ۳۸۸/۲–۹۹، فتح القديرار ۴۵۰،الشرح الصغير ار ۵۵۲،المغنى والشرح الكبير ار ۷۸۲–۴۰۰
- رع المجموع ۴۶۵سر ۴۷۵ ما ۴۶۵ ما مغنی و الشرح الکبیر ا ۵۳۲-۵۳۹ ، الشرح الشرح الکبیر ا ۵۳۲-۵۳۱ ، الشرح الشرح الصغیر ار ۵۵۲-۵۷۰ .
  - (۳) المبسوط ار ۲۴۸، المجموع ۳۸۲،۳ م.
- (٣) حديث: قواء ته عَلَيْكُ سورة الكافرون والإخلاص في سنة الفجر "كى روايت مسلم (١/ ٥٠ طع الحلمي ) نے حضرت ابو ہر يرةً سے كى ہے۔

الله طالبة اس میں سورہ کا فرون واخلاص پڑھتے تھے،اور فجر کی نماز میں طویل قرائت فرماتے تھے)۔

اس لئے کہ حضرت عائشہ کی حدیث ہے: "کان رسول الله عائشہ یصلی رکعتی الفجر مخففة حتی أني الأقول: هل قرأ فيهما بأم القرآن؟" (انہوں نے فرمایا که رسول اللہ علیہ فجر کی دورکعت سنت بہت ہلکی پڑھتے تھے، یہاں تک کہ مجھے بیخیال ہوتا کہ شاید آپ نے ان دونوں رکعات میں صرف سورہ فاتحہ پڑھا ہے)۔

اگرنفل نماز دن میں پڑھی جائے تو دن کی نماز کی حثیت سے اس میں سری قر اُت کرنامستحب ہے، اور رات والی نماز میں اگر تنہا ادا کرے تو سراور جہر میں اختیار ہے، البتہ اگر دوسرے کو تکلیف نہ ہوتو جہرافضل ہے، لیکن اگرنفل یا وتر جماعت کے ساتھ ادا کی جائے تو اس میں امام جہر کرے گا، تا کہ اس کے پیچھے والے مقتدی سنسکیں، اور تنہا نماز اداکرنے والامتوسط درجہ کا جہر کرے گا۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ نقل اور وتر کی تمام رکعات میں قرائت واجب ہے، اس لئے کہ اس کا ہر شفعہ (دور کعت) مستقل نماز ہے، تیسری رکعت کے لئے کھڑا ہونا نئے تحریم کے درجہ میں ہے، اور وتر میں احتیاط کی وجہ سے واجب ہے۔

#### (۲)ان کو گھر میں ادا کرنا:

اا - شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ نوافل کو گھر میں ادا کرنا افضل ہے، اور یہاں حنابلہ کا ایک قول ہیہ ہے کہ رواتب کو معجد میں ادا کرنا افضل ہے، اور یہ رسول اللہ علیقی کی اقتداء کی وجہ سے ہے، چنانچہ

<sup>(</sup>۱) حدیث عائش: "کان رسول الله عَلَیْتُ یصلی رکعتی الفجر"کی روایت مسلم (۱/۱۵ طبح الحلمی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ماشيدردالحتار ار۲۸،۴۵۲، فتح القديرار ۸۵۳\_

حضرت عائش سے مروی ہے: "کان یصلی فی بیته قبل الظهر أربعا، ثم یخرج فیصلی بالناس ثم یدخل فیصلی رکعتین و کان یصلی بالناس المغرب، ثم یدخل فیصلی رکعتین ثم یصلی بالناس العشاء ویدخل بیتی فیصلی رکعتین"() یصلی بالناس العشاء ویدخل بیتی فیصلی رکعتین" (آپ عَلَیْ این گر میں ظہر سے قبل چار رکعت بی شخص تھے، پھر کمنے اور لوگول کونماز پڑھاتے، پھر گھر میں آتے اور دو رکعت ادا فرماتے اور لوگول کومغرب کی نماز پڑھاتے، پھر اندر آکر دور کعت ادا فرماتے اور لوگول کومغرب کی نماز پڑھاتے اور میرے گھر میں داخل فرماتے، پھر لوگول کومغرب کی نماز پڑھاتے اور میرے گھر میں داخل فرماتے اور دور کعت ادا کور ورکعت ادا کرماتے اور دور کعت ادا کی نماز پڑھاتے اور میرے گھر میں داخل

اسسلسله میں شہری مختلف مساجد اور ان مساجد میں کوئی فرق نہیں ہے، جن کی طرف سفر کر کے جانا جائز ہے وہ مسجد حرام، مسجد نبوی اور مسجد اقصی ہیں۔ اگر چہان مساجد میں نماز کا ثواب کئی گنا بڑھ جاتا ہے، رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "صلوة المرء فی بیته أفضل من صلاته فی مسجدی هذا إلا فی المکتوبة" (آدی کا فرض کے علاوہ نفل نماز اپنے گھر میں پڑھنا، میری اس مسجد میں اس کے پڑھنے سے فضل ہے )۔

حفیہ کی رائے ہے کہ عام سنن ونوافل کو گھر میں ادا کرنا افضل ہے۔البتہ اگر مسجد سے لوٹ آنے کے بعد اس کے چھوٹ جانے کا اندیشہ ہوتومسجد میں ادا کر لینازیادہ بہتر ہے۔

مسجد میں نوافل کوادا کرنا جائز ہے۔خواہ را تبہ ہو یا غیررا تبہاورا گر وہ جماعت کے ساتھ اداکی جاتی ہو،مثلا تراوت کا وراس کے بعد وتر تو

ان کومسجد میں ادا کرنا افضل ہے، بیاس لئے ہے کہ آ دمی کو جماعت کی فضیلت حاصل ہوجائے (۱)۔

حفیہ کا ایک قول اور حنابلہ کے یہاں ایک روایت سے کہ نوافل کو گھر میں اور مسجد میں اداکر نابر ابر ہے۔

(۳) رواتب کو جماعت کے ساتھ یا تنہاا دا کرنا: ۱۲ – حفیہ نے کہاہے کنفل نماز میں جماعت مکروہ ہے (۲)۔

اسی طرح مالکیہ نے بھی کہا ہے کہ نوافل میں جماعت مکروہ ہے، اس کئے کہ فل کی شان میہ ہے کہ اس کو تنہا ادا کیا جائے ، اسی طرح نفل نماز تھوڑی جماعت کے ساتھ مشہور جگہ میں ادا کرنا مکروہ ہے، اورا گر جماعت کثیر نہ ہواور جگہ بھی مشہور نہ ہوتو مکروہ نہیں ہے (۳)۔

شافعیہ نے کہاہے کہ رمضان المبارک کے مہینہ میں تراوی اور وتر میں جماعت مستحب ہے اور دوسرے تمام رواتب کو جماعت کے ساتھ اداکر نامستحب نہیں ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ فعل نماز تنہا اور جماعت کے ساتھ ادا کرنا جائز ہے ((م) ، اس لئے کہ نبی کریم علیات نے دونوں پر عمل کیا ہے، اکثر آپ علیات فعل نماز تنہا ادا فر ماتے تھے، ایک مرتبہ حضرت ابن عباس کے ساتھ نماز ادا کی اور ایک بار حضرت انس ان کی ماں اور یتیم کے ساتھ ادا فر مائی (۵) ، اور ایک مرتبہ حضرت عتبان کے گھر میں ساتھ ادا فر مائی (۵) ، اور ایک مرتبہ حضرت عتبان کے گھر میں

<sup>(</sup>۱) مديث: "كان يصلي في بيته قبل الظهر....." كَي تَخْ تَنَ فَقْره / ٥ يُسُ الله عاديث: "كان يصلي في بيته قبل الظهر....."

ردایت ابوداؤد (۱/ ۱۳۳۲ حقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت زید بن ثابت سے کی ہے، اور اس کی اسناد سی کے ہے۔

<sup>(</sup>۱) الفروع ار ۵۴۵، فتح القدير ار ۵۷۷، الشرح الصغير ار ۵۵۸، المجموع ۳۷ ۸۴۸، روضة الطالبين ار ۳۳۰

<sup>(</sup>۲) فتحالقد يرار ۲۵۰–۲۹۹ – ۲۷۰

<sup>(</sup>۳) الشرح الصغيرار ۵۶۴-

<sup>(</sup>۴) المجموع ۳۷٬۰۷۳–۲۷۱ ۴۸٬۰۸۸ المغنی والشرح الکبیر ار۷۷۵–۷۷۲

<sup>(</sup>۵) حدیث: "صلاته بابن عباس" کی روایت بخاری (افقح ۱۹۰/۱ طبع السلفیه) اور سلم (۵۲۱/۱ طبع الحلمی) نے کی ہے، اور حدیث: "صلاته بأنس وأمه واليتيم" کی روایت بخاری (افتح ۱۸۸۸ طبع السلفیه) اور

آپ علی بن ما لک اور میری آپ می بازی حضرت عتبان بن ما لک اور میر میر کے مروی ہے، انہوں نے فرمایا کہ اے اللہ کے رسول! بھی میر کے اور میری قوم کی مسجد کے درمیان سیال ب آ جا تا ہے، میں چاہتا ہوں کہ آپ علی میر کے گھر آئیں اور میر کے گھر کے کسی کو نہ میں نماز ادا فرما ئیں، تا کہ میں اس کو اپنے لئے نماز کی جگہ بنالوں تو آپ علی فرما نیا: "سنفعل" (ہم لوگ ایسا کرلیں گے) چنا نچہ جب نے فرمایا: "أین ترید؟" (کہاں پڑھنا آپ علی تشریف لائے تو فرمایا: "أین ترید؟" (کہاں پڑھنا چاہتے ہو) میں نے گھر کے ایک گوشہ کی طرف اشارہ کیا تو آپ علی تھی کے ایک گوشہ کی طرف اشارہ کیا تو مف بنائی، آپ علی میں نے گھر کے ایک گوشہ کی طرف اشارہ کیا تو صف بنائی، آپ علی میں نے ہم لوگوں کو دور کعت نماز پڑھائی (۱)۔ حضور فقہاء نے بلا عذر سنن روا تب کے ترک کو مکروہ قرار دیا ہے، حجم ہور فقہاء نے بلا عذر سنن روا تب کے ترک کو مکروہ قرار دیا ہے،

جمہور فقہاءنے بلا عذر سنن رواتب کے ترک کو مکروہ قرار دیا ہے البتہ اگر کوئی عذر ہوتواس کے چھوڑنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

بعض رواتب کی ، دوسری بعض کے مقابلہ میں تاکید زیادہ ہے، مثلا فجر ومغرب کی سنت ، وتر اور ظہر کی سنت ، اور منفر دیعنی تنہا نماز پڑھنے والے کے حق میں ان کی تاکید زیادہ ہے، اس لئے کہ وہ ترک جماعت کی وجہ سے چھوٹ جانے والے ثواب کو کممل کرنے کا زیادہ مختاج ہے ۔۔

## سفر میں رواتب کی نماز:

سا - حفیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ سفر میں نوافل کوادا کرنامتیب ہے۔ اس کئے کہ نبی ہے۔ اس کئے کہ نبی کہ بیالیہ کے کہ نبی کریم علیقیہ نے تمام حالات میں اور اسفار میں ہمیشہ اس کوادا کیا

(۲) فتخالقديلارا۴۸ـ

ہے، کبھی کبھی آپ ان کوسواری کی حالت میں بھی ادا فرماتے ہے، چھی کبھی آپ ان کوسواری کی حالت میں بھی ادا فرماتے ہے، چنانچہ "صلاته عَلَيْكِ الضحی يوم الفتح "(ا) (فتح كمه كون آپ عَلِيْكُ سنة آپ عَلِيْكُ كَا چَاشت كی نماز ادا كرنا) اور "صلاته عَلَيْكِ سنة ادا الفجر ليلة التعريس" (ليلة التعريس ميں فجر كی سنت ادا كی)۔

اوراس لئے کہ عام رواتب کوادا کرنے کی ترغیب احادیث میں مذکورہے، اس کے بعد بیتھم مکلّف کی رعایت اوراس کی ہمت وشوق اورتقو کی یر مخصرہے (۳)۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ سفر کے بغیرسنن رواتب کوترک کرنا مکروہ ہے۔ سفر میں اس کوادا کرنے اور چھوڑ دینے میں اختیار ہے، البتہ چونکہ فجر کی سنت اور وترکی تاکیدزیادہ ہے، اس لئے سفر وحضر میں وہ دونوں ادا کی جائیں گی

## اگرسنن فوت موجائيں توان کی قضاء کا حکم:

۱۹ - حنفیہ نے کہاہے کہ عام طور پراگرسنن روا تب فوت ہوجا کیں تو ان کی قضاء نہیں ہے ، البتہ اگر فجر کی سنت فرض کے ساتھ فوت ہوجائے تو آ فتاب کے بلند ہونے کے بعد فرض کے ساتھ اس کی قضاء کی جائے گی ، اور اگر تنہا فوت ہوتو طلوع آ فتاب کے بال اس کی قضاء نہیں کرے گا، اس لئے کہ وہ مطلق نفل ہے، اور مطلق نفل صبح قضاء نہیں کرے گا، اس لئے کہ وہ مطلق نفل ہے، اور مطلق نفل صبح

<sup>=</sup> مسلم (ار ۵۵ ۴ طبع کیلی ) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عتبان بن مالک کی روایت بخاری (الفتح ۱۹۱۱ طبع السّلفیه) اور مسلم(۲۸۱۱ طبع الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "صلاته عَالَیْ الصحی یوم الفتح" کی روایت بخاری (افتح می میرونی کی روایت بخاری (افتح میرونی ۱۳۵۰ میرونی میرونی

<sup>(</sup>۲) حدیث: صلاته عَلَیْ سنة الفجو لیلة التعویس کی تخ تَنَ فقره ۲ میں گذر چی ہے۔ اور تعریس کا معنی آ رام کرنے کے لئے مسافر کا اتر نا ہے(المصباح الممیر ۵۰/۲)۔

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين الر ۳۳۸، فتح القديرا را ۴۸\_

<sup>(</sup>۴) کشاف القناع ۱۲۲۸ ـ

صادق کے بعد، آفتاب کے بلند ہونے تک مکروہ ہے، اور بی ثابت نہیں ہے کہ آپ علی ہے اس کو دوسرے وقت میں تنہا ادا کیا ہو، بلکہ یہ ثابت ہے: "قضاهما تبعا للفرض غداۃ لیلة التعریس" آپ نے اس کو صرف تعریس کی رات میں فرض کے تابع ادا کیا ہے )، امام ابو صنیفہ اور امام ابو یوسف کے نزد یک اس کو آفتاب کے بلند ہونے کے بعداد انہیں کرے گا، اور امام حجہ بن الحن کے نزد یک زوال سے قبل تک اس کو ادا کرے گا، اس لئے کہ رسول کے نزد یک زوال سے قبل تک اس کو ادا کرے گا، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ نے لیاتہ التعریس کی صبح میں آفتاب کے بلند ہونے کے بعداس کی قضاء کی ہے (۲)، لیاتہ التعریس والا واقعہ اس وقت پیش آیا بعداس کی قضاء کی ہے (۲)، لیاتہ التعریس والا واقعہ اس وقت پیش آیا جب آپ علیہ اس کے اس کو ایس لوٹ رہے تھے۔

ظہر سے پہلے والی سنت اگر فوت ہوجائے تو فرض کے بعد اداکی جائے گی ، البتہ بعد والی سنت سے قبل اداکی جائے گی یا اس کے بعد اس سلسلہ میں اختلاف ہے، امام ابوضیفہ اور امام ابو یوسف کے نزدیک بعد والی سنت کے بعد اداکرے گا اور امام مجمد کے نزدیک بعد والی سنت کے بعد اداکرے گا اور امام مجمد کے نزدیک بعد والی سنت کے قبل اداکرے گا۔

باقی سنن رواتب اگر فرائض کے ساتھ فوت ہوجائیں تو ان کے بارے میں فقہاء حفیہ کا اختلاف ہے، بعض کا قول ہے کہ نہ مستقل اداکی جائیں گی ، وریک اصح قول ہے، جائیں گی ، فررائض کے تابع اداکی جائیں گی ، بعض دوسرے حضرات نے کہا ہے کہ فرض کے تابع اداکی جائیں گی ، اس کئے کہ فجر کی سنت کی قضاء کے بارے میں جو حدیث ہے ، اس کو عام سنن کے بارے میں جو حدیث ہے ، اس کو عام سنن کے بارے میں بھی سمجھا جائے گا ، خاص وا قعہ کا لحاظ نہیں کیا حائے گا ۔

فجر کی سنت اگر تنہا فوت ہوجائے تواس کی قضائہیں کی جائے گا،
اس سلسلہ میں امام ابو حنیفہ اورا مام ابو بوسف کی دلیل بیہ ہے کہ عام طور پر سنت کی قضاء نہیں کی جاتی ہے، اس لئے کہ قضاء واجب کے ساتھ خاص ہے، کیونکہ امر کے ذریعہ جو واجب ہواس کا مثل اداکر نا قضاء ہے، حدیث، فرض کے ساتھ اس کے تابع ہوکر سنت کی قضا کے بارے میں وارد ہے، لہذا اس کے علاوہ کے بارے میں حکم اپنی اصل پر رہے گا، اور صرف فرض کے تابع کر کے اس کی قضاء کی جائے گی اور پر رہے گا، اور صرف فرض کے تابع کر کے اس کی قضاء کی جائے گی اور پر مجاعت کے ساتھ یا تنہا زوال کے وقت تک اداکر کے گا۔

نیز حدیث میں ہے جس کی روایت حضرت ام سلم ڈنے کی ہے، وہ فرماتی ہیں کہ نبی کریم علیہ نے عصر کی نماز پڑھی، پھر میر ہے گھر میں آئے اور دور کعت اداکی، میں نے دریافت کیا، اے اللہ کے رسول! آپ نے آ ج الیم نماز اداکی ہے جو پہلے بھی نہیں پڑھتے تھے، آپ علیہ نے آ ج الیم نماز اداکی ہے جو پہلے بھی نہیں پڑھتے تھے، آپ علیہ نے فرمایا: "قدم علی مال فشغلنی عن الرکعتین کنت أرکعهما بعد الظهر، فصلیتهما الآن" (میرے پاس کنت أرکعهما بعد الظهر، فصلیتهما الآن" (میرے پاس مال آگیا تھا۔ اس میں مشغولیت کی وجہ سے ظہر کے بعد کی دور کعت جو میں پڑھا کر تا تھا چھوٹ گئی تھی تو اس وقت میں نے اس کو اداکر لیا ہے کہ میں نے بوچھا: اے اللہ کے رسول: اگر وہ چھوٹ جائے تو کیا ہم لوگ بھی اس کو اداکر لیل تو آپ علیہ نے فرمایا کہ "لا"

مالکیہ نے کہا ہے کہ نوافل کی قضاء نہیں کی جائے گی، صرف فجر کی سنت کی قضاء کی جائے گی، خواہ صبح کے فرض کے ساتھ ہویا نہ ہو، بعض

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أنه عُلَيْكُ قضی سنة الفجر مع الفریضة غداة لیلة التعریس'' کی تخریج فقره / ۲۰ میں گذر کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) تعریس: سونے اور آرام کی خاطررات کے آخری حصہ میں تھوڑی دیر کے لئے مسافر کا اترنا ہے۔

<sup>(</sup>۱) فخ القديرار۷۷۸-۱۹۷۹، دالمختار۲ر ۱۳۳-۸۵، البنايه ۲ر۱۱۰-۱۱۳۳

<sup>(</sup>۲) حدیث اُم سلمہ: "صلی النبی عَلَیْ العصر" کی روایت احمد (۲ / ۱۵ سلم بر النبی عَلَیْ العصر "کی روایت احمد (۲ / ۱۵ سلم بر المحمد کی ہے، بیثی نے اس کو انجمع (۲ / ۲۲۴ طبع القدی ) میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے: اس کے رجال میچ کے رجال بیں۔

ما لکیہ سے منقول ہے کہ فجر کی سنت کے علاوہ نوافل کی قضاء ناجائز (۱) ہے۔۔

شافعیہ کا اظہر مذہب ہیہ ہے کہ ان نوافل کی قضاء مستحب ہے جن کے لئے کوئی وقت مقرر ہے، اظہر کے بالمقابل دوسرا قول ہیہ ہے کہ سنن مؤقتہ اگر فوت ہوجا ئیں تو ان کی قضاء نہیں ہے، اس لئے کہ وہ نوافل ہیں، لہذا غیر مؤقتہ نوافل کے مشابہ ہوں گی، اور بیا گرچھوٹ جائیں توان کی قضاء نہیں ہوتی ہے، شافعیہ کا ایک تیسرا قول ہے کہ اگر فضاء نہیں ہوتی ہے، شافعیہ کا ایک تیسرا قول ہے کہ اگر فضاء کی حاسری نماز کے تابع نہ ہو، مثلاً چاشت کی نماز تو اس کی قضاء کی جائے گی

قول اظهر کے سلسلہ میں ان کی دلیل ہے ہے کہ رسول اللہ علیہ یک اسلام اللہ علیہ ان ہے ارشاد عام ہے: '' من نسبی صلاق أو نام عنها فکفار تها أن یصلیها إذا ذکرها'' (اگر کوئی شخص نماز بھول جائے یا اس کو چھوڑ کر سویارہ جائے تو اس کا کفارہ ہے کہ جب یاد آئے اس کوادا

نیز رسول الله علیه فی نیز الله علیه فی نیز رسول الله علیه فی نیز آپ علیه فی ارشاد ہے: " من نام عن و تره أو نسیه فلیصله إذا ذکره" (جو شخص وتر چھوڑ کرسویارہ جائے یا اس کو پھول جائے تو جب یاد آئے اس کو پڑھ لے )، نیز حضرت

امسلمہ کی سابقہ حدیث ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ فرائض کے ساتھ فوت شدہ سنن رواتب کی قضاء کی جائے گی اگر وہ کم ہوں، اگر زیادہ ہوں تو ان کو چھوڑ دینا ہی زیادہ بہتر ہے، البتہ فجر کی سنت خواہ زیادہ ہواس کی قضاء کی جائے گی، فوت شدہ سنن اگر زیادہ ہوں تو ان کو چھوڑ دینا زیادہ بہتر ہے، اس کی دلیل، غزوہ خنرق کے دن حضور علیہ گائمل ہے، آپ سے منقول نہیں ہے کہ قضاء کی جانے والی فرض نماز وں کے درمیان آپ نے کوئی نماز اداکی ہو، نیز اس لئے کہ فرض کو اداکر نے میں مشغول ہونا زیادہ بہتر ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ بیوی اور اجیر کے لئے اگر چہ اجیر خاص ہو یہ جائز ہے کہ فرض کے ساتھ سنن روا تب بھی ادا کریں، اس لئے کہ وہ فرض کے تابع ہیں، ان دونوں کوسنن کی ادائیگی ہے منع کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ سنن کا وقت بھی فرائض کی طرح شرعاً مستثنی ہے (۲)۔

## سنور

ريكھئے:" ہرة"۔

\_

<sup>(</sup>۱) الخرشي ۱۲/۱۵–۱۱،الشرح الصغيرار ۵۵۷،بلغة السالك ار ۱۴۷ـ

<sup>(</sup>۲) المجموع ۳ر ۴۹۰ مغنی الحتاج ار ۲۲۴۔

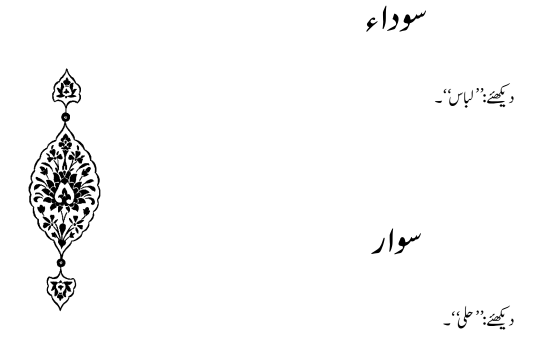
<sup>(</sup>۳) حدیث: "من نسی صلاة أو نام عنها فکفارتها أن یصلیها إذا ذکرها" کی روایت بخاری (افتح ۱۰/۵ ک طبع التلفیه) اور مسلم (۱/۵۷ ک طبع التلفیه) کاری کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۴) حدیث: "من نام عن و تو ہ أو نسیه ......" کی روایت ابوداؤد (۲/ سال محقق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۲/ ۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) فی حضرت ابوسعید خدریؓ سے کی ہے، اور الفاظ ابوداؤد کے ہیں، حاکم نے اسے محج قرار دیاہے اور ذہبی نے ان کی موافقت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) کشاف القناع ۱/ ۳۰۳–۳۰۳ په

<sup>(</sup>۲) کشاف القناع ار ۲۴ ۴ طبع عالم الکتب

سوبيا د کيئے:" سجودالسهو"۔ د کیھئے:" اشر ہؤ'۔



#### آيات:

سا- آیات: آیت کی جمع ہے، اس کا معنی لغت میں علامت اور تفصیحت ہے۔

اصطلاح میں قرآن کی سورت کا جز ہے جس کا اول وآخر وقف میں واضح ہوتا ہے، سورت اور آیت میں فرق بیہ ہے کہ سورت کے لئے اس کا کوئی خاص نام ہونا ضروری ہے اور وہ تین آیات سے کم نہیں ہوگتا ہے، جب کہ آیت کے لئے بھی اس کا کوئی خاص نام ہوتا ہے مثلاً آیة الکرسی، اور بھی کوئی خاص نام نہیں ہوتا ہے جیسے اکثر آیات مبل (۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح " آیت "

## اجمالي حكم:

قرات کے وقت سورہ کوالٹ دینا:

ای طرح پڑھنا جیسا کہ وہ مصحف شریف میں ہے مستحب ہے، انہوں اسی طرح پڑھنا جیسا کہ وہ مصحف شریف میں ہے مستحب ہے، انہوں نے پڑھنے والے کے لئے نماز میں یا نماز کے باہر سورتوں کو الٹا پڑھنے کو مکروہ کہا ہے، مثلاً ''الم نشرح'' پڑھے اس کے بعد '' واضحی'' پڑھے، چنانچہ حضرت عبداللہ بن مسعود ہے اس شخص کے بارے میں پوچھا گیا جوقر آن کو الٹ کر پڑھتا ہے تو انہوں نے فرما یا بارے میں پوچھا گیا جوقر آن کو الٹ کر پڑھتا ہے تو انہوں نے فرما یا الٹنے کو جائز قرار دیا ہے، مثلاً قرآن یا دکر نے کے لئے بچوں کو تعلیم الٹنے کو جائز قرار دیا ہے، مثلاً قرآن یا دکر نے کے لئے بچوں کو تعلیم دینا، یا ذکر کے طور پر ہو، لیکن ما لکیہ کی رائے ہے کہ بی خلاف اولی ہے (۲)، دیکھئے: اصطلاح '' قرآن 'اور'' مصحف'۔

## سورة

#### تعريف:

ا - لغت میں سورة (سین کے پیش کے ساتھ) کامعنی مقام ہے،
ابن السعید نے اس کورفعت کے معنی میں مخصوص بتایا ہے، بعض لوگوں
نے اس کامعنی شرف بتایا ہے، ایک قول ہے کہ اس کامعنی درجہ ہے،
ایک قول ہے کہ اس کامعنی لمبی وخوبصورت عمارت ہے، ایک قول ہے
کہ اس کامعنی علامت ہے۔

اصطلاح میں بعض علماء نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے: میقر آن کریم کی آیات کا ایک ممتاز حصہ ہے جس کی ابتداءاور انتہاء ہو<sup>(1)</sup>۔

ایک قول ہے کہ سورہ سنا ہوا کمل جملہ ہے جس میں کمل معنی پایا جائے جیسے، شہر پناہ پورے شہر پر محیط ہوتا ہے۔

#### متعلقه الفاظ:

#### قرآن:

۲ – قرآن: جوحضور علیلیه پرنازل ہوااور مصاحف میں لکھا ہوا ہے ۔ جو ہلاکسی شبہ کے تواتر کے ساتھ منقول ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب۔

<sup>(</sup>۲) الدر المختار الر۳۱۷، ۳۱۷، عدة القاری ۴۱/۷، المجموع ۳۸۵، شرح الزرقانی علی مختصر خلیل ار ۴۰۰۰، کشاف القناع ار ۳۴۴.

<sup>(</sup>۱) فنون الأفنان ار ۲۳۳، الإنقان للسيوطى ار ۱۵۰، تاج العروس، البر مان للزركشي ار ۲۲۳، لسان العرب ـ

<sup>(</sup>٢) التعريفات لجرحاني \_

### نماز میں سورہ فاتحہ پڑھنے کا حکم:

۵- جمہور مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ سور کا فاتحہ کا پڑھنا مررکعت میں ایک رکن ہے، اس لئے کہ نبی کریم اللیہ کا ارشاد ہے:
"لا صلاقہ لمن لم یقرأ بفاتحہ الکتاب" (۱) (جوسور کا فاتحہ نہیں پڑھے گااس کی نماز سے نہ ہوگی )، البتہ شافعیہ نے کہا ہے کہ یہ مطلقاً رکن ہے، اور مالکیہ کے نزدیک رائے یہ ہے کہ یہ جمری نماز میں غیر مقتدی کے لئے فرض ہے، ان کے مذہب میں چندا قوال ہیں:

حنفیہ کی رائے ہے کہ نماز میں سورہ فاتحہ کا پڑھنار کن نہیں ہے،
لیکن ان کے نزدیک نماز میں قرآن کا وہ حصہ پڑھنا فرض ہے جو
آسانی سے پڑھ سکتا ہو، ارشاد باری ہے: ''فَاقُرَأُوُا مَا تَیَسَّرَ مِنَ
الْقُرُآنِ ''<sup>(۲)</sup> (اورتم لوگ جتنا قرآن آسانی سے پڑھاجا سکے پڑھ لیا
کرو)۔

اس آیت سے انہوں نے اس طرح استدلال کیا ہے کہ اللہ تعالی نے مطلقاً قرآن کے میسر حصہ کو پڑھنے کا حکم دیا ہے، اس میں سور و فاتحہ کی قیدلگا نا مطلق نص میں زیادتی کرنا ہے اور بیجا ئزنہیں ہے، اس لئے یہ منسوخ کرنا ہے، لہذا کم از کم جس کوقر آن کہا جا سکے اس کا پڑھنا فرض ہوگا اس لئے کہ اس کا حکم دیا گیا ہے (")۔

### نماز میں جان بوجھ کرفاتحہ کے بعد سورہ کا ترک کردینا:

#### ۲ - فاتحہ کے بعد سورہ کے سنت ہونے میں جمہور فقہاء کے یہال کوئی

- (۱) حدیث: 'ل صلاة لمن لم یقرأ بفاتحة الکتاب' کی روایت بخاری(الفتح۲۳۷،۲۳۲/۲ طبع السّلفیه) اور سلم (۲۹۵ طبع الحلمی) نے حضرت عباده بن صامت ﷺ ہے کی ہے۔
  - (۲) سورهٔ مزمل ۱۰۰\_
- (۳) البنايه ۲ر ۱۹۳۱، ۱۹۷۷، حافية الدسوقی ار ۲۳۸، نهاية المحتاج ار ۵۲ م، المغنی ار ۲۹۳-

اختلاف نہیں ہے، کیکن اگر کوئی شخص بھول کریا جان بوجھ کراس کوچھوڑ دے تواس کے بارے میں اختلاف ہے (۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' سہو' اور'' صلوق''۔

### نمازی آخری دورکعتوں میں سورہ کا پڑھنا:

2 - جمہور مالکیداور حنابلہ کامذہب اور شافعیہ کا قول اظہریہ ہے کہ اخیر
کی دور کعتوں میں سور ہ فاتحہ کے بعد سورہ کا پڑھنا مسنون نہیں ہے،
اس کئے کہ رسول اللہ عظیمی عام طور پران میں کچھ نیں پڑھتے تھاور
حفیہ کا فدہب میہ ہے کہ تیسری رکعت میں نمازی پر کچھ واجب نہیں ہے،
اگر وہ چاہے تو خاموش رہے اور اگر چاہے تو قراءت کرے یا تسبیح
یڑھے اورا گریڑھے توسور ہ فاتح بطور شااور ذکر کے پڑھے گا(۲)۔

#### پہلی دورکعت میں فاتحہ کے بعدسورہ کی تکرار:

۸ - جمہور حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے کہ نماز پڑھنے والا قرآن کی جس سورہ کو پہلی رکعت میں پڑھ چکا ہے اس کو دوسری رکعت میں بھی پڑھ لے، چنانچہ قبیلہ جہینہ کے ایک آ دمی سے منقول ہے کہ اس نے نبی کریم علیہ سے سے کی نماز میں دونوں رکعات میں 'إذا زلزلت'' پڑھتے ہوئے سنا، مجھے معلوم نہیں کہ اللہ کے رسول علیہ بھول گئے یا جان ہو جھ کریڑھا (''')۔

- (۱) البنايه ۱۲۲۲،۱۲۷۱،مواهب الجليل ۲ر۱۸، المغنی ۱ر ۲۲۳، شرح المنها ج للمحلی ار ۱۵۲۔
- (۲) البنايه ۲/۵۵۲، حاشية الدسوقي ار۲۲۴۲، شرح المنهاج ار۱۵۲، المغني ار۵۷۹\_
- (٣) حديث: "سمع رسول الله عَلَيْكَ يقرأ في الصبح ....." كي روايت الوواؤد (١/ ١٩٠١ه تحقق عزت عبيد عاس) اوريبيق (٢/ ١٩٠٠ طبع دائرة المعارف العثمانيه) في المختلف على المعارف العثمانيه ) في المختلف على المعارف العثمانية ) في المختلف على المختلف على المنادي محمد المحارف العثمانية كي المنادي المحتلف المحتلف

نیزاس شخص کی حدیث ہے جولوگوں کونماز پڑھا تا تھاتو ہرسورہ سے قبل "قُلُ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ" ( کَهِمُ اللّٰه ایک ہے) پڑھتا تھا،اس نے کہا: مجھے یہ بہت پیند ہے، رسول اللّٰه عَلَیْ نے اس سے فرما یا: تیرااس سورہ کو مجبوب رکھنا تجھ کو جنت میں داخل کرےگا (۱)۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ سورہ کی تکرار مکروہ ہے، بعض نے کہا ہے کہ خلاف اولی ہے، چنانچے حضرت ابن عمر شنے فرما یا: ہرسورہ کے لئے رکوع اور سجدہ سے اس کا حصہ ہے (۲)۔

### ایک رکعت میں قرآن کی دوسورتوں کو جمع کرنا:

9 - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ ایک رکعت میں دوسور توں کو جمع کرنا جائز ہے، ان کی دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت حذیفہ ہے تابت ہے، انہوں نے فرمایا: ''إن النبی عَلَیْتُ قوا فی رکعة سورة البقرة والنساء وآل عمر ان' ('') (نبی کریم عَلِیْتُ نے ایک رکعت میں سورة بقرہ ، سورة نساء اورآل عمران کو پڑھا)، حضرت ابن مسعود گل نے فرمایا: میں وہ نظائر جانتا ہوں جن کو اللہ کے رسول عَلِیْتُ ایک رکعت میں ملا کر پڑھا کرتے تھے، اور انہوں نے مفصل میں سے بیس مورتیں اور حامیم میں سے بیس سورتیں اور حامیم میں سے دوسورتیں ذکر کیں ('')۔

- (۱) حدیث: "حبک إیاها أدخلک الجنة" کی روایت بخاری (فق ۲۸۵۵۲ طبع السّلفیه) نے حضرت انس بن ما لک ؓ سے کی ہے۔
- (۲) حاشیه این عابدین ار ۹۹ ۱۳۰۹م و القاری ۴۷ ۲۸ موابب الجلیل ۴۲۷ شرح الزرقانی ار ۴۰ ۲ منهاییة المحتاج ار ۴۷ ۲ مالمغنی ار ۴۹ ۲ ۴ شخ الباری ۲۵۲/۲۲ ـ
- (۳) حدیث: 'قرأفی رکعة سورة البقرة والنساء و آل عمران' کی روایت ملم ((۱۰ ۲۵ ۵۳۵ طبح الحلی) نے حضرت حذیفہ ہے کی م
- . (۴) حدیث: ''لقد عوفت النظائو التي کان .....'' کی روایت بخاری (النّخ ۲۸ مردوایت بخاری (النّخ ۲۵ مردوایت بخاری (النّخ کی ہے،اور النقافی بخاری کے ہیں۔ الفاظ بخاری کے ہیں۔

حنابلہ نے ایک رکعت میں چندسورتوں کے جمع کرنے کے سلسلہ میں نفل اور فرض کے درمیان فرق کیا ہے، چنا نچہانہوں نے کہا ہے کہ اگر نوافل میں ایسا ہوتو کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ سابقہ روایات سے ثابت ہے، کیونکہ بیفل نماز مثلاً تبجد وغیرہ کا واقعہ ہے، ان کے یہاں مستحب یہ ہے کہ فرض میں فاتحہ کے بعدایک سورہ پر ہی اکتفاء کیا جائے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ اکثرا پی نماز اس طرح التفاء کیا جائے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ اکثرا پی نماز اس طرح الدا فرماتے تھے، ان کے یہاں یہ ایک روایت ہے، ان کے یہاں دوسری روایت مالکیہ کے مذہب کی طرح ہے کہ وہ مکروہ ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیہ نے خضرت معافہ کو تھم دیا کہ وہ اپنی نماز میں دوسری روایت اللہ بن عمر کا قول ہے:

ایک ہی سورہ پڑھا کریں (۱)، نیز حضرت عبداللہ بن عمر کا قول ہے: جس وقت ان سے ایک آ دمی نے کہا کہ میں نے ایک رکعت میں پورا مفصل پڑھا تو انہوں نے فرما یا کہ اللہ تعالی اگر چاہتا تو پورا قرآن ایک ہی بارنازل فرما تا اہیکن اس نے الگ الگ نازل کیا تا کہ ہرسورہ کورکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے اسکا کے سبحدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے اسکا کہ اس کے اسکا کہ اس کے اس کے درکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے اسکا کے اس کے اسکا کہ اس کے اس کے درکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے اسکا کہ اس کے اسکا کہ سورہ کورکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے اسکا کہ اسکا کہ اس کے درکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے سے کہا کہ سورہ کورکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے اسکا کہ سے کہ کورکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے سالے کہا کہ سے کہا کہ سے کہا کہ سورہ کورکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے سے کہا کہ کی کے کہا کہ کی کے کہا کہ کورکوع ، سجدہ سے اس کا حصہ دیا جاسے کے کہا کہ کورکوع ، سجدہ سے کہا کہ کی کے کہا کہ کے کہا کہ کورکوع ، سجدہ سے کہا کہ کی کے کہا کہ کورکوع ، سجدہ سے کورکوع ، سجدہ سے کی خور کے سے کی کورکوع ، سجدہ سے کی کے کی کورکوع ، سجدہ سے کورکوع ، سجدہ ہے کہا کے کہا کہ کی کے کہا کی کورکوع ، سجدہ سے کورکوع ، سجور کے کہا کہ کی کورکوع ، سجدہ ہے کیا کہ کورکوع ، سجور کے کہا کہ کورکوع ، سجدہ ہے کہا کہ کی کے کہا کہا کہ کی کی کورکوع ، سجور کے کہا کہ کورکوع ، سجور کے کہا کہا کے کی کورکوع کے کورک

## جنازه کی نماز میں سوره کا پڑھنا:

• ا - حنفیہ و مالکیہ کی رائے ہے کہ جنازہ کی نماز میں قراءت نہیں ہے، اور سورہ کا پڑھنا جو ثابت ہے وہ صرف بطور ثنا پڑھتے تھے قر اُت کے طور پرنہیں پڑھتے تھے، اس لئے کہ حضرت ابن مسعودٌ کا قول ہے کہ نبی

- (۱) حدیث: 'أمو النبی عَلَیْ معاذا أن یقو أ..... ' کی روایت بخاری (افع معاذا و معاذا أن یقو أ..... ' کی روایت بخاری (افع ۲۰۰۰ طبع التلفیه) نے حضرت جابر بن عبداللّٰد سے کی ہے۔
- (۲) المغنی ار ۹۹۳، کشاف القناع ار ۳۷۳، شرح الزرقانی ار ۲۰۳، مواهب الجلیل ۲ ۲۵۳، عدة القاری ۲۲، فتح الباری ۲۵۵۸\_اور أثر: "إن الله تعالى لو شاء الأنزله جملة" كی روایت طحاوی نے شرح معانی الآثار (۱۲۵۳ طبع الأنوار المحمدید) میں كی ہے۔

کریم علیہ نے اس میں کوئی دعاءاور قرائت مقرر نہیں فر مائی ہے، نیز اس کئے کہ جس نماز میں رکوع نہیں ہے اس میں قرائت بھی نہیں ہے جیسے سجد ہ تلاوت۔

شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ جنازہ کی نماز میں سورہ فاتحہ
پڑھنا واجب ہے، چنانچہ حضرت ابن عباس سے ثابت ہے کہ انہوں
نے ایک جنازہ پر نماز پڑھی تو سورہ فاتحہ پڑھا اور فرمایا کہ بیسنت ہے،
اور حضرت ام شریک سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ نبی کریم علیہ اور حضرت ام شریک سے منازہ کی نماز میں ہم فاتحہ پڑھیں (۱)، نیز یہ
نیز ہمیں حکم دیا کہ جنازہ کی نماز میں ہم فاتحہ پڑھیں (۱)، نیز یہ
"لاصلوۃ لمن لم یقرأ بأم القرآن" کے عموم میں داخل ہے (۲)۔
نیزاس لئے کہ یہ ایسی نماز ہے جس میں قیام واجب ہے، لہذا
دوسری تمام نمازوں کی طرح قراءت بھی واجب ہوگی۔

فاتحہ کے بعد سورہ پڑھنے کے بارے میں جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ سورہ نہیں پڑھی جائے گی،اس لئے کہ جنازہ کی نماز میں تخفیف مشروع ہے،لہذااس میں فاتحہ کے بعد کچھنیں پڑھا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھنے:اصطلاح'' جنائز''۔

سوم

#### مريف:

ا - السوم: سامان کوفروخت کرنے کے لئے پیش کرنا ہے، کہاجاتا ہے: "سمت بالسلعة أسوم بھا سوما ، فروخت کے لئے پیش کرنا اور قیمت بتلانا، ساومت، استمت بھا وعلیھا، اپنے سامان کا بھاؤ کیا اور گرال قیمت پر فروخت کیا ، اگر کوئی کسی سے کہے کہ بیسامان اتنی قیمت میں لوگ ؟ اس وقت بولا جاتا ہے: "سمت فلانا سلعتی سوما، المساومة" بائع اور مشتری کے درمیان سامان اور اس کی قیمت کی تفصیل میں بھاؤ کرنا، الفیومی نے کہا ہے: "سام البائع السلعة سوما " کامعنی ہے کہ اس نے فروخت کے سامان پیش کیا، اور "سامھا المشتری واستامھا" کامعنی ہے، اس نے اس کے فروخت کے ماس نے اس کے فروخت کے ماس نے اس کے فروخت کے ماس نے اس کے فروخت کرنے کامطالبہ کیا۔

"سامت الراعية و الماشية و الغنم تسوم سوما" كا معنی خود سے چراگاه میں جاكر جہاں چاہے چرنا ہے، اسم فاعل سائمة ہے، "السوام و السائمة" چرنے والے جانور، اور "أسامها هو و سامها" كامعنى ہے اس نے اس كو چرا يا (۱) \_

فقہاء زکوۃ کے باب میں لفظ سوم کو مباح گھاس میں چرانے کے معنی میں استعال کرتے ہیں، اسی طرح بائع کا اپنے سامان کوکسی بھی قیت میں فروخت کرنے کے لئے پیش کرنے، نیز بائع کا اس

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، المحجم الوسيط -

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أمونا رسول الله عَلَیْ اَن نقواً علی الجنائز بفاتحة الکتاب" کی روایت این ماجر(۱/۹۷-۴۸۰ طبع الحلی) اور این عدی نے الکتاب کی روایت این ماجر الفکر) میں کی ہے، این جمر نے الخیص الحبیر (۱/۱۹طبع شرکة الطباعة الفنیه) میں اس کوضعیف قراردیا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا صلاة لمن لم یقرأ بأم القرآن" کی روایت ان بی الفاظ میں مسلم (۱ر ۲۹۵ طبح الحلی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حاشیہ ابن عابدین ار ۵۸۳، جواہر الإکلیل ار ۱۰۷۷ اور اس کے بعد کے صفحات، نہایۃ الحتاج ار ۲۲۳ – ۳۲۳ –

ہے کم ثمن میں اس کی خریداری کے خواہش مند کے تلاش کرنے کے معنی میں استعال کرتے ہیں (۱)۔

#### متعلقه الفاظ:

### الف-نجش:

۲ - بجش (جیم کے سکون کے ساتھ)مصدر ہے،اورزبر کے ساتھ اسم مصدر ہے۔

بخش یہ ہے کہ کوئی شخص ثمن میں اضافہ کرے حالانکہ خریداری کا ارادہ نہ ہو، یاسامان کی الیم تعریف کرے جواس میں نہ ہوتا کہ اس کو رائج کرے، بیز کاح وغیرہ میں بھی ہوتا ہے (۲)۔

نجش اور سوم میں فرق میہ ہے کہ بخش کرنے والا اس چیز کی خواہش نہیں رکھتا ہے ، جب کہ بھاؤ کرنے والا اس کا خواہش مند ہوتا ہے۔

#### ب-مزايدة (ڈاک بولنا):

سا- نج المزایدة جس کوئی الدلالة بھی کہتے ہیں یہ ہے کہ سامان فروخت کرنے کی آواز لگائے، اورلوگ ایک دوسرے سے قیمت میں اضافہ کریں، یہاں تک کہ جوسب سے زیادہ دام لگائے گاوہ اس کواس دام میں لے لے گا،اور بیجائز بیج ہے (۳)۔

(۳) معجم الوسيط، ابن عابدين ۴/ ۱۳۳ ، كشاف القناع سر ۱۸۳ – ۱۸۳

سوم سيمتعلق احكام: اول-زكوة مين سوم:

سم - جانور کی زکوة کے واجب ہونے میں ایک شرط، مباح گھاس میں اس کا سائمہ ہونا ہے، یہ جمہور فقہاء حنفیہ، شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک ہے، ان کی دلیل یہ ہے کہ نبی کریم علیہ کی طرف سے حضرت ابوبکر گھ کی کھے گئے خط میں ہے: وفی صدقة الغنم فی سائمتھا إذا کانت أربعین إلى عشرین ومائة شاة .....، (۱) ( بکری کی زکوة چالیس سے ایک سوئیس تک میں ایک بکری ہے)۔

حدیث میں سوم کی قیدلگانے سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ غیر سائمہ

میں زکوۃ واجب نہیں ہے، اورزکوۃ سائمہ کے ساتھ اس لئے خاص
ہے کہ مباح گھاس میں چرنے کی وجہ سے اس کا بوجھ کم ہوجا تا ہے۔
جہور نے بیشرط لگائی ہے کہ چرانا دودھ اورنسل حاصل کرنے
کے لئے ہو، اس لئے کہ مال زکوۃ صرف نامی مال میں ہے، اور جانور
میں مال نامی، چرانے کی وجہ سے ہے، اس لئے کہ اس سے نسل
حاصل ہوتی ہے، جس سے مال بڑھتا ہے، لہذا اگر سائمہ بار برداری
اورسواری کے لئے ہوتو اس میں زکوۃ واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ اس

اسی طرح بیشر طبھی ہے کہ چرانا سال کے اکثر ایام میں ہو،اس لئے کہ اکثر کل کے حکم میں ہوتا ہے، بید حنفیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہے، شافعیہ کے یہاں تفصیل ہے،اگر سال کے اکثر حصہ میں چارہ کھلائے گا توان کے نزدیک اس کی زکوۃ نہ ہوگی، اور بید حنفیہ و حنابلہ کے نزدیک متفق علیہ ہے۔

اوراگرا کثر حصہ ہے کم چارہ کھلائے گا تواضح قول بیہ ہے کہ

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۸۵۱–۱۱، ۱۳۲۸ االقلیو بی ۱۸۳۱–۱۸۳۱، کشاف القناع ۱۸۳۲، ۱۸۳۳، الفواکه الدوانی ار۹۹ ۱۵۲/۲۵۳، الزاهر ر۹۹۷\_

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، المصباح المنير ، الدرالمختار ۱۳۲۸۳ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: في صدقة الغنم ..... کی روایت بخاری (افتح ۱۳۱۷ طبع التنفیر) نے کی ہے۔

اگراتی مقدار میں چارہ کھلایا کہ اس کے بغیر، بلا واضح ضرر کے جانور زندہ رہ سکتا ہے تو اس کی زکوۃ واجب ہوگی، اس لئے کہ اس صورت میں اس پر بوجھ کم ہے، اور اگر اس مدت میں اس چارہ کے بغیر جانور زندہ نہیں رہ سکتا ہے یا زندہ تو رہ سکتا ہے مگر واضح ضرر ہوگا تو ایسی حالت میں اس میں زکوۃ واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ اس میں بوجھ ظاہر ہے۔

شافعیہ نے اس میں مالک کی طرف سے چرانے کی شرط لگائی ہے، چنانچہ اگر جانور خود چرلے یا غاصب، یا شراء فاسد کے ذریعہ خرید نے والا شخص اس کو چرائے تو اصح قول کے مطابق اس میں زکوۃ واجب نہ ہوگی، اس لئے کہ مالک کی طرف سے چرانا نہیں پایا گیا، اور اس کا قصد وارادہ اس لئے معتبر ہے کہ زکوۃ کے واجب ہونے میں چرانے کا اثر ہوتا ہے اس لئے اس کے قصد کا اعتبار ہوگا۔

یہ حنفیہ کے کلام کامقتضی ہے، جبیبا کہ ابن عابدین نے اس کو ظاہر کیا ہے۔

حنابلہ کے نزدیک نیت شرطنہیں ہے، لہذااگر جانورخود چرلے یا کوئی غاصب اس کو چرادیتواس میں زکوۃ واجب ہے جیسے کوئی شخص غلہ غصب کرکے اور اس کے مالک کی زمین میں اس کی تحیق کردیتو اس کے مالک پراس میں عشر واجب ہوگا<sup>(۱)</sup> تفصیل کے لئے دیکھئے: ''زکوۃ'' کی بحث۔

ما لکیہ کے نزدیک جانور میں زکوۃ واجب ہے خواہ وہ سائمہ ہویا معلوفہ ہو (جس کو باندھ کر چارہ کھلایا جائے )،خواہ کام کرنے والا ہویا کام کرنے والا نہ ہو، اس لئے کہ حضرت ابو بکرصد این کے خط میں نبی

کریم علیقہ کاارشادعام ہے کہ ہر چوبیس یااس سے کم اونٹ میں ہر یا پنچ اونٹ کی طرف سے ایک بکری واجب ہے<sup>(۱)</sup>۔

سائمہ کی قیدا تفاقی ہے احتر ازی نہیں، چونکہ اس زمانہ میں عام طور پر ایسا ہی ہوتا تھا۔ سرزمین حجاز میں جانوروں میں عام طور پر چرانے کا رواج تھا جو قید عام رسم ورواج کی وجہ سے ہووہ بالا جماع جمت نہیں ہے (۲)۔

تفصيل كے لئے ديكھئے: ' زكوة ' ، كى بحث۔

### دوم- بيع مين سوم:

۵-کسی قیمت پر باہمی رضامندی اور انفاق سے قبل اگر بھاؤ ہوتو نہ حرام ہے اور نہ مکروہ ،اس لئے کہ یہ مزایدہ (ڈاک بولنا) کے قبیل سے ہے، جو جائز ہے، لیکن اگر ممن کی مقدار پر منفق ہوجانے کے بعد ہوتو حفیہ کے نزدیک مکروہ اور مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک حرام ہے۔ اس کی تفصیل اصطلاح" بیوع منہی عنہا" اور" مزایدہ" میں دیکھی جاسکتی ہے۔

لیکن بیج جمہور فقہاء کے نزدیک سیجے ہوگی،اس لئے کہاس کے ارکان اوراس کی شرطیں مکمل ہیں،اگر خیار مجلس اور خیار شرط کے زمانہ میں ہوتو حنابلہ کے نزدیک باطل ہے،اس لئے کہ نہی کا تقاضا ہے کہ بیج فاسد ہو، یہ فی الجملہ ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۲،۱۵/۱، البدائع ۲۰،۳۰، مغنی المحتاج ۱۸۹۸،۳۸۹، البدائع ۲۰،۱۸۳ مغنی المحتاج ۱۸۹۸، البدائع ۱۸۳۸، البدائع ۱۸۳۸، البدائع ۱۸۳۸، البدائع ۱۸۳۸، البدائع ۱۸۳۸، البدائع ۱۸۳۸، البدائع

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'فی أربع و عشوین ....." کی تخریخ نقره مرسم میں گذریجی ہے۔

<sup>(</sup>۲) الفوا كهالدواني ار ۳۹۲ سه

<sup>(</sup>۳) ابن عابدین ۲/۳۱، الفوا که الدوانی ۲/۱۵۲، القلیو بی ۲/ ۱۸۳، کشاف القناع ۳/ ۱۸۳-

الجير مى نے كہا ہے: سياست، رعايا كے امور كى اصلاح اوران ك معاملات كا نظم و انظام كرنا ہے (۱) ،علاء نے سياست كو "الأحكام السلطانية" يا "السياسة الشرعية" يا "السياسة المدنية" كالسياسة المدنية" كالمياسة المدنية"

چونکہ سیاست اس معنی میں حکم کی بنیاد ہے، اسی لئے حکومت کے ذمہ داران کے اعمال اور سلطنت سے متعلق افعال کا نام سیاست رکھ دیا گیا ، اور ایک قول ہی ہے کہ امامت کبری (حکومت کی سربراہی)، دین کی حفاظت اور دنیا کے نظم وانتظام کے سلسلہ میں نبوت کی خلافت کے لئے وضع کی گئی ہے (۵)، اس بنیاد پرعلم سیاست وہ علم ہے جس کے ذریعہ حکومت اور ترنی و معاشرتی سیاسیات کی انواع اور ان کے حالات کا علم ہو، یعنی سلاطین، ملوک ، امراء ، اہل اختساب، قضاق ، علماء ، اموال کے ذمہ داران ، بیت المال کے اخساب، قضاق ، علماء ، اموال کے ذمہ داران ، بیت المال کے اندران کاموضوع ترنی مراتب اور ان کے حالات معلوم ہوں۔ اور اس کاموضوع ترنی مراتب اور ان کے احکام ہیں ، اس معنی اور اس کاموضوع ترنی مراتب اور ان کے احکام ہیں ، اس معنی

- (1) البحر الرائق شرح كنز الدقائق ابن تجيم ٢٦/٥ طبع العلمية قابره ١١ ١١١ه، البحر الرائق شرح كنز الدقائق ابن تجيم ٢٦/٥ طبع المثنى بغداد ١١١١ه، البحر يد طلبة الطلبة الطلبة الطلبة التجير مي ٢/٨٥ طبع المكتبة الإسلامية ديار بكر تركي، السياسة الشرعية أو نظام الدولة الإسلامية ١٣/١ طبع السلفية قابره ٥٠ ١١ه، الكلات ١١٣٠ ستورالعلماء ٢/١٩٠
- (۲) جیسا کہ ماوردی نے اپنی کتاب الأحکام السلطانیطیج العلمیہ بیروت اور ابو یعلی نے الاً حکام السلطانیطیجی اول الحلمی ۱۳۵۷ ہے ۱۹۳۸ء میں لکھا ہے۔
- (٣) ال كوابن تيميد نے اپنى كتاب السياسة الشرعيد فى إصلاح الراعى والرعيط ج الكتب العربيد بيروت ١٣٨٦ ه مين لكها ہے۔
  - (۴) بیابوالبقاء،اورصاحب دستورالعلماء کی تعریف میں مذکورہے۔
- (۵) نصيحة الملوك للماوردي ر ۵۱ تحقيق خصر محد خضر طبع مكتبة الفلاح، دستورالعلماء ۲۷ م۱۹۳\_

# سياسة

#### تعريف:

ا - لغت میں سیاسۃ کے دومعانی ہیں:

اول: چرواہے کاعمل، لینی ایسا شخص جوجانور کی دیکھر مکھ پرمقرر ہوتا ہے اوراس کوسدھا تاہے، کہاجا تاہے: ساس الدابة یسوسها سیاسة، جانور کی دیکھ بھال کی اوراس کوسدھایا۔

دوم: کسی شی کی اصلاح کے لئے اس پرمقرر ہونا، کہاجاتا ہے ساس الأمر سیاسة، لینی اس نے انتظام کیا، ساس الوالی الموعیة: ان کو حکم دیا، منع کیا، اور ان کی قیادت کی ذمه داری سنجالی، اس سے معلوم ہوا کہ لغت میں سیاست کا معنی تد ہیر، اصلاح اور تربیت ہے (۱)۔

اصطلاح میں یہ چندمعانی کے لئے آتا ہے:

۲ - اس میں سے پہلامعنی عام ہے، اس کا تعلق حکومت اور اقتدار سے ہے، اس کا تعلق حکومت اور اقتدار سے ہے، اس کا تعلق حکومت میں نجات دینے والے راستہ کی طرف لوگول کی رہنمائی کرکے ان کی سدھار کی کوشش کرنا اور ان کے امور ومعاملات کانظم وانتظام کرناہے (۲)۔

<sup>=</sup> ۱۹۲۷ء، کشاف اصطلاحات الفنون ـ التھانوی ار ۱۲۴۳ – ۲۲۵ طبع کلکته ۱۸۲۲ء،

<sup>(</sup>۱) الصحاح، القامون المحيط، التاج، الليان، المصباح، المغرب، أساس البلاغه، النهابي، المجم الوسيط -

<sup>(</sup>۲) الكليات - أبو البقاء ۱۳/۳ تحقيق عدنان درويش وثمد المصر ى طبع وزارة الثقافه دمشق ۱۹۷۴ء، جامع الرموز شرح مخضر الوقابيه، التهستانی ۲۹۰/۲ طبع محرم البوسنوی ۲۰۰۰ هد، حاشيه ابن عابدين ۱۵/۴ طبع دوم الحلبي ۱۳۸۷ هـ

میں سیاست عملی حکمت کی ایک فرع ہے <sup>(۱)</sup>۔

غالبًا سب سے پہلے تھم سے متعلق معنی میں لفظ سیاست کا استعال حضرت عمر و بن العاص ؓ نے کیا جب انہوں نے حضرت معاویۃ کے حالات کے بارے میں خط حضرت ابوموی اشعریؓ کولکھا، انہوں نے لکھا: میں ان کومظلوم خلیفہ کا جانشیں اور ان کے خوف کا دعوی دار، اچھی سیاست والا اور بہترین انتظام کار سجھتا ہوں (۲)۔ سا – دوسرامعنی: سزاسے متعلق ہے، یعنی سیاست، حاکم کی طرف سے کسی مصلحت کی وجہ ہے جس کووہ مناسب سمجھے کسی کام کا کرنا، اگر چپہ اس کام کے سلسلہ میں کوئی جزئی دلیل موجود نہ ہو (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

#### تعزير:

تعزیر کسی ایسے جرم میں سزا دینا ہے جس کے بارے میں شریعت میں نہوئی حدمقرر ہونہ اس میں کوئی کفارہ ہو،خواہ وہ اللہ تعالی کاحق ہویا کسی آ دمی کا ہو۔

جس کی نگاہ عقوبت پر رہی اس نے کہا کہ تعزیر حدسے کم درجہ کی سزاہے، یا کہا کہ بیالیی سزاہے جواللہ تعالی یا کسی بندہ کاحق ہوکر مقرر شہیں ہے۔

اسی وجہ سے ابن اقیم نے کہا ہے کہ تعزیر کی کوئی حدمقر زہیں

- (۱) کشاف اصطلاحات الفنون ۱۸۲۸، مفتاح السعاده -طاش کبری زاده ۱۸۵۱ طبع اول الکتب العلمیه بیروت ۴۵ ماره ۱۹۸۵، دستور العلماء ۱۸۸۸-
- (۲) تاریخ الرسل والملوک ـ أبوجعفر محمد بن جریر الطبر ی ۱۸٫۵ یخفیق محمد أبو الفضل ابراہیم (۲- دارالمعارف مصر ۱۳۸۷ هے ۱۹۲۷ء) ـ
  - (۳) البحرالرائق ۵راا، حاشیه ابن عابدین ۱۵٫۴ ـ

ہے، بلکہ وہ جرم کی قتم ،اس کی نوعیت اوراس کے بڑا یا چھوٹا ہونے کے اعتبار سے ہوتی ہے، ان کے نزدیک ممکن ہے کہ "تعزیر" "حد" سےزائد ہو،ان کی دلیل سے ہے کہ فقہاء کی اصطلاح میں جس کو حد کہتے ہیں اس سے وہ حد عام ہے جس کو شریعت کی زبان میں حد کہتے ہیں اس سے وہ حد عام ہے جس کو شریعت کی زبان میں حد کہتے ہیں (۱)۔

لہذاتعزیر سیاست سے خاص ہے۔

#### مصلحة:

۷ - مصلحت کامعنی شریعت کے مقصود کی حفاظت کرنا ہے، اور شریعت کامقصود انسان کی پانچ چیزوں کی حفاظت کرنا ہے:

لیعنی ان کے دین ، جان ، عقل ، نسل اور مال کی حفاظت کی جائے ، لہذاجس چیز سے ان پانچوں اصول کی حفاظت ہووہ مسلحت ہے ، اور جس چیز سے بیہ پانچوں ضائع ہوں وہ مفسدہ ہے ، اور اس کو دور کرنا مصلحت ہے۔

یابالفاظ دیگرانسان سے مفاسد کودور کرکے شریعت کے مقاصد کی حفاظت کرنامصلحت ہے <sup>(۲)</sup>۔

- (1) الأحكام السلطانية للمهاوردي ص ٢٢٦، الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٢٦٣، حاشية الجيمر مي ٣٨ ٢٣٦، إعلام الموقعين ٩٩/٢، الفروع ٢٨ ١٠٩٠١، ١١٦-١١١، دررالحكام في شرح غررالأحكام - ملاخسرو ٢/ ٣٨٥، ٥٥ (طبع احمد كامل استنبول ١٣٣٠هـ). ٢٩ ساهه ، تعريفات الجرجاني ر ٥٥ طبع المحلمي ١٩٣٧ه - ١٩٣٨ه، جامع الرموز ٢٢/ ٣٩٤، إعلام الموقعين ٢٩/٢ -
- (۲) المستصفى من علم الأصول للغزالى ار۲۸۷-۲۸۷ طبع اول الأميريه بولاق استد المستصفى من علم الأصول للغزالى ار۲۸۹-۲۸۹ طبع اول الأميريه بولاق المستد المناظر دبنة المناظر دبن قدامه المقدى شراء المستحقيق الحق من اول الكتاب العربي بيروت ا \* ۱۹۳ هـ، ۱۹۸۱ء، إرشاد الحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول للثو كانى طبع اول الحلمي ۲۵ ۱۳ هـ، ۱۹۳۷ء، الموافقات في أصول الشريع ۲۵ مرح المحتلة التحاريم مصر الشريع ۲۵ مرح ۱۸ مرح المحتلة التحاريم مصر المستحد الم

#### شرع حکم:

۵ - حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ سلطان کوئی ہے کہ وہ لوگوں کے امور کے نظام اور کجی و پیچیدگی کو درست کرنے کے لئے سیاست کا طریقہ اختیار کرے، ان ضوابط وکسوئی کے مطابق جن کا بیان آگے آرہاہے، اور سیاست صرف اس پرموقوف نہیں ہے جس کی صراحت نثریعت نے کی ہے۔

حفیہ نے کہا ہے کہ سیاست شریعت کے قواعد کے تحت داخل ہے، اگرچہ خاص طور پراس کی صراحت نہیں کی گئی ہے، اس لئے کہ شریعت کی بنیاد (ایمان کے بعد) عالم کی بقا کے لئے فساد کی بنیاد کے ختم کرنے پرہے<sup>(1)</sup>، مالکیہ میں سے قرافی نے کہا ہے کہ سیاسی احکام میں حکمرانوں کو موقعہ دینا شریعت کے خلاف نہیں ہے، بلکہ دلائل اور قواعد سے اس کی تائیدوتو ثیق ہوتی ہے، ان میں سب سے اہم فساد کی کثرت اور اس کا عام ہونا ہے، اور مصالح مرسلہ کے قائل امام مالک اور دوسرے بہت سے علماء ہیں (۲)۔

حنابلہ میں سے ابوالوفاء بن عقیل نے کہا ہے کہ سلطان کوت ہے کہ سیاست کا طریقہ اپنائے ، اور ہمار بے نزدیک یہی دوراندیثی ہے ، ہرامام نے اس کے بارے میں گفتگو کی ہے ، اور سیاست صرف اس پر موقوف نہیں جس کی صراحت شریعت نے کی ہے ، اس لئے کہ خلفاء راشدین نہیں جس کی صراحت شریعت نے کی ہے ، اس لئے کہ خلفاء راشدین نے قتل کیا ہے ، سزائیں دی ہیں ، مصاحف کوجلا یا ہے ، اور حضرت عمر شنے عورتوں کے فتنہ کے اندیشہ سے نصر بن تجاج کوجلا وطن کیا ہے ۔

وقتہاء نے اس کومصالح مرسلہ میں شار کیا ہے (۳)۔

علامہ ابن قیم نے اس شخص کی زیادتی سے خبردار کیا ہے جس نے نصوص میں مذکور چیزوں پر اکتفاء کرتے ہوئے سیاست کو اختیار کرنے سے منع کیا ہے، اسی طرح اس شخص کی کوتا ہی سے بھی متنبہ کیا ہے جس نے یہ مجھا ہے کہ سیاست کے اختیار کرنے سے حکام متنبہ کیا ہے جس نے یہ مجھا ہے کہ سیاست کے اختیار کرنے سے حکام سیمجھیں مقرر کریں، پھر انہوں نے فرمایا ہے کہ دونوں جماعتوں سے سیمجھیں مقرر کریں، پھر انہوں نے فرمایا ہے کہ دونوں جماعتوں سے اس چیز کے بیجھنے میں کوتا ہی ہوئی ہے جس کود کے کراللہ نے اپنارسول اس چیز کے بیجھنے میں کوتا ہی ہوئی ہے جس کود کر اللہ نے اپنارسول کو بھیجا اور اپنی کتاب میں نازل کی، اس لئے کہ اللہ تعالی نے اپنے رسول کو بھیجا اور اپنی کتابیں نازل کی، اس لئے کہ اللہ تعالی نے اپنے کہ یہ کہ وہ میں انصاف قائم کریں، یہی وہ عدل ہے جس کی وجہ سے زمین و آسمان کا نظام قائم کسی طریقہ سے ہو وہاں اللہ کی شریعت اور اس کا دین ہوگا ، اس لئے کہ سے حسل و انصاف قائم ہو وہ دین کا حصہ ہے (۱)۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ بیضروری ہے کہ سیاست شریعت کی حدود میں رہے، اس سے تجاوز نہ کرے، یہاں تک کہ انہوں نے کہا ہے کہ صرف وہ سیاست صحیح ہے جوشریعت کے موافق ہو، اسی وجہ سے وہ اس معنی میں سیاست کے اختیار کرنے سے لوگوں سے الگ رہے جو جمہور کے نزدیک مراد ہے لیمن نصوص میں جن کی صراحت ہے صرف ان پر ہی اکتفانہ کیا جائے (۲)۔

## سياست كى اقسام:

۲ - سیاست کی دونشمیں ہیں: ظالم سیاست جس کوشر بعت حرام قرار

<sup>(</sup>۱) حاشیها بن عابدین ۱۵/۵۱

<sup>(</sup>۲) اس کو ابن فرحون ما لکی نے تبرۃ الحکام فی اُصول الاً تضیہ ومناجج الاً حکام ۲ر ۱۵۲،۱۵۰ طبح الحلمی ۷۸ ۱۳ هه،۱۹۵۸ء میں امام مالک نے قتل کیا ہے۔

<sup>&</sup>quot; الطرق الحكميه رسما، الفروع \_ابوعبدالله محمد بن مفلح ٢ / ١١٥ –١١٦ طبع چېارم عالم الكتب بيروت ٥ - ١٩٨٥ هـ ، ١٩٨٥ ء \_

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ۴/ ۷۲ س- ۲۳ س،الطرق الحكميه رسما، ۱۴ س

دیتی ہے، دوسری عادل سیاست، جوتن کو غالب کرتی،مظالم کو دور کرتی، اہل فساد کو روکتی ہے، مقاصد شرعیہ تک پہنچاتی ہے، یہی وہ سیاست ہے جس پراعتماد کرنااور جس پر جلنا، شریعت واجب قرار دیتی ہے (۱)۔

عادل سیاست شریعت کا حصہ ہے، جس نے اس کو جانا، اس نے شریعت کو جانا اور جواس سے ناواقف رہا وہ شریعت سے ناواقف رہا، اور جس کو اکثر وہ سلاطین جوعلم کے بغیرا پنی خواہش اور رائے پر عمل کرتے ہیں، سیاست کہتے ہیں، وہ کوئی چیز نہیں ہے (۲)۔

نبی کریم علی اور خلفاء راشدین لوگوں کے دین اور ان کی دنیا کے بارے میں تدبیر وانتظام کرتے تھے، چنانچہ اس دور میں حکم اور سیاست ایک ہی چیز تھی، پھر جب حکومت کا دائرہ وسیع ہوا تو شریعت اور سیاست میں فرق ظاہر ہوا ، اس لئے کہ حکمران کتاب و سنت سے دلیل کے بغیر خواہشات کے مطابق حکم دینے لگے (۳)۔

علامہ ابن القیم نے کہا ہے کہ بعض نے حکم کے طرق کی دوشم کی میں میں اس میں اس میں اس میں میں دوشم کی دوشم کی دوشم کی دوشم کی دوشم کی دینے سات میں میں اس میں میں دوستا کے دوستا کی دوستا کی دوستا کے دوستا کی دو

علامہ ابن القیم نے کہا ہے کہ بعض نے علم کے طرق کی دوشم کی ہے: شریعت اور سیاست ، اسی طرح بعض لوگوں نے دین کی دوشم کی ہے: عقل ہے: شریعت اور حقیقت ، کچھ لوگوں نے دین کی دوشم کی ہے: عقل ونقل ، میساری تقسیم باطل ہے بلکہ سیاست ، حقیقت ، طریقت اور عقل ہرایک کی دوشمیں ہیں: صحیح اور فاسد ، چنا نچے صحیح شریعت کی ایک قسم ہمانی کی دوسرا حصہ نہیں ہے ، اور باطل اس کی ضد اور اس کے منافی ہے ، میرسب سے اہم اور نفع بخش اصول ہے ، اور بیصرف ایک منافی ہے ، بیرسب سے اہم اور نفع بخش اصول ہے ، اور بیصرف ایک

حرف پر مبنی ہے، وہ یہ ہے کہ نبی کریم علیہ کی رسالت ہراس چیز کے اعتبار سے عام ہے جس کی ضرورت بندوں کواپنے معارف،علوم اوراعمال میں ہوتی ہے، آپ نے اپنے بعدا پنی امت کوکسی کا محتاج نہیں چھوڑا ہے، بلکہ وہ صرف اس کے محتاج ہیں جو حضور علیہ کی لائی ہوئی شریعت کوان کے پاس پہنچائے (۱)۔

## رعایا کے حق میں امام کی اچھی سیاست:

2 - امت میں سیاست کا بڑا اثر ہوتا ہے چنانچہ اچھی سیاست سے ملک کے اطراف میں امن وامان عام ہوتا ہے، اس وقت لوگ اپنی مصالح اور اپنے اموال کے بارے میں مطمئن ہوتے ہیں، دولت بڑھتی ہے،خوش حالی عام ہوتی ہے،دین کوقوت پہنچتی ہے۔

یہ اسی وقت ممکن ہے جبکہ امام کے لئے دانشمندانہ سیاست ہو،
امت کے تمام چھوٹے بڑے امور کا اہتمام کرتا ہو، لوگوں کو بھلائی کے
کام کی ترغیب دیتا ہو، اچھے اعمال پر بہتر بدلہ دیتا ہو، شروفساد سے
ڈراتا اور اس پر سزا دیتا ہو، شروفساد کرنے والوں اور اس کی دعوت
دینے والوں کی جڑکا ٹما ہو، اس طرح کی سیاست کے بغیر حکومت
کمزور ہوگی اور ختم ہوگی اور ملک ویران ہوگا۔

دانش مندانہ سیاست جوامت کی بھلائی کا کام کرتی ہے وہ ہے جس میں امام بختی ونرمی کے درمیان ہو پختی پرنرمی کومقدم کرے، سزا سے پہلے اچھی طرح سمجھائے۔

اس پر واجب ہے کہ لوگوں کے دین کی اصلاح کا اہتمام کرے،اس لئے کہاسی میں دین ودنیا کی بھلائی ہے۔ اس سلسلہ میں تین چیزوں سے بڑی مددماتی ہے۔ اول:اللہ تعالی کے لئے اخلاص اوراس پر توکل کرنا۔

<sup>(</sup>۱) إعلام الموقعين ١٩٧٥/٣٠

<sup>(</sup>۱) تبعرة الحكام السلام الطرق الحكميه ر۵، معين الحكام ر ۲۰۷، حاشيه ابن عابد بن ۱۵/۳

<sup>(</sup>۲) الطرق الحكميه ر۵، الفروع ۱۸۳۱، البحر الرائق ۵۲۲۵، كشاف اصطلاحات الفنون ار ۲۲۵\_

<sup>(</sup>٣) مجموع فيآوى شخ الإسلام ابن تيميه ١١/١٥،٥٥١ ٣٩٢ طبع مكتبة المعارف رباط-

### دوم: نفع اور مال کے ذریعہ لوگوں کے ساتھ بھلائی کرنا۔ سوم: مصائب کے وقت لوگوں کی ایذاء پرصبر کرنا<sup>(۱)</sup>۔

### سیاست کے قواعد:

شرعی سیاست کی عمومی بنیادیں وہ اساسی قواعد ہیں جن پر اسلامی حکومت کی بنیاد ہوتی ہے، اور حکومت کا سیاسی نہج ان ہی قواعد سے رہنمائی حاصل کرنا ہے۔

## يهلى اساس: شريعت كى بالادسى:

۸-قرآن کریم میں ایک سے زائد مقامات پر اس سیادت وبالادی کی تاکید آئی ہے، اس سلسلہ میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ مَا کَانَ لِمُوْمِنٍ وَ لاَ مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى الله وَ رَسُولُهُ أَمُوا أَنُ يَّكُونَ لَهُمُ اللّٰجِيرَةُ مِنُ أَمُوهِمُ وَمَنُ يَعْصِ الله وَرَسُولُهُ فَقَدُ ضَلَّ طَهُمُ اللّٰجِيرَةُ مِنُ أَمُوهِمُ وَمَنُ يَعْصِ الله وَرَسُولُهُ فَقَدُ ضَلَّ ضَللاً مُّبِينًا" (اور کسی مومن اور مومنہ کے لئے درست نہیں کہ جب الله اور اس کا رسول کسی امر کا حکم دے دیں تو پھر ان کو اپنے داس ) امر میں کوئی اختیار باقی رہ جائے اور جوکوئی اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی کرے گاوہ صرت گمراہی میں جاپڑا)۔

نيز ارشاور بانى ہے: ''ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَهُمُ الْحَقِّ أَلاَّ لَهُ الْحُكُمُ وَ هُوَ السَرَعُ الْحُسِبِيْنَ ''<sup>(٣)</sup> (پُروه سب واپس

لائے جائیں گےاینے مالک حقیقی کے پاس سن رکھو کہ فیصلہ اس کا ہوگا اوروہ بہت ہی جلدحساب لے لے گا)۔ ابن جریر نے کہا ہے کہ مکم دینے اور فیصلہ کرنے کاحق صرف اسی کو ہے، اس کے سوااس کی مخلوق میں سے کسی کو بیرحق حاصل نہیں ہے<sup>(۱)</sup>،اور بید دنیا و آخرت میں حق ہے، اس لئے کہ آخرت میں حساب کی بنیاد محض دنیا میں لوگوں کے اعمال کے مطابق ہی قائم ہوگی ، اور لوگوں نے دنیا میں جو کچھ کیا ہے اس بارے میں ان سے صرف اس شریعت کی اساس کے مطابق حساب لیا جائے گاجس کے احکام اجتماعی ، سیاسی اور اقتصادی زندگی اور دوسرے معاملات کے امور کومنظم کرنے کے لئے آئے ہیں۔ 9 - چونکه اس دنیا میں زندگی کے تمام معاملات میں الله تعالی کی شریعت کی حاکمیت رہے گی اور آخر زمانہ تک ایبار ہے گا، اس کئے بہت ی آیات میں اس کے احکام کی تطبیق ، اورجس کا حکم دیا گیا ہے اس کی انتاع کرنے اورجس سے روکا گیا ہے اس کو چھوڑنے کا امر ہے، اس میں سے اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''فُمَّ جَعَلْنَاکَ عَلَی شَرِيُعَةٍ مِّنَ الْأَمُرِ فَاتَّبِعُهَا وَلاَ تَتَبَّعُ أَهُوَاءَ الَّذِيْنَ لاَيَعُلَمُونَ" (٢) (پھر ہم نے تم کو دین کے ایک خاص طریقہ پر کر دیا، سوآ پ اسی پر چلئے اور بےعلموں کی خوا ہشوں کی پیروی نہ کیجئے )۔ابن جریر نے کہا ہے کہ اس شریعت کی اتباع کیجئے جوہم نے آپ کے لئے بنایا ہے اور الله تعالی سے ناواقف لوگ جوت و باطل کونہیں جانتے ہیں،جس چز کی طرف بلاتے ہیں اس کی اتباع نہ کیجئے اور اس پڑمل نہ کیجئے ،اگر آپ اس پرممل کریں گے تو ہلاک ہوجائیں گے، یہ ابن عباس، قیادہ اور ابن زید کا قول ہے۔

<sup>(</sup>۱) المنج المسلوك في سياسة الملوك لعبدالرحمان بن عبدالله بن نصرالشيز ري ص ۹۰ طبع ۲۱ ۱۳ هـ، دستور العلماء ۲۲ ۱۹۴، التمر المسبوك في نصائح الملوك ـ الغزالي ر ۵۳، ۷۰ – ۷۱ – ۸۳ طبع اول الخيرية مصر ۲۰ ۱۳ هـ، نصيحة الملوك ر ۲۲ الساسة الشرعية، لا بن تيسه ر ۱۱۲ – ۱۱۳ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ اُحزاب ۱۳۲۸

<sup>(</sup>۳) سورهٔ أنعام / ۲۲\_

<sup>(</sup>۱) جامع البيان في تفسير القرآن (تفسير الطبري) ٢٠٠٠ اطبع چهارم دار المعرفه بيروت ١٩٨٠ هـ ١٩٨٠ -

<sup>(</sup>۲) سورهٔ جاشیه ۱۸ ا

علامہ زمخشری نے کہا ہے: اپنی اس شریعت کی اتباع کیجئے جو دلائل اور بینات سے ثابت ہے اور جاہلوں کی خواہشات اور ان کے دین کی اتباع نہ کیجئے جن پر کوئی دلیل نہیں ہے، بلکہ خواہش نفس اور بیعت پر مبنی ہیں (۱) ، اسی سلسلہ میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے: '' إِتَّبِعُوُا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيُلاً مَّا أَنْزِلَ إِلَيْكُمُ مِنْ دَّبِّكُمُ وَ لَا تَتَبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيُلاً مَّا تَذَكَّدُونَ ''(۲) (پیروی اس کی کروجو کچھتم پر تمہارے پروردگار کی طرف سے نازل کیا گیا ہے اور اللہ کو چھوڑ کر دوسرے رفیقوں کی پیروی مت کروکم ہی تم لوگ نصیحت قبول کرتے ہو)۔

علامة قرطبى نے كہا ہے كەاللەتغالى كاارشاد ''إِتَّبِعُوْا مَا أُنْوِلَ إِلَيْكُمُ مِنْ رَّبِّكُمُ " ہے مرادكتاب وسنت ہے ،الله تعالى كاارشاد ہے: "وَمَا اتّاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَانَهَاكُمُ عَنهُ فَانْتَهُوُا " (" ورسول جو پچے تمہیں دے دیا کریں وہ لے لیا کرو، اور جس ہے وہ تمہیں روک دیں رک جایا کرو)۔

ایک جماعت نے کہاہے کہ بیتکم نی کریم علیہ اور آپ کی امت سب کے لئے ہے، ظاہر بیہ ہے کہ بیتکم آپ کے علاوہ تمام لوگوں کے لئے ہے بعنی ملت اسلام اور قرآن کی اتباع کرو، جس کوقرآن نے حلال کیا ہے اس کوحلال سمجھو، اور جس کوترام کیا ہے اس کوحرام مجھو، اس کے حکم کو بجالا وُ، اس کی نہی سے پر ہیز کرو، آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ نص کی موجود گی میں رائے پڑمل نہیں کیا جائے گا (۲۰)۔

اوراللہ تعالی نے جو کچھ نازل کیا ہے اس کی اتباع کا حکم صرف
 قرآن کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ سنت کو بھی عام ہے، اس کی تائید

ان متعدد آیات سے ہوتی ہے جن میں سنت کی اتباع کرنے کا حکم دیا گیاہے، اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ''یأیُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُواْ أَطِیُعُواْ اللّٰهَ وَ الرَّسُولَ وَ لاَ تُبُطِلُواْ أَعُمَالُكُمْ''(۱) (اے ایمان والو اطاعت کرورسول کی اور اپنے اعمال کورائیگاں مت کرو)۔

## شریعت سے مستنطر لقول کے وضع کرنے میں امام کاحق:

11 - شریعت کی بالادسی ثابت کرنے کا مطلب بینہیں ہے کہ امام اور دوسرے اہل حکومت ، حکومت کے معاملات کو چلانے کے لئے ضروری طریقے اور تجاویز مرتب کرنے سے محروم ہیں۔

بیاس کئے کہ شریعت کی نصوص محدود ہیں اور حوادث، زندگی

کے حالات اور امت و حکومت دونوں کو پیش آنے والے مسائل
غیر محدود ہیں، امام اور اہل حکومت کے لئے ضروری ہے کہ ان سب کا
سامنا مناسب طریقوں سے کریں، لیکن ان کو بیتن مطلقاً حاصل نہیں
ہے، بیضروری ہے کہ بیطر لیقے نصوص شرعیہ کے خلاف نہ ہوں،
اسلام کے مبادی اور اس کے عام قواعد سے خارج نہوں، اور امت
کی مصلحت کے مطابق ہوں جن کی رعایت ضروری ہے، اور جن کے
لئے حکومت کا قیام عمل میں آیا ہے، اور بیاس وقت ہوسکے گا جب کہ
اہل علم ماہر فقہاء کی طرف رجوع کیا جائے۔

#### دوسری اساس شوری:

1۲ - حکم امانت ہے، امام اور اہل حکومت اس امانت کے ذمہ دار ہیں، اس وجہ سے ان کی ایک صفت یہ ہے کہ وہ اپنی رائے کو ترجیح نہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ محمر سس<sub>ت</sub>

<sup>(</sup>۱) تغییرالطبر ی۷۶/۸۸،الکثاف ۱۱/۳۵طبع دارالمعرفه بیروت.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ أعراف رسمه

<sup>(</sup>۳) سورهٔ حشرر ک

<sup>(</sup>۷) الجامع لأحكام القرآن ۱۲۱۷ طبع دارالكتب العربية قامره ۱۳۸۷ هه ۱۹۲۷ء، الكشاف ۲۲،۷۴ به

دین، اور لوگوں کی عقل سے فائدہ اٹھانے سے غافل نہ ہوں، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ أَمُو هُمُ شُور ای بَیْنَهُمْ" (اور ان کا اہم کام باہمی مشورے سے ہوتا ہے)۔

اسی وجہ سے عقلی طور پریہ ثابت شدہ ہے کہ امام پر واجب ہے کہ ان علماء سے مشورہ کرے جو باعمل ہوں ، اور حکومت اور امت کے خیر خواہ ہوں ، اور اپنے احکام میں ان پر اعتماد کرے تا کہ اس کی حکومت ہمیشہ رہے اور صحیح اساس پر قائم رہے (۲)۔

د کیکئے: اصطلاح '' شوری''۔

#### تيسري اساس عدل:

سا – عدل وانساف آسانی دین کی وہ جامع صفت ہے جس کونا فذ کرنے کے کرنے اور لوگول کواس کی طرف بلانے اور ان کواس پر آمادہ کرنے کے لئے حضرات انبیاء کرام اس دنیا میں تشریف لائے، چنانچے قرآن کریم میں ہے: "لَقَدُ أَرُسُلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَیِّنَاتِ وَ أَنُولُنَا مَعَهُمُ الْکِتَابَ وَ الْمِیْزَانَ لِیَقُومُ النَّاسُ بِالْقِسُطِ" (اور ہم نے اپنے پیغیمروں کو المُومِیُ ہوئی چیزیں دے کر بھیجا اور ہم نے ان کے ساتھ کتاب کواور انساف کرنے کونازل کیا تاکہ لوگ اعتدال پرقائم رہیں)۔

اورالله تعالى كا ارشاد ہے: "إِنَّ الله يَاهُو بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ" ( بِالْعَدُلِ الله تعالى عدل اور صن سلوك كا حكم ديتا ہے)۔

عدل ایباامرہےجس کو زمین میں قائم کرنے کی کوشش کرنا

الله تعالی نے مسلمانوں پرفرض قرار دیا ہے تا کہ ان کی خصوصیت تمام امتوں میں ممتاز ہو، اس لئے کہ ان کا دین، دین عدل ہے، یہاں تک کہ حضرت عمر نے فرمایا کہ عدل میں کوئی رخصت نہیں ہے، نہ قریب کے بارے میں نہ دور کے بارے میں، نہنی میں اور نہ خوش حالی میں، علامہ ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ عدل ہر چیز میں ہر شخص پر واجب علامہ ابن تیمیہ نے کہا ہے کہ عدل ہر چیز میں ہر شخص پر واجب ہے اس کی تفصیل اصطلاح '' عدل' میں دیکھی جاسکتی ہے۔

#### طاقت وقدرت كاسرچشمه:

۱۹۲ - امام کاانتخاب شرعاً واجب ہے، امام اہل حل وعقد کی بیعت سے متعین ہوجا تا ہے، امام احکام شریعت کا مکلّف اور حلال وحرام کا پابند ہے اور امت کے کسی فرد کی طرح اس کا ذمہ دار ہے، بلکہ وہ اس کا بھی ذمہ دار ہے کہ حکومت کے تمام امور میں ان احکام کو نافذ کرے، اس لئے کہ وہ اپنے منصب کی وجہ سے امت کا سب سے طاقت ور فرد ہے، امت پر اس کی اطاعت واجب ہے۔ دیکھئے: اصطلاح دیا عت نائبری' اور نہیجہ' ۔

سياست شرعيه كى اقسام:

اول:حکومت میں سیاست شرعیہ:

10- یہ بات ثابت شدہ ہے کہ اسلام ، مذہب اور حکومت دونوں ہے، اس لئے کہ قر آن کریم جس طرح عقیدہ کی کتاب ہے اسی طرح انسان کو انسان کے ساتھ ان احکام و قواعد کی بھی کتاب ہے جو انسان کو انسان کے ساتھ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ شوری ر ۳۸\_

<sup>(</sup>۲) سراج الملوك را ۴، تحرير الأحكام ٧٦ ك ( فقره ١٧٧)\_

<sup>(</sup>۳) سورهٔ حدیدر ۲۵\_

<sup>(</sup>۴) سورهٔ کل ر ۹۰

<sup>(</sup>۱) تاریخ الطبری ۳۷ر ۵۸۵،الفتاوی المصریه را ۴۱۲، اختصاراً بی عبدالله محمد ابن علی الحسنبلی البعلی، تعیق محمد حامد الفقی (طبع نشر الکتب الإسلامیه - هجرانواله باکستان ۱۳۹۷هه ۱۹۷۷ء) -

اورانسان کومعا شرہ کے ساتھ اور مسلم معاشرہ کوسلے و جنگ کی حالت میں غیر مسلم معاشرہ کے ساتھ مربوط کرتے ہیں۔

اس کے ساتھ ساتھ اسلام تمام اقسام کے حقوق اور ان کی جزئیات پر محیط ہے، شہری حقوق سے لے کر تعزیراتی حقوق تک، اقتصادی حقوق سے لے کر مالی ، تجارتی اور خصوصی وعموی دونوں قسم کے بین الاقوامی حقوق تک اس میں یائے جاتے ہیں۔

یہ حقوق نصائے نہیں ہیں کہ جن کولوگوں کی خواہش پر چھوڑ دیا جائے، بلکہ بیا حکام اور واجب التنفیذ ہیں، اور حکومت کے قیام کے بغیر ممکن نہیں ہے۔

اس حکومت کے لئے ایک سردار (امام) کا ہونا ضروری ہے جو اس کے معاملات کا ذمہ دار ہوا ورامت کی مصلحت میں شب بیداری کرے، قرآن کریم نے اس مبارک آیت میں اس کی طرف رہنمائی کی ہے،" وَ إِذُ قَالَ رَبُّکَ لِلْمَلائِکَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرُضِ خِلِيْفَةً" (ا) (اور وہ وقت یا دکرو جب تیرے پروردگار نے فرشتوں ہے کہا، میں زمین پراپنانا ئب بنانا چاہتا ہوں)۔

قرطبی نے کہا ہے: یہ آیت ایسے امام وخلیفہ کے انتخاب میں اصل ہے جس کی سمع وطاعت کی جائے تا کہاس کے ذرایعہ اتحاد برقرار رہے اوراس کی وجہ سے خلیفہ کے احکام نافذ ہوں (۲)۔

صديث مين مي كرسول الله عليه في فرمايا: "لا يحل لثلاثة نفر يكونون بأرض فلاة إلا أمّروا عليهم أحدهم" (") (تين

- (۱) سورهٔ بقره ۱۰ ۴سـ
- (۲) الجامع لأحكام القرآن ار ۲۲۴ طبع الكتب العربية قابره ۱۳۸۷ هه ۱۹۶۷ -
- (۳) حدیث: 'لا یحل لشلافة نفر یکونون بأرض فلاة إلا أمروا علیهم أحدهم'' کی روایت احمد (۲ م ۱۷ طبح المیمنیه ) نے حضرت عبدالله بن عمروً سے کی ہے، اور پیٹمی نے اس کوانجمع (۸ م ۱۲ طبع القدس ) میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہا ہے کہا سے کہا ہے کہاں میں ابن لہیعہ ہیں اور وہ ضعیف ہیں، اور اس کے باقی رجال سیح کے رحال ہیں۔

آ دمی جو کسی بیابان میں ہوں ان کے لئے جائز نہیں ہے کہ اپنے میں سے کسی کوامیر نہ بنائیں )۔

نیز آپ علی نیز آپ علی نیز آپ علی این از از از از خرج ثلاثة فی سفر فلیو مروا أحدهم "(۱) (اگر تین آ دمی سفر میں تکلیں تو اپنے میں سے کی ایک کوامیر بنالیں )۔

شوکانی نے کہا ہے: جب بدان تین آ دمیوں کے لئے مشروع ہے جو جنگل بیابان میں ہوں یا سفر میں ہوں تو زیادہ تعداد کے لئے جو دیہاتوں اور شہروں میں رہتے ہیں اور ظلم کو دور کر نے اور جھگڑوں کو دیہاتوں اور شہروں میں رہتے ہیں اور ظلم کو دور کر نے اور جھگڑوں کی طے کر نے کے مختاج ہیں اس کی مشروعیت بدرجداولی ہوگی ، اس میں اس شخص کے لئے دلیل ہے جس نے کہا ہے کہ مسلمانوں پر ، ائمہ ، والیان اور حکام کا انتخاب کرنا واجب ہے (۲) ، اور چونکہ ملک کی اصلاح ، بندوں کا امن ، فساد کے مواد کو ختم کرنا ، ظالموں سے مظلوموں کو انصاف دلا نا ایک زبردست غالب اور قدرت والے سلطان کے کوانصاف دلا نا ایک زبردست غالب اور قدرت والے سلطان کے بغیر ممکن نہیں ہے (۳) ۔ اسی وجہ سے ایسے امام کا انتخاب واجب ہے جود ین کی تگہبانی اور امت کے امور کی سیاست کا ذمہ دار ہو، اور بیہ بالا جماع فرض ہے (۲) ۔

- (۱) حدیث: إذا خوج ثلاثة فی سفر فلیؤمروا أحدهم" کی روایت ابوداود (۱/۳۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابوسعید خدری سے کی ہے اس کوریاض الصالحین (ص۲۵ سطح المکتب الإسلامی) میں حسن قرار دیا ہے۔
  - (۲) نیل الأوطار ۸ر ۲۲۵ طبع الحلبی \_
- (۳) الفصل في الملل والأ بواء والنحر \_ابن حزم ٢/٨ طبع دوم دارالمعرفيه بيروت 1900 هـ 1920ء، شرح مقاصد الطالبين في علم اصول الدين \_ النفتازاني 17/١٠ طبع دار الطباعه استنبول ١٤٧٤ه، سراج الملوك للطرطوثي ر ٣٩ مطبوع مع التبر المسبوك، السياسة الشرعيه لا بن تيميه ١٣٨ -١٣٩ ، تحرير الأحكام في تدبير أبل الإسلام \_ بدرالدين بن جماعه ١٨٨ (فقره ٥) تحقيق فؤادع بدالمنعم أحمطي اول \_ رئاسة المحاكم الشرعية قطر ٥٥ ١٣٨هـ ١٩٨٥ء ـ
- (٤) الفصل ١٨٤٨، أصول الدين للبغدادي ر٢٤١ طبع اول مطبعة الدوله

ال امام کی صفات اوراس کی شرطیں ، اور کن چیزوں سے اس کی امامت کا انعقاد ہوگا ، یہ ساری تفصیلات اصطلاح :'' الإ مامة الکبری''اور'' بیعة''میں دیکھی جائیں۔

### امام کے حقوق:

۱۶ – ماوردی اور ابولیعلی کی رائے ہے کہ امام کے دو حقوق ہیں ، طاعت اور نصرت۔

ابن جماعہ نے کہا ہے کہ دس حقوق ہیں: طاعت، نصیحت، تعظیم و احترام، غفلت کے وقت تنبیہ کرنا، مردشمن سے وقت رہنمائی کرنا، ہر دشمن سے ڈرانا، اس کے کارندوں کی سیرت سے اس کو آگاہ کرنا، اس کی اعانت کرنا، اس کی محبت پر دلوں کو جمع کرنا اور نصرت (۱)۔

یہ حقوق امام کواس وقت حاصل ہوں گے جب وہ اللہ تعالی کی اطاعت وفر ما نبر داری کرے گا، اس کے فرائض اور حدود کی پابندی کرے گا، اور امت کے جوحقوق اس پرواجب ہیں ان کوادا کرے گا، امت جب ان حقوق کی رعایت کرے گی تو دل صاف ہوں گے، اتحاد برقر اررہے گا، اور اللہ کی مددا ترے گی۔

مذکورہ حقوق کے علاوہ میں امام ایک عام آدمی کی طرح ہوگا، تمام حقوق واحکام میں لوگوں کے برابر ہوگا، بلکہ واجب ہے کہ وہ لوگوں میں سب سے زیادہ اللہ تعالی سے ڈرنے والا ہو، اور فرائض کی ادائیگی اور اوامر کی انتاع میں لوگوں میں سب سے اچھا ہو، اس لئے کہ دہ حکومت کا سربراہ ہے ()۔

### امام کی ذمهداریان:

2 ا - امت كے حقوق جوامام كے واجبات بيں ان كودس كى تعداد ميں جمع كرديناممكن ہے:

(۱) دین کی حفاظت، اس کے عام کرنے پر آمادہ کرنا، علوم شرعیہ کی نشر واشاعت، اہل علم کی تعظیم کرنا، ان سے ملاقات کرنا، ان سے مشورہ کرتے رہنا۔

(۲) ملک کی حفاظت اوراس کا دفاع کرنا ، اندرون ملک امن وامان برقر اررکھنا۔

(m)مقدمات کے فیصلے کرنا، احکام کونافذ کرنا۔

(۴) حکومت کے تمام معاملات میں عدل وانصاف قائم کرنا۔

(۵) حدود شرعیه کونا فذ کرنا۔

(۲) جہاد کے فرض کو قائم کرنا۔

(۷) حکومت کوتر قی دینا، زندگی کی را ہوں کو آسان کرنا، خوش حالی کو عام کرنا۔

(A) شریعت نے لوگوں پر جو مال واجب کیا ہے ان کوتخی کے بغیر وصول کرنا ، اور جائز مصارف میں نیز مستحقین پر کمی اور اسراف کے

اشنبول ۲۹ ساره ۱۹۲۸ء،الأحكام السلطاني للماوردي ر٥۔
 الأحكام السلطاني لائي يعلى رسم نهاية الأقدام في علم الكلام للشهر ستاني ر ٢٥٨ و تحقيق الفريد جيوم طبع مكتبة المثنى بغداد، السياسة الشرعيه لابن تيميه ر ١٣٩١، حاشية البجيري ۴ ر ٢٠٩٨ تحرير الأحكام ٢٨ (فقره ر٥٥)۔

<sup>(</sup>۱) تارخ الطبري ۲۲۴ ، الخراج ، لأ بي يوسف ر ۱۳ طبع بنجم السّلفيه قاهره ۲۲۳ هم النه المحتفى البندي ۲۲۴ الطبح الحلمي مصر ۱۳ الاهم نج المحاله المحتفى البندي ۲۲ المرح المن الجديد طبع سوم دار الفَرَّلَجميع بيروت البلاغه لهرضى الر ۱۸۸ بشرح ابن البي الحديد طبع سوم دار الفَرَّلَجميع بيروت المحاهم من سلام (۱۲ رقم ۱۱) تحقيق محمد خليل براس طبع الكليات الأزهريه ۱۸۹ هم ۱۹۹۹ء الأحكام السلطانيي محمد خليل براس طبع الكليات الأزهريه ۱۸۹ هم ۱۳ و ۱۹۹۹ء الأحكام السلطانيي محمد خليل براس طبع الكليات الأزهريه ۱۸ ساه ۱۹۹۹ء، الأحكام السلطاني من المناقب من من المناقب من من المناقب من من المناقب كام ۱۸ منام ۱۲ ( فقره ۲۲ ) -

<sup>(</sup>۱) نصيحة الملوك رص ۵۳ – ۵۳ ، الأحكام السلطانيدللما وردى ركا، أدب الدنيا والدين الماوردى راك طبع اول الأدبيه مصر كا ۱۳ هه، تحرير الأحكام ص۹۳ (فقره ر۲۲) \_

بغيرخرج كرنابه

(۹) حکومت کے مناصب پرامانت دار، خیرخواہ اور اہل تجربہ کومقرر کرنا۔

(۱۰) خودامت کی سیاست اوراس کی مصالح کا اہتمام کرنا ، حکومت کے امور کی نگرانی کرنا ، ان پرمقرر کردہ لوگوں کے حالات کا جائزہ لیتے رہنا<sup>(۱)</sup>۔

## عمال کی تقرری اوران کی علاحدگی:

### الف-عمال كى تقررى:

۱۸ - امام اپنے مقرر کردہ عمال کے تعاون کے بغیر حکومت کے تمام امور بذات خود انجام نہیں دے سکتا ہے، جب جب حکومت کے امور میں وسعت ہوگی اور کام تھیلے گاان عمال کی ضرورت بڑھے گی، یہ معاملہ ایساواضح ہے کہ عقل اس کوضر وری سمجھتی ہے، کسی صاحب عقل کو اس میں کسی طرح کا کوئی شبہیں ہوسکتا ہے (۲)۔

جب رسول الله عليه مله مدينه مين تصوّر آپ عليه في نه يكام كيا، چنانچه مكه مكرمه پرحضرت عتاب بن اسيدٌ كوذ مه دار بنايا، طائف پرعثمان بن ابي العاص ً كومقر رفر ما يا (٣) ، حضرت على معاذ اور ابوموى گو

- (۱) الأحكام السلطانية للماوردي ر ۱۵ ۱۵، أدب الدنيا والدين ۲۰ ۲۱، نصيحة الملوكر ۱۹۹ ۲۲، في يعلى الملوكر ۱۹۲ ۲۲، في يعلى الملوكر ۱۹۲ ۲۲، الأحكام ۲۲۵ ۲۸ (فقره ر ۲۲۷) ۱۲، تحرير الأحكام ۲۵۰ ۲۸ (فقره ر ۲۲۷) –
- (۲) نصيحة الملوك ر ۱۸۵-۱۸۹، غياث الأمم ر۱۱۹-۲۱۳، تحرير الأحكام ر۵۸(فقره/۱۷)\_
- (۳) عمّاب بن اُسید کی تقر ری والی حدیث کوابن اسحاق نے سیرۃ میں ذکر کیا ہے، اسی طرح سیرۃ لابن ہشام (۲۸ م ۸۴ طبع دارالکتاب العربی) میں ہے اورعثان بن ابی العاص کی تقرری والی حدیث کوموی بن عقبہ نے مغازی میں ذکر کیا ہے جبیبا کہ تاریخ الا سلام للذہبی (قشم المغازی ص ۱۷۰ طبع دارالکتاب العربی میں ہے۔

یمن بھیجا<sup>(۱)</sup>، آپ علیہ سرایا پرامیر مقرر کرتے تھے، زکوۃ وصول کرنے والوں کو بھیجتے تھے، بادشاہوں اور قبائل کے پاس سفراء بھیجتے تھے۔ اور ان کے بعد کے خلفاء ممل تھے (۲) ۔ اس طریقہ پر خلفاء راشدین اور ان کے بعد کے خلفاء ممل کرتے رہے ہیں۔

فقہاء نے وضاحت کی ہے کہ عمال کی تقرری امام کے فرائض میں سے ہے (۳)۔

#### ب-عمال كي صفات:

19 - امام پر واجب ہے کہ ایسے لوگوں کو مقرر کرے جو دیانت دار، پاکباز، صاحب عقل و دانش، سچے، امانت دار، مختاط اور باصلاحیت ہوں، صلاحیت عمل کی نوعیت کے اعتبار سے ہوگی (۲۰)۔

اس پرواجب ہے کہ سب سے بہتر پھر بہتر کا انتخاب کرے،
اس کئے کہ حدیث میں ہے: "من ولّی رجلا علی عصابة، و هو
یجد فی تلک العصابة من هو أرضی للّه منه فقد خان
الله ورسوله و جماعة المؤمنین "(۵) (جُوْخُصُ کی جماعت پر
السُّخُصُ کوامیر بنائے کہ اس جماعت میں اس سے زیادہ اللہ تعالی کا

- (۱) حدیث: بعث معاذا وأبی موسی إلی الیمن کی روایت مسلم (۱) (۱۵۸۱ طبح الحلی) نے کی ہے۔
- (۲) عہد نبوی کی حکومت کی تشکیل اور اس کی تفاصیل کے لئے عبد الحجی الکتانی کی کتاب '' التراتیب الإ داریہ'' کی طرف رجوع کیاجائے، اس لئے کہ اس موضوع پریہ بہت مفصل کتاب ہے۔
  - (٣) د يکھئے:فقرہ / ۱۷۔
- (۴) نصيحة الملوك ( ۱۸۷ ۱۸۷ ، الأحكام السلطاني للماوردي (۲۰۹ ، غياث الأمم ص ۲۱۵ – ۲۱۷ – ۲۱۹ ، سراج الملوك ( ۱۱۳ ، الطرق الحكميه ر ۲۳۸ \_
- (۵) حدیث: "من ولی رجلا علی عصابة....." کی روایت حاکم (۹۲/۴ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابن عباس سے اسی جیسے الفاظ میس کی ہے، ذہبی نے اس کے ایک راوی کو ضعیف قرار دیا ہے۔

فر ما نبر دار شخص موجود ہوتو وہ اللہ اور اس کے رسول اور مسلمانوں کے ساتھ خیانت کرے گا)،اس پر واجب ہے کہ اپنی خواہش کے مطابق تقرری سے پر ہیز کرے۔

ان کاانتخاب امتحان اورتجر بہ کے بعد ہی ہونا چاہئے (۱)۔

## ج-اینے عمال کے تعلق سے امام کے واجبات:

• ۲ - امام پرواجب ہے کہ وہ اپنے عمال کوتا کیدکرے کہ وہ ظلم ہرگز نہ کریں،خواہ کم ہو یا زیادہ،اوران کو بتادے کہ ان میں اور دوسرے تمام لوگوں میں کوئی فرق نہیں ہے، اس لئے کہ ظالم عامل، حکومت کا سب سے بڑادشمن ہے۔

امام پر واجب ہے کہ اپنے عمال کے کاموں کا جائزہ لیتا رہے،اگر کسی کورتی کامستحق سمجھتواس کورتی دے، اس کے لئے جائز نہیں ہے کہ بلاوجہ کسی کو چند درجیرتی دے دے۔

اورا گرکسی کی کارکردگی خراب پائے تواس کا محاسبہ کرے، اس کو حق ہے کہ معاف بھی کردے، البتہ اگراس نے کوئی الیی حرکت کی ہو جس سے حدواجب ہوتی ہے، یا رعایا کے کسی حق میں تعدی کی ہوتو سزاد پناضروری ہے۔

جو خص اپنی فرمہ داری پوری نہ کرے اور اسکی اصلاح ممکن نہ ہو تو واجب ہے کہ اس کومعزول کردے۔

اور بیسب اس وقت ہوسکتا ہے جب وہ حکومت کے افراد کی گرانی برابر کرتارہے، ان کے حالات اور تصرفات لوگوں کے ساتھ ان کے تعلقات سے واقف ہوا ور علم رکھتا ہو کہ ان کو جو حکم دیا جاتا ہے اس کو نافذ کرتے ہیں، اس کام کے لئے ایسے ماہرین کو مقرر کرے گا

جو حکومت اور لوگوں کے حالات سے اس کو برابر مطلع کرتے رہیں<sup>(۱)</sup>۔

#### د-ملازمین کارجسٹر:

11 - بیضروری ہے کہ حکومت میں ایک ایبارجسٹر ہوجس میں مختلف مقامات پر کام کرنے والوں کا اندراج ہو، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" دیوان"۔

#### دوم: مال میں سیاست شرعیہ:

۲۲ – اس بحث میں اموال سے مرادعمومی مصالح کے اموال ہیں جو حکومت کے خزانہ میں جمع ہوں (۲)۔

اس میں مختلف قتم کے اموال ہوتے ہیں، ان کی تفصیل اور ان میں تصرف کا طریقہ جاننے کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' بیت المال''۔

## سوم: ولا يات مين سياست شرعيه:

#### فوج کی ولایت:

۲۳ - چونکہ جہاد کے لئے اور ملک کے دفاع کے لئے فوج ہوتی ہے، اس لئے امام پرواجب ہے کہ فوج کی تیاری اور تیب کی طرف توجہ کرے، اس کے حالات کی تحقیق کرتا رہے، دشمن کے حالات سے واقف ہو، اور یہ مقاصداس وقت حاصل ہوں گے جب کہ فوج کے مسلح کرنے اور اس کے انتظام کے لئے مال

<sup>(1)</sup> نصيحة الملوك / ١٤٦-١٤٨-١٩٩، الأحكام السلطانيه للماوردي ص ٢١٢، الأحكام السلطانيه لأ بي يعلى ص ٢٣٣، نصيحة الملوك ص ١٩٠، غياث الأمم ص ١١١، التبر المسبوك ص ٨٣٨-

<sup>(</sup>۲) تحريرالأحكام ص١٦٥-١٩٩١

<sup>(</sup>۱) الطرق الحكمية ص ۲۳۸، سراج الملوك ص ۱۱۴، نصيحة الملوك رص ۱۸۲\_

فراہم ہو،فوج کے افراد کی ضروریات منظم اور مناسب طریقہ پر پوری کی جائیں (۱)۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" جہاؤ"۔

### قضاة كے كاموں كى تكرانى:

۲۳ - قضاء جلیل القدر اور عظیم الشان منصب ہے، اس لئے کہ اس سے امت میں عدل قائم ہوتا ہے، اور عدل کی بنیاد پر صالح حکومت قائم رہتی ہے، شریعت نے اس منصب کا بہت زیادہ احترام کیا ہے، اس کے احکام و قواعد کومنظم کیا ہے، جس شخص کو اس منصب پر مقرر کیا جائے اس کی صفات، اور فیصلہ کے اصول مقرر کئے ہیں (۲)۔

امام پرواجب ہے کہ قضاۃ کے حالات کی تحقیق کرتارہے،ان کی خبریں معلوم کرتا رہے، لوگوں کے ساتھ ان کا برتاؤ کیا ہے اس سے واقف رہے، اس کے فیصلوں کے بارے میں معلومات حاصل کرتا رہے، نیک قابل بھروسہ لوگوں کے ذریعہ ان باتوں سے واقفیت حاصل کرتا رہے ۔ دریکھئے: اصطلاح ''قضاء''۔

## ولايت صدقات كى تكرانى:

## ۲۵ - زکوۃ ، ارکان اسلام کا تیسرا رکن ہے،نصوص شرعیہ میں محل

- (۱) أمنج المسلوك ر۱۰۴-۱۰۷، سراج الملوك ر ۹۹، الأحكام السلطانية للماوردى (۳۵-۵۴، الأحكام السلطانية لا في يعلى (۳۳-۳۵، نصيحة الملوك (۲۲۵-۲۸۸، غياث الأمم ۱۵۲-۵۸، تحرير الأحكام ۵-۷۲-
- (۲) الأحكام السلطانيه للماوردي ص٦٥-٧٦، الأحكام السلطانيه لأبي يعلى (۲) الأحكام ١٨٥-٩٠ (فقره ١٨٥-٩٩)\_
- (٣) الأحكام السلطانيه للماوردى (٢٦ ٦٧، الأحكام السلطانيه لا بي يعلى (٣٦، المعبوط للسرختى ٢١/ ٥٠ طبع دار المعرفيه بيروت ٢٠ ١٩٨٣ه (١٩٨٦ء، تبعرة الحكام (١٧٠) -

زکوۃ،اس کے نصاب،اس کی وصولی،اس کے خرج کرنے کے اصول اوراس کے ستحقین کی تفصیلات بہت وضاحت کے ساتھ بیان کی گئی ہیں۔

اس لئے سربراہ مملکت پرواجب ہے کہ زکوۃ کے کام پرایسے مسلمان کومقرر کرے جو عادل ہو، زکوۃ کے مسائل سے واقف ہو،
تاکہ اپنے اجتہاد سے اس کے بارے میں فیصلہ پرقادر ہو، بھی اس کو زکوۃ وصول کرنے اور اس کی تقسیم کرنے کا اختیار ہوگا بھی اس کو صرف وصولی کا اختیار ہوگا بھی اس کی ضرف وصولی کا اختیار ہوگا بھی اس کی ذمہ داری مطلق ہوگی، ایسی صورت میں اس کوحق ہوگا کہ تقسیم کرے یا نہ کرے، اور اگر وہ زکوۃ کے اموال میں سے محدود مال کے لینے کا ذمہ دار ہوگا تو ایسی حالت میں اس کے لئے زکوۃ کے مسائل سے واقف ہونا ضروری نہ ہوگا، اس لئے کہ اس وقت وہ قبضہ کے وکیل کی حیثیت سے ہوگا (۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح کے وکیل کی حیثیت سے ہوگا (۱) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح در زکوۃ ، ۔

## باغی وغیرہ مخالفین کے حق میں سیاست شرعیہ:

۲۷ - کھی کوئی جماعت اجھا عی طور پر سلح ہوکر حکومت سے خروج کرتی ہے، اگر ان کا خروج دین کے خلاف ہوگا تو بیالوگ مرتد ہوں گے۔

اورا گران کاخروج امام کے خلاف ہوگا توبیہ باغی ہوں گے (۲)۔ فقہ میں ان دونو ں جماعتوں کے مخصوص احکام ہیں، دیکھئے: ''ردة''،'' بغاق''اور'' حرابة''۔

- (1) الأحكام السلطانيه للماوردي سراا-۱۱۳-۱۱۱۱ لأحكام السلطانيه لا في العلى الماوردي مراا-۱۱۲-۱۱۱ الأحكام السلطانيه لا في الماوردي مراا-۱۰۲-۱۱۰
- (٢) الأحكام السلطانيه للماوردي ص٥٥-٥٨، الأحكام السلطانيه لأني يعلى ص٥٥-١٨، الأحكام السلطانيه لأني يعلى ص٥٣-٣٨، فياث الأممر ١٦٠-١١٩-١٥، أصيحة الملوك ( ٢٥٣-

چهارم: سزامین سیاست شرعیه: الف-عقوبت سیاست کے طور پر: ۲۷ - عقوبت کی دوشمین ہیں:

وہ سزائیں، جن کی مقدار شریعت میں متعین ہے، جیسے حدود، ضاص۔

وہ سزائیں جن کی مقدار شریعت میں متعین نہیں ہے، اوروہ تعزیر ہے۔

سیاست کے طور پر جوسزا ہوتی ہے وہ جرم یا گناہ کرنے کے وقت ہوتی ہے، اور بیتعزیر کے مرادف ہے۔

چنانچہ حفیہ نے صراحت کی ہے کہ گفن چور پر حد سرقہ جاری نہیں کی جائے گی ،اگروہ گفن چرانے کا عادی ہوتو سیاست کے طور پر اس کا ہاتھ کا ٹاجا سکتا ہے۔ دیکھئے:اصطلاح'' سرقہ''۔

اسی طرح انہوں نے صراحت کی ہے کہ بھی بھی سیاست کے طور پر سزازیادہ دی جاتی ہے، لہذاا گر مثلاً حدسر قد جاری ہوجائے اور اس کا ہاتھ کاٹ دیا جائے تو تو بہ کرنے تک اس کو قید کرنا جائز ہے(۱)۔

اسی طرح حنفیہ اور مالکیہ نے صراحت کی ہے کہ امام کوئی ہے کہ جو شخص لوگوں یا اموال کے خلاف جرم کے ارتکاب میں مشہور ہو اس کو قید کرنا اس کو قید کر دے گر چہ اس نے کوئی نیا جرم نہیں کیا ہو، اور اس کو قید کرنا تو بہ کرنے تک برقر ارر ہے گا، اس لئے کہ حضرت عثمان بن عفائ نے ضابی بن الحارث کو جو بنی تمیم کے چوروں اور اچکوں میں سے تھا جیل میں ڈال دیا تھا، یہاں تک کہ وہ جیل ہی میں مرگیا۔

اسی طرح میرکام اس شخص کے ساتھ بھی کیا جائے گا جو برائی اور ایذارسانی میں مشہور ہوا گراس کی ایذا کا اندیشہ ہو، اس لئے کہ بیروہ

د يکھئے:اصطلاح'' عقوبة''اور'' تعزير''۔

## سیاست کے طور پرجلا وطن کرنا:

۲۸ - بی ثابت ہے کہ رسول اللہ علیہ فیصلی نے مختوں کو سزادی اوران کو مدینہ منورہ سے نکال دینے اور جلا وطن کرنے کا حکم دیا (۲) ۔
حضرت عمر کے بارے میں منقول ہے کہ وہ شراب نوش کواس کی سزامیں اضافہ کرتے ہوئے خیبر کی طرف جلا وطن کرتے تھے۔
جب نصر بن حجاج کے حسن کی وجہ سے مدینہ کی عور توں کے

جب نصر بن حجاج کے حسن کی وجہ سے مدینہ کی عورتوں کے بارے میں فتنہ کا اندیشہ ہوا ، اور انہوں نے اس کے بال کٹواد یا اور دیکھا کہ اس سے وہ مزید حسین ہوگیا ہے تو اس کو جلاوطن کردیا۔

اس لئے ان جیسے لوگوں کو ایسے شہر کی طرف جلاوطن کرنا جائز ہے جہاں کے لوگوں کے بارے میں فتنہ و فساد کا اندیشہ نہ ہو، اگران کے بارے میں بھی اندیشہ ہوتو قید کردیا جائے گا، اس کو امام احمد نے اختیار کیا ہے، اس لئے کہ بیسز اکے قبیل سے نہیں ہے بلکہ برائی کے واقع ہونے سے قبل اس سے اندیشہ کے قبیل سے ہے (۳) دیکھئے:

- (۱) المبسوط ۳۹/۲۳–24، دررالحكام ۱۸۱۲، البحر الرائق ۷۵/۵، غنيه ذوى الأحكام في بغية دررالحكام وحسن بن عمر الشرنبلالي ۱۸۱۸ (مطبوع على بإمش درر الحكام)، الفتاوى الهندييه ۱۸۹۲–۱۹۰۹ طبع چهارم، إحياء التراث العربی، بیروت، أقضية رسول الله ۱۴۰۰ بلوعبد الله بن فرج المالکی شخصیق محمر ضیاء الرحمٰن الأعظمی ۹۷–۹۸ طبع اول، دار الکتاب المصری، والبنانی قاہره بیروت ۹۸ ساھ ۱۹۷۸ء تیمرة الحکام ۲۲ سالا۔
- (۲) حدیث: "أن رسول الله عُلَيْتُهُ أمر بإخراج المخنشین"کی روایت بخاری(الفتح۱۱؍۱۵۹طیعالتلفیہ)نےکی ہے۔
- (۳) الطرق الحكمية (۲۲۱، فآوى ابن تيمية ۱۵ ساس، المبسوط ۴۵٫۹، جامع الرموز ۲۷ - ۲۹، حاشيه ابن عابدين ۱۶ سر ۱۲-۲۱، علام الموقعين ۲۵ سر ۲۷ س

<sup>(</sup>۱) حاشیه ابن عابدین ۴ م ۹۴ البحرالرائق ۱۱۸۵

" تغریب"۔

حضرت زید بن خالد کی حدیث میں مروی ہے کہ غیر محصن زانی کوکوڑ الگانے کے بعد جلا وطن کردیا جائے گا<sup>(۱)</sup>،اور بیا کشر فقہاء کے نزدیک حد کا ایک حصہ ہے، حنفیہ نے کہا ہے کہ جلا وطن کرنا، حد کے طور پر نہیں ہے، انہوں نے اجازت دی ہے کہ سیاست کے طور پر جلا وطن کیا جاسکتا ہے، ایک سال کی قید نہیں ہے، بلکہ اگراما م ضروری مقدار متعین کرسکتا ہے۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ حد جاری کرنے کے بعد اس کو قید کرنا حرام ہے، البتہ اگر برائی سے بازنہ آئے تو امام اس کو توبہ کرنے تک قید کرسکتا ہے (۲)۔

## سیاست کے طور پرفل کرنا:

۲۹ - بعض فقہاء نے مخصوص جرائم میں، سیاست کے طور پر آل کرنے کو جائز کہا ہے (") ۔ کوجائز کہا ہے (") ۔ اس کی تفصیل اصطلاح:" تعزیز''میں دیکھئے۔

سیاست کے طور پر مزادینے کاحق کس کوہے؟

۳۰ سیاست کے طور پر سزا مقرر کرنے کا حق امام اور اس کے

- (۱) حدیث زید بن خالد الجهنی "تغویب الزانی غیر المحصن" کی روایت بخاری (الفتح ۱۲ مرحمالطیع التلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) المبسوط ۹/۵،۱/محر الرائق ۱/۱۵، بدائع الصنائع ۱/۹۳، جامع الرموز ۲/۲۹۰، دررالحکام ۲/ ۱۲۴، حاشیدابن عابدین ۱۲/۱۲–۲۷،الفروع ۲/۷۵۔
- (۳) أتضية الرسول ۱۷۹-۱۸۰ ماشيه ابن عابدين ۱۲۷-۳۳-۲۱۵-۱۱۸ الجمالرائق ۷٫۵۵،المبسوط ۱۸۸۹–۷۹

نائبین کو ہے یا قاضی کو ہے؟ اس سلسلہ میں علماء کا اختلاف ہے<sup>(۱)</sup>، اس کی تفصیل اصطلاح'' عقوبة'' اور'' تعزیر'' میں ہے۔

سمر

د يکھئے:''جہاد'''غنائم'''' أمان''اور''جزيہ'۔



(۱) البحر الرائق ۱۸/۵–۱۳۸ ماشید ابن عابدین ۱۵/۸–۱۳۳، ماشید ابن عابدین ۱۵/۸–۱۳۳، ۵/۵ مرود ۱۳۳۰ ماشید ابن عابدین ۱۵/۵ مروت، الأحکام السلطانید للماوردی ص ۱۵/۸–۱۳۸، حاشیة البجیر می ۱۸/۰ م، المدونه برواییة سخون ۱۵/۵ ۱۸ مراه الطبعة الساده مصر، تبعرة الحکام الرکا ۱۸/۵ ۱۸ ۲/۲ ۱۸ مراه المراه المراه

## سيف

#### تعريف:

ا - سیف (تلوار) ایک شم کامشهور تصیار به اس کی جمع آسیاف، سیو ف اور آسیف به کهاجا تا به که فلال کے منه میں نگی تلوار به اس سے اشاره اس کی زبان کی تیزی کی طرف کیا جا تا ہے، "استاف القوم و تسایفوا": لوگول نے آپس میں شمشیرزنی کی ، سایفه، اس کے ساتھ تلوار بازی کی (۱)۔

### سيف سيمتعلق احكام:

اول: نا ياك شده تلواركو ياك كرنا:

۲ - حفیہ نے صراحت کی ہے کہ اگر تلوار میں کوئی نجاست لگ جائے تواس کو پونچھ دینا کافی ہے، اس لئے کہ نجاست اندر تک سرایت نہیں کرتی ہے، اور جو باہری حصہ پر ہے وہ پونچھ دینے سے ختم ہوجاتی ہے، صحابہ کرام سے ثابت ہے کہ تلواروں سے کفار کوقل کرتے تھے، اور اس کو یونچھ کراس کے ساتھ نمازادا کرتے تھے۔

میت میں ہے جب کہ تلوارصاف شفاف ہو، کیکن اگرزنگ آلود ہوتو یانی سے دھوئے بغیریاک نہ ہوگی (۲)۔

ما لکیہ نے کہاہے کہ تلواراور چکنا صاف شفاف ہونے میں جو

(٢) فتحالقد يرمع الهدابيار ١٧٨ـــ

اس کے مشابہ ہو، اس کو اگر مباح خون لگ جائے مثلاً جہاد، قصاص اور شرعی ذبح کا خون لگ جائے مثلاً جہاد، قصاص اور شرعی ذبح کا خون لگ جائے تو وہ معاف ہے،خواہ اس سےخون پو تخصے یا نہیں ،ان کے نزد یک معتمد قول یہی ہے، اور یہی ابن القاسم کا قول ہے، اس لئے کہ دھونے سے تلوار خراب ہوجائے گی۔

ایک قول کے مطابق جس کوالباجی نے امام مالک سے نقل کیا ہے، اگر مباح خون تلوار میں لگ جائے تو معاف ہے بشر طیکہ اس کو پونچھ دے، اس لئے کہ یونچھنے سے نجاست دور ہوجاتی ہے (۱)، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تلوار یونچھنے سے یاک ہوجاتی ہے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ اس کو پونچھنا کافی نہیں ہے اگر چہ چکنی صاف ہو، بلکہ اس کو پاک کرنے کے لئے اس پر پانی ڈالنا اور اس سے نحاست کو دور کرنا شرط ہے (۲)۔

اس مسّله میں ہمیں شا فعیہ کی کوئی صراحت نہیں ملی۔

## دوم: جمعه کے خطیب کا تلوار پرٹیک لگانا:

سا- جمہور فقہاء کے نزدیک مستحب ہے کہ خطیب جمعہ کے دن کمان، تلوار یا چھڑی پر ٹیک لگائے، اس لئے کہ تھم بن حزن الکائی سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں: "و فدت إلى رسول الله عَلَيْنِهُ فقام فاقمنا أياماً شهدنا فيها الجمعة مع رسول الله عَلَيْنِهُ فقام متو كئا على عصا أو قوس "" (سی ایک وفد میں رسول الله عَلَيْنِهُ کے یہاں حاضر ہوا، ہم لوگوں نے کچھون قیام کیا، ان ہی اللہ عَلَیْنِهُ کے یہاں حاضر ہوا، ہم لوگوں نے کچھون قیام کیا، ان ہی

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيط في اللغه السان العرب.

<sup>(</sup>۱) الحطاب مع المواق ار ۱۵۶، حاشية الدسوقي ار ۷۷۔

<sup>(</sup>۲) كشاف القناع عن متن الإقناع الم ١٨٦\_

<sup>(</sup>۳) حدیث الحکم بن حزن الکلفی: "وفدت إلى رسول الله عَلَیْتُ فأقمنا أیاما" کی روایت ابوداؤد (۱۸۵۸ – ۱۵۹ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، المنذری نے ایک راوی کی وجہ ہے اس کو معلول قرار دیا ہے، جبیا کہ مخضر اسنن (۱۸/۲ شائع کرده دار المعرفه) میں ہے۔

ایام میں ہم لوگ جمعہ میں رسول اللہ علیہ کے ساتھ حاضر ہوئے، آپ علیہ چھڑی یا کمان پرٹیک لگا کر کھڑے ہوئے )،اوراس لئے بھی کہ بیاس کے لئے معاون ہے (۱)۔

حنفیہ نے تفصیل کی ہے، چنانچہ انہوں نے کہا ہے کہ جوشہر طافت وقوت کے ذریعہ فتح کیا جائے، جیسے مکہ، تو اس میں امام تلوار کے ساتھ خطبہ دے گا، ورنہ نہیں جیسے مدینہ، الدرالحقار میں اس کی صراحت ہے، پھرالحاوی القدی سے نقل کیا ہے کہ جب موذن فارغ ہوجا کیں تو امام کھڑا ہواور تلواراس کی باکیں جانب رہے، اور وہ اس پر طیک لگائے (۲)۔

## سوم: محرم کے لئے تلوارلٹکانا:

۳ - حفیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ محرم کے لئے تلوار اور ہتھیار لگانا جائز ہے اور وہ اپنی کمر میں پیٹی اور پڑکا باندھ سکتا ہے، اس لئے کہ اس کی وجہ سے نہ بدن چھپتا ہے اور نہ پہننا یا یا جاتا ہے (۳)۔

ما لکیہ اور حنا بلہ نے کہا ہے کہ اس کے لئے بلا ضرورت تلوار لٹکا نا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر کا قول ہے کہ محرم کے لئے حرم میں ہتھیارلگا ناجائز نہیں ہے۔

اگر بلاعذرہتھیارلٹکالےتوفوراًاس کواتاردیناواجب ہے،جبیبا کہ مالکیہنے اس کی صراحت کی ہے <sup>(۴)</sup>۔

اوراس پرفدیہ واجب ہوگا یا نہیں، اس میں تفصیل ہے جسے اصطلاح '' إحرام'' فقرہ ۱۲ میں دیکھی جائے۔

- (۱) جوامرالإ کلیل ار ۹۷،الروضه ۲/۳،المغنی ۲/۹۰س
  - (۲) الدرالمخاربهامش ابن عابدين ار ۵۵۳۔
  - (۳) ابن عابدين ار ۱۶۴، روضة الطالبين سر ۱۲۷۔
- (۴) جواهر الإنكليل ار١٨٦، مطالب أولى النهى ٣٣٠٠/ كثاف القناع ار ٢٨٨م.

#### چہارم: تلوارکوسونا جاندی سے آراستہ کرنا:

۵- مالکیہ اور شافعیہ کی رائے ہے کہ تلوار اور جنگ کے دوسرے ہتھیار کو چاندی سے آراستہ کرنا جائزہے (۱)۔

ما لکیہ نے اس میں اضافہ کیا ہے اور کہا ہے کہ سونا سے آراستہ کرنا بھی جائز ہے،خواہ اصل تلوار مثلاً دستہ میں ہو یا اس کے نیام میں ہو،لیکن شافعیہ نے کہا ہے: ان میں سے کسی کو بھی سونا سے آراستہ کرنا بالکل جائز نہیں ہے (۲)۔

حنفیہ نے کہا ہے: تلوار اور چھری کے پھل اور ان کے دستہ پر چاندی چڑھانا مکروہ نہیں ہے اگر اس حصہ پر ہاتھ نہ رکھ<sup>(۳)</sup>، اس کی تفصیل اصطلاح'' ذہب''،'' فضۃ''اور'' سلاح'' میں ہے۔

### پنجم: تلوار کے ذریعہ قصاص لینا:

۲-حفیہ کی رائے اور یہی حنابلہ کے نزدیک اصح ہے کہ قصاص صرف تلوار سے لیا جائے گا، خواہ جرم کا ارتکاب تلوار کے ذریعہ ہویا کسی دوسری چیز سے قل دوسرے ہتھیار سے ہو، اگرولی تلوار کے علاوہ کسی دوسری چیز سے قل کرنا چاہے تو اس کو اس کا موقعہ نہیں دیا جائے گا، اس لئے کہ نبی علیقی نے ارشاد فرمایا ہے: "لا قود اللا بالسیف" (م)، اور اس لئے کہ اس لئے بھی کہ حدیث میں مثلہ سے منع کیا گیا ہے (۵)، نیز اس لئے کہ کہ تلوار کے علاوہ سے قصاص لینے میں تکلیف زیادہ ہے، اگرولی ایسا

- (۱) الحطاب ار۲۵-۲۶،الروضه ۲/۲۲۲-۲۲۳
  - (۲) الروضه ۲ ر ۱۳۳ ـ
- (۳) الدرالخيارمع حاشيها بن عابد بن ۲۱۸ ۲۱۹ ـ
- (۴) حدیث: "لا قود إلا بالسیف" کی روایت ابن ماجه (۸۸۹/۲ طبع اکلی)
  نام محرت نعمان بن بشیر سے کی ہے، ابن جمرنے التخیص (۱۹/۴ طبع شرکة الطباعة الفند) میں اس کی استاد کوشعیف کہا ہے۔
- (۵) حدیث: النهی عن المثلة "كی روایت بخاری (الفتح ۱۹۸۵ طبع السّلفیه) نے حضرت عبدالله بن یزیدانصاری سے کے ہے۔

کرے گاتو حدیث کی مخالفت کی وجہ سے برا ہوگا اور اس کو سزا دی
جائے گی، کیکن اس پر ضان نہیں ہوگا، اور جس طریقہ سے بھی اس کو تل

کرے گا قصاص وصول پانے والا ہوجائے گا، خواہ اس کو لاٹھی، پھر یا
ان جیسی چیزوں سے قبل کرے، اس لئے کہ قبل کرنا اس کا حق ہے (۱)۔
ما لکیہ اور شافعیہ نے کہا ہے، اور یہی ایک روایت حنا بلہ کے
بزدیک بھی ہے کہ قبل کے حق دار کے لئے جائز ہے کہ جس طرح مجرم
نزدیک بھی ہے کہ قبل کے حق دار کے لئے جائز ہے کہ جس طرح مجرم
کا ارشاد ہے: "وَ إِنْ عَاقَبْتُمُ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَاعُوقِ قِبْتُمُ بِهِ " (۳)
کا ارشاد ہے: "وَ إِنْ عَاقَبْتُمُ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَاعُوقِ قِبْتُمُ بِهِ " (۳)
(اور اگرتم لوگ بدلہ لینا چاہو تو انہیں اتنا ہی دکھ پہنچاؤ جتنا دکھ

اوراس لئے بھی کہ حدیث میں ہے: ''أن یھو دیًا رضّ رأس امرأة مسلمة بین حجرین فأمر النبي عَلَيْكِ أن یوض رأسه كذلک ''( ) ( ایک یہودی نے ایک مسلمان عورت كاسردو پقرول كذلک ''( ) ) و یَتُو بَیْ کَریم عَلَیْتُ نِے فرما یا کہ اسی طرح اس كاسر بھی کچل دیا جائے )۔

جادو،لواطت، شراب یااس جیسی ممنوع چیزوں نے قل کرتو پیمستثنی ہیں، ان کے مثل کے ذریعہ قصاص نہیں لیا جائے گا، مالکیہ نے اس میں اس قتل کا بھی اضافہ کیا ہے جس میں دیر سے موت آئے مثلاً کھانا یانی بند کردینا کہ مرجائے، چنانچہ ان تمام صورتوں میں تلوار

(۴) حدیث: 'أن یهو دیا رض رأس امرأة مسلمة ''کی روایت بخاری (افقی مسلمه کاروایت بخاری (افقی مسلم کاروایت بخاری (افقی مسلم کاروایت بخاری ) نے حضرت اُنس بن مالک سے کی ہے۔

کے ذریعہ قصاص لینا متعین ہے (۱)،ان مسائل کی تفصیل'' قصاص'' اور'' استیفاء'' فقر ہ / ۱۲ میں ہے۔

> ر دُو سیکران

> > ديكھئے:'' أثربہ'۔

شاكع

د مکھئے:''شیوع''۔

شاذ

د يکھئے:''شذوذ''۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۳۵۷–۲۳۹، کشاف القناع ۵۳۸۵ – ۵۳۹ ، المغنی لابن قن سر ۸۸۸۷

<sup>(</sup>۲) الدسوقى ۴ ر۲۹۵ مغنى الحتاج ۴ ر۴ ۴ – ۴۵ المغنى لا بن قدامه ۷۸۸ – ۲۸۸ المغنى لا بن قدامه ۷۸۸ – ۲۸۸

<sup>(</sup>۳) سورهٔ کل ۱۲۶ر ۱۲۹

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع، نیز دیکھنے: الزرقانی ۲۹۸۸، الشرح الصغیرللدردیر ۲۹۸۴۳، الروضه ۲۲۲۲، الفروع ۲۹۳۷–۲۹۴۴\_

جس طرح حطيم كوچپوژ ديا تھااسى طرح اس كوبھى چپوژ ديا۔ ديكھئے: '' حجر، كعبہ''۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ وہ کعبہ کا جزنہیں ہے، ہ تو صرف بنیا دہے جو احتیاطاً کعبہ کی دیوار کے نیچے اس کے سہارا اور مضبوطی کے لئے رکھی گئی ہے،خصوصاً سابقہ زمانہ میں سیلاب کا اندیشہ ہوا کرتا تھا۔

حنفیہ کی رائے کی موافقت مالکیہ و شافعیہ میں سے فقہاء متاخرین کی ایک جماعت نے کیا ہے، انہوں نے شاذروان کے بیت اللہ کا جز ہونے کا انکار کیا ہے، مالکیہ میں سے خطیب ابوعبداللہ بن رشید ہیں، انہوں نے انکار کرنے میں مبالغہ سے کام لیا ہے، حطاب مالکی کار جحان بھی ان کی رائے کی طرف ہے۔

ابن رشید نے اس طرح استدلال کیا ہے کہ میرے علم کے مطابق نہ بینام کہیں پایا جاتا ہے، نہ اس کے سمی کا ذکر کسی صحح یا کمزور حدیث میں ہے، نہ کسی صحابی یا کسی سلف سے منقول ہے، نہ متقد مین فقہاء ما لکیہ کے یہاں اس کا ذکر ملتا ہے۔

نیز انہوں نے کہاہے کہ اس فارس نام کے آئے سے قبل اس پر اہل علم کا اجماع منعقد ہو چکا ہے کہ بیت اللہ دونوں رکن یمانی کی جانب سے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بنیاد پر بنا ہوا ہے، اس وجہ سے نبی کریم علیہ السلام کی بنیاد پر بنا ہوا ہے، اس وجہ سے نبی کریم علیہ نے ان دونوں کا استلام کیا، دوسرے دونوں رکنوں کا استلام نہیں کیا اس کے علاوہ حضرت ابن زبیر نے جب بیت کا استلام نہیں کیا اوصرف جمراسود کی جانب اضافہ کیا، اور انہوں نے اس کو بنا یا توصرف جمراسود کی جانب اضافہ کیا، اور انہوں نے اس کواس بنیاد پر بنا یا جو ظاہر ہوئی تھی جس کا معائد عادل صحابہ اور

# شاذَرُ وان

#### تعريف:

ا - شاذروان: ذال كے زبراور راء كے سكون كے ساتھ، يہ بيت الحرام كى ديوار كا جزہے، جو بنياد كى چوڑائى سے باہر چھوڑ ديا گياہے، اس كوتأذيو كہتے ہيں، اس كئے كہ يہ بيت اللہ كے لئے ازار كے درجہ ميں ہے (۱)۔

ابن رشید نے اپنے سفر نامہ میں لکھا ہے کہ شاذ روان عجمی لفظ ہے، بیفارسی زبان میں ذال کے کسرہ کے ساتھ ہے۔

اہل علم نے اس کی تعریف اس سے بھی واضح کی ہے کہ وہ دو تہائی ذراع کے بقدر بیت اللہ کی دیوار کی چوڑائی سے باہر نکلا ہوا کارنس ہے۔

فقہاء نے لکھا ہے کہ اس پر چلناممکن ہے، انہوں نے اس کے او پر طواف کے سیح ہونے کے سلسلہ میں بحث کی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی سطح چوڑی ہے، لیکن آ جکل وہ کعبہ کی دیوار سے نمایاں ہے، اوراس پر چیناممکن ہے۔

۲ - شاذروان کے بارے میں اختلاف ہے کہ وہ کعبہ کا حصہ ہے یا نہیں؟

مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ وہ کعبہ کا حصہ ہے، انہوں نے اس کی وجہ یہ بتائی ہے کہ قریش نے اس کی تعمیر نو کے وقت

<sup>(</sup>۱) حدیث: "استلام النبی عَلَیْسِیْ الوکنین الیمانیین" کا فر کر حفرت ابن عمر کی حدیث میں ہے، انہوں نے فرمایا: "لم أد النبی عَلِیْلِیْ یمسح من البیت إلا الوکنین الیمانیین" اس کی روایت بخاری (افتح سر ۲۳ کم طبع السّلفیہ) اور مسلم (۲۲ / ۹۲۴ طبع الحلی) نے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ماده:'' الشاذروان''۔

کبار تابعین نے کیا تھا،اوراس پرانفاق ہوا کہ حجاج نے خاص طور پر صرف حجراسود کی جہت میں کمی کہا تھا۔

اسی طرح انہوں نے استدلال کیا ہے کہ حضرت ابن زبیر نے جب کعبہ کومنہدم کیا تواس کو چاروں طرف سے زمین کے برابر کردیا، اوراس کی بنیاد ظاہر ہوگئ، انہوں نے اس پرلوگوں کو گواہ بنالیا، اوراسی بنیاد پر تعمیر نوکیا۔

## اجمالي حكم:

سا – طواف کے دوران شاذروان کے داخل ہونے کے حکم کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، جمہور کی رائے ہے کہ طواف کرنے والے کے پورے بدن کا شاذروان سے باہر نکانا واجب ہے، یعنی وہ اس کے خمن میں داخل ہے جس کا طواف کیا جائے گا، یہ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہے، حنفیہ نے اس سے اختلاف کیا ہے، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہے، حنفیہ نے اس سے اختلاف کیا ہے، انہوں نے اس کو واجب قرار نہیں دیا ہے، بلکہ اس کے اوپر طواف کو سے قرار دیا ہے، چنانچہ انہوں نے کہا ہے: ''لیکن مناسب ہے کہ طواف اس کے باہر سے ہوتا کہ اختلاف سے محفوظ رہے'، لیکن جمہور کے مذہب کے قائلین میں سے بعض نے یہیں کہا ہے کہ شاذروان کعبہ کا جزیہ ہے کہ شاذروان کعبہ کا فری نے کہا ہے۔ کہ مسائل متفرع کیا ہے جن کو علامہ نووی نے لکھا ہے:

(۱) ابن قدامه کا قول دیکھے: "فصل لو طاف علی جدار الحجرو شاذروان الکعبة وهو ما فضل من حائطها لم یجزئ لأن ذلک من البیت،فإذا لم یطف به لم یطف بکل البیت، لأن النبی البیت فإذا لم یطف به لم یطف بکل البیت، لأن النبی البیت فاف من وراء ذلک" (فصل: اگرکوئی شخص خانه کعبہ کے شاذروان اور پیتم کی دیوار جو کہ کعبہ کی دیوارکا ہی زائد حصہ ہے، پر چڑھ کرطواف کرت و درست نہ ہوگا،اس کئے کہ بیخانه کعبہ ہی کا حصہ ہے، اگراس حصہ کا طواف نہیں کیا گیا تو گویا پورے کعبہ کا طواف نہیں کیا،اس لئے کہ نبی البیت نے اس حصہ سے پرے ہوکرطواف کیا ہے)۔

(۱) اگر شاذ روان پر چلتے ہوئے طواف کرے گاخواہ ایک ہی قدم ہوتو اس کا وہ شوط صحیح نہ ہوگا ، اس لئے کہ اس نے بیت اللہ کے اندر طواف کیا ہے، بیت اللہ کا طواف نہیں کیا ہے۔

(۲) اگر شاذروان کے باہر طواف کرے اور کبھی ایک پیر شاذروان پرر کھدے اور دوسرے پیرسے کو دجائے تواس کا طواف سیح نہ ہوگا، اس پر شافعیہ کا اتفاق ہے۔

اور بیرواضح ہے کہ آج کل بید دونوں صور تیں ممکن نہیں ہیں ،اس لئے کہ شاذروان اپنی بنیاد پر جھکا یا ہواا ٹھایا گیاہے، یہاں تک کہ کعبہ کی دیوار سے مل کرختم ہوگیاہے۔

(۳) اگر شاذروان کے باہر طواف کیا اور شاذروان کے باہر طواف کیا اور شاذروان کے باہم طواف کیا اور شاذروان کے باہم اللہ کے باہم میں اللہ کے کسی جز کوچھوتا تھا تواس کے طواف کے جمع ہونے میں دواقوال ہیں، اصح قول میں کے طواف نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔



<sup>(</sup>۱) المجموع ۲۷۸۸، نیز دیکھئے: الحطاب ۳ر ۵۲، المغنی ۳ر ۳۸۳، ابن عابدین ۱۷۸۷۲۔

#### متعلقه الفاظ:

#### الف-لحيه:

۲ - اللحیة: (لام کے زیر اور اس کے زیر کے ساتھ) خاص طور پر ٹھڈی پرا گنے والا بال ہے، اس کی جمع کچی گئی ہے، جو جبڑا کے ظاہر پر اگنے والا بال (داڑھی) ہے، شارب اور کحیہ دونوں چبرہ کے بال ہیں، لیکن شارب (مونچھ) او پروالے ہونٹ پر ہوتا ہے، اور کحیہ (داڑھی) ٹھڈی پر ہوتا ہے (ا)۔

#### ب-عزار:

سا-العذاد: علماء لغت وفقہ کے نزدیک وہ بال ہے جو دونوں کا نوں کے سامنے کنچٹی اور رخسار کے درمیان اگتا ہے، اور اکثر امرد کو یہی بال پہلے اگتا ہے (۲)۔

شارب اور عذار دونوں چہرہ کے بال ہیں، کیکن چہرہ میں ان دونوں کی جگہ الگ الگ ہے

### ج معنفقه (دارهی بچه):

۷-العنفقة: نچلے ہونٹ اور ٹھڈی کے مابین اگنے والے چند بال بین، ایک قول یہ ہے کہ عنفقہ، نچلے ہونٹ اور ٹھڈی کے درمیان کا حصہ ہے خواہ اس پر بال ہوں یا نہ ہوں، ایک قول ہے کہ عنفقہ نچلے ہونٹ پراگنے والابال ہے (۳)۔

۵ – العثنون: داڑھی یا دونوں رخساروں کے بعد داڑھی کا زائد حصہ

# شارب

#### تعريف:

ا-شارب، شرب سے اسم فاعل ہے، کہا جاتا ہے: شوب الماء أو غيره شربا فهو شارب (اس نے پانی وغيره پيا)، اس معنی ميں الله علی کا ارشاد ہے: "فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيْمِ فَشَارِبُونَ شَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيْمِ فَشَارِبُونَ شَلَرُبَ اللهِيْمِ، (ا) (پر راس پر کھولتا پانی پينا ہوگا اور پينا بھی پياس شرب الهِيْمِ، (ا) وشریب: پینے کا عاش لیمی بہت پینے والا، شروب، شرّاب وشریب: پینے کا عاش لیمی بہت پینے والا، شرب وشروب: قوم جو پیتی ہواورا کی ساتھ پیتی ہو، ابن سیده نے کہا: شرب، شارب کا اسم جمع ہے جیسے رکب اور رجل، ایک قول ہے کہ وہ جمع ہے، اور شروب، شارب کی جمع ہے جیسے شاہد کی جمع شہود ہے۔

شارب اس بال کو بھی کہتے ہیں جو منہ پر لٹکتا ہے (مونچھ)،
ابوحاتم نے کہا کہ اس کا تثنینہیں آتا ہے، ابوعبیدہ نے کہا ہے کہ قبیلہ
کلاب کے لوگ دونوں کناروں کے اعتبار سے اس کا تثنیہ شاربان
ذکر کرتے ہیں، اس کی جمع شو ارب ہے (۲)۔
اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير ،الخرشي ارا ۱۲ ،الإ قناع ار ۳۸ ـ

<sup>(</sup>٢) المصباح الممير، لسان العرب، الإقناع للشربيني ار٣٨، نهاية المحتاج الر١٥٨.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، القاموس المحيط.

<sup>(</sup>۱) سورهٔ وا قعه ر۸۸ – ۵۵\_

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ،القاموس المحيط،لسان العرب ماده: "شرب" -

یا ٹھڈی اوراس کے نیچا گنے والا بال (۱)۔

## شرب سے ماخوذ شارب سے متعلق احکام:

۲ - شارب - جیسا که تعریف میں گذرا - اس شخص کو کہتے ہیں جو پانی وغیرہ ہے، لیکن فقہاء کے یہاں شارب جس سے احکام متعلق ہوتے ہیں اس سے مراد شراب یا دوسری تمام نشه آور چیز کا پینے والا ہے۔

شراب كا بينا گناه كبيره به بلكه شراب ام الكبائر به جيسا كه حضرت عمرٌ وعثمانٌ نے فرما يا به ، اس كى حرمت كے بارے ميں اصل الله تعالى كا ارشاد به: "يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمُو وَالْانُصَابُ وَالْازُلَامُ رِجُسٌ مِّنُ عَمَلِ الشَّيُطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونَ "(اے ايمان والوشراب اور جوا اور بوا كام سواس اور بت اور پانسے تو بس نرى گندى با تيں بيں ، شيطان كے كام سواس سے نيچر بوتا كوفلاح پاؤ)۔

## شارب(مونچھ) سے متعلق احکام: اول-مونچھ کو پاک کرنا: الف-وضومیں:

2 - اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ وضوییں چہرہ کے ساتھ مونچھ کا دھونا واجب ہے، اور اگر مونچھ کے بال ملکے ہوں اس طرح کہ مونچھ کے بال سے اس کے پنچ کا چمڑانہ چھپتا ہوتو چمڑے کا دھونا واجب ہے، اس لئے کہ اگر چمڑا کونہ دھوئے لینی اس تک پانی نہ پہنچ تو یہ وضوییں

كافى نە ہوگا(١)\_

لیکن اگرمونچھ کا بال گھنا ہو جو جلد کو چھپالے تو الیمی صورت میں جلد تک پانی پہنچانا واجب ہے یانہیں ،اس میں فقہاء کا اختلاف

ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ اگر مونچھ کا بال گھنا ہوتو اس کے بنچ جلد

تک پانی پہنچپانا اور مونچھ کے بال کے اندرونی حصہ کا دھونا واجب

نہیں ہے، لیکن اگر بال لمباہو جو دونوں ہونٹوں کی سرخی کو چھپادت تو

اس میں خلال کرناواجب ہے، اس لئے کہ دہ بظاہر ہونٹ کے ممل یا بعض
حصہ تک پانی کے پہنچنے سے مانع ہوگا، خصوصاً جب کہ گھنا ہواور اس کے خلال سے یقنی طور پر یورے ہونٹ تک یانی پہنچ جائے گا(۲)۔

ما لکید کی رائے ہے کہ وضومیں چہرہ کے دھونے کے ساتھ بال کے ظاہر کا دھونا بھی واجب ہے اگر بال گھنا ہو، گھنا بال میں خلال کرنا مکروہ ہے، مدونہ سے یہی معلوم ہوتا ہے (۳)۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ وضو میں چہرہ دھونے کے ساتھ مونچھ کے فاہر و باطن کو دھونا اور اس کے نیچ جلد تک پانی پہنچا نا واجب ہے، اگر چیہ بال گھنا ہو، اس لئے کہ اس کا گھنا ہونا نا در ہے لہذا اکثر کے ساتھ لاحق ہوگا، اور ظاہر سے مرا داوپر والا حصہ ہے جو چہرہ سے متصل ہے، اور باطن سے مراد بال کا اندرونی حصہ اور اس کے نیچے کی جلد ہے، اور باطن سے مراد بال کا اندرونی حصہ اور اس کے نیچے کی جلد ہو، اور باطن سے مراد درمیانی حصہ اور بال کے جڑیں (م)۔ ہو، اور باطن سے مراد درمیانی حصہ اور بال کے جڑیں (م)۔

حنابلہ کی رائے ہے کہ وضومیں چہرہ دھونے کے ساتھ مونچھ کا دھونا واجب ہے، اوراگر بال گھنا ہوجلد نظر نہ آئے تو اس کے ظاہر کو

<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط ماده ''عثن''۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نکده ر ۹۰

<sup>(</sup>۱) رداکمتا را ۷۹٬۲۲٫الخرثی ار ۱۲۲،نهایة اکمتاح ار ۱۵۴،المغنی ار ۱۱۲

<sup>(</sup>۲) ردامخارار ۲۹، فتح القديرار ۱۰\_

<sup>(</sup>۳) الخرشي ار ۱۲۲ـ

<sup>(</sup>٣) الإ قناع للشربيني، حاشية الباجوري الر٣٨\_

دھونا کافی ہوگا، اگر بال گھنا ہوتو مونچھ میں خلال کرنا، اوراس کے باطن کو دھونامسنون ہوگا، تا کہ ان لوگوں کے اختلاف سے بچا جاسکے جو اس کو واجب کہتے ہیں، ابن قدامہ نے کہا ہے: ہمارے بعض اصحاب نے مونچھ کے بارے میں ایک دوسرا قول اختیار کیا ہے، یعنی اس کے باطن کا دھونا واجب ہے اگرچہ بال گھنا ہو، اس لئے کہ عام طور پروہ نینچ کے چمڑا کو چھپا دیتا ہے، اوراگروہ نظر آئے تو یہ نا در ہوگا اوراس سے کوئی حکم متعلق نہ ہوگا (۱)۔

### ب-غسل میں:

۸-فقہاء کی رائے ہے کہ سل میں مونچھ کے بال اور اس کے پنچ چراتک پانی پہنچانا واجب ہے، بال گھنا ہو یا ہلکا ہو، اس لئے کہ رسول اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "إن تحت کل شعر ہ جنابہ فاغسلوا اللہ علیہ کا ارشاد ہے: "إن تحت کل شعر ہ جنابہ فاغسلوا المشعر وانقوا البشر" (ہر بال کی جڑ میں جنابت ہوتی ہے، لہذا بال کو دھوواور چڑا کوصاف کرو)، نیز حضرت علی نے رسول اللہ علیہ سے نقل کیا ہے کہ آپ نے فرمایا: "من ترک موضع شعرة من جنابہ لم یغسلہ فعل به من النار کذا و کذا" (جوش جنابت میں ایک بال کی جگہ چھوڑ دے گا اس کونہیں دھوئے گا توجہتم میں اس کو ایسے ایسے عذاب ہوگا)، حضرت علی فرماتے ہیں کہ اسی وجہتے میں اپنے بال کا دشن ہوگیا، انہوں نے یہ جملہ تین بار اسی وجہتے میں اپنے بال کا دشن ہوگیا، انہوں نے یہ جملہ تین بار ارشاد فرمایا، وہ اپنے بال مونڈ تے شے (س)، نیز اس لئے کہ جنابت ارشاد فرمایا، وہ اپنے بال مونڈ تے شے (س)، نیز اس لئے کہ جنابت

کے عنسل میں حدث پورے بدن کو عام ہوتا ہے لہذا دھونے میں بھی پورے بدن کو عام ہوتا ہے لہذا دھونے میں بھی پورے بدن کو عام ہونا چاہئے ، نیز اس لئے کہ بال کے نیچ جو چڑا ہے وہاں بلاضرر کے پانی پہنچاناممکن ہے، لہذا بدن کی تمام کھال کی طرح اس کو دھونا بھی واجب ہوگا ، نیز اس لئے کہ پیچل عنسل میں اگنے والا بال ہے لہذا اس کو دھونا واجب ہوگا ، اور نیز اس لئے کہ چڑا کے دھونے سے وہ بھی دھل جائے گالہذا اس کا دھونا واجب ہوگا ، کیونکہ واجب جس کے بغیر مکمل نہ ہووہ بھی واجب ہوتا ہے (۱)۔

#### ج-مونچھمنڈانے کے بعدطہارت کا عادہ:

9 - فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص وضو یا عسل کرے پھر اپنی مونچھ منڈ ائے یااس کوتر اش دے تو اس پر وضوا ورغسل کا اعادہ واجب نہیں ہوگا، اور مونڈ نے اور کتر نے کی جگہ کا دھونا بھی واجب نہ ہوگا۔ ابن قدامہ نے کہا ہے کہ اس میں وہ صورت بھی داخل ہے کہ اگر ان بالوں کو دھوئے پھر ان کو کا فرد ہے تو اس کی طہارت پرکوئی اثر نہ پڑے گا، یونس بن عبید نے کہا ہے کہ اس سے اس کی طہارت میں اضافہ ہی ہوگا، یوا کثر اہل علم کا قول ہے، اس لئے کو عسل کی فرضیت اصل میں ہوگا، یوا کی طرف منتقل ہوگئی ہے، اس کی دلیل بیہ ہے کہ اگر چڑا کو دھولے بال کی طرف منتقل ہوگئی ہے، اس کی دلیل بیہ ہے کہ اگر چڑا کو دھولے اور بال کو نہ دھوئے تو کا فی نہ ہوگا، خفین کا حکم اس کے برخلاف ہے، اس لئے کہ خفین پر مسح کرنا دونوں پیروں کے دھونے کا بدل ہے، اس لئے اگر خفین پر مسح کہ نہ کرے اور دونوں پیروں کو دھولے تو کا فی

### ابن جریر سے مروی ہے کہ چبرہ کا بال دھونے کے بعد اگر چبرا شرکة الطباعة الفنيه) میں اشارہ کیاہے کہ تیجے میہ عدیث حضرت علی بن

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع ار ۹۲، المغنى ار ۱۱۲.

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إن تحت كل شعوة جنابة" كی روایت الوداؤد (۱۷۲ ما تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت الوہریرہ سے كی ہے، پھرایک راوى كے ضعیف ہونے كی وجہ سے اس كو معلول قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: "من ترک موضع شعرة....." کی روایت ابوداؤد (۱/۱۳/۱ طبع مختیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے اور ابن حجر نے المحیص (۱/۲۲۱ طبع

ر با با طالب پر موقوف ہے۔ ابی طالب پر موقوف ہے۔

<sup>(</sup>۱) ردامختارار ۱۰سوا،الخرشی ار ۱۲۸مغنی المحتاج ار ۲۲۸–۲۲۸\_

<sup>(</sup>۲) الدرالختارور دالمحتار ا/۲۹،شرح الزرقانی ا/ ۲۰، المغنی ا/ ۱۱۷۔

ظاہر ہوجائے تواس کا دھونا واجب ہے، انہوں نے اس کوموزہ پرمسے کرنے والے کے قدم کے ظاہر ہونے پر قیاس کیاہے(۱)۔

### دوم-مونچھ کا ٹنا:

• ا - اس پر فقهاء كا اتفاق ہے كہ مونچ كا ثنا سنت ہے ، اس لئے كه حضرت ابو ہر يرةً نے نبى كريم عليلية سے نقل كيا ہے: "الفطرة خمس أو خمس من الفطرة: الختان والاستحداد وتقليم الأظفار و نتف الإبط وقص الشارب" (پانچ چيزيس سنت بين: ختنه كرنا ، موئے زيرناف موند نا ، ناخن تراشنا ، بغل كا بال اكھا رُنا اورمونچ كا مُنا) \_

علامہ نووی نے کہا ہے کہ یہاں فطرت کی تفییر سنت سے کرناہی صحیح و درست ہے، اس لئے کہ سے کے بخاری میں حضرت عبداللہ بن عمر سنت مروی ہے کہ نبی کریم علیقہ نے فرمایا: "من السنة قص الشوارب و نتف الإبط و تقلیم الأظفار" (مونچھ کا ٹنا، بغل کا بال اکھاڑنا، اورناخن تر اشناسنت ہے)۔

اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ مونچھ کا ٹنا سنت ہے ''، اس کی دلیل دونوں سابقہ احادیث ہیں، نیز حضرت زید بن ارقم ؓ سے مروی

(۴) صحیح مسلم بشرح النودی سر۱۳۶ – ۱۳۸۸ المجموع شرح المهذب ار ۲۴۸ – ۲۸۷

ہے کہ رسول اللہ علی فی نے فرمایا: "من لم یا خذ من شار به فلیس منا" (جو شخص مونچھ نہ کائے وہ ہم میں سے نہیں ہے)۔

اا - مونچھ کے کائے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ اس کو کترے گا، یا کترنے میں مبالغہ کرے گا، یا اس کومونڈ دے گا"۔

مونچھ کے بارے میں مسنون کیا ہے، حنفیہ کے درمیان اختلاف ہے، ابن عابدین نے اختلاف نقل کرتے ہوئے کہا ہے کہ بعض متاخرین مشائخ کی رائج رائے یہ ہے کہ سنت کترنا ہے، البدائع میں ہے کہ یہی سیجے ہے، طحاوی نے کہا ہے کہ کترنا اچھا ہے اور مونڈ نازیادہ بہتر ہے، اور یہ ہمارے مینوں علاء کا قول ہے۔

رہے مونچھ کے دونوں کنارے جن کوسبال کہتے ہیں، توایک قول ہے کہ وہ قول ہے کہ وہ دونوں مونچھ میں داخل ہیں، اور ایک قول ہے کہ وہ داڑھی کا حصہ ہیں، اس لئے ان کوچھوڑ دینے میں کوئی حرج نہیں ہے، ایک قول ہے کہ اہل مجم اور اہل کتاب کے ساتھ مشابہت کی وجہ سے مکروہ ہے، یہ قول زیادہ صحیح ہے، حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ دار الحرب میں مجاہد کے لئے مونچھ بڑھانا پہندیدہ ہے تا کہ دشمن کی دار الحرب میں مجاہد کے لئے مونچھ بڑھانا پہندیدہ ہے تا کہ دشمن کی دار الحرب میں مجاہدے لئے مونچھ بڑھانا پہندیدہ ہے تا کہ دشمن کی دار الحرب میں ارعب ہو (۳)۔

ان کے نزدیک ہر ہفتہ میں مونچھ کا ٹنامستحب ہے اور جمعہ کے دن کا ٹنا افضل ہے، اور اس کو چالیس ایام سے زیادہ چھوڑ دینا مکروہ

<sup>(</sup>۱) المغنی ار کاا۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "الفطرة خمس، أو خمس من الفطرة....." کی روایت مسلم(۱۲۱۱ طبح الحلمی) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حافظ ابن مجرنے نووی کے قول "من السنة قص الشو ارب" پر تنقید کی ہے، اور کہا ہے کہ انہوں نے پر لفظ بخاری کے کسی بھی نیخہ میں نہیں دیکھا ہے، صحیح یہ ہے کہ بخاری میں لفظ "الفطرة" کے ساتھ مروی ہے، جیسا کہ فتح الباری (۱۰/ ۱۹۳۳ طبع السففیہ) میں ہے، اور لفظ: "من الفطرة قص الشارب" کی روایت بخاری (الفح ۱۰/ ۱۳۳۲ طبع السفیہ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔ (الفح ۱۰/ ۱۳۳۲ طبع السفیہ) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'من لم یأخذ من شار به فلیس منا' کی روایت تر ذی (۹۳ /۵ ۹۳ کالی ) نظم کالی این اسلامی اسلامی اسلامی اسلامی کی ہے، اور ابن حجر نے (افق ۱۱۷ ۲ ۳۳ طبع السلامی ) میں اس

<sup>(</sup>۲) القص: كاثراً ، كهاجاتا ب:قصصت مابينهما لين كاث ديا،قص الشعر تيني كاثر كاثراً .

الحلق: موندٌ نا، كهاجا تا ب: حلق رأسه، سركابال موندُ ديا (القاموس الحيط) - الإحفاء: كاشخ ميس مبالغه كرنا، كهاجا تا ب: أحفى الرجل شاربه اس ككك في مبالغه كيا (اسان العرب، المصباح المنير) -

<sup>(</sup>۳) ردامختار ۲۲ م ۲۹۰ / ۲۲۰ – ۲۲۱ ،الاختيار ۲۸ ۷۷۷ ، فتح القدير ۲۳۲ / ۲۳۳ ـ

ہے، اس کئے کہ حضرت انس بن مالک کی روایت ہے کہ مونچھ کاٹے، ناخن تراشے، بغل کا بال اکھاڑنے اور موئے زیر ناف کے مونڈ ھنے میں ہمارے لئے مقرر کیا گیا ہے کہ اس کو چالیس ایام سے زیادہ نہ چھوڑیں (۱)، میدوہ مقدار ہے جس میں رائے کوکوئی دخل نہیں ہے اس لئے میر مرفوع حدیث کے کھم میں ہوگا(۱)۔

ما لکید نے کہا ہے کہ مونچھ کو کتر ناسنت ہے، اس لئے کہ نبی کریم علیمی گارشاد ہے: ''قصوا الشوار ب''(") (مونچھ کو کتر و)، یہ مکی سنت ہے، اس لئے کہ حدیث میں امر وجوب کے لئے نہیں ہے، اکورسنت کتر نا ہے، کتر نے میں مبالغہ کرنا نہیں ہے، اور مونچھ مونڈی نہیں جائے گی بلکہ کتری جائے گی، بحی کہتے ہیں کہ میں نے امام مالک کویہ کہتے ہوئے ساہے کہ مونچھا تی کا ٹی جائے کہ ہونٹ کا کنارہ ظاہر ہوجائے، یعنی زائد حصہ کا ٹاجائے اس کو جڑ سے نہ کاٹ دے کہ مثلہ ہوجائے، اور دونوں کناروں کے کاٹے میں ان کے نزدیک دو اقوال ہیں، اور مالکیہ کے نزدیک معتمد تول ہیں۔ کا گرعورت کومونچھ نگل آئے تواس کومونڈ ناواجب ہے (")۔

شافعیہ نے کہا ہے کہ مونچھ کا ٹنا سنت ہے، اس لئے کہ اس سلسلہ میں احادیث منقول ہیں، اور مونچھ کا شخ میں دائیں جانب سے شروع کرنا مستحب ہے، اس لئے کہ نبی کریم عظیمی ہر چیز میں دائنی جانب سے شروع کرنا پیند کرتے تھے (۵)، اور اس کو اختیار ہے دائنی جانب سے شروع کرنا پیند کرتے تھے (۵)، اور اس کو اختیار ہے

- (۱) حدیث اُنس: "وقت لنا فی قص الشارب....." کی روایت مسلم (۱/ ۲۲۲ طبح الحلمی ) نے کی ہے۔
  - (۲) ردالحتار ۱۲۱۵ طبع بولاق۔
- (۳) حدیث: قصوا الشوارب ..... کی روایت احمد (۲۲۹/۲ طبع المیمنیه) نے حضرت ابوہریر اللہ سے کی ہے، اس کی اسناد حسن ہے۔
- (۴) حاشية العدوى على الفواكه الدواني ۳۵۳/۲ الفواكه الدواني ۱۵۲/۱ القوانين الفقهه مر۴ ۳۴-
- (۵) حدیث: "کان یعب التیامن ....." کی روایت بخاری (الفتح السم ۵۲۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۲۲ طبع الحلمی ) نے حضرت عائشہ سے کی ہے۔

کہ خود کاٹے یا کوئی دوسرا اس کو کاٹ دے، اس لئے کہ بغیر ہتک عزت کے مقصد حاصل ہوجائے گا۔

کین کاٹے کی حدکیا ہے؟ تو اس سلسلہ میں مختار ہے ہے کہ اتنا کا گے کہ ہونے کا کنارہ ظاہر ہوجائے، اس کو جڑ سے کاٹے میں مبالغہ نہ کرے، انہوں نے کہا ہے کہ حدیث: "أحفوا الشوارب ......"(۱) سے مرادوہ حصہ ہے جو ہونے سے آگے بڑھ جائے، اور ہونے کے کنارہ سے کاٹنا مراونہیں ہے، کنارہ سے کاٹنا مراونہیں ہے، چنانچے تر فدی میں حضرت عبداللہ بن عباس سے مروی ہے: "کان النبی علیہ میں حضرت عبداللہ بن عباس سے مروی ہے: "کان النبی علیہ ہے، اور اللہ عن میں کو یہ کرتے تھے، اور اللہ عن میں کو یہ کہانا کی مونچھ کترتے تھے، اور حضرت ابراہیم خلیل اللہ ایسا ہی کرتے تھے)، پیہتی نے اپنی سنن میں حضرت ابراہیم خلیل اللہ ایسا ہی کرتے تھے)، پیہتی نے اپنی سنن میں حضرت شرحبیل بن مسلم الخولانی سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے پانچ صحابہ کو دیکھا کہ وہ مونچھ کترتے تھے، داڑھی بڑھا تے میاس کو چھوٹی کرتے تھے: ابوا مامہ البابلی، عبداللہ بن بسر، عتبہ بن عبداللہ بن بسر، عتبہ بن عبداللہ بن بسر، عتبہ بن عبداللہ بن عامر الثما لی اور مقدام بن معدی کرب الکندی، یہ عبداللہ بن عامر الثما لی اور مقدام بن معدی کرب الکندی، یہ لوگ یہ مونچھ ہونے کے کنارے کے ساتھ کا شے تھے (۳)۔

المحاطی وغیرہ نے کہا ہے کہ مونچھ کومونڈ نا مکروہ ہے، الباجوری نے کہا ہے کہ مونچھ کومونڈ نا مکروہ ہے، الباجوری نے کہا ہے کہ مونچھ کو کتر نے اور مونڈ نے میں مبالغہ کرنا مکروہ ہے، سنت میہ ہے کہ کچھ مونڈ دیا جائے کہ ہونٹ ظاہر ہوجائے اور پچھ کتر دیا جائے۔ جائے اور پچھ باتی چھوڑ دیا جائے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أحفوا الشوارب "" کی روایت بخاری (الفتح ۱۰ ۳۲۹ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱/ ۲۲۲ طبع الحلمی ) نے حضرت ابن عمرٌ سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "کان یقص أو یأخذ من شاربه ....." کی روایت ترمذی (۲) حدیث الله کان یقص أو یا خد من شاربه الله کان کان کے اور کہا حدیث حسن غریب ہے۔

<sup>(</sup>۳) الژشر حبیل بن مسلم کی روایت بیهتی (۱۸۱۵ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے۔

الزركشى نے ابو حامد اور الصيمرى سے نقل كيا ہے كہ كا شخ ميں مبالغة كرنامستحب ہے، پھركہا ہے كہ امام شافعى سے اس سلسلہ ميں مجھے كوئى صراحت نہيں ملى ، اور امام شافعى كے جن شاگر دوں كو ہم نے ديكھا ہے جيسے مزنى اور رہيج ، تو وہ دونوں مونچھ كتر نے ميں مبالغة كرتے تھے، اس سے معلوم ہوتا ہے كہ ان دونوں نے امام شافعى سے ليا ہوگا ، زركشى نے كہا ہے كہ امام غزالى نے الاحياء ميں كھا ہے كہ وہ برعت ہے حالا نكہ الى بات نہيں ہے، نسائى نے اپنى سنن ميں اس كى روايت كى ہے۔

شافعیہ کے نزدیک مونچھ کے دونوں کناروں کوچھوڑ دینے میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت عمرٌ وغیرہ نے ایسا کیا ہے، نیز اس لئے کہ ان دونوں سے منہ ہیں چھپتا ہے، اوران میں کھانے کی چینائی نہیں گئی ہے، اس لئے کہ کھاناان تک نہیں پہنچتا ہے۔

شافعیہ کے نزدیک مونچھ کاٹے میں ضرورت سے زائد تاخیر کرنا مکروہ ہے، چالیس ایام سے زائد تاخیر کرنے میں کراہت زیادہ ہے، اس لئے کہ مسلم کی حدیث گذر چکی ہے، المجموع میں ہے کہ حدیث کامعنی ہے ہے کہ وہ لوگ ان چیزوں میں تاخیر نہیں کرتے تھے، اگر بھی تاخیر کرتے بھی تھے تو چالیس ایام سے زیادہ تاخیر نہ کرتے تھے، یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ چالیس ایام تک مؤخر کرتے تھے، یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ چالیس ایام تک مؤخر کرتے تھے، امام شافعی اور ان کے اصحاب نے صراحت کی ہے کہ جمعہ کے دن ناخن تر اشنااور ان بالوں کو کا ٹیامستحب ہے (۱)۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ مونچھ کتر نا مسنون ہے یعنی ہونٹ کے گول دائرہ کا کتر نا، یااس کے کنارہ کا کتر نااوراس کے کتر نے میں مبالغہ کرنازیادہ بہتر ہے۔النہا بیمیں ہے کہ شوارب کا احفاء یہ ہے کہ

اس کے کتر نے میں مبالغہ کیا جائے ، اور مونچھ کے دونوں کنار ہے بھی مونچھ کا حصہ ہیں ، اس لئے کہ امام احمد کی حدیث ہے:"قصوا سبالکم ووفروا عثانینکم و خالفوا أهل الکتاب"(ا) (اپنی مونچھ کے کناروں کو کاٹو اور اپنی داڑھی بڑھاؤ اور اہل کتاب کی مخالفت کرو)۔

انہوں نے کہا ہے کہ ہر جمعہ کومونچھ کا ٹنا مسنون ہے، اس کئے کہ مروی ہے کہ نبی کریم علیالیہ ہر جمعہ کو اپنی مونچھ اور ناخن کا شخ سے ایک دن بھی زائد چھوڑ دینا مکروہ ہے، اس کو چالیس ایام سے ایک دن بھی زائد چھوڑ دینا مکروہ ہے، اس کئے کہ حضرت انس کی حدیث گذر چکی کہ ہے: "وقت لنا فی قص الشارب ……"فقہاء نے ہر جمعہ کومونچھ کا شخ کی وجہ یہ بنائی ہے کہ اگر چھوڑ دے گا تو بدنما ہوجائے گا

## سوم-جمعه کے دن مونچھ کا ٹنا:

۱۲ - فقہاء کی رائے ہے کہ جو شخص جمعہ کی نماز میں حاضر ہونا چاہے اس کے لئے مستحب میہ ہے کہ اس دن جوامور مندوب ہیں مثلاً مونچھ

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ۳۷ر ۱۲۹، حاشیة الباجوری علی الإقناع ۲۸۳، أسنی المطالب ار۵۵۱، المجموع ار ۲۸۷-۲۸۸، روضة الطالبین ۱۰۸/۲، سر ۲۳۳\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "قصوا سبالکم" کی روایت احمد (۲۹۵/۵ طبع المیمنی) نے حضرت ابوامامہ سے کی ہے، پیٹمی نے المجمع (۱/۱۳ طبع القدی) میں نقل کیا ہے اور کہا ہے کہ احمد اور طبرانی نے اس کی روایت کی ہے، احمد کے رجال صحح کے رجال جب کہ احمد اور فرائن ہے، اور وہ ثقہ ہیں، ان کے بارے میں جوکلام کیا گیاہے وہ مصر نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "أن النبي عَلَيْكِ كان یأخذ أظفاره و شار به کل جمعة" معزت ابو ہریرہ سے مروی ہے، ہزار (الکشف / ۲۹۹ طبع الرسالہ ) نے اس کی روایت کی ہے، ہیشی نے کہا ہے کہ اس کی روایت بزار اور طبر انی نے الاوسط میں کی ہے، اس میں ایک راوی ابراہیم بن قدامہ ہیں، بزار نے کہا ہے کہ اگر وہ کی حدیث میں منفر د ہوں تو وہ جمت نہیں ہے، اور وہ اس حدیث میں منفر د ہوں تو وہ جمت نہیں ہے، اور وہ اس حدیث میں منفر د ہیں، ایسانی مجمع الزوائد (۲۲ م کا - اکا طبع القدی) میں ہے۔

<sup>(</sup>۳) مطالب أولى انبى ار ۸۵ – ۲۲۵/۲،۸۷ – ۳۲۵

وغیرہ کا ٹنا،ان پر عمل کر کے اپنی شکل وصورت اچھی بنا لے، اس لئے
کہ حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص کی حدیث گذر چکی جس کو
البغوی نے نقل کیا ہے، نیز اس لئے کہ جمعہ اسلام کا بڑا شعار ہے اس
لئے مستحب ہے کہ جمعہ قائم کرنے والا بہتر حالت میں ہو، نیز اس میں
جمعہ کی فضیلت کا اظہار بھی ہے، اس لئے کہ جمعہ جبسا کہ حدیث میں
ہے سیدالا یام ہے (۱)۔

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ مونچھ کتر نا جمعہ کی نماز میں حاضر ہونے سے قبل ہونا چاہئے ،لیکن حنفیہ نے کہا ہے کہ جمعہ کے دن نماز کے بعد بال مونڈ نا افضل ہے تا کہ اس کونماز کی برکت حاصل ہوجائے (۲)۔

# چهارم:احرام کی حالت میں مونچھ کا ٹنا:

ساا - جج اور عمرہ کے احرام میں محرم کے پورے بدن سے بال کاٹنا میں محرم کے پورے بدن سے بال کاٹنا میں موغ ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ لاَ تَحْلِقُوْا رَوُّو سَکُمْ" (اورا پنے سر نہ مونڈاؤ) لیعنی اس کے بال نہ کاٹو، اس میں سرکابال کاٹنے کی صراحت ہے، اور پورے بدن کے بال کا یہی حکم ہے، اس لئے کہ وہ سب بھی اس کے معنی میں ہیں، اس لئے کہ بال کا ٹے سے خوش حالی معلوم ہوتی ہے، جواحرام کے منافی ہے اس لئے کہ عمر میرا گندہ بال غبار آلود ہوتا ہے، جواحرام کے منافی ہے اس لئے کہ محرم یرا گندہ بال غبار آلود ہوتا

ہے، اکھیڑنا وغیرہ بھی کترنے کے حکم میں ہے، اس لئے کہ اس میں بال کودور کرنا پایا جاتا ہے، قرآن کریم میں کاٹنا کہا گیا ہے، اس لئے کہ اکثریبی ہوتا ہے (۱)، اس سلسلہ میں کیا واجب ہے اس کے لئے دیکھئے: ''احرام'' اور'' حلق''۔

## ينجم-ميت كي مونجه كاثنا:

۱۹۱۳ - اگر هج یا عمره کا احرام با ند صنے والا مرجائے تو اس کے احرام کی رعایت میں اس کی مونچھ یا اس کا کوئی بال نہیں کا ٹاجائے گا، اس لئے کہ وہ اس حال میں رہے گا، اور قیامت کے دن تلبیہ پڑھتا ہوا اٹھا یا جائے گا<sup>(۲)</sup>، جیسا کہ اس اعرائی کی حدیث میں آیا ہے جس کو اس کی اونٹی نے کچل ڈالا تھا اور وہ احرام کی حالت میں مرگیا تھا، تو نبی کریم علیہ نے فرمایا: "اغسلوہ بماء و سدر، و کفنوہ فی ثوبین، ولا تحمروا رأسه، فإنه یبعث یوم القیامة ملبیًا" (اس کو پانی اور بیرکی پتی سے شمل دو، اور دو کیڑوں میں اس کو کفناؤ، اس کو حنوط نہ لگاؤ، اس کے سرکونہ چھپاؤ، اس لئے کہ وہ قیامت کے دن تلبیہ پڑھتا ہوا اٹھا یا جائے گا)۔

غیر محرم میت کی مونچه کاٹنے کے بارے میں اختلاف ہے،اس مسلہ میں امام شافعی کے دواقوال ہیں:

نووی نے کہا ہے کہ شافعیہ کے کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ میت

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المجمعة سید الأیام ....." کی روایت ابن ماجه (۱ر ۳۲۴ طبع الحکمی) نے حضرت ابولبابه بن عبد المنذر ﷺ ہے، اور بوصری نے مصباح الزحاجه (۱ر ۴۲۳ طبع دارالبنان) میں اس کوشن کہا ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۱۲۹۱، دوالمحتار ار ۵۵۴، جوابرالإ کلیل ۱۹۲۱، کفایة الطالب ۱ر۲۹۲، أسنی المطالب ار۲۲۲، کشاف القناع ۲۲۲۲، مطالب أولی النهی ۱۸۷۸

<sup>(</sup>٣) سورهٔ بقره ١٩٢٧\_

<sup>(</sup>۱) ردامختار ۲۰۹۶، کفایة الطالب ار ۴۲۰، اُسنی المطالب ار ۵۰۹، اُمغنی ۲۷۲۲ – ۲۲۲۸ –

<sup>(</sup>۲) فتحالعزيز مع المجموع ١٢٩٨٥ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "اغسلوه بماء وسدر ....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۳۹/۳ ا طبع التلفیه) اورمسلم (۲/ ۸۲۵ طبع اکلی) نے حضرت ابن عباس سے کی

کی مونچھ کاٹے کے بارے میں تین اقوال ہیں: اول: مختار ہے ہے کہ بیم کروہ ہے، دوم: نہ کروہ ہے نہ مستحب ہے، سوم: مستحب ہے، سوم: مستحب ہے، سوم: کا قول ہے، اگر مونچھ لمبی ہو، اس لئے کہ نبی کریم علیات نے فرما یا:
"اصنعوا بموتا کم ما تصنعون بعرائسکم" (اپنے مردوں کے ساتھ کرتے ہو)،
مردوں کے ساتھ وہی برتاؤ کر وجوا پی دلہوں کے ساتھ کرتے ہو)،
نیز اس لئے کہ اس کو چھوڑ دینے سے اس کی شکل وصورت خراب نظر آئے گی، نیز اس لئے کہ وہ زندگی میں مسنون عمل ہے، اس میں کوئی حرج نہیں ہے، لہذا موت کے بعد بھی مشروع رہے گا، جیسے غسل دین، جن لوگوں نے اس کو مستحب کہا ہے وہ ہیں: سعید بن المسیب، دین، جن لوگوں نے اس کو مستحب کہا ہے وہ ہیں: سعید بن المسیب، ابن جمیر، حسن بھری، احمد بن خبل اور آخی بن را ہو ہے، اور جن لوگوں نے اس کو مکروہ کہا ہے وہ ہیں: امام الوضیفہ، امام ما لک، امام ثوری، المحر نی ، ابن المندر، اور العبدری نے اس کو جمہور علماء سے قبل کیا ہے۔ میں محا ملی وغیرہ نے کہا ہے کہ میت کی مونچھ کا ٹنا مکروہ نہیں ہے، ان میں محا ملی وغیرہ نے صراحت کی ہے کہ بیہ کا ٹنا نہلا نے سے قبل ہونا عبی معا ملی وغیرہ نے صراحت کی ہے کہ بیہ کا ٹنا نہلا نے سے قبل ہونا عبی حیا ہونا ہوئی۔

علامہ نووی نے کہا ہے کہ جمہوراصحاب شافعیہ نے میت کے ان اجزاء کے دفن کرنے کا ذکر نہیں کیا ہے، صاحب العدۃ نے کہا ہے کہ میت کا جو بال کا ٹا جائے گا اس کے گفن میں رکھ دیا جائے گا، قاضی حسین اورصاحب التہذیب نے سراورداڑھی میں تنگھی کرتے وقت اکھڑے ہوئے بال کے بارے میں ان کی موافقت کی ہے، اور دوسرے لوگوں نے بھی یہی کہا ہے۔

صاحب الحاوي نے کہا ہے کہ ہمار سنز دیک مختار بیہ ہے کہ وہ

میت کے ساتھ دفن نہیں کیا جائے گا،اس لئے کہاں کی کوئی اصل نہیں ہے(۱)۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ اگر بال کا ٹاجائے تواس کے ساتھ اس کے کفن میں رکھ دیا جائے ، اس کئے کہ وہ میت کا جز ہے، لہذا اس کے دوسرے اجزاء کی طرح اس کو بھی اس کے گفن میں رکھدینا مستحب ہے، اس کو دھویا جائے اور اس کے ساتھ رکھ دیا جائے (۲)۔

# ششم-معتكف كااپني مونچه كاشا:

10 - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ معتکف کا اپنی مونچھ کا ٹنا اعتکاف میں نقصان دہ نہیں ہے، بشرطیکہ اس سے مسجد میں گندگی نہ پھیلے، اس لئے کہ نبی کریم عیالیہ نے نہ اس کا حکم دیا ہے اور نہ اس سے منع فرمایا ہے، اور اصل اباحت کا باقی رہنا ہے۔

لیکن مالکیہ کی رائے ہے کہ معتلف کے لئے مسجد میں اپنی مونچھ کا ٹنا مکروہ ہے اگرچہ جو کچھ کا ٹاہے اپنے کپڑے میں جمع کرے اوراس کومسجد سے باہر کھینک دے، اس لئے کہ بیرترام ہے، لہذا اگر مسجد میں کوئی شخص اپنی مونچھ کا ٹے تو جولوگ کہتے ہیں کہ ہرممنوع کے ارتکاب سے اعتکاف باطل ہوجا تا ہے، ان کے نزدیک اعتکاف باطل ہوجائے گا، اور جولوگ کہتے ہیں کہ صرف گناہ کبیرہ سے اعتکاف باطل ہوجا تا ہے ان کے نزدیک اعتکاف اعتکاف اعتکاف باطل ہوجا تا ہے ان کے نزدیک اعتکاف اعتکاف اعتکاف باطل ہوجا تا ہے ان کے نزدیک اعتکاف اعتکاف باطل ہوجا تا ہے ان کے نزدیک اعتکاف باطل نہ ہوگا۔

انہوں نے کہاہے کہ اگر معتلف کو اپنی مونچھ کاٹنے کی ضرورت پڑجائے تو اس کے لئے جائز ہے کہ اپنا سراس شخص کے سامنے مسجد

<sup>(</sup>۱) الوسيط ۲/۷۰۸-۸۰۸، روضة الطالبين ۲/۸۰۱، المجموع ۵/۸۷۱-۱۹–۱۸۰-

<sup>(</sup>۲) المغنی ۲را ۵۴\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "اصنعوا بموتاکم ما تصنعون بعرائسکم ....." کوائن قدامه نے المغنی (۵۴۱/۲ طبح الریاض) میں نقل کیا ہے، اور انہوں نے کسی ماخذ کا حوالے نہیں دیا ہے۔

شارب الخمر شارب الخمر

د نکھئے:' حدود' اور 'سکر''۔

سے باہر نکال دے جواس کو کاٹ دے اور درست کردے ، اس کے کہ وہ لئے نہ اپنے گھر جائے نہ نائی کی دوکان میں جائے ، اس لئے کہ وہ مسجد میں رہتے ہوئے اس پر قادر ہے (۱)۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ مسجد کو ہرشم کی گندگی مثلاً مونچھ کا شنے وغیرہ سے محفوظ رکھنا ضروری ہے (۲)۔

ہفتم -مونچھ کاٹنے کے بعد وضوو عسل کرنا:

۱۲ - شافعیہ نے صراحت کی ہے کہ مونچھ کاٹنے والے کے لئے وضو
 کرنا،اسی طرح عنسل کرنا مسنون ہے (۳)۔

# هشتم -مونچه پرجنایت کرنا:

کا - فقہاء کی رائے ہے کہ مونچھ پر جنایت کی وجہ سے حکومت عدل واجب ہے (یعنی دوعادل شخص جس تاوان کا فیصلہ کریں دلوایا جائے گا)،اس لئے کہ مونچھ، داڑھی کے تابع ہے لہذااس کے ایک جز کے تھم میں ہوگا (۴) تفصیل کے لئے دیکھئے:" حکومة عدل'۔



<sup>(</sup>۱) الدسوقی ارو۵۴، جواهر الإکلیل ارو۱۵، مواهب الجلیل ۲ سر ۱۳ ۲۳، الجمل ۲ رس۲۳ س

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النبي ۲ر ۲۵۴، كشاف القناع ۲ر ۳۶۴ س

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج ٣١/٢٣،الإ قناع للشربيني الر٣٤\_

<sup>(</sup>٤) فتح القدير ٨ ر ٩٩ - ٣٠ الإ قناع للشربيني ٢ ر ١٦١ ، مطالب أولى النهي ٧ ر ١٢٥ ـ ـ

# شارد

### تعريف:

الشارد: لغت میں شرد کا اسم فاعل ہے، کہا جاتا ہے: "شرد البعیر شرودا" یعنی اونٹ بدک کر بھاگ گیا، اسم شراد ہے (شین کے زیر کے ساتھ) (۱)، اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

### متعلقه الفاظ:

### آبق (بھگوڑا):

۲ – آبق: یہ کام کی زیادتی اور کسی اندیشہ کے بغیرا پنے مالک پرسرکشی کر کے بھاگ جانے والا غلام ہے، بعض فقہاءلفظ آبق اس غلام کے لئے استعال کرتے ہیں، جومطلقاً جھپ کر بھاگ جائے ،خواہ کسی سبب سے ہو یا بلاسب ہو، اورلفظ آبق انسان کے ساتھ خاص ہے، اورلفظ شارد جانور کے ساتھ خاص ہے، اورلفظ شارد جانور کے ساتھ خاص ہے (دیکھئے: '' اِباق')۔

# شرعی حکم:

(۱)شارد کی سطح یااس کا اجاره:

سا-اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ بدک کر بھا گے ہوئے اونٹ وغیرہ کی

نیخ جائز نہیں ہے، کیونکہ بائع اس کومشتری کے سپر دکرنے پر قادر نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہ کی حدیث ہے:'إن النبی عَلَیْتُ فِی من بیع الغور "() (نبی کریم عَلِیْتُ نے بیع غرر ہے منع فرمایا ہے)، نیز اس لئے کہ بیع کی غرض تصرف کا مالک بنانا ہے، اور بیاس چیز میں نہیں یا یا جائے گا جس کوسپر دکرنے کی قدرت نہ ہو۔

اسی طرح بدک کر بھا گے ہوئے اونٹ وغیرہ کواجارہ پرلگانا بھی جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس میں بھی غرر ہے اور اس کوسپر دکرنے پر قدرت نہیں ہے (۲) تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''بیچ''اور ''لوطارہ''۔

### (۲)بدك كر بھا كے ہوئے جانور كاذ نے كرنا:

۲۰ - جمہور فقہاء حفیہ، شافعیہ اور حنابلہ وغیرہم کی رائے ہے کہ اگر کوئی
پالتو ماکول اللحم جانور وحشی ہوجائے اور کل ذیح میں اس کے ذیح پر
قدرت نہ ہوجیسے بدکا ہوا اونٹ، گائے اور بکری وغیرہ، تواس کے بدن
کا ہر جزمکل ذیح ہے، اس لئے اگر اس کے بدن کے کسی جزکو زخمی
کردے، خواہ پہلومیں یا ران میں یا ان کے علاوہ میں، اور وہ مرجائے
تو اس کا کھانا حلال ہوگا، یعنی اس کے ذیح کے سلسلہ میں جو زخم بھی
موت کا سبب ہے خواہ وہ کیسے ہی ہوکا فی ہوگا، اس لئے کہ حضرت
رافع بن خدتی کی روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہم لوگ نبی کریم
میں سے ایک اونٹ بدک کر بھاگ گیا تو ایک شخص نے اس کو تیر مارا تو
میں سے ایک اونٹ بدک کر بھاگ گیا تو ایک شخص نے اس کو تیر مارا تو

- (۱) حدیث: "نهی عن بیع الغور" کی روایت مسلم (۱۱۵۳ طبح اکلمی) نے کی ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ۴۸ ۵، حاشیة الدسوقی از ۴۸۴، حاشیة العدوی ۲ ر ۱۲۷، جوام الا کلیل ۲ ر ۵ -

<sup>(</sup>۱) ليان العرب، المصباح المبير ،غريب القرآن ماده: ''شردُ'، حاشية الجمل ٢٨٠٣-

"إن هذه البهائم لها أوابد كأوابد الوحش، فما غلبكم منها فاصنعوا به هكذا"(ان پالتو جانورول میں بھی کچھ منها فاصنعوا به هكذا"(ان پالتو جانورول میں ہوتے ہیں توان میں سے جوتم پر غالب آ جا ئیں ان کے ساتھ الیا ہی معاملہ کرو)، حضرت ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ جو جانور تمہارے قبضہ میں ہیں ان میں سے کوئی تم کوعا جز کرد ہے وہ شکار کے درجہ میں ہے۔

علامہ نووی نے کہا ہے کہ وحثی ہونے سے مراد صرف اس کا بھاگ جانانہیں ہے، بلکہ اگر دوڑ کریا کسی ایسے خص کی مدد سے جواس کو پکڑ سکے اس تک پہنچناممکن ہوتو یہ وحثی ہونانہیں ہوگا،اس وقت ذیح کی جگہ میں ذیح کئے بغیر حلال نہ ہوگا۔

حفیہ نے بکری کے بارے میں جنگل میں بھا گئے اور شہر میں بھا گئے عیں فرق کیا ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا ہے کہ اگر بکری جنگل میں بھا گ جائے تو اس کو اضطراری ذبح کیا جائے گا، آ دمی کے لئے جائز ہے کہ اس کے بدن کے سی بھی حصہ میں زخم لگائے یہاں تک کہ اگر اس کی سینگ یا کھر کو زخم لگا کر خون آ لود کر دے اوروہ مرجائے تو اس کا کھانا جائز ہوگا، اس لئے کہ معروف طریقہ پر اس کو ذبح کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ معروف طریقہ پر اس کو ذبح کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ معروف طریقہ پر اس کو ذبح کرنا دبح کرنا جائز نہ ہوگا، اس لئے کہ معروف طریقہ پر اس کو ذبح کرنا دبیں ہے۔

مالکیہ میں سے ابن العربی نے جمہور کی رائے اختیار کی ہے، اسی طرح ان میں سے ابن حبیب نے صرف بدک کر بھاگ جانے والی گائے کے بارے میں یہی رائے اختیار کی ہے۔

مالكيه، سعيد بن المسيب، ليث بن سعيد اور ربيعه كي رائے ہے

که بدک کر بھاگ جانے والے اونٹ، گائے ، اور بکری وغیرہ کواس کے ذبح کی معروف جگہ حلق یالبہ کے علاوہ دوسری جگہ ذبح کرنے سے حلال نہ ہوگا، اس کے بدک کر بھاگ جانے اور وحشی ہوجانے کی وجہ سے ذبح کی جگہ نہیں بدل جائے گی (۱)، اس کئے کہ نبی کریم عیالیہ کا ارشاد ہے: "الذکو ق فی الحلق واللبة" (۲)، دیکھئے: اصطلاح "ذبح": "زکا ق"اور" صیر"۔

# شارع

د يکھئے:''ارتفاق''' حکم حاکم''اور'' طريق'۔

# شاة

### د يکھئے: "عنم"۔

- (۱) حاشيه ابن عابدين ۱۹۲۷، القوانين الفظهيه ص۱۸۲، المجموع للنووى ۱۲۲۱، لمغنی لابن قدامه ۸ر۹۲۷-
- (۲) حدیث: "الذکاة في الحلق و اللبة" کی روایت دارقطنی (۲۸۳/ طبع دار الحاس) نے حضرت ابوہریرہ سے کی ہے، اور زیلعی نے ابن عبد الهادی سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے اس کی اساد کے بارے میں کہا ہے: "دھذ ا اسناد ضعیف بمرة" جیبا کہ نصب الراید (۱۸۵/۸ طبع کجلس العلمی) میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إن هذه البهائم لها أو ابد" کی روایت بخاری (الفتح ۲۸۸۱ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱۸۵۸ طبع الحلی) نے کی ہے۔

# شوم

### تعريف:

ا - شؤم كالغوى معنى نحوست اور برائى ہے، د جل مشؤوم: منحوس آدى، تشاء م القوم به، بدفالى لينا، التشاؤم: بدشكونى لينا<sup>(1)</sup>، المل عرب جب كسى اہم كام كے لئے جانے كا اراده كرتے تو فال نكالا كرتے تھے، اس طرح كه پرنده كواڑاتے اوراس سے معلوم كرتے كه آگے جائيں ياوا پس ہوجائيں، چنانچ اگر پرنده بائيں طرف جاتا تو براشكون ليتے اورلوث جاتے، اوراگردائيں جانب جاتا تو نيك فال براشكون ليتے اورلوث جاتے، اوراگردائيں جانب جاتا تو نيك فال ليتے اور آگے بڑھ جاتے ، اوراگردائيں جانب جاتا تو نيك فال اور قرمايا: لا طيرة و لاهامة (٣)، نبى كريم علي تعوى معنى سے الگ اور فرمايا: لا طيرة و لاهامة (٣)، اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگ

### متعلقه الفاظ:

### فأل:

۲-فأل: قول یا فعل جس سے نیک شگون لیا جائے، کہا جاتا ہے: تفاء ل بالشيء تفاؤلا وفألا: اچھا شگون لینا، بھی اس کا استعال ناپندیدہ چیز کے لئے بھی ہوتا ہے، بولا جاتا ہے: لا فأل علیک:

- (١) المصباح المنير ماده: "شؤم"-
- (٢) المصباح المنير ماده: "طير" -
- (۳) حدیث: "لا طیرة ولاً هامة" کی روایت بخاری ( الفتح ۱۱۱۰ طبع السّلفید) اورمسلم (۱۲۲۲/۳ ۱۵–۳۳ کا طبع الحلیمی ) نے کی ہے۔

# شابين

د يکھئے:'' أطعمه''اور'' صيد''۔



لعنی تیرے اوپر کوئی ضرر نہیں، حدیث میں ہے: 'أحسنها الفأل''<sup>(۱)</sup> یعنی کوئی اچھا کلمہ سنے اور اس سے اچھا شگون لے، یہ طیرة کی ضد ہے مثلاً کوئی مریض سنے: '' اے تندرست'، یا کوئی تلاش کنندہ سنے'' اے پانے والے''<sup>(۲)</sup> (اور سمجھے کہ اس کوشفا ہوجائے گی یا وہ اپنامقصود پالے گا)، رسول اللہ علیہ جب اپنے گھر سے باہر یا وہ اپنامقصود پالے گا)، رسول اللہ علیہ تا تو آپ کو اچھا معلوم ہوتا تھا ''۔

## شرعی حکم:

سا - بعض حنابله کی رائے ہے کہ بدشگونی مکروہ ہے، نیک فال مکروہ نہیں ہے، ان کی دلیل حضرت بریدہ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علیہ میں چیز سے براشگون نہیں لیتے تھے، لیکن اگر سی جگہ جانا چاہتے تواس کا نام پوچھتے تھے، اگراچھانام ہوتا تو چہرہ پرخوشی کے آثار محسوس ہوتا ، اوراگر برانام ہوتا تو اس کا اثر بھی محسوس ہوتا ، اوراگر برانام ہوتا تو اس کا اثر بھی محسوس ہوتا تواس کا اثر چہرہ مبارک پرظاہر ہوتا، اوراگر برانام ہوتا تو وہ بھی محسوس ہوجا تا اس کا شیخ حضرت ہوجا تا رہی کے حدیث ہے: ''إنها الشوء فی ثلاثة:

(۱) حدیث: "أحسنها الفأل" كی روایت ابوداؤد (۱۳۵/۳ تحقیق عزت عبید دعاس) اور پیهتی (۱۳۸ اطبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عروه بن عامر سے مرسلا كی ہے۔

- (٢) لسان العرب، معجم الوسيط ماده: "فأل" ـ
- (۳) حدیث: "کان یعجبه إذا خوج ....." کی روایت ترمذی ( ۱۲۱/۳ طبع الحلی ) نے حضرت انس بن ما لک سے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔
- (۴) حدیث: "کان لا یتطیو من شیئی....." کی روایت احمد (۳۸۷۸، ۳۴۷) نے ۳۴۸ طبع المیمنیه) اور ابوداؤد (۲۳۹/۲ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت بریدہ سے کی ہے، اور حافظ ابن حجر نے الفتح (۱۱/۲۵۷ طبع السّلفیه) میں اس کوشن کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنها الشؤم فی ثلاثه ......" كی روایت بخاری (افق ۲۰/۱ کا طبع الحلی ) نے حضرت عبدالله بن عمر طبع الحلی ) نے حضرت عبدالله بن عمر سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: ''لیس منا من تطیر .....' کی روایت بزار نے عمران سے کی ہے، جبیبا کہ الترغیب والمجمع میں ہے، اور منذری (۳۸؍ ۳۳ طبع اکلمی ) نے کہا ہے کہ اس کی اساد جید ہے اور طبرانی نے حضرت ابن عباس سے عمدہ سند سے روایت کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: الطیرة شرک کی روایت احمد (۱ر ۳۸۹-۳۳۸ طبع المیمنیه) اور البوداؤد (۲۳۰ ۲۳ تحقیق عزت عبید الدعاس) اور ترمذی (۱۲۱۲ طبع الحلمی ) نے کی ہے، اور کہا حدیث حسن صبح ہے۔

حافظ ابن حجرنے کہا ہے:''و ما منا إلا'' ابن مسعودٌ کا کلام ہے جوحدیث میں شامل ہو گیاہے (الفتح ۱۰ / ۲۲۴ طبع التلفیہ)۔

ارشاد "لا طيرة" كا ہے (۱) ایک دوسری حدیث میں ہے: الطیرة شرک" یعنی بیاعتقاد رکھنا كہ وہ نفع نقصان پہنچانے والا ہے، اگر اس كى تا ثير كا عقاد ركھتے ہوئے اس كے تقاضا پر عمل كيا جائے تو بيہ شرك ہے، اس لئے كہ وہ لوگ فعل اورا يجاد میں اس كوموَ ترسيحقتے، شرك ہے، اس لئے كہ وہ لوگ فعل اورا يجاد ميں اس كوموَ ترسيحقتے تھے، رہانيك فال تو اس كى تفيير حضور عليلية نے كلمہ صالح، حسنہ اور طبيہ سے كى ہے۔

علاء نے کہاہے کہ فال اچھی، بری دونوں طرح کی چیزوں میں ہوتا ہے، اکثر اس کا استعال خوش کن چیزوں میں ہوتا ہے، اور بدشگونی صرف بری چیزوں میں ہوتی ہے، کبھی بھی مجاز اُ خوشی کی چیزوں میں بھی اس کا استعال ہوتا ہے، کہا جا تا ہے: تفاء لت بکذا (ہمزہ کی تشدید کے بغیر) اور تفاکت (ہمزہ کی تشدید کے ساتھ) اور یہی اصل ہے، یعنی نیک شگون لیا۔

علاء نے کہا ہے کہ فال اس لئے اچھا ہے کہ انسان جب قوی یا ضعیف سبب کے وقت اللہ تعالی کی طرف فائدہ یا مہر بانی کی امید رکھتا ہے تو وہ فی الحال خیر کی حالت میں ہے اگر چہ امید کے معاملہ میں غلطی پر ہو، اس لئے کہ امید رکھنا اس کے حق میں بہتر ہے، لیکن اگر اللہ تعالی سے امید اور تو قع ختم کر لے تو یہ اس کے حق میں برا ہے، اور بدفالی میں برگمانی اور مصیبت کی تو قع ہے (۲)، نیز دیکھئے:

"تطیر" اور" تفاؤل"۔

## عورت، گھوڑ ااور مکان کی بدشگونی:

م - رسول الله عليه في ثلاثة: "إنما الشؤم في ثلاثة:

في الفرس والمرأة والدار"(<sup>(1)</sup>\_

سهل بن سعد الساعدى سے مرفوعاً روایت ہے: "إن كان الشؤم في شيء ففي الموأة و الفرس و المسكن" (اگر كسى چيز ميں برشگونی ہوتی توعورت، هوڑے اور هر ميں ہوتی )، امام مالك، ابن قتيبہ اور بعض علماء نے اس حدیث کواس کے ظاہر پرمجمول کیا ہے۔

ابن حجر فرماتے ہیں کہ ابن قتیہ نے کہا: اس کی تفسیریہ ہے کہ
اہل جاہلیت بدشگونی لیتے تھے تو نبی کریم علیہ نے ان کواس منع
فرمایا اور بتایا کہ بدشگونی نہیں ہے، اگر وہ بدشگونی لینا ہی چاہیں تو ان
تین چیزوں میں بدشگونی ہے، تو انہوں نے حدیث کے ظاہر پڑمل کیا،
قرطبی نے کہا ہے کہ مطلب صرف یہ ہے کہ ان ہی تین چیزوں سے
لوگ اکثر بدشگونی لیا کرتے ہیں، لہذا جس کے دل میں کوئی خیال
اگر اس کے لئے جائز ہے کہ اس کو چھوڑ کر اس کے بدلہ میں
دوسرے کوچن لے۔

بعض علماء کی رائے ہے کہ حدیث کا معنی بیہ ہے کہ عورت میں برشگونی اس وقت ہے جب وہ با نجھ ہو، گھوڑا میں برشگونی اس وقت ہے جب اس پر جہاد نہ کیا جائے یا مار نے والا ہو، گھر میں برشگونی بیہ ہے کہ پڑوی برا ہو یا گھر مسجد سے دور ہو، ام المؤمنین حضرت عائش نے جب اس کوسنا تو اس کا انکار کیا اور اس کوراوی کا وہم قرار دیا اور کہا کہ اس نے روایت کیا ہے کہ بنی عامر کے دوآ دمی حضرت عائش کے پاس آئے اور کہا کہ ابو ہر یر اللہ نے کہا ہے: الطیرة فی الفرس والمرأة والدار، (برشگونی نے کہا ہے: الطیرة فی الفرس والمرأة والدار، (برشگونی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "لا طیرة" کی تخ نیج فقره درامیں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) شرح النووي على صحيح مسلم ۱۱۷ / ۲۲۰ ـ ۲۲۰ ـ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "إنما الشؤم فی ثلاثة: فی الفرس والمرأة والدار"كی تخ تَح گذر چکل ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إن كان الشؤم في شيء ففي المرأة......' كي روايت بخارى (الفُحْ ۲۷/۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۲۸/۸ اطبع الحلبی) نے كی ہے، اور اس كى تخریج فقره رسمیں گذر چكى ہے۔

گھوڑے، عورت اور گھر میں ہے) تو حضرت عائشہ شخت ناراض ہوئیں اور کہا: انہوں نے اس طرح نہ کہا ہوگا، بلکہ کہا ہوگا کہ اہل حاملیت ان چیز وں سے بدشگونی لیتے تھے۔

علامہ ابن تجرکہتے ہیں: حضرت ابوہریرہ گی روایت کے انکار کی کوئی وجہ نہیں ہوسکتی ہے جب کہ دوسرے بہت سے صحابہ ان کی تائید کرتے ہیں، ابن العربی نے کہا ہے کہ رسول اللہ عظیمی اس لئے نہیں بھیجے گئے تھے کہ وہ لوگوں کوان کے گذشتہ اور موجودہ اعتقادات کی اطلاع دیں بلکہ آپ کی بعثت اس لئے ہوئی تھی کہ لوگوں کو بتائیں کہ ان کے کئی چیزوں کا اعتقادر کھنا ضروری ہے (۱)۔

### الیانام رکھناجس سے بدفالی لی جائے:

۵ - شافعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ بچہ کا ایسانام رکھنا جس کی نفی یا اثبات سے بدشگونی لی جائے مکروہ ہے، مثلاً برکت، غنیمت، نافع، یسار، حرب، قرق، شہاب اور حمار، اس لئے کہ حضرت سمرہ کی صدیث ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ عیسیہ فرمایا: "لا تسم غلامک یسارا ولا رباحا ولا نجیحا ولا أفلح فإنک تقول: أثم هو، فلا یکون، فتقول: لا" (اپنے بچہ کانام یسار، رباح، نجح مال مت رکھو، اس لئے کہتم کہوگے کہ کیاوہ یہاں ہے؟ اور جبوہ وہ وہاں نہ ہوگا تو کہوگے کہ نیاں ہے۔

ہوسکتا ہے کہ بیہ بدشگونی کا سبب ہوتو اس ممانعت میں وہ سب

داخل ہیں جو بدشگونی کا سبب نہیں ،البتہ بیرام نہیں ہے،اس کئے کہ حضرت عمر بن الخطاب کی حدیث ہے کہ رسول اللہ علی کے پانی پلانے کے برتن پرایک بڑا کان والا غلام تھا جس کا نام رباح تھا (۱) ۔

پلانے کے برتن پرایک بڑا کان والا غلام تھا جس کا نام رباح تھا (۱) ۔

نیز دیکھئے: اصطلاح '' تشمیہ'' فقرہ ر ۱۲ ۔



<sup>(</sup>۱) فتح البارى شرح صحيح البخارى(۲۱۸۲ طبع السّلفيه)، شرح صحيح مسلم للنووى(۲۲۲-۲۱۸)طبع المصرية، سنن أبي داؤد مع شرحه للخطابي (۲۳۲/۲۳۷-۲۳۲طبع عزت عبيدالدعاس) -

<sup>(</sup>۲) حدیث: "لا تسم غلامک بسادا" ایک لمی حدیث کا نکرا ہے جس کی روایت مسلم (۳/ ۱۹۸۵ طبح الحلمی ) نے حضرت سمرہ بن جند ہے ہے۔

<sup>(</sup>۱) القلوبي ۲۵۲/۴ طبع الحلمي، كشاف القناع ۲۲/۳ طبع الرياض، اور در ۲۵٪، در الفق ۲۵٪، الله فت ۱۲۵٪، ودریت بخاری ( الفق ۱۲۵۸، ۲۷۸، ۲۷۸ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۲۵/۱۱–۱۱۸۸ طبع الحلمی) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے، اور الفاظ مسلم کے ہیں۔

# شبع

### تعريف:

ا - شِبَع: لغت اورا صطلاح دونوں میں مشہور ہے<sup>(1)</sup>۔

#### متعلقه الفاظ:

#### بطنه:

۲ – بطنة لغوی معنی کھانے سے پیٹ کا بہت زیادہ بھر جاناہے (۲)۔

# شبع سے تعلق احکام:

شكم سيرى سے زيادہ حلال كھانا تناول كرنا:

س- کھانا کھانے کا ایک ادب ہے ہے کہ کھانا میں میانہ روی افتیارکرے، پیٹ بھر کرنہ کھائے، اس سلسلہ میں زیادہ سے زیادہ جو گخائش ہے وہ ہے کہ سلم اپنے شکم کا تین حصہ کرے، ایک تہائی کھانا کے لئے، ایک تہائی بانی کے لئے اور ایک تہائی سانس کے لئے رکھے، اس لئے کہ حدیث میں ہے: ما ملا آ دمی وعاء شوا من بطن، بحسب ابن آدم اُکلات یقمن صلبه، فإن کان لا محالة فٹلث لطعامه وثلث لشوابه وثلث لنفسه "(۳) محالة فٹلث لطعامه وثلث لشوابه وثلث لنفسه "(۳)

- (۱) مختارالصحاح،متن اللغه،لسان العرب ماده: ''شیع''،ابن عابدین ۲۱۵٫۵\_
  - (٢) مختارالصحاح، متن اللغه
- (۳) حدیث: "ما ملأ آدمی وعاء شوا من بطن"کی روایت ترندی (۳) حدیث کا کلمی )نے حضرت مقدام ابن معد یکر بڑے کی ہے، اور کہا:

(آ دی جس برتن کو جرنا ہے اس میں سب سے براپیٹ کو جرنا ہے، آ دی

کے لئے چند لقمے کافی ہیں جن سے کمرسید ھی رہ سکے، اگر زیادہ ہی کھانا
چاہتو ایک تہائی کھانے کے لئے ، ایک تہائی پینے کے لئے اور ایک
تہائی سانس لینے کے لئے رکھے )، اور تا کہ بدن معتدل اور ہلکا رہے،
اس لئے کہ بھر پیٹ کھانے سے گرانی ہوتی ہے اور اس کی وجہ سے کام
کرنے اور عبادت کرنے میں ستی و کا ہلی پیدا ہوتی ہے، ایک تہائی کی
پہلے قول کو تو ی کہ جتنا میں پیٹ بھر جاتا ہے اس کی ایک تہائی پر
اکتفاء کرے، ایک قول یہ ہے کہ نصف مد پر اکتفاء کرے، نفر اوی نے
کہنے قول کو تو ی قرار دیا ہے، اس لئے کہ اس سلسلہ میں لوگوں کی عادات
مختلف ہوتی ہیں، یہ سب اس شخص کے تق میں ہے جس کو بھر پیٹ سے کم
کھانے سے کمزوری نہ ہو، ورنہ اس کے تق میں اتنا کھانا افضل ہے کہ
جس سے عبادت میں نشاط حاصل ہواور بدن تندر ست رہے (ا)۔

الفتاوی الہندیہ میں ہے کہ کھانے کے چند درجات ہیں: فرض ہے، اتنا کھانا جس سے ہلاکت سے نج سکے، لہذا اگر کھانا پینا چھوڑ دے یہاں تک کہ مرجائے تو گناہ گار ہوگا۔

قابل اجرکھانا، یفرض کی مقدار سے زائد ہو کہ کھڑے ہو کرنماز پڑھناممکن ہو،اوراس کے لئے روز ہ رکھنا آسان ہو۔

مباح کھانا، جس کی مقدار قابل اجر کھانا سے زائد جھر پہیٹ تک ہو، جس سے بدن کی طاقت وقوت میں اضافہ ہو، اس میں نہ کوئی ثواب ہے نہ گناہ، اگر کھانا حلال ہوتواس پراس سے آسان حساب لیاجائے گا۔ حرام کھانا، یہ وہ کھانا ہے جو جھر پیٹ سے بھی زائد ہو، البتہ اگر دوسرے دن کے روزہ پر قوت حاصل کرنا ہو یا بیہ مقصد ہوکہ مہمان نہ شرماجائے تو بھر پیٹ سے زائد کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے (۲)۔

<sup>=</sup> حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۱) الآ داب الشرعيه ۱۹۹۳

ابن الحاج نے کہاہے کہ کھانے کے مختلف درجات ہیں: واجب، مندوب،مباح، مکروہ اور حرام۔

واجب: اتنی مقدار کھانا ہے کہ جس سے کمر سیدھی رہ سکے اوراللّٰد کا فرض ادا کر سکے،اس لئے کہ جس چیز کے بغیر واجب ادا نہ ہو سکے وہ بھی واجب ہوتی ہے۔

مندوب: اتنی مقدار جونوافل کی ادائیگی،علم کے حصول اور دوسری طاعات میں مددگارہو۔

مباح: بهربیك كهاناب\_

مکروہ: بھر پیٹ سے تھوڑا زیادہ کھانا جس سے ضرر نہ پہنچ، حرام،اتنازیادہ کھانا جو بدن کے لئے نقصان دہ ہو<sup>(1)</sup>۔

علامہ نووی نے کہا ہے کہ حلال کھانا بھرپیٹے سے زیادہ تناول کرنا مکروہ ہے <sup>(۲)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ اتنا زیادہ کھانا جائز ہے جواس کے لئے مصراورنقصان دہ نہ ہو<sup>(۳)</sup>۔

الفتیة میں ہے کہ بدہضمی کا اندیشہ ہوتو مکروہ ہے، ابن تیمیہ سے منقول ہے کہ اتنا کھانا جو بدہضمی کا سبب ہومکروہ ہے، اسی طرح ان سے اس کی حرمت بھی منقول ہے (۲)۔

### مضطر کامر دارسے پیٹ بھرنا:

۷ - اگر مجبوری کے ختم ہوجانے کی امید ہوتو مضطر کے لئے مردار سے اتنی مقدار میں کھانا مباح ہے جس سے جان فی سکے ،موت کا اندیشہ نہ رہے ،اس پر فقہاء کا اجماع ہے ، اوراس پر بھی اجماع ہے کہ مجر پیٹ

(۴) الفروع۵/۲۰ ۱۳۰الاختیارات/۲۴۵\_

سےزائدکھاناحرام ہے(۱)۔

البتة بھرپیٹ کھانا جائز ہے یانہیں اس سلسلہ میں اختلاف ہے جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

حنفیہ کی رائے، حنابلہ کا رائج مذہب اور مالکیہ میں سے ابن صبیب اور ابن الماجشون کی رائے ہے کہ مضطر کے لئے صرف اتنا کھانا جائز ہے جس سے اس کی جان فیج سکے، بھر پیٹ کھانا اس کے لئے جائز نہیں ہے، اس لئے کہ سدر مق کے بعد وہ مضطر نہیں رہا اس لئے اس کے لئے مردار کھانا جائز نہ ہوگا، جسیا کہ اگر ابتداءً اضطرار کے بغیر کھانا چاہتو جائز نہیں ہے (۲)۔

ما لکید کی رائے جوان کے یہال معتمد ہے، اورامام احمد سے
ایک روایت جس کوابو بکر نے مختار کہا ہے بیہ کہ مضطر کے لئے مردار
سے بیٹ بھر کر کھا نا جا ئز ہے، اس لئے کہ مجبوری کی وجہ سے حرمت ختم
ہوگئ ہے تو مباح ہوگا ، اور ضرورت کی مقدار کھا نا کے نہ ہونے سے
کھانا کے ہونے تک ہے۔

شافعیه کی رائے ہے کہ اگر مضطر کو عنقریب حلال کھانا ملنے کی تو قع ہوتو سدر مق سے زیادہ کھانا جائز نہیں ہے، ورنہ ایک قول کے مطابق مجر پیٹ کھا سکتا ہے، راج قول ہے کہ بقدر سدر مق کھائے گا، البتہ اگر سدر مق کی مقدار پر اکتفاء کرنے میں ضائع ہونے کا اندیشہ ہوتو زیادہ کھانامباح ہوگا بلکہ ضروری ہوگا تا کہ اس کی جان ضائع نہ ہو<sup>(۳)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: '' اکل''' سدر مق' اور'' ضرور ہی'۔

<sup>(</sup>۱) المدخل ار۲۱۲\_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۱۹۱۳ ـ

<sup>(</sup>۳) الآدابالشرعيه ۱۹۹۶،الفروع۳۰۲/۵\_

<sup>(</sup>۲) الأشباه والنظائر لابن نجيم ص ٩٥ تحقيق محم مطيع الحافظ، المجموع ٩٩٠ - ٥٢-، مغنى المحتاج ١٨/ ١٠٠ ، مطالب أولى النهى ١٨/١٣، أحكام القرآن لابن العد لا ار ٥٥

رب (۳) الدسوقی ۱۱۵۲۱، أحكام القرآن لابن العربی ار ۵۵–۵۹، المجموع ۹ر ۴۰، م مغنی المحتاج ۴ر ۷۰ س، المغنی مع الشرح الکبیر ۱۱ر ۷۳۔



### تعريف:

ا – الشِبه: لغت میں اس کا معنی مثل ہے ، اس طرح الشَبه اور الشبیه بھی ہے، کہا جاتا ہے: شبهه فلانا وبه ، تشبیه دینا ، تمثیل دینا ، أشبه الشيء الشيء: مثابه ومماثل ہونا ، المتثابه: ایک دوسرے کے مماثل ومشابہ ہونا ، شبه کی جمع أشباه ہے (۱) فقهی معنی نفوی معنی ہے الگنہیں ہے ۔

البتہ اہل اصول نے مشبہ کو ایک خاص معنی میں استعال کیا ہے، چنانچ بعض نے بہتر یف کی ہے کہ بہوہ وصف ہے کہ اس کی ذات پر نظر کرنے سے قیاس میں اصل کے حکم کے ساتھ اس کی مناسبت سمجھ میں نہیں آتی ہے، بلکہ مناسبت اس طرح سمجھی جاتی ہے کہ بعض مقامات پر شارع نے اس کی طرف توجہ کی ہے (۲)۔

بعض دوسرول نے اس کی تعریف بید کی ہے کہ جواپی ذات کے اعتبار سے مناسب نہ ہوبلکہ مناسبت کا وہم ہو، بیاس معنی میں علت کی ایک قشم ہے۔

البنانی کہتے ہیں کہ شبہ جیسا کہ خود علت کو کہتے ہیں، اسی طرح اس وصف کو کہتے ہیں جس پروہ علت مشتمل ہوتی ہے (۳)،اس علت کے ذریعہ کلم کی تخریج کو قیاس شبہ کہتے ہیں،اس کی مثال میہ ہے

(m) حاشية البناني على جمع الجوامع ٢٨٧/-

کہ نجاست کے دورکر نے میں کہاجائے کہ یہ ایسی طہارت ہے جونماز

کے لئے حاصل کی جاتی ہے، لہذا اس میں پانی کا استعال کرنا متعین ہوگا، کسی دوسری سیال چیز سے جائز نہ ہوگی، جیسا کہ حدث سے طہارت حاصل کرنے میں پانی کا استعال ضروری ہے، اس کے نماز کے لئے حاصل کی جانے والی طہارت ہونے اور پانی کی تعیین میں مناسبت ظاہر نہیں ہے، اس لئے کہ حدث کا از الہ حکماً ہی ممکن ہے، مناسبت ظاہر نہیں ہے، اس لئے کہ حدث کا از الہ حکماً ہی ممکن ہے، کین جب مختلف اوصاف جمع ہو گئے جن میں سے بعض کا شارع نے اعتبار کیا، مثلاً اس کا ایسی طہارت ہونا جو نماز کے لئے مقصود ہے، اور بعض کا اعتبار نہیں کیا ہے، مثلاً اس کا ایسی طہارت ہونا جو نماز کے لئے مقصود ہے، اور بعض کا اعتبار کیا ہے وہ حکم اور بعض کا اعتبار کیا ہے وہ حکم اس سے ہم نے سمجھا کہ شریعت نے جس وصف کا اعتبار کیا ہے وہ حکم اس سے ہم نے سمجھا کہ شریعت نے جس وصف کا اعتبار کیا ہے وہ حکم کے مناسب ہے اور اس میں کوئی مصلحت ہے (ا)۔

### متعلقه الفاظ:

### الف-مناسب:

۲ – المهناسب: جو عام طور پرعقلاء کے افعال کے لئے لائق ہے، جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ معنی کے اعتبار سے بیدموتی اس موتی کے مناسب ہے، لیمن اس کواس کے ساتھ ایک دھا گہ میں پرونا عقلاء کی عادت کے مطابق ہے۔

وصف کا اس پر مرتب ہونے والے تھم کے مناسب ہونے کا معنی سیہ ہے کہ وہ ایک شی گواس کے مناسب شی کے ساتھ ملانے میں عقلاء کی عادت کے موافق ہے، تخریج مناسبت کو تخریج مناط کہتے ہیں، یعنی معین اور تھم کے درمیان موافقت ومناسبت ظاہر کر کے علت کو متعین کرنا، جیسے إسکار جس کا ذکر حدیث میں ہے: "کل مسکر

<sup>(</sup>۱) متن اللغه،الليان،المصباح المنيري

<sup>(</sup>٢) حاشية الشربيني على جمع الجوامع مع الشرح ٢٨٦/٢\_

خمو و کل خمو حوام"<sup>(۱)</sup> (ہرنشہ آورشراب ہے،اور ہرشراب حرام ہے)، وہ عقل کو زائل کرنے کی وجہ سے حرمت کے مناسب ہے<sup>(۲)</sup>۔

### ب-طرد مکس، دوران:

سا-طود: بغیرکسی مناسبت کے حکم کا وصف کے مقاران ہونا ہے، جبیبا کہ سرکہ کے بارے میں بعض حضرات کا قول ہے کہ وہ الیباسیال ہے کہ اس جیسے سیال پر پل نہیں بنایا جا تا ہے، لہذا اس سے نجاست دور نہ ہوگی، جیسے کہ تیل، بخلاف پانی کے کہ اس پر پل بنایا جا تا ہے، اس لئے اس سے نجاست دور کی جائے گی، یہاں پل کے بنانے اور نہ بنانے کواصل حکم کے ساتھ کوئی مناسبت نہیں ہے، اگر چہ بید کلیہ ہے بنانے کواصل حکم کے ساتھ کوئی مناسبت نہیں ہے، اگر چہ بید کلیہ ہے اس کے خلاف نہیں ہوتا ہے، اکثر علاء اصول اس کے ذریعہ کلم ثابت نہیں کرتے ہیں۔

طرد کے بالمقابل عکس ہے، وہ وصف وعلت کے نہ ہونے کی وجہ سے حکم کا نہ ہونا ہے، اس سے ظاہر ہے کہ شبہ کا درجہ مناسب اور طرد کے درمیان ہے، وہ اس حثیت سے طرد کے مشابہ ہے کہ وہ اپنی ذات کے اعتبار سے مناسب نہیں ہے، اور اپنی ذات کے اعتبار سے مناسب کے مشابہ ہے، اس طرح کہ شارع نے فی الجملہ اس کی طرف توجہ کی ہے، جس سے مناسبت کا وہم ہوتا ہے (۳)۔

دوران: بیطردونکس دونوں کا مجموعہ ہے، یعنی جب وصف پایا جائے توحکم بھی پایا جائے ،اور جب جب وصف نہ پایا جائے توحکم بھی

# قرار دیتے ہیں، ان کے یہاں اس کے طنی اور قطعی ہونے میں اختلاف ہے (۱)، دیکھئے:'' دوران'۔

اجمالي حكم:

۳ - فقهاء نے لقط کی بحث میں ذکر کیا ہے کہ اگردویازیادہ آدمی اس کے نسب کا دعوی کریں اور کسی کے پاس بینہ نہ ہو، یا بینات میں تعارض ہو اور وہ ساقط ہوجا کیں تو لقط قیافہ شناس کے حوالہ کیاجائے (۲)، قیافہ شناس اس کے نسب کے جاننے میں مشابہت پر اعتماد کریں گے، قیافہ شناس اس کا نسب جس سے بتا کیں لقط اس کے حوالہ کردیا جائے گا، یہ شافعیہ اور حنا بلہ کے نزدیک ہے، اور یہی انس، عطاء، اوزائی، لیث اور ابوثور کا قول ہے، قیافہ شناس کی بات سلیم کرنے اور مشابہت پر اعتماد کرنے کے سلسلہ میں ان کا استدلال اس حدیث سے ہے جو حضرت عائش سے مروی ہے کہ نبی کریم اس حدیث سے ہے جو حضرت عائش سے مروی ہے کہ نبی کریم علی بیشانی کے خطوط خوشی میں چک رہے تھے، آپ علی بیشانی کے نظوط خوشی میں چک رہے تھے، آپ علی نظر آنفا الی زید و اسامة و قد غطیا ان مجزز المدلجی نظر آنفا الی زید و اسامة و قد غطیا

نہ یا یا جائے، یہ قیاس میں علت کی ایک قتم ہے، حنفیہ اور بعض شافعیہ

مثلًا الغزالی اورالآ مدی نے اس کی نفی کی ہے،اکثر شافعیہاس کو ججت

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت ۲/۲۰۳۰

<sup>(</sup>۲) القافہ: قائف کی جمع ہے، جومشابہت کے ذریعیدنب کو پہچانتا ہے، یکی قوم کے ساتھ خاص نہیں ہے، اس میں صرف مشابہت کے سبچھ لینے کا کھا ظ ہے جو اس کو پبچانے، اور بار بار کے تجربہ سے اس کا اندازہ صحیح ہوتو وہ قائف (قیافہ شناس) ہوگا، ایک قول ہے کہ بیعرب میں بنی مدلج کے ساتھ خاص ہے، اس شناس) ہوگا، ایک قول ہے کہ بیعرب میں بنی مدلج کے ساتھ خاص ہے، اس سلسلہ میں ان کو وہ قوت حاصل ہے جو دوسرے قبیلہ کو نہیں ہے (القلبو بی ۴۸ م ۹۸ م) الزرقانی ۲۱ ما ا، المغنی ۲۹ م ۲۱ اور اس کے بعد کے صفحات)۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''کل مسکو خمو، و کل خمو حوام'' کی روایت مسلم (۱۸ ۱۵۸۸ طبح الحلق) نے حضرت ابن عمر سے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) جمع الجوامع مع الشرح ۲/۳-۲۷۳ \_ ۲۷۴\_

<sup>(</sup>m) جمح الجوامع ١/٢٨٦-١٩١-١٩٢-٠٠٠ س-٥٠٠٠

رؤوسهما وبدت أقدامهما فقال: إن هذه الأقدام بعضها من بعض "(1) (تم نے دیکھا؟ کہ مجرز المدلجی نے ابھی زیداور اسامہ کودیکھا ہے، ان کے سرڈھکے ہوئے تھے، ان کے بیرنظر آرہے تھے۔واس نے کہا کہ یہ بیرایک دوسرے سے پیداشدہ ہیں)۔

حفنہ نے کہا ہے کہ لقیط کا نسب ایک آ دی سے محض اس کے دوی کی وجہ سے ثابت ہوجائے گا، اسی طرح اگر ایک ساتھ دوآ دی دوی کریں تو دونوں سے برابرنسب ثابت ہوگا، اگر ان میں سے ایک بہتے دعوی کر ہے تو وہ اس کا بیٹا ہوگا جب تک دوسرا بینہ نہ قائم کر دے، انہوں نے مشابہت اور قیا فہ شناس کی بات کا اعتبار نہیں کیا ہے، اس انہوں نے مشابہت اور قیا فہ شناس کی بات کا اعتبار نہیں کیا ہے، اس لئے کہ میمض اٹکل گمان ہے، کھی بھی غیروں میں بھی مشابہت پائی جاتی ہے اور رشتہ داروں میں نہیں پائی جاتی ہے (۲)، نبی کریم علی ہے واقی ہے مروی ہے کہ ایک اعرابی آپ کے پاس آ یا، اور کہا: اے اللہ کے سے مروی ہے کہ ایک اعرابی آپ کے پاس آ یا، اور کہا: اے اللہ کے رسول! میری ہوی نے کالالڑ کا جنا ہے، آپ نے پوچھا: کیا تہمارے پاس اونٹ ہیں؟ اس نے کہا: ہاں، آپ نے پوچھا: کیا اس میں کوئی باس اونٹ ہیں؟ اس نے کہا: ہاں، آپ نے پوچھا: کیا اس میں کوئی خاکسری رنگ کہا: ہماں نے کہا: ہماں آپ نے پوچھا: کیا اس میں کوئی ہوگیا ہے، آپ نے فرمایا: ہوسکتا ہے تیرا سے بیرا ہیں اس کے مشابہ ہوگیا ہو گیا ہو گیا

ما لکیہ نے کہا ہے کہ لقیط کا نسب اٹھانے والے یا دوسرے کے ساتھ کسی بینہ یا اس کے دعوی کی سچائی پر دلالت کرنے والے قرینہ کے بغیر ثابت نہیں ہوگا، انہوں نے قیافہ شناس کی بات مانے اور مشابہت پراعتاد کرنے کا ذکر نہیں کیا ہے، لیکن بہت سے مسائل میں انہوں نے مشابہت کا اعتبار کیا ہے، مثلاً کسی کی بیوی اور دوسرے کی باندی بچے جنیں اور دونوں بچ مل جا کیں، ان میں سے کوئی عورت باندی بچہ کونہ بہچان سکے تو قیافہ شناس اس کو متعین کریں گے، اور قیافہ شناس مشابہت کے ذریعہ نسب کو بہچانے میں زندہ یا مردہ باپ پر جو ابھی وفن نہ کیا گیا ہو، اعتماد کریں گے، باپ کے مدفون عصبہ کی مشابہت پر اعتماد نہیں کریں گے، ان کے یہاں مشہور بیہ ہے کہ ایک مشابہت پر اعتماد نہیں کریں گے، ان کے یہاں مشہور بیہ ہے کہ ایک مشابہت پر اعتماد نہیں کریں گے، ان کے یہاں مشہور بیہ ہے کہ ایک مشابہت پر اعتماد نہیں کریں گے، ان کے یہاں مشہور بیہ ہے کہ ایک مشابہت پر اعتماد نہیں کریں گے، ان کے یہاں مشہور سے کہ ایک ویکھئے:

۵ – علاء اصول نے بیدواضح کیا ہے کہ تھم کے لئے کسی علت کا ہونا ضروری ہے جس کے ساتھ شریعت نے دنیوی اور اخروی مصالح کی رعایت میں تھم کو جوڑا ہو، اسی طرح علیت کے اثبات کے لئے کسی طریقہ کا ہونا ضروری ہے، جس کو مسلک کہتے ہیں، یہاں علت کی تعیین کے لئے کچھ طریقے ہیں جوفقہاء کے زد یک متفق علیہ ہیں، مثلاً نص، اجماع، سبر، تقسیم، مناسبت، اس میں کچھ تفاصیل ہیں (۲)، کچھ طریقے مختلف فیہ ہیں، جیسے شبہ، قیاس شبہ، طرد اور دوران وغیرہ، انہوں نے واضح کیا ہے کہ اگر علت کا قیاس کرنا جومنا سببالذات پر مشمل ہومکن ہوتو شبہ کا اعتبار نہیں کیا جائے گا، اور بالا تفاق قیاس شبہ کو اختیار نہیں کیا جائے گا، اگر علت متعدد ہوں اور قیاس بالذات معندر ہو، اس طرح کہ قیاس شبہ کے علاوہ دوسراکوئی نہ ہوتو بھی یہ

<sup>(</sup>۱) القلوبي وعميره ۱۲۹،۳۸۹،۳۹۱، المغنی ۱۲۲۵ – ۲۹ اوراس كے بعد کے بعد کے صفحات حدیث عائشہ: "أن النبي عَلَيْتُ خط عليها مسرودا" كی روایت بخارى ( الفتح ۱۲۲۸ طبع السلفیہ ) اور سلم (۱۸۲/۲ طبع الحلمی ) فی ہے، الفاظ سلم کے ہیں۔

<sup>(</sup>۳) حدیث: أن أعرابیا أتى النبي عَلَيْكَ فقال: یا رسول الله إن امرأتى ولدت غلاما أسود "كى روایت بخارى (الفق ۱۲۵/۱۲ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۲/۱۳ طبع الحلبی ) فرهندت ابو بریرهٔ سے كی ہے۔

<sup>(</sup>۱) جوابرالإ كليل ۲ر ۱۳۹ ، الزرقانی ۲ ر ۱۱۰ ، الحطاب مع المواق ۲۷ ۷ ۲ ، حاشية الدسوقی ۳ ر ۲ ۱۷ ۲ ، تيم رة الحكام ۲ ر ۱۰۸ - ۱۰۹

<sup>(</sup>۲) مسلم الثبوت ۲ر ۲۹۴-۱۲۹۵ وراس کے بعد کے صفحات۔

حفیہ کے نزدیک قابل رد ہے، شافعیہ میں سے باقلانی ، ابو بکر صرفی اور ابواسحاق شیرازی کا قول بھی یہی ہے، اس لئے کہ بیطرد کے مشابہ ہے۔

امام شافعی نے کہا ہے کہ بیر مناسب کے مشابہ ہونے کی وجہ سے جت ہے، شافعیہ میں سے بعض نے کہا ہے کہ شبہ علت ہے مسلک نہیں ہے، بلکہ اگر کسی دوسر ے طریقہ سے ثابت ہوجائے تو قابل قبول ہوگا ور نہیں، مالکیہ میں سے ابن حاجب کی رائے یہی ہے۔

تا بل قبول ہوگا ور نہیں، مالکیہ میں سے ابن حاجب کی رائے یہی ہے۔

# شبهعمر

د يکھئے:''قتل شبه عر''۔



### ء سند

### مريف:

ا- شبهة: لغت مين أشبه الشيء الشيء سے ماخوذ ہے، يعنی صفات مين مانندومشابه ہونا، الشَبه و الشِبه و الشبيه كامعنى مثل ہے، اس كى جمع أشباه ہے، التشبيه كامعنى تمثيل ہے۔ الشبهة، مشل، التباس، شك، الأمور المشتبهة: مشكل امور جن مين التباس واقع ہو (۱)۔

اصطلاحی معنی: شبہ وہ ہے جس کے حلال یا حرام ہونے کا یقین نہ ہو، یا حقیقت میں حلال ہے یا حرام اس کی واقفیت نہ ہو، یا جو ثابت کے مشابہ ہو گر ثابت نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

جو چیزیں علاء کے نز دیک شبہ میں داخل ہیں: ۲ – علماء نے شبہ کی چارتفسیریں کی ہیں: اول:جس میں دلائل متعارض ہوں۔ دوم:جس میں علماء کا اختلاف ہو، یہ پہلے سے متفرع ہے۔ سوم: مکروہ۔

چہارم: مباح، اس کی ذات سے باہر کسی امر کی وجہ سے اس کے کرنے سے نہ کرنا بہتر ہو۔

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: ' شبه' ـ
  - (٢) الموسوعه ۴/ ۲۹۰ اصطلاح "اشتباه" ـ

(۱) مسلم الثبوت ۱/۱۰ ۳-۲۰ ۴، جمع الجوامع مع الشرح ۱/۲۸۷ اوراس کے بعد کے صفحات ۔

پہلی اور دوسری تفسیر پراس حدیث سے روشنی پڑتی ہےجس کو نعمان بن بشیر نے رسول اللہ علیہ سے روایت کیا ہے، آپ نے فرمايا: "الحلال بين والحرام بين، وبينهما مشبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه، ألا وإن لكل ملك حمى، ألا إن حمى الله في أرضه محارمه، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب" (١) (حلال واضح ب، اور حرام بھی واضح ہے اوران دونوں کے درمیان مشتبہات ہیں جن کو بہت سے لوگ نہیں جانتے ہیں، تو جوشبہات سے بیجے گا وہ اینے دین اورآ بروکو بچالے گا،اور جوشبہات میں پڑجائے گاوہ اس چرواہے کی طرح ہوگا جوممنوعہ چرا گاہ کے آس پاس اپنے مولیثی چرا تاہے، ہوسکتا ہے کہاس میں چلا جائے ، دیکھو ہر بادشاہ کے لئے محفوظ چرا گاہ ہوتا ہے،اوراللہ تعالی کاحمی زمین میں اس کے محارم ہیں، آگاہ رہو! بدن میں گوشت کا ایک ٹکڑا ہے، اگر وہ درست رہے تو پورا بدن درست رہے گا،اگروہ خراب ہوجائے تو پورابدن خراب ہوجائے گا، جان لو! وہ دل ہے)۔

وليل رسول الله عليه كا ارشاد: "لايعلمها كثير من الناس" ، اورتر فذى كى روايت ميل ، "لا يدري كثير من الناس أمن الحلال هي أم من الحرام" (بهت سے لوگنيس جانتے ہيں كه وه حلال مي ياحرام ہے)۔

حضور عليلة كول "كثير"كامعنى يدبكران كاحكام

بہت کم لوگ جانتے ہیں اوروہ مجتہدین ہیں۔شبددوسر بولوگوں کے حق میں ہوتا ہے جن کے سامنے ایک دلیل رائج نہیں ہوتی ہے، یا علاء کے اقوال میں سے رائج کاعلم نہیں ہوتا ہے، اور جس کی بیحالت ہوگی اس کے بارے میں نہیں کہا جاسکتا ہے کہ بیواضح حلال ہے یا واضح حرام ہے، اور متبین وہ ہے جس میں کوئی اشکال نہ ہو، بیحد یث کے ان الفاظ سے معلوم ہوتا ہے: "الحلال بین والحوام بین و بینے ما مشبھات"۔

تیسری اور چوتھی تفسیر کی دلیل پیہے کہ مکروہ میں ، کرنے اور نہ

کرنے میں کھکش ہوتا ہے، یہی حال مباح کا ہے، جس سے مراد یہاں وہ مباح نہیں ہے جس کا کرنا اور نہ کرنا دونوں برابر ہوتا ہے، بلکہ یہاں مقصود وہ مباح ہے جو خلاف اولی ہو، اس طرح کہ اس کی ذات کے اعتبار سے کرنا اور نہ کرنا دونوں برابر ہو، کین امر خارج کے اعتبار سے کرنا دارج ہو، اس لئے کہ جو کمر وہ کا ارتکاب زیادہ کرے گاوہ حرام کے ارتکاب پر دلیر ہوجائے گا، اور جو مباح پڑلی زیادہ کرے گاوہ مکروہ کے ارتکاب پر دلیر ہوجائے گا، کسی ایسا ہوتا ہے کہ مکروہ جو منہی عنہ کے مگر حرام نہیں ہے اس کے کرنے کی عادت اس منہی عنہ کے کرنے پر آ مادہ کرتی ہے جو حرام ہے، اگروہ مکروہ کی جنس سے ہو۔

کرنے پر آ مادہ کرتی ہے جو حرام ہے، اگروہ مکروہ کی جنس سے ہو۔

اس کی دلیل وہ حدیث ہے جو ابن حبان سے مروی ہے: "اجعلوا بینکم وبین الحرام سترۃ من الحلال من فعل استبرأ لعرضہ و دینہ "() (تم لوگ اپنے اور حرام کے درمیان ملال کا سترہ (پردہ) رکھو، جوالیا کرے گاوہ اپنے دین اور آ بروگو مخوظ طال کا سترہ (پردہ) رکھو، جوالیا کرے گاوہ اسے نہ دین اور آ بروگو مخوظ رکے گا اس سے پر ہیز کرنا ہی کرنے سے مکروہ یا حرام میں مبتلا ہوجائے گا اس سے پر ہیز کرنا ہی

<sup>(</sup>۱) حدیث: "المحلال بیّن والمحوام بیّن....."کی روایت بخاری(افقی ۱/۲۱ طبع السّافیه)، مسلم(۱۲۱۹–۱۲۲۰ طبع الحلمی) اور ترمذی (۱۲۰۳ طبع الحلمی) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے بیں۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''اجعلوا بینکم و بین الحرام سترة.....' کی روایت ابن حبان (الإحمان ۲/۷۳۷ طبع دار الکتب العلمیه )نے کی ہے۔

مناسب ہے، مثلاً طیبات کا بہت زیادہ استعال کرنا، کیونکہ اس صورت میں زیادہ کمانے کی ضرورت ہوگی جس کی وجہ مے مکن ہے کہ ایسا مال بھی لے لیجس کے لینے کاحق اس کونہیں ہے یااس کی وجہ سے نفس اترانے گئے۔ دیکھئے: اصطلاح '' اِباحۃ''،'' حلال' اور ''سد ذرائع''()۔

### شبهه كی اقسام:

سا- حنفیہ اور شافعیہ نے شبہ کی تین قشمیں کی ہیں: ان میں سے دو پردونوں جماعتوں کا اتفاق ہے اور تیسری قشم میں دونوں مسلک الگ الگ ہیں۔

چنانچ شبه حکمیه اور شبه فاعل میں دونوں جماعتوں کا اتفاق ہے۔ بہلی شم جو شبہ حکمیہ ہے اس کو شبھة الحل لیعنی شبھة الملک کہتے ہیں۔

اس کا نام حکمیہ اس لئے رکھا گیا ہے کمکل کا حلال ہونا شریعت کے حکم کی وجہ سے ثابت ہے، یا شریعت کے حکم کا شبہ محل کے حلال ہونے کی وجہ سے ثابت ہے، اس لئے کہ خود شریعت کا حکم یا اس کامحل ثابت ہے، اس لئے کہ حل کی دلیل کا شابہ نابت ہے، اس لئے کہ حل کی دلیل کا معارض مانع موجود ہے، اس کی مثال طلاق کنا یہ کی معتدہ سے وطی کرنا ہے، اوراس خلع میں وطی کرنا ہے جو مال سے خالی ہو، اس شبہ کو شبہ ملک اس لئے کہتے ہیں کہ شبمحل کے مملوک ہونے پر ہوتا ہے۔

دوسری قتم جوشبہ فعل ہے اس کوشبہ اشتباہ کہتے ہیں ، یعنی اس شخص کے تق میں شبہ جس کو اشتباہ ہو گیا ہو، اور بیاس وقت ہوگا جب اس کو حلال ہونے کا گمان ہو، اس لئے کہ ظن میں شبہ ہے کیونکہ کوئی

دلیل قائم نہیں ہے جس سے شبہ ثابت ہو، شبعل اور شبحل میں فرق بیہ ہے کہ شبہ کل میں محل کے حلال ہونے کی دلیل سے شبہ پیدا ہوا ہے، لہذااس میں حلال ہونے کے ممان کی حاجت نہیں ہے۔

شبہ فعل کی مثال تین طلاق کی معتدہ سے وطی کرنا ، طلاق علی المال کی معتدہ سے وطی کرنااور مال پر خلع کرنے والی عورت سے وطی کرنا ہے۔

ایک قسم جس میں حفیہ منفر دہیں شبہ عقد ہے، لینی جس میں عقد کی صورت ہوتی ہے حقیقت میں عقد نہیں ہوتا ہے، جیسے کوئی شخص ایسی عورت سے نکاح کرنا اس کے لئے عورت سے نکاح کرنا اس کے لئے جائز نہیں ہوتی جائز نہیں ہوتی ہوتی ہے، صاحبین کے نز دیک اگر اس کو حرمت کاعلم ہوتو حدوا جب ہوگی، اوراسی پرفتوی ہے۔

ایک قتم جس میں شافعیہ منفر دہیں شبطریق یا شبہ اختلاف فقہاء ہے، بیدہ ہوہ شبہ ہے جوفقہاء کے اختلاف سے پیدا ہوا ہے، اس طور پر کہ کوئی مجتہداس کو حلال کہتا ہو، انہوں نے اس کی مثال بیدی ہے کہ کوئی شخص اس منکوحہ سے وطی کرے جس کا نکاح ولی کی اجازت کے بغیر ہوا ہو، ہوسکتا ہے کہ بیشم کہیا فتم میں داخل ہوجس کو حفیہ شبہ حکمیہ میں داخل ہوجس کو حفیہ شبہ حکمیہ کہتے ہیں (۱)۔

# شبہات پر مل کرنے کا حکم:

۳ - شافعیہ کی رائے ہے کہ شبہ کل پر عمل کرنا حرام ہے، انہوں نے اس کی مثال میدی ہے کہ وئی شخص اپنی مشتر ک باندی سے وطی کرے، اس کے کہ اس کے حرام ہونے پراجماع ہے۔

<sup>(</sup>۱) حاشيدابن عابدين ۱۵۱–۱۵۳، الإ قناع ۱۸۸، تخفة المحتاج ۲۸۸۸ س، الاختيار ۱۸۸۴ -

<sup>(</sup>۱) کشف الشبهات عن المشتبهات للشو کانی رص ۱۱، شائع کرده مکتبة الحرمین د مام، فتح الباری ار ۱۲۷، فتح البین رص ۱۱۲–۱۱۳

رہا شبہ فعل تو اس کو نہ حلال کہا جائے گا اور نہ حرام ، مثلاً کوئی شخص کسی عورت سے اس کواپنی بیوی سجھ کر وطی کرلے اس لئے کہ وہ حقیقت سے غافل ہونے کی حالت میں بالا تفاق مکلف نہیں ہے، اس لئے اس پر اجماع منقول ہے کہ وہ گناہ گار نہیں ہوگا ، اور جب مکلف ہونا نہیں رہا تو اس کے ممل کو حلال یا حرام نہیں کہا جائے گا، انہوں نے جو کہا ہے کہ شبہ کی وطی کو حلال یا حرام نہیں کہا جاتا ہے اس کا یہی مطلب ہے۔

شبہ طریق کا حکم جس کی تقلید کی جائے گی اس کے اعتبار سے الگ الگ ہے، اگرا لیٹے خص کی تقلید کرے جواس کی حرمت کا قائل ہے توحرام ہوگا ور نہ حرام نہیں ہوگا۔

حنیہ کی رائے ہے کہ شمحل پر عمل کرنا حرام ہے اگراس کی حرمت متفق علیہ ہوجیسے مال پر خلع کرنے والی عورت سے وطی کرنا ، اس لئے کہ اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مال پر خلع لینے سے طلاق بائن واقع ہوتی ہے، شبحل پر عمل کے حرام ہونے کی جومثال شافعیہ نے دی ہے، جس کی حرمت پر اجماع ہے اور وہ مشتر کہ باندی سے وطی کرنا ہے، اس میں حنیہ کی موافقت ہے، رہا شبہ فعل تو اس میں اس شرط کا اعتبار ہے کہ وہ اس کو حلال گمان کرے، جیسے کوئی شخص مال پر خلع کرنے والی سے یہ گمان کر کے وطی کرے کہ وہ اس کے حلال ہے۔

رہاشبہ عقد تو مفتی بہ تول ہیہے کہ حدکوساقط کرنے میں اس کا اعتبار نہیں ہے، یہ صاحبین کا قول ہے، اس میں امام ابو حنیفہ کا اختلاف ہے (ان کے یہاں حدساقط ہوجائے گی جیسا کہ گذرا)۔

شریعت نے شبہات سے بیخنے کی ترغیب دی ہے، اوراس سے براءت طلب کرنے کو واجب قرار دیا ہے، اس لئے کہ دین کے معاملہ میں اسی میں احتیاط ہے، اس کی دلیل نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے:

"فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه" (جوشبهات سے نيج گااينے دين اور آبر وکومخفوظ رکھے گا)۔

ایک روایت میں ہے: "فمن ترک ما شبه علیه من الإثم کان لما استبان أترک ومن اجترأ علی ما یشک فیه من الإثم أو شک أن یواقع ما استبان" (جواس کام کوزیادہ چھوڑ نے کوچھوڑ دے گاجس میں گناہ کا شبہ ہے تو وہ اس کام کوزیادہ چھوڑ نے والا ہوگا جس کا گناہ ظاہر ہے، اور جواس کام کے کرنے پر دلیر ہوگا جس میں گناہ کا شبہ ہے عنقریب اس کام میں پڑجائے گاجس کا گناہ ظاہر ہے)۔

نعمان بن بشیر کی حدیث میں احکام کی تین قسمیں کی گئیں ہیں:
اول: واضح حلال ، دوم: واضح حرام ، سوم: مشتبہ، اس لئے کہ وہ خفی ہوتا
ہے معلوم نہیں ہوتا ہے کہ حلال ہے یا حرام ، اس لئے مناسب ہے کہ
اس سے پر ہیز کیا جائے ، کیونکہ اگر حرام ہوگا تو اس پر پڑنے سے پہ جائے گا، اور اگر حلال ہوگا تو وقوع حرام سے بچنے کی نیت سے حلال کو چھوڑنے میں ثواب یائے گا۔

شبهات سے بیخے کے مختلف درجات ہیں:

2- اول: جس سے بچنا ہی مناسب ہے، اس لئے کہ اس کے ارتکاب سے حرام کا ارتکاب لازم آئے گا، بیروہ قسم ہے جو دراصل حرام ہوجیسے شکار، جس کے شکار کرنے کے حلال ہونے میں شبہ ہوتو اس کوذئ کرنے سے قبل اس کا کھانا حرام ہے، اگر اس میں شک ہوتو اصل حرمت پر باقی رہے گا، یہاں تک کہ حلال ہونے کا یقین ہوجائے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''فمن اتقی الشبهات استبرأ لدینه وعرضه''کی تخریک فقره/۲میں گذر چکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) روایت: "فعن توک ما شبه علیه....." کی روایت بخاری ( افتح ۲۹۰/۹۲ طبع السّلفه) نے کی ہے۔

اس کی دلیل حضرت عدی بن حاتم کی حدیث ہے: "سألت رسول الله عن المعراض، فقال: إذا أصاب بحده فكل، وإذا أصاب بعرضه فقتل فلا تأكل، فإنه وقيذ، قلت: يا رسول الله! أرسل كلبي وأسمي فأجد معه على الصيد كلبا آخر لم أسم عليه ولا أدري أيهما أخذ، قال: لا تأكل إنما سميت على كلبك ولم تسم على الآخر" أن كار إنهول نے كہا كہ ميں نے رسول الله عليہ الآخر" انہوں نے كہا كہ ميں نے رسول الله عليہ في سينير پر كے تير كے الله على الدري ميں ميں دريافت كيا تو آپ عليہ في فرمايا: اگر پھل سے شكار ہوتو كھا و،اورا گر چوڑ ائى سے شكار ہواور مرجائے تو مت كھاؤ،اس لئے كہوہ چوٹ سے مراہ، ميں نے كہا: الله كرسول! ميں اپنے كہ وہ چوٹ سے مراہ، ميں نے كہا: الله كرسول! ميں اپنے كو بياؤں جس پر ميں نے بيم الله تهيں كہا ہے اور مجھے ہے منہيں كہ كس صرف اپنے كئے پر بسم الله كہا ہے، دوسرے كئے پر بسم الله تهيں كہا ہے)۔

ای طرح اس کی دلیل حضرت عقبہ بن الحارث کی حدیث بھی ہے انہوں نے کہا: ''إن امرأة سوداء جاء ت فزعمت أنها أرضعتهما فذكر للنبي عَلَيْكُ فأعرض عنه وتبسم النبي عَلَيْكُ قال : كيف و قد قيل ؟ و قد كانت تحته ابنة أبي إهاب التميمي ''(ايك كالى عوت آئی، اوراس نے دعوی كيا كہ اس نے ان دونوں كودودھ پلایا ہے توانہوں نے نی كريم عَلَيْكُ سے فركاي، تو آپ نے اعراض كيا اور آپ عَلَيْكُ مسكرا نے اور فرمایا:

کسے جائز ہوگا جب یہ بات کہی جارہی ہے، ان کے نکاح میں ابواہاب تمیمی کی بیٹی تھیں)، حدیث سے استدلال کی بنیاد آپ کا ارشاد "کیف وقد قیل" ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کاان کوا پنی بیوی کوالگ کردینے کا تکم دینا اس عورت کے کہنے کی وجہ سے تھا کہ اس نے ان دونوں کودودھ پلایا ہے، اس لئے کہ اس میں احتمال تھا کہ تھے ہوتو حرام کاار تکاب ہوگا، لہذا آپ نے احتیاطاً اس کوجدا کردینے کا تکم دیا۔

دوم: جس کی اصل اباحت ہے، جیسے طہارت کہ اگر کمل ہوجائے تو جب تک حدث کا یقین نہ ہوطہارت ختم نہ ہوگی، اس کی دلیل عبد اللہ بن زید کی حدیث ہے وہ فرماتے ہیں: "شکی الی النبي عَلَیْ الرجل یجد فی الصلاۃ شیئًا أیقطع الصلاۃ؟ قال: "لا، حتی یسمع صوتا أو یجد ریحا" (ایک آدی قال: "لا، حتی یسمع صوتا أو یجد ریحا" (ایک آدی شبہ ہوتا ہے تو کیا وہ نماز کوتو ڑدے، آپ نے فرمایا: نہیں، یہاں تک کہ آ وازس لے یا بومسوس کرے )، اس کی ایک مثال ہے کہ کس کی بیوی ہواوراس کوشک ہوکہ کیا اس نے طلاق دیدی ہے تو اس شک کا اعتبارنہ ہوگا اور وہ اس کے نکاح میں باقی رہے گی۔

سوم: جس کی اصل ثابت نه ہواوراس کے ناجائز اورمباح ہونے میں تر دو ہوتو اس کوچھوڑ دینا ہی زیادہ بہتر ہے، اس کی دلیل حضرت انس کی حدیث ہے: "مر النبی عُلَیْتُ ہمرة مسقوطة فقال: لولا أن تكون صدقة لأكلتها" (حضور عَلِیْتُ كَا لَمُعَلَّمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْتُ کَا اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰ

<sup>(</sup>۱) حدیث عبدالله بن زید: "شکی إلی النبی الوجل یجد فی ....."کی روایت بخاری (الفتیم/۲۹۲ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث انس: "مو النبی عُلَیْتُ بتموة مسقوطة ....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۹۳۸ طبع التلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث عدی بن حاتم: "سألت رسول الله عَلَيْكُ عن المعواض ....." کی روایت بخاری (الفتح ۲۹۲/ طبع التلفید) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث عقبہ بن حارث:''کیف وقد قیل .....'' کی روایت بخاری( اللّٰح ۲۹۲/۲۴ طبع السّلفیہ)نے کی ہے۔

ہوتا تو میں اس کو کھالیتا)، آپ نے اس کا کھانا صرف تقوی کی وجہ سے چھوڑ دیا، ورنہ بیوا جب نہیں ہے، اس لئے کہ اصل بیہ ہے کہ ہروہ چیز جو کسی کے گھر میں ہومباح ہے بیہاں تک کہ اس کی حرمت پرکوئی دلیل قائم ہوجائے۔

چہارم: جس سے پر ہیز کرنا مندوب ہے، اس کی مثال بعض فقہاء کے نز دیک اس شخص کے ساتھ معاملہ کرنے سے پر ہیز کرنا ہے جس کے مال کا کم حصہ حرام ہو۔

پنجم: جس سے پر ہیز کرنا مکروہ ہے، اس کی مثال غلو کے طور پر شری رخصتوں سے پر ہیز کرناہے<sup>(۱)</sup>۔

اصطلاح شبہ سے متعلق دیکھا جائے: اصطلاح ''اشتباہ''، '' اور شبہ سے متعلق ''اور'' سد ذرائع''، اور شبہ سے متعلق احکام اصطلاح '' نکاح''،'' حدود'''' صید'''' ذبائح'' اور'' بیوع'' میں دیکھی جائیں۔

هُ شنم

ر يکھئے:''سبّ'۔

# شجاج

### لعريف:

ا - شجاج، الخت میں شجه کی جمع ہے، شجه کا معنی چہرہ یا سرمیں زخم ہے، بدن کے دوسرے حصہ میں زخم شجه نہیں ہوتا ہے، اور شجہ: پیشانی میں زخم کے اثر کو کہتے ہیں (۱)، فقہاء لفظ شجاج کا استعمال لغوی معنی ہے الگنہیں کرتے ہیں (۲)۔

### متعلقه الفاظ:

### الف-جراحت:

۲ - جراحت، شجہ سے عام ہے، اس لئے کہ شجہ چبرہ اور سر کے ساتھ خاص ہے، کین جراحت بدن کے زخم کو کہتے ہیں، کسی جزء میں ہو، خواہ سریا چبرہ میں ہویاان کے علاوہ جسم کے دوسرے حصہ میں ہو<sup>(۳)</sup>۔

ب- جنایت علی مادون النفس: (جان مارنے سے کم درجہ کی جنایت)

سا- جان مارنے سے کم درجہ کی جنایت ہروہ حرام فعل ہے جو بدن

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير -
- (۲) ابن عابدین ۵ر۲۷۳، البدائع ۷ر۲۹۹، الدسوقی ۶۵۰–۲۵۱، مغنی الحتاج مر۲۷۔
  - (٣) لسان العرب، المصياح المنير ، البدائع ٢٩٦/٧-

<sup>(</sup>۱) حاشیداین عابدین ۱۵۱–۱۵۳،الاِ قناع ۱۸۱۸، تخفته المحتاج ۷۲،۵۰۳، الافتیار ۱۹۸، تخفته المحتاج ۲۹۵، مواهب الافتیار ۱۹۷–۲۹۵، مواهب المحلیل ۱۷۴–۲۹۵، مواهب المحلیل ۱۷۴–۲۹۵، مواهب المحلیل ۱۷۴–۵۹۵، مواهب المحلیل ۱۸۰

کے اطراف یا اعضاء پر ہو، خواہ کاٹ دیا جائے ، یا زخمی کیا جائے ، یا اس کے منافع کوختم کردیا جائے ۔ دیکھئے : '' جنایت علی مادون انفس''۔

لہذا جنایت علی مادون النفس، شجاج سے عام ہے، اس کئے کہ شجاج ،جسم کے مخصوص اجزاء لینی سراور چیرہ پر جنایت کو کہتے ہیں۔

# شجاج كى اقسام:

ا جسم میں پیدا کرنے والے اثر کے اعتبار سے شجاج کی دس یا گیارہ قسمیں ہیں، شجاج کی بعض اقسام کے نام اور ترتیب میں فقہاء کا اختلاف ہے، اس کی تفصیل حسب ذیل ہے:

(۱) الحارصة: بيه وه زخم ہے جو چمڑا کو چھيل دے اور خون نه نکالے،اس کوالخار صة بھی کہتے ہیں۔

(۲)الدامعة : بياليازخم ہے جوخون کوظا ہر کردے ليکن اس کو نه بہائے، جيسے آئکھ ميں آنسو۔

(۳)الدامية: جس ميں خون بہہ جائے، ايک قول بيہ ہے که داميدوہ ہے جس ميں خون ظاہر ہوجائے کياں نہ بہے، اور دامعہ وہ ہے جس ميں خون بہہ جائے۔

حنابلہ دامیہ اور دامعہ کو'' بازلہ' کہتے ہیں، بیان کے نزدیک ایک ہی زخم ہے۔

(۴) الباضعة: جس ميں چمڑا پھٹنے کے بعد ہلکا گوشت بھی کٹ جائے۔

(۵) المتلاحمة: بيروه زخم ہے جو گوشت ميں گھس جائے اور باضعہ سے زائدليكن سحاق سے كم ہو۔

(۲) المسمحاق: وہ زخم ہے جو گوشت اور ہڈی کے درمیان پائے جانے والے باریک پردہ کو سمحاق کہتے جائے ،اس باریک پردہ کو سمحاق کہتے

ہیں،اس کئے اس تک پہنچنے والے زخم کو بھی سمحاق کہتے ہیں۔

(2) الموضحة: جس ميں بدى ظاہر ہوجائے۔ (٨) الهاشمة: جس ميں بدى توٹ جائے۔

(٩) المنقلة: جس ميں ہڈی ٹوٹ کرادھرادھر ہوجائے۔

(۱۰) الآمة: اس کا نام الممأمو مة بھی ہے، بیروہ زخم ہے جو اُم الدماغ تک پہنچ جائے، اُم الدماغ وہ باریک پردہ ہے جو ہڈی کے نیچے دماغ کے اوپر ہوتا ہے، اس کو خویطة الدماغ بھی کہتے

(۱۱) الدامغة: بيره و و خم ہے جود ماغ کے پرده کوکاٹ کرد ماغ کے پرده کوکاٹ کرد ماغ کے پرده کوکاٹ کرد ماغ کا کاپینچ جائے۔

ال صورت میں عام طور پرانسان زندہ نہیں رہتا ہے،اس کئے حفیہ میں سے امام محمد نے اس کو شجاج سے الگ رکھا ہے، اس لئے کہ یقل نفس ہے زخی کرنا نہیں ہے، اسی طرح امام محمد نے خارصہ کو بھی الگ ہی رکھا ہے، اس لئے کہ عام طور پراس کا اثر باقی نہیں رہتا ہے۔ جمہور فقہاء کے نزدیک یہی سب شجاج ہیں۔

ما لکیہ جمہور کی طرح ہیں، البتہ انہوں نے سمحاق کانام الملطاة رکھا ہے، اور اس کی تعریف یوں کی ہے: یہ وہ زخم ہے جو ہڈی سے قریب ہوجائے مگر ہڈی تک نہ پہنچ، انہوں نے سمحاق اس زخم کو کہا ہے جو چڑے کواس کی جگہ سے ہٹادے۔

مالكيه في شجاج كى ترتيب مين جمهور سے اختلاف كيا ہے، يه ان كے نزد يك اس طرح ہے: الدامية ، پھر الخارصة ، پھر السمحاق ، پھر الباضعة ، پھر المتقله ، پھر الآمة ، پھر الدامغه (۱) -

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۷/۳۷۳، البدائع ۷/۲۹۲، الدسوقی ۱۵۲۳-۲۵۲، مغنی الحتاج ۱/۲۲، کشاف القناع ۱/۵۲،۵۱، الزاهررص ۳۲۲–۳۹۴ س

شجاج ہے متعلق احکام:

اول-شجاج میں واجب شدہ قصاص یا تاوان:

۵-شجاح میں جنایت عمراً ہوگی یانطاً ،اگر جنایت نطاً ہوتواس صورت میں موضحہ سے قبل والے شجاح میں عادل آدمی کا فیصلہ معتبر ہے ،اس لئے کہ اس میں کوئی مقررہ تاوان نہیں ہے ، اور اس کو بیکار چھوڑ دینا بھی ممکن نہیں ہے ،لہذا عادل آدمی کا فیصلہ واجب ہوگا ، یہ حنفیہ ، مالکیہ اور سجح قول کے مطابق حنابلہ کے نزدیک ہے ، اور یہی قول شافعیہ کا اور سجح قول کے مطابق حنابلہ کے نزدیک ہے ، اور یہی قول شافعیہ کا جہاگر یہ معلوم نہ ہوکہ موضحہ سے زخم کی نسبت کیا ہے ،اگر موضحہ سے زخم کی نسبت معلوم ہوگی تو اس نسبت کے اعتبار سے موضحہ کی قبط اور کی ایک قبط واجب ہوگا ، اس لئے کہ ان کی ایک قبط واجب ہوگا ، اس لئے کہ ان دونوں میں سے ہرایک کا سبب موجود ہے ، اور اگر دونوں برابرہوں تو ان میں سے ایک واجب ہوگا ۔

اگرموضحہ سے زخم کی نسبت معلوم ہوتو موضحہ کے تاوان کی ایک قسط واجب ہوگی ، حنفیہ میں سے امام کرخی اور حنابلہ میں سے القاضی اس کے قائل ہیں ،علامہ ابن قد امہ نے اس کومستبعد سمجھا ہے۔

حنابلہ کے نزدیک صحیح کے بالمقابل قول جس کو ابن قدامہ نے امام احمد سے نقل کیا ہے ہیہ ہے کہ دامیہ میں ایک اونٹ، باضعہ میں دو اونٹ، متلاحمہ میں تین اونٹ اور سمحاق میں چار اونٹ واجب ہوں گے، اس لئے کہ یہ حضرت زید بن ثابت سے مروی ہے، اس کے مثل سمحاق میں حضرت علی سے مروی ہے، سعید نے ان دونوں کے مثل سمحاق میں حضرت علی سے مروی ہے، سعید نے ان دونوں سے روایت کیا ہے، حضرت عمر اور حضرت عثمان سے سے روایت کیا ہے، حضرت عمر اور حضرت عثمان سے سے کہا ہے کہ می موضحہ کے تاوان کا نصف مروی ہے، ابن قدامہ نے کہا ہے کہ حصیح پہلا قول ہے ( یعنی موضحہ کے ماقبل میں تاوان مقرر نہیں ہے)، اس لئے کہ یہ ایسے زخم ہیں کہ ان کے اس مقرر نہیں ایسے زخم ہیں کہ ان کے کہ یہ ایسے زخم ہیں کہ ان کے ارب میں شریعت میں کوئی تاوان مقرر نہیں ایسے نے میں کوئی تاوان مقرر نہیں

ہے، اس لئے ان میں بدن کے دوسرے زخم کی طرح عادل آدی کا فیصلہ واجب ہوگا، اور حضرت کمحول سے مروی ہے انہوں نے کہا: "قضی النبي في الموضحة بخمس من الإبل ولم يقض فيما دونها" (نبی کریم علیہ نے موضحہ میں پانچ اونٹ کا فیصلہ کیا اور اس سے کم میں کوئی فیصلہ ہیں کیا ہے)۔

یہ خطا کے تعلق سے تکم ہے اس زخم میں جوموضحہ سے قبل ہے،
اگر خطا موضحہ اور اس کے بعد والے زخم میں ہوتو اس میں مقرر تا وان
ہے، چنا نچہ موضحہ میں دیت کا نصف عشر ہے جس کی مقدار آزاد
مسلمان شخص میں پانچ اونٹ ہے، اس لئے کہ حضرت عمر و بن حزم گی
حدیث میں ہے: "وفی الموضحة خمس من الإبل" (۲)
(موضحہ میں پانچ اونٹ ہیں)۔

زخموں کی دینوں کی تفصیل الموسوعة الفقهیه ۱۲ (۱۸۳۰ اصطلاح '' دیات' فقره ۱۲ اوراس کے بعد کے فقرات میں مذکور ہے۔
۲ – اگر شجاج میں جنایت عمداً ہوتو اگر موضحہ ہوتو اس میں قصاص ہے،
اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:
وَ الْحُرُو حَ قِصَاص (اور زخموں میں قصاص ہے)، نیز اس لئے کہ اس میں کمی زیادتی کے بغیر قصاص لینا ممکن ہے، کیونکہ اس کی ایک حد ہے جہاں تک چا تو پہنچ جائے گا اور وہ ہڑی ہے، اور زخم اگر موضحہ سے زائد ہو جیسے منقلہ اور آ مہتو اس میں فیصاص نہیں ہے، اس

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۵رساس، الزیلی ۲رسسا، الفواکه الدوانی ۲رساس، الفواکه الدوانی ۲رساس، الدوقی ۲رساس، الدسوقی ۱۲–۲۷۱، مغنی المحتاج ۱۸٫۵۵، کشاف القناع ۵۸٫۵۵، ۲۷۲۸، المغنی ۸٫۵۵–۵۲۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "فی الموضحة خمس من الإبل" کی روایت نمائی (۲) حدیث: "فی الموضحة خمس من الإبل" کی روایت نمائی (۲) – ۱۸ طبع شرکة الطباعة الفند ) میں کی ہے، اور اس کی اسانید پر کلام کیا ہے اور علماء کی ایک جماعت سے اس کی تشخیفل کیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) سورهٔ ما کده ر ۲۵م ـ

لئے کہ اس میں کمی زیادتی کا اندیشہ ہے، کیونکہ اس میں بغیر کوتا ہی کے مثل کے ذریعہ قصاص لینا ممکن نہیں ہے، موضحہ اس کے برخلاف ہے، یہ حفیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک ہے، اور جب قصاص ناممکن ہے تو دیت واجب ہوگی، لیکن شافعیہ اور حنابلہ نے کہا موضحہ سے اوپر کی جنایت کا مظلوم موضحہ کے بقدر قصاص لے ملتا ہے، اس لئے کہ اس صورت میں وہ اپنا بعض حق وصول کر ہے گا، اور جب موضحہ میں قصاص لے گاتو اور کی جنایت سے قصاص لے گا، اور جب موضحہ میں قصاص لے گاتو مامکن ہے لہذا وہ بدل کی طرف منتقل ہوجائے گا، یہ شافعیہ نیز حنابلہ میں سے ابو حامد کے نزدیک ہے، حنابلہ میں سے ابو حامد کے نزدیک ہے، حنابلہ میں سے ابو کا دکر خردیک میں نصاص اور دیت دونوں جمع نہ ہوں گے گا، اس لئے کہ وہ ایک ہوں گے گا، اس لئے کہ وہ وہا گا، اس لئے کہ وہ وہا گا ہاں گئے کہ وہ وہا گے گا، اس گئے کہ وہا گا ہاں گئے کہ وہ وہا گے گا، اس گئے کہ وہ وہا گا ہاں گئے کہ وہ وہا گے گا، اس گئے کہ وہ وہا گئے گا کہ وہ وہا گے گا، اس گئے کہ وہ وہا گے گا، اس گئے کہ وہ وہا گئے گئے کہ وہ وہ کے گئے کہ وہ وہ کے گئے کی وہ وہ گئے گئے کہ وہ وہ کے گئے کی وہ وہ کی وہ وہ کے گئے کہ وہ وہ کی وہ کی وہ وہ کے گئے کہ وہ وہ کی وہ کی وہ وہ کی وہ وہ کی وہ وہ کی وہ کی وہ کی وہ کی وہ وہ کی وہ ک

اور جوزخم موضحہ سے پہلے ہیں، مثلاً دامیہ، باضعہ اور متلاحمہ، تو مالکیہ کے نزدیک، ظاہر الروایہ میں حنفیہ کے نزدیک اور ایک قول میں شافعیہ کے نزدیک اس لئے کہ اس میں شافعیہ کے نزدیک اس لئے کہ اس میں مناوات ممکن ہے، لہذا مثل کے ذریعہ قصاص ممکن ہوگا، قصاص میں مساوات ممکن ہے، لہذا مثل کے ذریعہ قصاص ممکن ہوگا، قصاص کے خم سے شافعیہ کے نزدیک حارصہ اور جسیا کہ حنفیہ کی کتابوں میں سے شرنبلالیہ میں ہے، سمحاق مستثنی ہیں۔

حنابلہ کے نز دیک اور یہی مذہب شافعیہ کا ہے کہ موضحہ سے کم زخموں میں قصاص نہیں ہے، اس لئے کہ ان کا انضباط اور کوتا ہی کے بغیر مثل کے ذریعہ ان میں قصاص لینا بہت ہی دشوار ہے، اوراس لئے

بھی کہ اس میں کوئی تاوان مقرر نہیں ہے، لہذا اس میں خطا کی طرح عادل آدمی کا فیصلہ واجب ہوگا، حسن نے امام ابوحنیفیہ سے نقل کیا ہے کہ موضحہ اور سمحاق کے علاوہ زخموں میں قصاص نہیں ہے بشر طیکہ سمحاق میں قصاص ممکن ہو۔

اییائی امام نخفی سے مروی ہے، انہوں نے کہا ہے کہ موضحہ سے کم درجہ خدوش (خراش) ہیں، ان میں عادل آ دمی کا فیصلہ معتبر ہوگا، ایسا ہی حضرت عمر بن عبد العزیز اور شعبی سے بھی منقول ہے، انہوں نے کہا ہے کہ موضحہ سے کم میں طبیب کی اجرت واجب ہوگی (۱)۔

### دوم-زخموں میں قصاص یادیت کے فیصلہ کا وقت:

2- جمہور فقہاء حنفیہ ، مالکیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ زخموں کی جنایات میں قصاص کاحکم زخم کے اچھا ہونے کے بعد ہی ہوگا ، اس لئے کہ حضرت جابر گی حدیث ہے کہ ایک آ دمی نے ایک دوسرے آ دمی کوخمی کردیا ، اس نے چاہا کہ قصاص لے تو نبی کریم علی ہے نے نزخمی کردیا ، اس نے چاہا کہ قصاص لے تو نبی کریم علی ہے نئے نے رخمی کی کے شفا یاب ہونے تک زخم لگانے والے سے قصاص لینے سے منع فرما دیا (۲) ، نیز اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ زخم سرایت کرجائے اور وہ قل بن جائے تو ظاہر ہوگا کہ اس نے اپنے حق کے علاوہ وصول کرلیا ہے ، منبی اکثر اہل علم کا قول ہے ، مثلاً نخعی ، ثوری ، اسحاق اور ابوثور ، اور یہی عطاء اور حسن سے بھی منقول ہے ، ابن المنذر نے کہا: اہل علم میں سے جن لوگوں کی رائے ہمیں مل سکی سبھوں نے زخم کے اچھا ہونے سے جن لوگوں کی رائے ہمیں مل سکی سبھوں نے زخم کے اچھا ہونے

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۹۰۷، ابن عابدین ۲۵س۲، الفواکه الدوانی ۲۲۹۴، الفواکه الدوانی ۲۲۹۴، المغنی المحتاج ۱۲۸۳، المهذب ۲۱۹۷، المغنی

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷۹/۰ ۱۳۰۳ مابدین ۵ر ۳۷ سالدسوقی ۴۵٬۷۵۲-۲۵۲،مغنی الحتاج ۴۸/۲۲، المغنی ۷/۰۱۷۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی النبی عَلَیْتُ أن یستقاد من المجارح حتی یبراً المجووح" کی روایت دارقطنی (۸۸–۸۹ طبع دار المحاس) نے کی ہے، اور اس کے مرسل ہونے کو راج قرار دیا ہے، لیکن اس کے بعد والی حدیث سے اس کی تائید ہوتی ہے۔

تک انتظار کرنے کی رائے دی ہے۔

لیکن حنابلہ کے ایک قول سے معلوم ہوتا ہے کہ اچھا ہونے سے قبل بھی قصاص لینا جائز ہے،اگر مظلوم اپنے زخم کے اچھا ہونے سے قبل قصاص لے لے تو مجرم اور مظلوم کے زخم کا سرایت کر جانا مدراور باطل ہے، اس لئے کہ حضرت عمرو بن العاص کی حدیث ہے: ''أن رجلا طعن رجلا بقرن في ركبته، فجاء إلى النبيُّ فقال: أقدني، فقال: حتى تبرأ، ثم جاء إليه فقال: أقدني فأقاده، ثم جاء فقال: يا رسول الله! عرجت، فقال: قد نهيتك فعصیتنی فأبعدک الله وبطل عرجک"(ایک شخص نے دوسر ٹے خص کے گھٹنا میں تلوار کی دھار سے زخم لگادیا تو وہ شخص نبی كريم عليلة ك ياس آيا ، اوركها كه مجھ كو قصاص دلادين تو آپ علیقہ نے فرمایا: زخم کے احیصا ہونے تک انتظار کرو، وہ پھرآپ کے پس آیا اور کہا کہ مجھ کو قصاص دلادیں، آپ علیہ نے اس کو قصاص دلا دیا، پھراس کے بعدوہ مخص آیااور کہا کہا ہاات اللہ کے رسول! میں تولنگڑا ہو گیا، آپ علیاتہ نے فرمایا کہ میں نے توتم کومنع کیا تھا گرتم نے میری بات نہیں مانی ، لہذا الله تعالی نے تم کو دور کردیا اور تیرے کنگڑاین کو باطل کر دیا)۔

شافعیہ کے نزد یک رائج مذہب ہے کہ قصاص علی الفور ہو، کیکن تاخیراولی ہے، اور یہی مستحب ہے جبیبا کہ سابق حدیث میں ہے۔ ۸ – یتفصیل تو قصاص کے فیصلہ کے وقت کے اعتبار سے ہے، رہا دیت کے فیصلہ کے وقت کی نبیت تو مالکیہ اور حنا بلہ کے نزدیک اور

ایک قول میں شافعیہ کے نزدیک دیت کا فیصلہ بھی قصاص کی طرح اچھا ہونے سے قبل اچھا ہونے سے قبل تاوان کی تعیین نہیں ہو سکتی ہے، اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ زخم جان لیوا ہوجائے تو جان کی دیت واجب ہوگی۔

اور حنفیہ کے نزدیک اوریہی دوسرا قول شافعیہ کا ہے کہ زخم کے اچھا ہونے سے قبل اچھا ہونے سے قبل اور کی تاوان لینا جائز ہے جسیا کہ اچھا ہونے سے قبل قصاص لینا جائز ہے، اگر جنایت وہیں تک محدود رہے تب تو ظاہر ہے، اور اگر سرایت کرجائے تو اس نے بعض دیت لے لیا ہے، باقی پھرلے لے گا()۔

9-اگر جنایت سرایت کرجائے اور اس کی وجہ ہے موت ہوجائے تو اگر جنایت عمداً ہوتو اس صورت میں جان کے بارے میں قصاص ہوگا، اگر جنایت عمداً ہوتو اس صورت میں جان کے بارے میں قصاص ہوگا، اس لئے کہ جب زخم سرایت کرجائے گا تو جان سے کم درجہ کا حکم باطل ہوجائے گا، اور ظاہر ہوجائے گا کہ زخم اپنے وجود کے وقت سے ہی تال ہے، مقتول کا ولی اس کو تل کرسکتا ہے، اس کو بیچی نہیں ہے کہ جسیا اس نے کیا ہے ایسا ہی اس کے ساتھ کرے، فارث کوئی ہے کہ جسیا ہجرم نے کیا ہے ایسا ہی اس کے ساتھ کرے، وارث کوئی ہے کہ جمرم کے سرکو زخمی کرے، خانچہ آگر جنایت موضحہ ہوتو ولی کوئی ہے کہ مجرم کے سرکو زخمی کرے، اس لئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: "وَ اللّٰجُورُ وُحَ قِصَاصٌ "(اور زخموں میں قصاص ہے)، پھرا گر مرجائے تو ولی نے اپناحق وصول پایا، اور اگر خمر سے تو ولی اس کو لوار سے قل کرے گا۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: 'أن رجلا طعن رجلا بقرن .....' کی روایت احمد (۲/۲۲ طبع امر ۲۱۷/۲ طبع اور المیمنیه ) اور بیهی (۲/۷۸ طبع دائرة المعارف العثمانیه ) نے کی ہے، اور ارسال کی وجہ سے اس کو معلول کہا ہے، لیکن ابن التر کمانی نے الجو ہر التی بہامش اسنن للبیمتی (۲/۷۸) میں اس کا موید ذکر کیا ہے، اور کہا: بیمتعدد طرق سے مردی ہے ان میں سے بعض کی تائید ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) الاختيار ۵/۳۸، البدائع ۱۷۰۵–۱۱۳، ابن عابدين ۱۲۷۵–۳۵، جواهر الإنكيل ۲ر ۲۵۱–۱۲۳، البروق ۴۸۹۷–۲۹۰، اسبل المدارك ۱۲۲۳–۱۲۳، مغنی الحتاج ۴۸٬۳۸۳، المهذب ۱۸۷۲، استی المطالب ۴۸٬۰۳۳–۳۸، کشنی الورادات کشاف القناع ۱۹۸۵، ۲۸۱۵، المغنی ۱۹۸۷، شرح منتبی الورادات ۱۹۸۸.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ما نده ر ۲۵ س

 اگرزخم غلطی سے ہواور اس کی وجہ سے جان چلی جائے تو اس میں جان کی دیت ہوگی <sup>(۱)</sup>،اگرزخم ٹھیک ہوجائے تو اگر عمداً ہوتوجس میں قصاص ہوتا ہے اس میں قصاص ہوگا اورجس میں قصاص نہیں ہے اس میں مقررہ تاوان یاعادل آ دمی کے فیصلہ کے مطابق تاوان واجب ہوگا<sup>(۲)</sup>، اور اگر زخم غلطی سے ہو اور ٹھیک ہوجائے مگر عیب پیدا ہوجائے تو اس میں مقررہ تاوان یاعادل آ دمی کے فیصلہ کے مطابق تاوان واجب ہوگا جیسا کہ گذرا ، اوراگر زخم ٹھیک ہوجائے اورکوئی عیب بھی پیدانہ ہومثلاً گوشت بھرجائے اوراس کا کوئی اثر ہاقی نہ رہے تو ما لکیداور حنابلہ کے نزدیک اگرزخم ایسا ہوکہ شارع نے اس میں تاوان مقرر کیا ہے، مثلاً موضحہ اور اس سے اویر والا زخم تو اس میں شارع نے جودیت مقرر کی ہےوہ واجب ہوگی،اس لئے کہ نبی کریم علیہ نے ان دیتوں کواینے اس خط میں بیان کیا ہے جوعمرو بن حزم کو کھا اور اس میں کوئی تفصیل نہیں کی الیکن موضحہ سے بل والے زخم جن میں کچھ مقرر نہیں ہے،اگرعیب کے بغیراح چھا ہوجائے تواس میں کچھواجب نہ ہوگا، اوراضح قول کے مطابق شافعیہ کی رائے ہے کہ اس میں عادل آ دی کے فیصلہ کے مطابق تاوان واجب ہے،اوراس میں اچھا ہونے سے قریب والے نقص کا اعتبار کیا جائے گا، اور ایک قول ہے کہ قاضی نقصان کی مقدام تعین کرے گا، تا کہ جنایت سز اسے خالی نہ رہے۔

رہا مسکلہ حنفیہ کے نزدیک توامام ابوحنیفہ نے کہا کہ اگر زخم عیب کے بغیرا چھا ہوجائے ،اس طور پر کہ گوشت بھر جائے اوراس کا کوئی اثر باقی نہ رہے تواس میں کچھ واجب نہ ہوگا ،اس لئے کہ تا وان توصر ف

اس عیب کی وجہ سے ہوتا ہے جوزخی میں زخم کے اثر سے پیدا ہوتا ہے،
اور جب وہ نہیں رہاتو تا وان بھی ساقط ہوجائے گا، امام ابو یوسف نے
کہا کہ اس کو تکلیف کا بدلہ ملے گا، اس لئے کہ زخم تو ہوا ہے، اس کو
بے کار چھوڑ دینا ممکن نہیں ہے اور زخم کا تا وان واجب کرنا بھی
دشوار ہے لہذا تکلیف کا تا وان واجب ہوگا، اور امام تحد نے کہا ہے کہ
اس زخم کی وجہ سے علاج ہوا ہوتو معالج کی اجرت واجب ہوگی، گویا
اس نے اس کا اتنامال ضائع کر دیا (۱)۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے اور یہی ایک قول شا فعیہ کا ہے کہ اگر زخم اچھا ہوجائے اور اس کا کوئی اثر باقی ندر ہے تو اس صورت میں مجرم کوسز ادی جائے گی۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:'' اصطلاح جنایة علی مادون النفس'''' تداخل''اور'' دیات'۔

### سوم-زخمول مين قصاص لينے كاطريقه:

11 - زخم میں قصاص لینے کے لئے ضروری ہے کہ لمبائی، چوڑائی ناپ

کرزخم کی مقدار معلوم کی جائے، چنانچہ اگرزخم موضحہ ہو(بیدہ ذخم ہے

جس میں عمد کی صورت میں بالاتفاق قصاص واجب ہے) تواس کی
مقدار لمبائی، چوڑائی کی پیائش سے معلوم ہوسکتی ہے، گوشت کی

ثافت وموٹائی سے معلوم نہ ہوسکے گی، اس لئے کہ موضحہ کی حد ہڈی
ہے، اور گوشت کے کم یا زیادہ ہونے میں لوگوں کے حالات الگ

الگ ہوتے ہیں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) البدائع ۷ر ۴۰۳-۳۰۰، الاختيار ۷۵ ۴۳۰، ابن عابدين ۱۱۸۵، أسبل المدارك ۳۷ ۱۲۳، الدسوقی ۴۷ ۲۲۰، المهذب ۱۸۶۲–۱۸۷، شرح منتهی الا رادات ۳۷ ۲۹۷-۲۹۸، كشاف القناع ۱۸۶۵، ۲۹۵۵

ر ۲) البدائع کر ۱۳۰۳–۱۳۱۰ من الجلیل ۱۶۸۳–۱۳۸۳ مغنی المحتاج ۱۳۷۳ منی کر ۷۰۲ ک

<sup>(</sup>۱) البدائع ۱۲۸۳، ابن عابدین ۱۹۵۵، الزیلعی ۱۸۸۳، الدسوقی ۱۳۸۷۰، الفوا که الدوانی ۲۷۳۲، مغنی المحتاج ۱۸۳۳، جوابر الإکلیل ۲۲۷۲، مغنی المحتاج ۱۸۳۳-۵۸، شرح منتبی الإرادات ۱۲۷۳–۵۸، شرح منتبی الإرادات ۱۲۷۳–۳۲۷.

<sup>(</sup>۲) البدائع ۷۹۰۳، مغنی المحتاج ۱۳۳۳ سات استناع ۵۹۹۵۵، المغنی ۷۵۷۷، الفوا که الدوانی ۲۲ ۲۹۳۱، الدسوقی ۱۲۵۲، المواق ۲۲۲۷۸\_

اورا گرمجرم پورے سرکوزخمی کردےاور مجرم کا سرمظلوم کے سر سے بڑا ہوتو مظلوم کوحق ہوگا کہاہنے زخم کے بقدرجس جانب سے چاہے قصاص لے لے، مجرم کے پورے سرمیں زخم نہیں لگائے گا، اس کئے کہ پوراسرزخی کرنے میں حق سے زیادہ وصول ہوگی اوراس میں عیب زیادہ ہوگا،اور بہ جائز نہیں ہے،لین حنفیہ کے نز دیک زخمی شخص کواختیار ہوگا کہ مجرم سے قصاص لے یہاں تک کہلسائی میں ا بنے زخم کے بقدر پہنچ کررک جائے گا، یا قصاص کے بجائے تاوان لے، اس کئے کہ اس نے اپناحق ناقص یایا ہے، کیونکہ پہلا زخم یورے سرمیں ہے، اور دوسرا زخم پورے سرمیں کرناممکن نہیں ہے اس کئے اس کو اختیار ہوگا، لہذا اگر جاہے تو اپناحق ناقص ہی وصول كرلے تاكه اس كے دل كوتسلى ہوجائے، اور اگر چاہے تو تاوان وصول کر ہے(۱)۔

ا - القاموس میں ہے کہ شجروہ لیودا ہے جواینے تنا پر قائم رہے، یا جوخود بڑھے، چھوٹا ہو یابڑا ہو، جاڑے کا مقابلہ کرسکے یااس سے عاجز ہو۔ المصباح میں ہے کہ شجروہ پودا ہے جس کا تناسخت ہوجس پروہ قائم ره سکے جیسے مجبور کا درخت وغیرہ، اس کا واحد شبحو ق ہے، اس کی جمع أشجار اورشجوات بھي آتي ہے (١)۔

فقہاء نے اس لفظ کا استعال اس پودا کے لئے کیا ہے جس کا تنا ہو، یا ہراس بودا کو کہتے ہیں جس کا تناہوا دراس کی جڑنہ کاٹی جائے۔ الآبی ماکی نے مساقات میں اس کی تعریف بہی ہے کہ جس کی جڑز مین میں پیوست ہو، کھل دےاوراس کی جڑ باقی رہے <sup>(۲)</sup>۔

### متعلقه الفاظ:

### الف-زرع ونبات:

٢-نبات: وه ايودائ جواز خودز مين سے أگے، اور زرعوه ايودائے جوز مین میں نیج ڈال کرا گایا جائے ،بعض لوگوں نے کہاہے کہ زرع اس وقت کہا جائے گا جب کہوہ نرم اور تر وتاز ہ رہے <sup>(m)</sup>، نبات زرع اورشچر سے عام ہے۔ (۱) المصباح المنیر ،لسان العرب،متن اللغه۔

- (۲) ابن عابدین ۴ر ۲۸۳۵ (۲۸۳ ،القلیو یی ۱را ۱۴، جوام الإکلیل ۱۸۸۷ ا

(٣) المصباح المنير -



<sup>(</sup>۱) البدائع ۷/۹۰۹، کشاف القناع ۵/۵۵۹ مغنی الحتاج ۴/۲س

### ب-كلأ (گھاس):

الكلأ: گھاس ہے، تر ہو یا خشک ہو، ابن عابدین نے کہا ہے كہ بيدوه پودا ہے جو پھيلے اور پية دے اور اس كوتنا نه ہوجيسے اذخر وغيره، اور شجراس كو كہتے ہيں جس كا تناہو (۱)۔

## شجری متعلق احکام:

### اول: حرم کے درخت کو کا شا:

سا - اس پرفقهاء کا اتفاق ہے کہ حرم کے پودے کا ٹنا یا اکھاڑنا حرام ہے، درخت ہو یا کوئی دوسرا پودا ہو، بشر طے کہ ایسا پودا ہوجس کو عام طور پرلوگ ندا گاتے ہوں اور وہ تازہ ہو<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ نبی علیقیہ کا ارشاد ہے: "لا یختلی خلاھا ولا یعضد شجر ھا" (اس کا تر گھاس نہ کا ٹا جائے اور نہ اس کا درخت کا ٹا جائے )۔

اس کی تفصیل اصطلاح: "حرم" میں ہے۔

### دوم: زمین کی بیع میں درخت کا شامل ہونا:

امل المحتفیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ زمین کی بیجے میں درخت داخل ہوں گے،خواہ ان کوذکر نہ کیا جائے ، پھلدار ہوں یا نہ ہوں، چھوٹے ہوں یا بڑے ہوں، بیاس صورت میں ہے جب کہ وہ تر وتازہ اور قائم ہوں،خشک یا اکھاڑے ہوئے نہ ہوں،اس لئے کہ خشک اور اکھاڑے ہوں،خشک یا اکھاڑے ہوئے نہ ہوں،اس لئے کہ خشک اور اکھاڑے ۔

- (۱) المصباح المنير ،ابن عابدين ۵ ر ۲۸۳ \_
- (۲) البدائع ۲/۰۰۱ دراس کے بعد کے صفحات، الزیلعی ۲/۰۲، جواہرالإکلیل ۱/۱۹۹-۱۹۹، الحطاب ۳/۸۵۱، مغنی المحتاج ا/۵۲۷، المغنی لا بن قدامه ۳/۵۰ اوراس کے بعد کے صفحات۔
- (۳) حدیث: ''لا یختلی خلاها و لا یعضد شجرها'' کی روایت بخاری (الفّق ۱۹۸۴ طبع اکلی) اور مسلم (۹۸۲/۲ – ۹۸۷ طبع اکلی) نے حضرت ابن عباسؓ سے کی ہے۔

ہوئے درخت گھر کے سامان کی طرح ہیں، اور گھر کے سامان گھر کی بیع میں صراحت کے بغیر داخل نہ ہوں گے، مالکیہ کی رائے بھی یہی ہے بشر طے کہ اس کے خلاف عرف نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ زمین کی بیع میں درخت اور مکان داخل ہوں گا گرزمین کی بیع اس کے حقوق کے ساتھ ہو، اور اگر اس کے حقوق کی ساتھ ہو، اور اگر اس کے حقوق کی صراحت نہ ہوتو زمین کی بیع میں درخت و مکان داخل ہوں گے یانہیں ان کے یہاں دواقوال ہیں، کین اگر کے: میں نے یہ باغ تم سے فروخت کیا تو یقینی طور پر درخت اس میں داخل ہوں گے، اس لئے کہ باغ ، زمین ، درخت اور دیوار کے مجموعہ کو کہتے ہیں ، اسی وجہ سے خالی زمین کو باغ نہیں کہا جاتا ہے (۲)۔

### سوم: درخت میں حق شفعه:

۵ - جمہور فقہاء حنفیہ، شا فعیہ اور حنابلہ کی رائے ہے کہ مکان اور درخت میں حق شفحہ نہیں ہے اگر ان کی بیجے زمین کے بغیر ہو، اگر مملوکہ اراضی اس پرموجود درخت اور مکان کے ساتھ فروخت کی جائے تو زمین کے تابع ہوکر مکان اور درخت میں بھی حق شفعہ حاصل ہوگا، لین کے تابع ہوکر مکان اور درخت میں بھی حق شفعہ حاصل ہوگا، لین اگر مکان اور درخت آس پاس کی زمین کے ساتھ فروخت ہول تو ان میں حق شفعہ ہوگا، اور اگر صرف درخت اور اس کی جگہ فروخت ہوتو اس میں حق شفعہ نہ ہوگا، اور اگر صرف درخت اور اس کی جگہ فروخت ہوتو اس میں حق شفعہ نہ ہوگا اور اگر صرف درخت اور اس کی جگہ فروخت ہوتو اس میں حق شفعہ نہ ہوگا اور اگر صرف درخت اور اس کی جگہ فروخت ہوتو

- (۲) المغنی لابن قدامه ۱۸۷۸–۸۷
- (۳) مجلة الأحكام العدليه وفعه (۱۰۲۰)، ابن عابدين ۱۲۱۶، ۵ مساه- ۱۳۹۷، ۲۹۷- ۱۳۹۷، ۲۹۷- ۲۹۷، مغنی الحتاج ۲۹۲-۲۹۷، مطالب أولی انبی ۲۰۸۸- ۱۰۹۹-

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۴۸ر ۳۵،الدسوقی ۳۷را ۱۷،نهایة الحتاج ۴۸ر۱۱۱–۱۱۱،القلیو بی ۲۲۹۲\_

مالکیہ نے کہا ہے کہ عقار میں حق شفعہ ثابت ہوتا ہے، عقار زمین اور اس سے مصل مکان و درخت کو کہتے ہیں گر چیعقار درخت یا مملوکہ مکان ہو، ان کے نز دیک حق شفعہ اس میں ہوتا ہے جوشر کاء کے درمیان تقسیم نہ کیا گیا ہو، لیخی مکانات، اراضی، مجبور، پیڑ، درخت اور اس سے مصل مکان اور پھل وغیرہ، اگر وہ تقسیم کے قابل ہو، اور وہ تقسیم کے قابل نہ ہوتو اس میں حق شفعہ نییں ہوگا، لہذا اگر مجبور کا ایک پیڑ دو آ دمیوں میں مشترک ہو، ان میں سے ایک آ دمی اپنا حصہ فروخت کرد ہے تو اس کے شریک ساتھی کوحق شفعہ نہ ہوگا جیسا کہ امام مالک سے منقول ہے (۱)۔

مسّله کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' شفعہ'۔

### چهارم: درخت کاحریم:

۲ - حنفیہ کی رائے ہے کہ افتادہ اراضی میں درخت کا حریم ہر جانب سے پانچ ذراع ہے، کسی دوسرے کوخ نہیں ہے کہ اس کے حریم میں کوئی پودالگائے، اس لئے کہ اس کواس کا پھل توڑنے اوراس کور کھنے کے لئے حریم کی ضرورت ہے۔ بعض لوگوں نے کہا کہ اس کی ضرورت کا اعتبار کیا جائے گا اس کی کوئی حدم قرر نہیں ہے، اس لئے کہ درخت کے چھوٹا بڑا ہونے سے ضرورت مختلف ہوتی ہے۔

مالکیہ کے نزدیک ہر درخت کے لئے اس کی مصلحت کے مطابق اس کا حریم ہوگا، ہر درخت کے بارے میں ماہرین سے معلوم کیا جائے گا۔

الیا ہی شافعیہ کے کلام میں مذکور ہے کہ اس سلسلہ میں اہل عرف رجوع کیا جائے گا۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ درخت کے آس پاس جہاں تک اس کی شاخیں پہنچیں وہ اس درخت کا حریم ہے، اور تھجور کے پیڑ میں اس کی شاخیں پہنچیں وہ اس کا حریم ہوگا<sup>(۱)</sup>۔
اس کی تفصیل اصطلاح: ''حریم'' فقر ہ ( ۱۰ میں ہے۔

### ينجم: درخت مين عقد مساقات:

2- مساقات میہ ہے کہ کوئی شخص درخت دوسرے کودے دے، وہ
اس کی سینچائی کرے اور وہ تمام کام انجام دے جس کی ضرورت
درخت کو ہواور اس کو درخت کے پھل کا متعین حصہ دیا جائے، گویا میہ
ایسا عقد ہے جو درخت کی خدمت اور دیکھ ریکھ کے لئے اس کی آمدنی
کے ایک حصہ کے بدلہ کیا جاتا ہے۔

نیز اس لئے کہ ضرورت کا تقاضا یہی ہے، کیونکہ بھی درخت کا مالک اس کی دیکھ ریکھ اچھی طرح نہیں کر پاتا ہے یا اس کو اس کی فرصت نہیں رہتی ہے،اور جو شخص اچھی طرح اس کی دیکھ رکھ کرسکتا ہے

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۱۳۴۳، الحطاب مع المواق ۱۸۸۵، جواهر الإكليل ۱۵۸۲-

<sup>(</sup>۱) الزيلعی ۲۸۰۷، ابن عابدين ۲۸۰۵، المواق علی بامش الحطاب ۲۸۳، المهذب ارا۳۳، المغنی ۵۹۵٫۵

<sup>(</sup>٢) حديث: "عامل رسول الله عَلَيْكَ أهل خيبر نخلها وأرضها بشطر ما يخرج منها من ثمر أو زرع" كى روايت بخارى (الفتح ١٠/٥ طبح السلفي) نے كى ہے۔

اوراس کے لئے فارغ ہے اس کے پاس درخت نہیں ہوتا ہے، لہذا درخت کا ما لک کام لینے کا اور شخص کام کرنے کامحتاج ہے (۱)۔

باب المساقاة میں فقہاء کے نزدیک درخت سے مرادوہ پودا ہے جس کا تناہواوروہ پھلدارہو(اگرچہ شافعیہ نے کھجور کے پیڑ میں سی شرطنہیں لگائی ہے )اورجس کا تنانہیں ہے جیسے خربوزہ وغیرہ کی بیل، یا جو پھلدار نہیں ہے جیسے توت وغیرہ تو اس میں مساقات جائز نہیں ہے۔

امام ابوصنیفہ نے کہاہے کہ مساقات عقد فاسدہ، اس لئے کہ یہ مجہول اور معدوم اجرت پراجارہ ہے، نیز اس کے ممل سے جو حاصل ہواس کے ایک جزیر اجارہ ہے، جیسے قفیز الطحان، اور وہ اجارہ کو فاسد کر دیتا ہے۔

الموصلی نے کہا ہے کہ فتوی صاحبین کے قول پر ہے لیمی جائز ہے، اس لئے کہ لوگوں کو اس کی ضرورت ہے، اور سلف نے اس طرح کا معاملہ کیا ہے۔

شافعیہ کا جدید قول ہے ہے کہ مساقات صرف کھجور کے درخت میں صحیح ہے اس لئے کہ بیر خصت ہے، لہذا جس کے بارے میں نص موجود ہے اس کے ساتھ خاص ہوگی ، اور اس میں بیشرط ہے کہ لودا لگایا گیا ہو، معین ہواور نظر آئے ، اور کھجور کے درخت کی طرح انگور بھی ہے، اور دونوں میں قدر مشترک ہیہ ہے کہ دونوں میں زکوۃ واجب ہوتی ہے ۔ اور دونوں میں قدر مشترک ہیہ ہے کہ دونوں میں زکوۃ واجب ہوتی

. مساقات کی تمام شرائط واحکام کے بیان کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' مساقاۃ''۔

- (1) فتح القدير مع البدايه ٣٩٩/٨ اوراس كے بعد كے صفحات، جوام الإكليل ١٨/٢ ، حاشية الدسوقى على الشرح الكبير للدردير ١٨/٩ ، مغنى الحتاج ١/ ٣٢٢ - ٣٢٣ ، لمغنى لابن قدامه ١٩٩٥ اوراس كے بعد كے صفحات، مطالب أولى النبى ١٨/ ٥٥٥ ـ
  - ر (۲) الاختيار ۳ر۵۷، مغنی الحتاج ۵ر ۳۲۳

# درخت کے نیچے یا 🛘 نہ کرنا:

۸ - جمہور فقہاء حنفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نز دیک پھل دار درخت
 کے نیچے بول و براز کرنا مکروہ ہے۔

شافعیہ نے کہاہے کہ گرچپدرخت مباح ہواور پھل کا وقت نہ ہو تا کہ پھل کے گرنے کے وقت گندگی سے اس کی حفاظت ہواور طبیعت کو اس سے نفرت نہ ہو، انہوں نے اس کو حرام نہیں کہاہے، اس لئے کہنا یاک ہونا نقین نہیں ہے۔

حنیہ اور مالکیہ نے اس میں سابید دار درخت کا بھی اضافہ کیا ہے جس کے سابیہ میں بیٹھ کر فائدہ اٹھایا جاتا ہو، یا جواس لائق ہو کہ اس کے سابیہ سے فائدہ اٹھایا جا سکے۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ نفع بخش سابیا ورا لیسے درخت کے ینچے جس پر کھا یا جانے والامطلوب پھل ہو بول و براز کرنا حرام ہے، اس لئے کہاں کی وجہ سے پھل خراب ہوگا اور طبیعت کونفرت ہوگی، کیکن اگر پھل موجود نہ ہوتو کوئی حرج نہیں ہے (۱)۔

اس کی تفصیل اصطلاح '' قضاءالحاجۃ'' میں ہے۔

# شحاذة

### د مکھئے:'' سوال''۔

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الهنديه ار۵۰، جوابر الإكليل ار۱۷–۱۸، الحطاب مع المواق ار۲۷۷، أسنى المطالب ار۷۷، كشاف القناع ار ۲۴، مطالب أولى النهى ار۲۷، لمغنى ار ۱۲۵۔

## ب-رسم (چکنائی):

۳- دسم، چربی سے حاصل ہونے والی چکنائی ہے، اس میں (بھیڑ کی) چکتی، (اونٹ کا) کو ہان، پیٹ، پیٹھ اور پہلوکی چربی داخل ہے۔ اس میں کھایا جانے والا تیل بھی داخل ہے، یہ بھی تھم سے عام ہے (ا)۔

# شحم سے متعلق احکام:

سم - ذیج کردہ جانور کی چربی حلال ہے۔خواہ بدن کے کسی حصہ کی ہو، رہے غیر ماکول جانور جیسے سورتواس کی چربی، اس کے گوشت کی طرح حرام ہے۔ذیج کرنے کا کوئی اثر اس میں نہیں ہوگا۔اسی طرح مردار کی چربی کا کھانا حرام ہے۔

مردار کی چربی سے کھانے کے علاوہ فاکرہ اٹھانے کے بارے میں جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ کسی چیز میں اس کا استعال جائز نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت جابر بن عبداللہ کی حدیث میں ہے: ''إن اللہ ورسولہ حوم بیع المخمر والمیتة والمخنزیر والأصنام، قیل: یا رسول اللہ أرأیت شحوم المیتة فإنه یطلی بھا السفن ویدھن بھا الجلود ویستصبح بھا الناس؟ قال: لا، السفن ویدھن بھا الجلود ویستصبح بھا الناس؟ قال: لا، هو حوام''(۱) (اللہ تعالی اور اس کے رسول کھی نے شراب، مردار، خزیر اور بتوں کی بچے کو حرام قرار دیا ہے۔ میافت کیا گیا، اے اللہ کے رسول! مردار کی چربی کے بارے میں آ ہے کا کیا تھم ہے، اس

حدیث: "إن الله حوم بیع المخمر والمیتة....." کی روایت بخاری (الفتی ۱۲۰۷ طبح الحلی) نے کی ہے۔ (الفتی ۱۲۴ طبح الحلی) نے کی ہے۔

# تشحم

### تعریف:

ا - شحم : جانور میں چربی کا جوہر ہے ، اہل عرب اونٹ کے کوہان اور پیٹ کے سفید جز کوشم کہتے ہیں اس کی جمع شحوم ہے (۱)۔

اصطلاحی معنی ، لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

شم ، اکثر فقہاء کے نزدیک بدن کے اندر پائے جانے والے گردہ وغیرہ کی چربی کو کہتے ہیں۔

بعض لوگوں نے کہا ہے کہ جانور کا جو جزآ گ پر پکھل جائے وہ شم ہے (۲)۔ شم ہے (۲)۔

### متعلقه الفاظ:

### الف-دہن:

د ہن (تیل): زیتون وغیرہ کا تیل جس سے مالش کی جائے، اس کی جمع دہان ہے (۳)۔

دہن چم سے عام ہے،اس کئے کہوہ نبا تات اور جانور دونوں سے حاصل ہوتا ہے اور شم صرف جانور سے حاصل ہوتا ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۱۱ر۲، آمننی ۸۸ ز۲۱۰، ابن عابدین ۴۴ ر۱۱۱۰ الحطاب ۱ر ۲۰۱۰

<sup>(</sup>۱) المصباح المنير متن اللغه، لسان العرب

<sup>(</sup>۲) المغنی ۸۱۰۸۸، فتح القدیر ۳۹۹۸–۴۰۰۰، شائع کرده دار إحیاء التراث العربی،حاشیة الجمل ۷۶۸–۳۰

<sup>(</sup>۳) <sub>ا</sub>لمصباح المنير -

<sup>(</sup>۴) المعجم الوسيط ماده:" دبهن"۔

کئے کہ وہ کشتیوں پر ملاجا تا ہے، چیڑوں پر روغن کیا جاتا ہے اور لوگ اس سے چراغ جلاتے ہیں، آپ نے فرمایانہیں، وہ حرام ہے )۔

شافعیه کی رائے ہے کہ شتی پر ملنے اور اس سے چراغ جلانے وغیرہ میں مردار کی چربی سے انتفاع جائز ہے، البتہ کھانا اور آدمی کے بدن پرلگانا جائز نہیں ہے، اسی کے قائل عطاء بن ابی رباح اور محمد بن جریر الطبر کی ہیں ''، ان کی رائے ہے کہ ھو حو ام میں ضمیر کا مرجع بیج ہے، مطلق انتفاع نہیں ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے:''استصباح''اور'' میتة''

### اہل کتاب کے ذبیحہ کی چربی:

۵-اہل کتاب کے ذبائے کی چربی کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے۔ جو اللہ تعالی کے اس ارشاد میں ان پر حرام قرار دی گئی ہے: ''و عَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمُنَا کُلَّ ذِی ظُفُرِ .....،''<sup>(1)</sup> (اور جو لوگ کہ یہودی ہیں ان پر ہم نے کھروالے تمام جانور حرام کردئے تھے)۔

حنفیہ وشافعیہ کی رائے ،حنابلہ کا رائح قول اور امام مالک کا ایک قول ہے کہ بیہ چربیاں حلال ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ بیہ حلال ہیں، مکروہ نہیں ہیں (۳)۔

ان كى دليل الله تعالى كا ارشاد ہے: "وَطَعَامُ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِيَابَ اللهُ اللهُ

تہمارے لئے جائز ہے)۔اللہ تعالی نے اہل کتاب کے کھانا کو حلال قرار دیا ہے،اور طعام سے مرادان کے ذبائے ہیں،اس میں سے سی چیز کا استثناء نہیں کیا ہے۔نہ چر کی کا نہ کسی دوسری چیز کا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے ذبائح اور مسلمانوں کے ذبائع سب کی چر بی کھانا جائز ہے (۱)۔

نیز عبداللہ بن مغفل کی حدیث ہے کہ خیبر کے دن قلعہ سے چر بی کا ایک برتن لئکا یا گیا، اس کوعبداللہ بن مغفل نے لے لیا، اور کہا: "والله لا أعطى أحداً منه شیئاً فضحک رسول الله عَلَيْكِ وَأَقْرِهُ على ذلك" (الله کی شم میں اس میں سے سی کو پھینہ دول گا تواللہ کے رسول عَلَيْكِ مسكرائے اور ان کواس پر برقر اررکھا)۔

اسی طرح ان کی ولیل بیر حدیث ہے: 'أن یهو دیة أهدت لرسول الله عَلَيْ شاة فأكل منها ولم یحرم شحم بطنها ولا غیره''(") (ایک یہودی عورت نے رسول الله عَلَيْ کَ باس ایک بکری ہدیہ میں بھیجا، تو آپ عَلَيْ نَّے اس میں سے کھایا اوراس کے پیٹ کی چر فی یاکسی دوسری چیز کوحرام قرار نہیں دیا)۔

ابن القاسم، اشہب، ابوالحن تمیمی اور حنا بلّہ میں قاضی کی رائے اور یہی امام مالک سے مروی ہے اور اس کو تمیمی نے ضحاک، مجاہد اور سوار سے نقل کیا ہے کہ اہل کتاب کے ذبائح کی چربی حرام ہے (۲۰)،

<sup>(</sup>۱) صحیحمسلم بشرح النووی ۲۷۱۲، اُسنی المطالب ار ۲۷۸۔

<sup>(</sup>۲) سورهٔ أنعام ۱۲ ۱۹ ا

<sup>(</sup>۳) المجموع ۹را2، المغنى ۸ر۵۸۲، كشاف القناع ۲ر۲۱۱-۲۱۲، المنتى ۱۱۲/۳

<sup>(</sup>۴) سورهٔ ما نکده ر۵\_

<sup>(</sup>۱) المجموع ۹راک

<sup>(</sup>۲) احکام أبل الذمه ار ۲۵۹ ـ

حدیث عبدالله بن مغفل: "أن جوابا من شحم ....." کی روایت بخاری (الفتح ۱۳۹۳ طبع الحلمی) نے قریب قریب قریب الفاظ میں کی ہے۔

<sup>(</sup>٣) احكام أبل الذمه ار٢٥٩ حديث: "أن يهودية أهدت لرسول الله عَلَيْتُ شاة....." كاروايت بخارى (الفّح ١٣٠٥ طبع السّلفيه) نے كى ہے۔

<sup>(</sup>۴) گمنتی سر ۱۱۲، کیجوع ۱۸ ام المغنی ۸ ر ۵۸۳ د کام أبل الذمه ار ۲۵۸ ـ

اس لئے کہ اللہ تعالی نے ہمارے لئے اہل کتاب کا کھانا مباح قرار دیا ہاور چرنی ان پرحرام ہے، ان کا کھانا نہیں ہے، اس لئے ہمارے لئے ماح نہ ہوگی<sup>(۱)</sup>۔

قاضی ابوٹھرنے امام مالک سے نقل کیا ہے کہ یہود پرحرام چر بی مروہ ہے، اس کا درجہ ان کے نزد یک حرام اور مباح کے درمیان

# شزوز

ا - شذوذ ، لغت مین شذیشذ شذو ذا کا مصدر ہے ، یعنی اکیلا ہونا ، دوسرول سے الگ ہونا۔

شاذ جواکیلا ہو یا جماعت سے باہر اور الگ ہو، سیح راہ کے خلاف لوگوں سے الگ ہو۔لیث سے منقول ہے کہ شذ الرجل: کا معنی اینے ساتھیوں سے الگ ہو گیا،اسی طرح جو چیز الگ تھلگ ہووہ

حفیہاور مالکیہ کی اصطلاح میں شاذ وہ ہے جومشہوریا راجح یاضیح کے مقابل ہو، لینی وہ مرجوح ہضعیف یاغریب رائے ہے، حاشیہ ابن عابدین میں ہے کہ اصح ، شیخ کے بالقابل ہے اور شیخ ضعیف کے بالقابل ہے، کین بیری کی اشباہ کے حواثی میں ہے: مناسب ہے کہ اس میں غالب کی قیدلگائی جائے۔ اس لئے کہ ہم نے اصح کے بالمقابل شاذروایت یا یا ہے،جیسا کہ' شرح الجمع''میں ہے'۔

'' فتح العلی المالک'' میں ہے: جومقلد رخصتوں کی تلاش میں نه ہووہ اگرمشہور برعمل کوچھوڑ کرشاذ برعمل کرےجس میں رخصت ہوتوان لوگوں کے نز دیک صحیح ہے جو کہتے ہیں کہ ارجح کی تقلید لا زم 



<sup>(</sup>۲) ابن عابد بن ار ۵۰\_

<sup>(</sup>۳) فتح العلى المالك ار ۲۱ - ۲۲ ، نيز ديكھئے: الخرشی ار ۳۵ – ۳۷ ،العدوی \_

<sup>(</sup>۱) أحكام أبل الذمه ار ۲۲۰\_

<sup>(</sup>۲) كمنتقى ۳ر ۱۱۲ أحكام أبل الذمه ار ۲۵۸ ـ

شافعیہ کے نزدیک ہمیں اس کی تعریف نہیں ملی ، ہمارے علم کے مطابق حنابلہ نے شاذ کی تعبیر نہیں اختیار کی ہے،ضعیف کے بارے میں ان کا کلام کرنا اور ترجیح کے بغیراس پر ممل کرنے سے ان کا منع کرنا اس میں داخل ہے۔

نووی نے کہا ہے کہ بھی بھی تقریباً دسیوں مصنفین کسی شی کا یقین رکھتے ہیں، حالانکہ وہ مذہب میں رانچ کے مقابلہ میں شاذ ہوتا ہے،اورجمہور کےخلاف ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔

محدثین کے نزدیک شاذ کیا ہے۔ اس میں ان کے یہاں اختلاف ہے، امام شافعیؓ نے کہا ہے کہ شاذیہ ہے کہ تقد کوئی حدیث روایت کرے جولوگوں کی روایت کے خلاف ہو، شاذوہ نہیں ہے کہ الی روایت کرے جس کو دوسرے کسی نے ندروایت کیا ہو، اہل حجاز کیا یک جماعت سے یہ منقول ہے۔

حفاظ حدیث کے نزدیک شاذوہ ہے جس کی صرف ایک ہی سند ہو،خواہ شاذ ثقہ ہویا غیر ثقہ ہو، البتہ جس روایت میں ثقه شاذہوں، اس میں توقف کیا جائے گا،وہ قابل جحت نہ ہوگی اور جس میں غیر ثقه شاذہوں وہ قابل ردہوگی (۲)۔

اس کی تفصیل'' اصولی ضمیمه''میں دیکھی جائے۔

# شاذب متعلق احكام:

۲ - قول شاذ پرعمل کرنے، فتوی دینے اور فیصلہ کرنے کا حکم ، مجہد، مقلداور عامی لوگوں کے اعتبار سے الگ الگ ہے۔

مجہّد کے لئے فی الجملہ تقلید کرنا جائز نہیں ہے،اس پر واجب

ہے کہ دلائل پرنظرر کھے اور ان کے درمیان کسی کوتر جیج دے، اس سلسلہ میں خودعمل کرنا، فتوی دینا یا فیصلہ کرنا سب برابرہے (۱)۔
اس کی تفصیل اصطلاح ''اجتہاد''' تقلید''" قضاء''اور ''نتوی'' میں دیکھی جائے۔

۳- پیکم مجتهدمطلق کے اعتبار سے ہے۔ جو شخص مذہب میں مجتهد ہو اس پرواجب ہے کہ مذہب کے امام اوران کے اصحاب کی آ راء میں نظر وَلَكر كرے اور قوت دليل كے اعتبار سے اس كى نگاہ ميں جواضح اور ارجح ہواس پرممل کرے،خواہ بیرای شاذ اورمرجوع عنہ ہی کیوں نہ ہو،مثلاامام شافعی کے دواقوال ہیں: قدیم اور جدید، جدید ہی صحیح ہے اوراسی یرممل ہے،اس کئے کہ جب جدید قدیم کے خلاف ہوتو قدیم مرجوع عنه ہوتا ہے، الا بیہ کہ کوئی قدیم میں سے منتثنی ہو، اور بعض فقهاءشا فعيه نے بعض مسائل ميں قول قديم پرفتوى ديا ہے تواس كوامام شافعی کا مذہب نہیں سمجھا جائے گا، بلکہ سمجھا جائے گا کہ قدیم پرفتوی دینے والوں کے نز دیک ان سے اجتہاد کے مطابق دلائل کے ظاہر ہونے کی وجہ سے وہی صحیح ہے۔ابوعمرو بن الصلاح نے کہا ہے کہا گر ان میں ہے کسی نے قدیم قول کواختیار کیا تو اس نے امام شافعی کے علاوہ دوسر ہے کا مذہب اختیار کیا ،اگراس کے اجتہاد میں وہ سچے ہو،اس لئے کہ اگر صاحب اجتہاد ہوگا تواپنے اجتہاد پر ممل کرے گا، اگر اس کا اجتهاد ، تقلید سے ملا ہوا مقیدا جتها د ہوگا تو اس ملاوٹ کو اس امام کی تقلید سے نقل کرے گا اور اگرفتوی دے گا تو اپنے فتوی میں اس کو بیان کردے گا۔ علامہ نووی نے کہا ہے کہ جو شخص مذہب میں تخریج

<sup>(</sup>۱) المجموع للنووي ار ۸۳\_

ر الباعث الحسثيث رص ٣ سطيع دارالفكر بيروت، المجموع للنو وي الرا•ا [ المطبعي -

واجتہاد کا اہل ہے اس پر لازم ہے کہ ممل کرنے اور فتوی دینے میں دلیل کے تقاضا کی انباع کرے، اور اپنے فتوی میں بیواضح کردے کہ بیاس کی رائے ہے اور امام شافعی کا مذہب جیسا کہ انہوں نے قول جدید میں صراحت کی ہے یہی ہے (۱)۔

اسی طرح امام ابو حنیفہ کے اصحاب اس قول کو اختیار کرتے تھے۔ جس کی دلیل ان کی نگاہ میں قوی ہوتی تھی، خواہ وہ قول مرجوع عنہ ہی کیوں نہ ہو، امام ابو یوسف نے کہا ہے کہ میں نے کوئی ایسا قول نہیں اختیار کیا جس میں میں میں نے امام ابو حنیفہ کی مخالفت کی ہو اور انہوں نے بیقول اختیار نہ کیا ہو، امام زفر سے منقول ہے، انہوں نے کہا کہ میں نے جب بھی امام ابو حنیفہ کی مخالفت کی تو اس قول میں مخالفت کی جو انہوں نے کہا کہ میں نے جب بھی امام ابو حنیفہ کی مخالفت کی تو اس قول میں مخالفت کی جو انہوں نے کہا ہے کہ بیاس طرف اشارہ ہے کہ انہوں نے اختلاف کی راہ نہیں اختیار کی، بلکہ انہوں نے جو کچھ کہا اجتہاد ورائے اختلاف کی راہ نہیں اختیار کی، بلکہ انہوں نے جو کچھ کہا اجتہاد ورائے سے کہا (۲)۔

شخ علیش نے ذکر کیا ہے کہ ائمہ کے ان اقوال کی تدوین کا فائدہ جس سے مذہب کے امام نے رجوع کرلیا ہے یہ ہے کہ مجتہداور رحبہ ترجیح پر فائز شخص کے لئے اس کو اختیار کرنا جائز ہے، اہل مذہب کے بہت سے شیوخ کے یہاں یہ بات پائی جاتی ہے، علامہ ابن القاسم نے اپنی کتاب میں تیرہ جگہ ایسا کیا ہے اور اشہب اور سحنون نے اس کو قبول کیا ہے ۔۔۔

۷- رہائسی مذہب کا مقلدتو فی الجملہ منفق علیہ اصل یہ ہے کہ مذہب میں صرف مشہور، راجح یاضیح قول پرعمل کرے گا یا فتوی دے گا یا فیصلہ

کرےگا، شاذقول پراییانہیں کرےگا<sup>(۱)</sup>۔

شخ علیش نے اختلاف مقلد (جودرجہ اجتہاد کونہ پہنچا ہو) اور عامی کے بارے میں ذکر کیا ہے کہ کیا ان دونوں پر کسی معین مذہب کا التزام واجب ہے یا نہیں؟ اور کیا اس سے خروج جائز ہے یا نہیں؟ اور کیا اس سے خروج جائز ہے یا نہیں؟ اور کیا اس کے لئے جائز ہے کہ کسی مفضول کی تقلید کرے یا اس پر واجب ہے کہ علم میں ارجح کی تلاش کرے، شخ علیش نے اس کے بعد لکھا ہے کہ جب آپ نے بیجان لیا تو یہ بھی معلوم ہوگیا ہوگا کہ جومقلد ہے کہ جب آپ نے بیجان لیا تو یہ بھی معلوم ہوگیا ہوگا کہ جومقلد رخصتوں کی تلاش میں نہ ہو، اگر وہ مشہور پر عمل کو چھوڑ کر شاذ پر عمل کرے جس میں رخصت ہے تو ان لوگوں کے نزد یک صبح ہے جو کہتے کرے جس میں رخصت ہے تو ان لوگوں کے نزد یک صبح ہے جو کہتے ہیں کہ ارجح کی تقلید لازم نہیں ہے (۱)۔

اس مسئلہ میں فقہاء کے یہاں تفصیلات میں جنہیں اصطلاح ''اجتہاذ' اور'' تقلید'' میں دیکھا جائے۔

ابن افی زید نے کہا ہے کہ مقلد کو اختیار دینا صحیح نہیں ہے، بلکہ قول رائح کو اختیار کرنا اس کے لئے متعین ہے۔ اگر وہ ترجیح کا اہل ہو تو ارخ پر عمل کرنا واجب ہے، اس بنا پر کہا جتہا دات میں صحیح تک پہنچنے والا ایک ہی ہوتا ہے، اور فاضل کے ہوتے ہوئے مفضول کی تقلید کرنا ممنوع ہے۔ اس قول کی تائید اصولی قواعد سے ہوتی ہے، یہی رائے جمت الاسلام امام غزالی اور امام مازری کی ہے۔ یہی حق اور درست ہے، جولوگ فتوی اور قضاء میں اس کے علاوہ راہ پر چلے انہوں نے اپنی خواہشات کی اتباع کی ہے، اور ہلاک ہوگئے ہیں، لہذا ہر راشخ مالم کے نزد یک رائح پر عمل کرنا متعین ہے، اگر مقلد کو کسی خاص مسللہ علی اختلاف نظر آئے اور اس مسللہ میں کوئی قول، شہرت، عمل یا کسی میں اختلاف نظر آئے اور اس مسللہ میں کوئی قول، شہرت، عمل یا کسی

<sup>(</sup>۱) المجموع ارساا-۱۱۳

<sup>(</sup>۲) ابن عابدین ار ۲۹-۸۸-۵۳-۵۳

<sup>(</sup>۳) فخ العلى المالك ار ۲۵۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۵۱–۵۲، ۱۳۸۸ ۳۳۵

<sup>(</sup>٢) فتح لعلى المالك ار ٢٠ – ٣١ ، شائع كرده دارالمعرفيه ، بلار ١٥ – ٥٢ طبع التخاريه ـ

وجہ سے راج موجود ہوتو راج پرعمل کرنا اس پر واجب ومتعین ہے، انتہائی سخت ضرورت یا واضح مفسدہ کے بغیر دوسرے قول پر فتوی نہیں دےگا(۱)۔

ابواسحاق الشاطبی نے کہا ہے کہ مقلد یا مفتی کے لئے مشہور کے علاوہ یہ نوی دینا حلال نہیں ہے (۲)۔

ابوالفضل قاسم العقبانی نے لکھا ہے کہ اگر قاضی شاذ قول کے مطابق فیصلہ کرد ہے توجس حکم میں اس نے مشہور سے شاذ کی طرف عدول کیا ہے اس میں غور کیا جائے گا، اگر اس نے اس کو مشہور سجھ کر اس کے مطابق فیصلہ کیا ہے تو اس کا فیصلہ توڑ دیا جائے گا، اور اگریہ جانتے ہوئے کہ وہ شاذ ہے، اس لئے اس کے مطابق فیصلہ کیا ہے کہ وہ اس کے نزدیک رائج ہے تو اگر وہ اہل نظر میں سے ہوگا جو رائح، مرجوح کو پہچانتے ہیں تو اس کا فیصلہ نافذ ہوگا اور اگر علم کے اس مقام مرجوح کو پہچانتے ہیں تو اس کی سرزنش کی جائے گی، یعنی اس کا فیصلہ نافذ نہ ہوگا۔

علامہ مازری (جوطقہ مجہدین میں سے ہیں) ہمیشہ تول مشہور پرفتوی دیتے تھے۔ اس کے خلاف لوگوں کو آمادہ کرنے کے لئے راضی نہیں ہوتے تھے۔لین ایک بارانہوں نے شاذ پرفتوی دیدیا، اور یکھیتی کرنے کے بعد غاصب کے قبضہ سے زمین کے واپس لینے کے مسئلہ میں امام مالک سے داؤدی کی روایت میں ہوا ، حالانکہ ان کو اعتراف تھا کہ بیضعیف اور شاذ ہے۔ان کی عادت تھی کہ وہ ہمیشہ مشہور قول کے مطابق جس پر جماعت و جمہور کاعمل ہوتا تھا فتوی دیا اور میں سے ظلم و تعدی کرنے والوں پر تختی کی غرض سے ایسا فتوی دیا اور بید سے ظلم و تعدی کرنے والوں پر تختی کی غرض سے ایسا فتوی دیا اور بید

شریعت میں اور مذہب کے قواعد میں پسندیدہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

۵- سبکی نے کہا ہے کہ اگر قاضی اہل ترجیج میں سے ہو، اور کسی منقول قول کوعمدہ دلیل کی بنیاد پررانج قرار دیتو جائز ہے، اور اس کا فیصلہ نافذ ہوگا، اگر چیا کثر اصحاب مذہب کے نز دیک مرجوح ہو، بشرطیکہ اپنے مذہب سے ندنکل جائے۔ اس کو بیحق نہیں ہے کہ اپنے مذہب میں شاذ اور غریب قول پر فیصلہ کرے ( لیمنی اس بنیاد پر کہ یہی مذہب ہے ) اگر چیوہ اس کے نز دیک رانج ہو۔ اس لئے کہ وہ اپنے مذہب سے باہر سے نکل جانے والے کی طرح ہوگا، لہذا اگروہ اپنے مذہب سے باہر کسی قول کے مطابق فیصلہ کرے گا جو اس کے نز دیک رائج ہو، تو اگر کسی قول کے مطابق فیصلہ کرے گا جو اس کے نز دیک رائج ہو، تو اگر کسی قول کے مطابق فیصلہ کرے گا جو اس کے نز دیک رائج ہو، تو اگر کسی قول کے مطابق فیصلہ کرے گا جو اس کے نز دیک رائج ہو، تو اگر کسی قول کے مطابق فیصلہ کرے گا جو اس کے نز دیک رائج ہو، تو اگر صراحت کا لئر ام کی شرط نہیں لگائی تھی تو اس کا فیصلہ تھے جو گا ، اور اگر صراحت کے ساتھ یا عرف میں اس کی شرط ہوتو فیصلہ تھے نہ ہوگا ، اس لئے کہ اس کے صورت میں وہ اس کے اختیار میں داخل نہیں ہے (۲)۔

حنابلہ نے کہا ہے کہ جو شخص کسی خاص امام کے مذہب سے منسوب ہو،اس کے لئے ایسے مسئلہ میں جس میں اس کے امام سے دو اقوال منقول ہوں، یا اصحاب مذہب کے دور جحانات ہوں جائز نہیں ہے کہ اپنے اختیار سے کسی ایک قول کے مطابق فتوی دے یا فیصلہ کرے بلکہ اس پر واجب ہوگا کہ غور کرے کہ ان دونوں میں سے کون دلائل اور مذہب کے قواعد سے قریب تر ہے، اسی کے مطابق عمل کرے گا۔ کیونکہ وہی قوی ہوگا (۳)۔

<sup>(</sup>۱) فتح لعلى ار ۱۲- ۹۳، شائع كرده دارالمعرفه

<sup>(</sup>۲) فتحالعلی ار ۵۵-۵۹-۹۴-۹۵\_

<sup>(</sup>۱) فتح العلى المالك ار ۲۴ – ۲۵ طبع مصطفیٰ محر \_

<sup>(</sup>۲) الأشاه للسيوطي رص ١٠٨٥ – ١٠٥ طبع دار الكتب العلميه \_

<sup>(</sup>۳) شرح منتهی الإ رادات ۳۸ ۴۵۸ ،مطالب أو لی انهی ۲۷ ۸ ۴۸ ۸ ـ

ژ شرب

#### تعريف:

ا - لغت میں شرب (ضمہ کے ساتھ) ہرسیال چیز کالینا ہے، پانی ہویا کوئی دوسری چیز (۱) \_

فقہاءاس لفظ کا استعمال اسی لغوی معنی میں کرتے ہیں۔

# شرعی حکم:

۲ - اصل یہ ہے کہ تمام مشروبات کا پینا جائز ہے ، سوائے ان مشروبات کے جن کی حرمت پر کوئی دلیل موجود ہو<sup>(۲)</sup>۔

اگرنہ پینے میں انسانی جان یا اس کے بعض اعضاء کے تلف ہونے کا اندیشہ ہویا فرائض کی ادائیگی میں کوتا ہی ( کمزوری) پیدا کرتے اس پراس چیز کا پینا واجب ہے جس سے ضرر کا خوف زائل ہوجائے (۳)۔

قرطبی کہتے ہیں: رہی وہ چیزجس کی ضرورت ہواور بیروہ ہے جس سے پیاس بجھ جائے تواس کا استعمال عقلاً وشرعاً مندوب ہے، اس لئے کہاس میں جان کی حفاظت اورحواس کی نگہبانی ہے (۴)۔

- (۱) المفردات للراغب الأصفهاني، التعريفات للجر جاني، طلبة الطلبه رص ١٩٣٠، شائع كرده دارالقلم\_
  - (٢) الجصاص ١٧١٧ طبع المطبعة البهية المصريد
    - (۳) الجصاص ۳رام،ابن عابد ن ۲۱۵/۵
      - (۴) القرطبي ١٩١٧\_

شراء

د کیھئے:''بیع''۔



جصاص کہتے ہیں: بہر حال وہ حالت جس میں نہ پینے سے انسان کوضرر لاحق ہونے کا اندیشہ نہ ہوتوالی صورت میں پینا مباح ہے(۱)۔

حاجت سے زائد پینے کے سلسلہ میں دواقوال ہیں: ایک قول میہ ہے کہ حرام ہے، اور دوسراقول میہ ہے کہ مکروہ ہے۔
ابن العربی کہتے ہیں کہ یہی صحیح ہے (۲)۔

### ینے کے آداب:

(۱) ييتے وقت بسم الله كهنا:

۳۰ - پینے سے پہلے بسم اللہ کہنامستحب ہے۔

صاحب''غایۃ المنتهی'' کہتے ہیں: پینے والا ہر پینے کے شروع میں بسم اللہ کہاور ہر پینے کے بعد الحمد للہ کہے۔

علاء کا کہنا ہے کہ ہم اللہ زور آ واز سے کہنا مستحب ہے، تا کہ دوسرا بھی سن لے اور وہ بھی اس سلسلہ میں باخر ہوجائے ، اگر پینے سے پہلے جان ہو جھ کریا بھول سے، یالاعلمی میں یا مجبوری کی وجہ سے یا دوسر سے عارض کی وجہ سے ہم اللہ ترک کرد ہے، پھر پینے کے دوران یا پینے کے بعد ہم اللہ کہنے پر قادر ہوجائے تومستحب ہے کہ ہم اللہ کہنے اور یوالفاظ کہے: بسم الله أوله و آخرہ"، اس لئے کہ آپ علیق کا ارشاد ہے: "إذا أكل أحد کم فليذكر اسم الله أوله فيان نسبی أن يذكر الله في أوله فليقل بسم الله أوله و آخرہ" کا الله أوله و آخرہ " کے اللہ کا نام و آخرہ " کے اللہ کا نام

#### (۱) الجصاص ۱۳/۱۳ م

- (۲) القرطبی ۷/۱۹۱۱ بن العربی ۱/۱۷۷ ـ
- (٣) حدیث: "إذا أكل أحد كم فلیذ كو اسم الله" كی روایت ابوداؤد (٣/ ١٨٠٠ تحقیق عزت عبید دعاس) اور تر مذی (٢٨٨/٢ طبع الحلي) نے حضرت عائش مے كى ہے، اور تر مذى نے كہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

ے، اگرشروع میں اللہ کا نام لینا بھول جائے تواسے چاہئے کہ کہے: "بسم اللّٰه أوله و آخره"۔

تشمیر صرف ' بسم الله' کہنے سے حاصل ہوجا تا ہے، اگر' بسم الله الرحمن الرحيم" كالفاظ كے توزياده بہتر ہے (۱) \_

### (٢) دائے ہاتھ سے بینا:

۳ - واہنے ہاتھ سے پینا مستحب ہے، اور با کیں ہاتھ سے پینا کروہ ہے اگرکوئی عذر نہ ہو، اس لئے کہ حدیث ہے: "إذا أكل أحد كم فليأكل بيمينه، و إذا شرب فليشرب بيمينه، فإن الشيطان يأكل بشماله و يشرب بشماله" (جبتم ميں سے كوئی كھائے تو چاہئے كہ داہنے ہاتھ سے كھائے، اور جب پيئة و چاہئے كہ داہنے ہاتھ سے كھائے، اور جب پيئة و چاہئے كہ داہنے ہاتھ سے كھائے، اور جب پيئة و حاہئے كہ داہنے ہاتھ سے بيئے، اس لئے كہ شيطان با كيں ہاتھ سے واہم تاہم ہو، ينيا ہے)، اور اگركوئی ايسا عذر ہو جو داہنے ہاتھ سے بينے ميں مانع ہو، يني كوئی مرض ہو ياكوئی زخم يا اس كے علاوہ كوئی اور وجہ ہوتو با كيں ہاتھ سے بينے ميں كوئی كرا ہت نہيں ہے۔

### (۳) تین سانس میں پینا:

۵ - سنت بیہ کے کہ تین سانس میں پانی پیاجائے،اس کئے کہ حضرت

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۸۹۳، الممتنی ۵ ر ۱۳۵، الشرح الصغیر ۷ / ۷۵۰، مطالب أولی النهی ۲ (۲۲ – ۲۴۴) الآ داب الشرعیه لابن مفلح ۳ ر ۱۷۸، ۱۹۷۰

<sup>(</sup>۲) حدیث: 'إذا أكل أحدكم فلیأكل بیمینه.....'كی روایت مسلم (۲) حدیث المحالی فی المحالی المحالی

<sup>(</sup>۳) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۹۱۳ ۱۹۲۱،الشرح الصغیر ۱۸ر۵۵۵، مطالب اُولی النبی ۲۴۹٫۵

انس سے مروی حدیث ہے: "أن النبی عَلَیْ کان يتنفس في الإناء ثلاثاً" (نبی اکرم عَلِی برتن میں تین مرتبہ سانس لیا کرتے تھے)،ایک روایت کے الفاظ ہیں: "کان یتنفس ثلاثا، و یقول: انه أدوى و أبو أ و أمو أ" (ا) - "أدوى" ليخى زیاده سیراب کرنے والا "أبو أ" ليخى مرض سے یا کسی الیی تکلیف سے جوایک ہی سانس میں پینے سے بہنچی ہو، زیاده حفاظت کرنے والا ، اور" أمراً" لیخی بہت زیاده خوشگوار۔

شوکانی اس حدیث پر تعلق کرتے ہوئے کہتے ہیں: یہ تینوں چیزیں اس وقت حاصل ہوتی ہیں جب کہ پیالہ کے باہر تین سانس لے کر پیاجائے (۲)۔

پھر ایک سانس میں پینے کے بارے میں علماء کے درمیان اختلاف ہے، چنانچہ ابن المسیب اور عطاء بن افی رباح سے مروی ہے کہ بید دونوں حضرات ایک سانس میں پینے کوجائز قرار دیتے ہیں، ابن عباس، طاؤس اور عکر مہ سے مروی ہے کہ ایک سانس میں پینا کمروہ ہے، اور حضرت ابن عباس کا کہنا ہے کہ یہ شیطان کا پینا ہے۔

### (۴) برتن میں سانس نہ لینا:

۲ - پینے کے دوران سانس لیتے وقت پیالے کو دور رکھنا مندوب ہے،جس طرح برتن میں پھونکنا مکروہ ہے، اسی طرح اس میں سانس

لینا بھی مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت ابن عباس کی حدیث ہے: "أن النبی عَلَیْتُ بھی أن يتنفس في الإناء أو ينفخ فيه" (۱) (نبی علیہ النبی عَلَیْتُ نهی أن يتنفس لينے يا اس ميں پھونک مارنے سے منع فرما يا ہے)۔

ابوالولیدالباجی نے برتن میں چھونک مار نے سے منع کرنے کی حکمت بتاتے ہوئے کہا کہ آپ اللہ فیصلہ نے اپنی امت کو مکارم اخلاق کا حامل بنانے کے لئے پینے والی چیز میں چھونک مار نے سے منع فرمایا، اس لئے کہ ممکن ہے پانی کے برتن میں چھونک مار نے والے کے تھوک کی چھے مقدار چھونک کے ساتھ اس برتن میں پڑجائے تو دیکھنے والے کو نا گوارگزرے اور یانی اس کے لئے خراب ہوجائے (۲)۔

شوکانی کہتے ہیں: اس برتن میں جس سے وہ پی رہا ہے۔ سانس لینے کی ممانعت اس لئے ہے، تا کہ اس کے منہ سے تھوک نہ نکلے جس سے اس کے بعد پینے والے کو نا گواری محسوس ہو، یا اس تھوک میں ناپیند یدہ بوہو جو یانی یا برتن میں لگ جائے (۳)۔

### (۵) کھڑے ہوکرنہ پینا:

2- آپ عَلَيْ کَا طریقه بیره کر پینے کا تھا، اور یہی طریقه آپ کا معمول تھا، چنانچ صحیح روایت ہے: "أنه نهی عن الشرب قائماً" (آپ عَلِیْ فَ عَلَمْ اللهِ الور قائماً" (آپ عَلِیْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان یتنفس فی الإناء ثلاثا" کی روایت بخاری (افق ۱۲/۱۰ طبع الطبع السلفیه) نے کی ہے، اور قول: طبع السلفیه) اور مسلم (۱۲۰۲ – ۱۲۰۳ طبع الحلمی) نے کی ہے، اور قول: "إنه أدوى وأبوأ وأمرأ" کی روایت تنها مسلم نے کی ہے۔

<sup>(</sup>٢) عمدة القارى ٢٩٥٧، نيل الأوطار ٨ر١٩٢ طبع العثمانيه

<sup>(</sup>۳) عمدة القاري ۲۰۱/۱۱\_

<sup>(</sup>۱) حدیث: "نهی أن يتنفس في الإناء ....." كی روایت تر مذی (۳۰۴ سر ۴۰۸ سطع الحلمی) نے کی ہے، اور کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔

<sup>(</sup>۲) المنقى ۲۳۹/۷ نيز د كيهئے: الآ داب الشرعيه ۱۸۰۳، مطالب أولى النهى ۲۴۸/۵-

<sup>(</sup>٣) الشرح الصغير ٢٨ / ٧٥٧ – ٧٥٥ ، نيل الأوطار ٨ / ١٩٢ ـ

<sup>(</sup>۴) حدیث: نهی عن الشوب قائما" کی روایت مسلم (۱۲۰۰ اطبع اکلی) نے حضرت انس سے کی ہے۔

صحیح روایت یہ بھی ہے: "أنه أمر الذي شرب قائماً أن يستقيء "() (آپ علیہ فی نے کھڑے ہوکر پینے والے کو قے کردینے کا حکم فرمایا) اوریہ بھی صحیح روایت ہے: "أنه شرب قائماً" (آپ علیہ نے کھڑے ہوکر پیا )۔

نووی کہتے ہیں: درست یہ ہے کہ ممانعت کو کرا ہت تنزیبی پر محمول کیا جائے، اور جہاں تک آپ علیقہ کے کھڑے ہو کر پینے کا تعلق ہے تو یہ بیان جواز کے لئے ہے، لہذا نہ کوئی اشکال رہا اور نہ کوئی تعارض، اور ہم نے جو تو جیہ ذکر کی بالآخر وہی صورت متعین ہوتی ہے۔

پھر کہتے ہیں: اگر کہا جائے کہ کھڑے ہوکر پینا کیسے مکروہ ہوسکتا ہے جب کہ آپ علیلیہ نے ایبا کیا ہے؟ تو جواب میہ ہے کہ آپ علیلیہ کافعل جب بیان جواز کے لئے ہوتو مکروہ نہیں ہوگا، بلکہ اس کی وضاحت آپ علیلیہ پرواجب ہے۔

سی ثابت ہے کہ آپ علیہ نے وضو میں ایک ایک مرتبہ اعضاء کودھویا، اور اونٹ پر بیت اللہ کا طواف کیا، حالا نکہ اس بات پر اجماع ہے کہ وضو میں اعضاء کو تین تین مرتبہ دھونا اور چل کر بیت اللہ کا طواف کرنا زیادہ کامل ہے، الیی مثالیں بے شار ہیں، چنانچہ آپ علیہ ایک مرتبہ کر کے کسی چیز کے جواز کو بتلاتے تھے، ایک مرتبہ کر کے کسی چیز کے جواز کو بتلاتے تھے، اسی طرح تھے، کین ہمیشہ اس چیز سے متعلق افضل پر عمل کرتے تھے، اسی طرح آپ علیہ فیصورت تھے، اور چل کر بیت اللہ کا طواف کرتے تھے، اور چل کر بیتے اللہ کا طواف کرتے تھے، اور چل کر بیتے اللہ کا طواف کرتے تھے، اور اکثر بیٹھ کر بیتے تھے۔

نووی نے'' الروضہ' میں رافعی کے تابع ہوکر کہا: کھڑے ہوکر

ر کی این کا این کا این کا این کا دوایت بخاری (الفتح ۱۸۱۸ طبع السانیه ) اور مسلم (۱۷۱۳ طبع الحلی ) نے حضرت این عباس سے کی ہے۔

پینا مکروہ نہیں ہے، مزید کہتے ہیں: مختار قول یہ ہے کہ بلا عذر کھڑے ہوکر پینا خلاف اولی ہے، حجم مسلم میں صرح احادیث کے اندراس کی ممانعت ہے، بعض مالکیہ نے ممانعت والی احادیث کوضعیف قرار دیا ہے اورایک قول ہے ہے کہ وہ منسوخ ہیں (۱)۔

### (٢) پانی کا چوسنا:

۸- پانی کو چوس کر پینا مندوب ہے اوراس کو گڑ گڑ اکر پینا مکروہ ہے،
اس لئے کہ آپ علیہ کا ارشاد ہے: ''إذا شرب أحد كم
فليمص مصاً و لا يعب عباً فإن الكباد من العب'' ( جب
تم ميں سے كوئى پيئے تواسے چاہئے كہوہ چوس كر پيئے اور گڑ گڑ ائے
نہيں،اس لئے كہ كہاد گڑ گڑ انے سے ہى ہوتا ہے )۔

کبادجگر کے در دکو کہتے ہیں، اور پانی ہی کا حکم ہرسیال چیز کا ہے جیسے کے دودھ (۳)۔

رصیانی کہتے ہیں: دودھ کو گڑگڑا کرپیا جائے گا،اس لئے کہوہ کھاناہے (۲)۔

### (۷) پینے والی چیز میں کمی کرنا:

9 - کھانے اور پینے والی چیز میں اتنی مقدار میں کمی کرے معدہ کو ہاکا

<sup>(</sup>۱) حدیث: "أهو الذی شوب قائما أن یستقیٰ" کی روایت مسلم (۱۲۰۱۳ طبع الحلبی ) نے حضرت ابو ہریرہؓ ہے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۳۷ ۱۹۵، روضة الطالبین ۷۷ • ۳۲، عمدة القاری ۲۱ / ۱۹۳، زادالمعاد ۲۲۹ / ۲۲۹

<sup>(</sup>۲) حدیث: "إذا شرب أحد کم فلیمص مصا....." کی روایت عبدالرزاق (۲) ۲۸/۱۰ طبع کجلس العلمی )اور ان سے بیبی (۲۸/۱۰ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے ابن البی سین کی سند سے مرسلا کی ہے، اس طرح بیبیق نے ارسال کی وجہ سے اسے معلل قرار دیا ہے۔

<sup>(</sup>۳) الآ داب الشرعيه لا بن ملح ۳ر ۱۸۰۰ الشرح الصغير ۱۲ م ۷۵۴ ـ ۷۵۴ـ

<sup>(</sup>۴) مطالب أولى النبي ۲۴۳۵ ـ

کرنا مطلوب ہے جس سے ضرر لاحق نہ ہواور نہ عبادت میں سستی پیدا ہو<sup>(۱)</sup>۔

ابن مفلح کہتے ہیں: جان لو کہ اگر کسی نے کھانے اور پینے کی چیز میں بہت زیادہ کمی کی تواس نے اپنے جسم یااس کے سی حصہ کو نقصان پہنچایا، یااس فعل سے کوتا ہی برتی جواللہ کے حق کے لئے یا کسی آ دمی کے حق کے لئے کمانا جس کے کے حق کے لئے کمانا جس کے اخراجات اس کے ذمہ لازم ہیں، بلاشبہ ایسا کرنا حرام ہے، ورنہ ایسا کرنا مکروہ ہوگا، اگرامر شرعی سے تجاوز کرجائے (۲)۔

### (۸)مشکنره میں منه لگا کر پینا:

•ا-مشكيزه مين مندلگا كر بينا مكروه به، يهى هم مشكيزه كو پها رُكر پينه كا به اس كئه كه حضرت ابن عباس كى حديث به: "نهى رسول الله عَلَيْتُهُ عن الشرب من في السقاء" (سول الله عَلَيْتُهُ عن الشرب من في السقاء" (سول الله عَلَيْتُهُ عن اختناث كى حديث به: "نهى رسول الله عَلَيْتُهُ عن اختناث كى حديث به: "نهى رسول الله عَلَيْتُهُ عن اختناث الأسقية" (سول الله عَلَيْتُهُ في المناه عَلَيْتُهُ في الله عَلَيْتُهُ عن اختناث في حديث بها (سول الله عَلَيْتُهُ في الله عَلَيْتُهُ عن اختناث في الأسقية" (سول الله عَلَيْتُهُ في مشكيزول كو پها رُف سے منع في الله عَلَيْتُهُ في مان كے منه بها رُدينے جائيں، پھر ان سے بيا فرمايا)، ليعنى ان كے منه بها رُدينے جائيں، پھر ان سے بيا خوائے (۵)

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ کراہت یہاں پر تنزیمی ہے، تحریمی نہیں، نووی نے اس پراجماع نقل کیا ہے (۱)۔

اس سلسلہ میں کئی احادیث ہیں جو مشکیزہ سے منہ لگا کر پینے کے جواز پر دلالت کرتی ہیں ،عراقی جواز پر دلالت کرنے والی احادیث اور ممانعت پر دلالت کرنے والی احادیث کے درمیان جمع کے سلسلہ میں کہتے ہیں: اگر اس طرح فرق کیا جائے کہ جہال کوئی عذر ہو جیسے مٹکا لٹکا ہوا ہوا در پیاسا کوئی برتن نہ پائے اور اپنے ہاتھ سے لینے پر قدرت نہ ہوتو الی صورت میں کراہت نہیں ہے اور اسی پر ان قدرت نہ ہوتو الی صورت میں کراہت نہیں ہے اور اسی پر ان احادیث کو محمول کیا جائے گا جو مشکیزہ سے منہ لگا کر پینے کے جواز پر دلالت کرتی ہیں، اور جہال کوئی عذر نہ ہواس پر ممانعت والی احادیث دلالت کرتی ہیں، اور جہال کوئی عذر نہ ہواس پر ممانعت والی احادیث کو محمول کیا جائے گا

ایک قول میہ ہے: فعلی حدیث کے علاوہ جواز پر دلالت کرنے والی کوئی حدیث واردنہیں ہوئی اور ممانعت والی تمام احادیث قولی بیں، لہذا یہی زیادہ رائے بیں (۳)۔

ممانعت کی حکمت کی وجہ جسے بعض لوگوں نے ذکر کیا ہے، یہ بیان کی جاتی ہے کہ مشکیزہ کے اندرون میں پانی کے ساتھ کچھ کیڑوں کا اندر چلا جانا خارج از امکان نہیں ہوتا، پس وہ پینے والے کے منہ میں چلا جائے گا، اوراسے معلوم بھی نہ ہوگا، چنا نچے اس بنیاد پر اگر کسی نے مشکیزہ کو بھر ااور وہ اس میں جانے والے پانی کود کیھر ہاہے، پھر اس کومضبوطی سے باندھ دیا، پھر جب پینے کا ارادہ ہوتو اسے کھولے اور پی لے، تو مما نعت ایسی صورت حال کوشامل نہ ہوگی، ایک قول یہ اور پی کے حضرت عائشہ گی حدیث ان الفاظ میں وارد ہے: "نھی اُن

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير ۱۴ / ۷۵۲ – ۷۵۳ ـ

<sup>(</sup>۲) الآ داب الشرعيه ۱۰۰۰\_

<sup>(</sup>٣) حدیث: "نهی عن الشواب من فی السقاء" کی روایت بخاری (الفتح ٩٠/١٠ طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۲) حدیث: "نهی عن اختناث الأسقیة" کی روایت بخاری (النتج ۱۰ ۱۸۹۸ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۲۰۰ اطبع التلفیه) نے کی ہے۔

ه. مطالب أولى النبى م740/2، الآ داب الشرعيه ١٨٢/٣، روضة الطالبين ٢/٠٠مســ

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى ۲۱/۱۹۹\_

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار ٨ر ١٩٧ طبع العثمانييه

<sup>(</sup>m) عمدة القارى ٢١ر ١٩٩\_

یشرب من فی السقاء لأن ذلک ینتنه"(() (آپ علی الله نیسته فی السقاء لأن ذلک ینتنه"() (آپ علی الله فی مشکیزه سے مندلگا کر بینے سے منع فرمایا،اس لئے کداس طرح اس میں بدبوآ جاتی ہے) اور بیعام ہے،ایک قول بیہ کہ شکیزہ سے مندلگا کر پینے والے پر پانی غالب ہوتا ہے، چنانچہ پانی اس سے کہیں زیادہ بہہ جاتا ہے، جننے کی ضرورت ہوتی ہے، اوراس کا بھی اندیشہر ہتا ہے کہ الیا کرنے سے اچھولگ جائے یااس کے کپڑے بھیگ جائیں (۲)۔

#### (۹) برتن کے شگاف سے پینا:

اا - برتن کے شگاف زدہ حصے کی طرف سے پینا مکروہ ہے، اس کئے کہ حضرت ابوسعید خدر ک کی حدیث ہے: ''نہی رسول اللّٰه عَلَیْکُ عن الشرب من ثلمة القدح و أن ينفخ فی الشراب''(۳) (رسول اللّٰه عَلِیّه نے پیالہ کے شگاف سے پینے سے اور پینے کی چیز میں پھونک مار نے سے منع فرمایا)۔

خطابی کہتے ہیں: پیالہ کے شگاف سے پینے سے اس لئے منع کیا گیا ہے کہ جب اس سے پیئے گاتو پانی کے قطرے اس کے چہرہ اور کیا ہے کہ جب اس سے پیئے گاتو پانی کے قطرے اس کے چہرہ اور کیڑے پر بہیں گے، کیونکہ پینے والے کے ہونٹ شگاف پر پوری طرح نہیں جمتے ہیں، جس طرح پیالے اور گلاس میں صحیح جگہ پر جمتے ہیں، جس طرح پیالے اور گلاس میں صحیح جگہ پر جمتے ہیں، جس طرح پیالے اور گلاس میں صحیح جگہ پر جمتے ہیں، جس طرح بیا ہے اور گلاس میں صحیح جگہ پر جمتے ہیں، جس طرح بیا ہے اور گلاس میں صحیح جگہ پر جمتے ہیں، جس طرح بیا ہے اور گلاس میں صحیح سے بیاں اس سے بیاں سے بیان سے بیاں سے ب

- (۱) حدیث: "نهی أن یشوب من في السقاء، لأن ذلک ینتنه" کی روایت حاکم (۲۸ م ۱۲ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت عاکشة ﷺ کی ہے، اورابن حجرنے فتح الباری (۱۷۱۰ طبع السّلفیه) میں اسے تو ی قرار دیا ہے۔
  - (۲) عمدة القارى ۲۱ ر ۱۹۹- ۲۰ ، الآ داب الشرعيه ۱۸۲ س
- (۳) حدیث: "نهی عن الشرب من ثلمة القدح" کی روایت ابوداؤد (۱۱/۱۱ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اوراس کی اسناد حسن لغیرہ ہے، اس حدیث کے چنرشوا ہدہیں جن کا ذکر میٹمی نے المجمع (۵۸۸۵ طبع القدی) میں کیا ہے۔
- (٣) الآ داب الشرعيه ٣ر ١٨٣، مطالب أولى النهي ٢٣٨، معالم السنن للخطابي

### (۱۰) ینے کے بعد الحمد للد کہنا:

17 - پینے والے کے لئے پینے کے بعد الحمد للہ کہنا مسنون ہے (۱)،
اس لئے کہ رسول اللہ عقبہ کا ارشاد ہے: "إن الله ليوضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها "( بلاشباللہ تعالی اس بندے سے ضرور راضی مواجوا یک مرتبہ کھانا کھائے اور اس پر الحمد للہ کے ، یا ایک مرتبہ پئے اور اس پر الحمد للہ کے ، یا ایک مرتبہ پئے اور اس پر الحمد للہ کے ، یا ایک مرتبہ پئے اور اس پر الحمد للہ کے ، یا ایک مرتبہ پئے اور اس پر الحمد للہ کے ، یا ایک مرتبہ پئے اور اس پر الحمد للہ کے )۔

ابوداؤد نے حضرت ابوالوب کی سند سے روایت کیا ہے کہ نبی علیہ اللہ الذی أطعم علیہ جب کھاتے یا پیتے تھے تو ہے کہ: "الحمد لله الذی أطعم وسقی وسوغه و جعل له مخرجا" (تمام تعریف اس اللہ کے لئے ہے جس نے کھلا یا اور پلا یا اور اسے خوشگوار بنایا ، اور اس کے لئے نے کم ایا اور پلایا اور اسے خوشگوار بنایا ، اور اس کے لئے نکنے کار استہ بنایا )۔

حضرت ابوسعید خدری سے مروی ہے کہ نبی کریم علیہ جب کھانے جب کھانے جب کھانے سے فارغ ہوتے تھتو کہتے: "الحمد لله الذی أطعمنا و سقانا و جعلنا مسلمین" (تمام تعریف اس اللہ کے لئے ہے۔ جس نے ہمیں کھلایا اور پلایا اور مسلمان بنایا)۔

- ٣/ ٢٧٨ طبع المطبعة العلميه حلب\_
- (۱) الفتوحات الربانيه ۲۲۸/۵-۲۲۹،الإ قناع للشربيني الخطيب ۲۳۹/۲
- (۲) حدیث: 'إن الله ليرضى عن العبد..... '' کی روايت مسلم (۲۰۹۵ ۲۰۹۵ طع اکلمی )نے حضرت انس بن ما لک ؓ ہے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "کان إذا أكل أو شرب قال: الحمد لله الذی أطعم وسقی ....." كی روایت ابوداؤد (۱۸۷/۱–۱۸۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے كی ہے، اوراس كی اسناد تحقیم ہے۔
- (۴) حدیث: "کان إذا فرغ من طعامه قال: الحمد لله الذي ....."کی روایت ابوداور (۱۸۷۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور ذہبی نے اسے اضطراب کی وجہ سے اور اس کے ایک راوی کی جہالت کی وجہ سے معلل قرار دیا ہے، جیبیا کہ المحرز ان (۲۲۸۲ طبح الحلمی) میں ہے۔

زکریاانصاری کہتے ہیں: تین سانس میں پینا مندوب ہے جس کے شروع میں بسم اللّداور جس کے اخیر میں الحمد للّد کہا جائے (۱)۔

(۱۱) پینے والی چیز دینے میں داہنی جانب سے شروع کرنا:

ساا - کھانے پینے والی اور اسی طرح کی دوسری چیز ول کے دینے میں داہنی جانب سے شروع کرنا مسنون ہے، رصیانی کہتے ہیں: جب دودھ یا کچھ اور پیئے تو داہنی جانب سے دینا مسنون ہے اگر چہ وہ چھوٹا اور کمتر درجہ کا ہو، اور یہ بات قابل توجہ ہے کہ بڑے کو دینے میں داہنی جانب والے سے اجازت کی جائے، اگر وہ اجازت نہ دے تو دائی جانب والے سے اجازت کی جائے، اگر وہ اجازت نہ دے تو اسی سے شروع کرے (۲)۔

حضرت انس بن ما لک سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ کے دائمی کے بیاللہ کی دائمی باس دودھ لا یا گیا جس میں پانی ملا یا گیا تھا، اور آپ علیہ کی دائمی جانب ایک دیہاتی اور آپ علیہ کی بائیں جانب حضرت ابو بکر سے ، تو آپ علیہ نے دودھ پیا، پھر اس دیباتی کو دیا اور فرمایا: "الأیمن الأیمن الأیمن" (دائمی جانب، دائمی جانب)، اور حضرت سہل بن سعد انصاری سے مروی ہے: "أن رسول الله عَلَیْ اُتی بشر اب فشر ب منه و عن یمینه غلام و عن یساره الله بیا رسول الله عَلَیْ فقال : الله سیاخ، فقال للغلام: أتاؤن لی أن أعطی هؤ لاء؟ فقال : والله یا رسول الله عَلیہ کے والله یا رسول الله عَلیہ کے فقال اللہ کا وثر بنصیبی منک أحدا، قال : فتله رسول الله عَلیہ کے فی یده "(م) (رسول الله عَلیہ کے فی یده "(م) (رسول الله عَلیہ کے بیا، اور آپ عَلیہ کے بیا، اور آپ عَلیہ کے بیا کہ کیا کہ کا اور آپ عَلیہ کے بیا کہ کا اور آپ عَلیہ کے بیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کی کیا کہ کی کیا کہ کی کیا کہ کیا کہ کی کیا ک

- (۱) أسنى المطالب ١٢٨٨\_
- (۲) مطالب أولى النهي ۲۵۱۸ ـ
- (۳) حدیث انس: "أن رسول الله عَلَيْلِلْهِ أَتِي بلبن....." كَل روایت بخارى (۳) دافع المحلع السّلفیه) اور سلم (۱۲۰۳ طبع الحلمی) نے كی ہے۔
- (۴) حدیث سبل بن سعد: "أن رسول الله عَلَيْكِهُ أَتِي بشراب....." كی روایت بخاری (الفتح ۱۸۲۱ طبع السّلفه) نے كی ہے۔

عَلَيْكَ فَى دا مَنى جانب ايك لڑكا اور بائيں طرف کچھ بڑے بزرگ سے، آپ عَلَيْتُ لُوگا اور بائيں طرف کچھ بڑے بزرگ سے، آپ عَلَيْتَ نے لڑكے سے پوچھا: كيا تمہارى اجازت ہے كہ ميں ان لوگوں كو ديدوں؟ اس نے كہا: خداكی شم اے اللہ كے رسول! آپ عَلَيْكَ كَلَم فَ صَدِيْن كَى كُورْ جَيْح نه دوں گا، راوى كہتے ہيں: پھررسول اللہ عَلَيْكَ نے اسے اس كے ہاتھ ميں ركھ ديا ، شخ ابوالقاسم كہتے ہيں: يہ اس بات كامفت ہے كہ دينے ميں داہنى جانب سے شروع كرنے كا تھم عمر ميں بڑے ہونے كے تم سے ديا ، ويا دوموكد ہے (ا)۔

### سونے اور چاندی کے برتن میں پینا:

۱۹۳ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ سونے اور چاندی کے برتنوں میں کھانا اور پینا حرام ہے،اوراس حرمت میں مردوعورت دونوں برابر ہیں <sup>(۲)</sup>۔

ابن المنذر نے اس پراجماع نقل کیا ہے، سوائے اس کے جو معاویہ بن قرہ تابعی سے منقول ہے، اورامام شافعی سے منقول ہے کہ ""

"ساع حرملة" میں ہے کہ اس میں ممانعت تنزیبی ہے ، کیونکہ اس میں عجمیوں سے مشابہت ہے ("")۔

### جنبی کا بینا:

10 - شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ جس پر عنسل واجب ہواس کے لئے مسنون میہ ہے کہ جب کھانے یا پینے کا ارادہ کرے تو وضو کرلے ، اس لئے کہ حضرت عائشہ کی حدیث ہے، وہ فرماتی ہیں:

<sup>(</sup>I) مطالب أولى انهى ۵ ر۷۲۲، المثقى ۷ر۷ ۲۳۸ – ۲۳۸ ـ

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم بشرح النووی ۱۲۹۳، المغنی لابن قدامه ار۵۷ اوراس کے بعد کے صفحات، الدسوتی ار ۱۲۴، المجموع ار ۲۵۰، المنتقی ۷۲۵۳، الهدابیه مع الشر و ۸۱/۸۷۔

<sup>(</sup>۳) المجموع ار۴۹، فتح الباری ۱۰ر ۹۴\_

"رخص رسول الله عَلَيْكُ للجنب إذا أراد أن يأكل أو يشرب أن يتوضأ وضوءه للصلاة"() ( جنبی كورسول الله عَلَيْكَ في يرخصت دى م كه جبوه كهاني يا پيني كااراده كرك تونماز كي طرح وضوكر لي) -

ابوعلی طبری کہتے ہیں: ایسا کرنا حاکفنہ کے لئے مستحب نہیں ہے،اس لئے کہ وضوحدث حیض میں مؤثر نہیں ہوتا ہے جب کہ حدث جنابت میں مؤثر ہوتا ہے، کیونکہ وضوحدث کو ہلکا کردیتا ہے اور اعضاء وضوسے اس کوزائل کردیتا ہے (۲)۔

مالکیہ کی عبارتوں سے بیرماخوذ ہے کہ جنبی کو کھانے اور پینے کے لئے وضو کا حکم نہیں دیا گیا ہے۔

امام مالک فرماتے ہیں: صرف سونے کا ارادہ کرنے والے کے لئے وضو ہے جب کہ وہ جنبی ہو، لیکن جو کھانے یا دوبارہ جماع کرنے کا ارادہ کرتے واسے وضوکا تھم نہیں دیا گیا (س)۔

#### نماز میں بینا:

۱۷ - فقهاء کااس بات پراتفاق ہے کہ نماز پڑھتے ہوئے شخص کو پینے سے روکا جائے گا، اگر وہ فرض نماز میں جان بو جھ کر پی لے تو نماز کا اعادہ اس پرلازم ہوگا<sup>(4)</sup>۔

اوراگروہ بھول کر پی لے تواس بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے: مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کا فدہب ہے ہے کہ اس کی نماز باطل نہیں ہوگی، اس کے لئے سجدہ سہومشر وع ہوگا، شافعیہ اور حنابلہ نے اس حالت میں نماز کے باطل نہ ہونے کی قیداس شرط کے ساتھ لگائی ہے جب کہ بینا تھوڑ ا اور معمولی ہو، لیکن اگر بینازیادہ ہوتو نماز مطلق باطل ہوجائے گی (۱)۔

حنفیہ اور امام اوز ائی کی رائے میہ ہے کہ مطلق پینا نماز کو فاسد کردے گا، اور جان ہو جھ کر پینے اور بھول کر پینے کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے، اس لئے کہ میہ باطل کرنے والافعل ہے جونماز کی جنس ہے، اہذا پینے میں عمد اور سہودونوں برابر ہیں جیسا کے ممل کثیر میں ہے۔

اور جہاں تک نفل نماز کا تعلق ہے تو اکثر فقہاء کے نزدیک جان بوجھ کر پینے سے باطل ہوجائے گی ، کیونکہ جو چیز فرض کو باطل کرتی ہے وہ نفل کو بھی باطل کر ہے گی ، نماز کو فاسد کرنے والی دوسری چیز وں کی طرح۔ امام احمد سے ایک روایت یہ ہے کہ وہ نفل نماز کو باطل نہیں کرے گا ، ابن زبیرا ورسعید بن جبیر سے مروی ہے کہ ان دونوں نے نفل نماز میں پیا ، طاؤس سے مروی ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے ، اسحاق کا قول بھی یہی ہے ، اس لئے کہ یہ ایک معمولی عمل ہے ، اسحاق کا قول بھی یہی ہے ، اس لئے کہ یہ ایک معمولی عمل ہے ، البذا غیراً کل کے مشاہہ ہوگیا۔

لیکن اگر بینا کثیر ہوتو نماز کے فاسد ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ،اس لئے کہ کھانے کے علاوہ کوئی عمل جب کثیر ہوتو نماز کو فاسد کردیتا ہے تو کھا نااور بینا بدر جہاولی فاسد کردےگا <sup>(۳)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح" صلاۃ"۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: ''رخص رسول الله عَلَيْتُ للجنب.....'کوصاحب مطالب اُولی انہی (۱۸۲۸ طبع المکب الإسلامی) نے نقل کیا ہے، اوراس کی نسبت امام احمد کی طرف کی ہے، اور کہاہے کہ اس کی سندھیجے ہے۔

<sup>(</sup>۲) مطالب أولى النبى الر١٨٦، المغنى الر٢٢٩، الإقناع للشربيني الخطيب الرا٢، المجموع ٢/ ١٥٥\_

<sup>(</sup>۳) المثقى ار ۹۸\_

<sup>(</sup>۴) المجموع ۱۸۹۳–۹۰، المغنی ۱۱/۲، الشرح الصغیر ۱۳۳۳، الزرقانی ۱را۲۵، الطحطاوی علی مراتی الفلاح رص ۱۷۷

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲ ر ۲۳ ،مطالب أولى انبى ار ۵۳۸ ، لمجموع ۴۸ - ۹ ، الزرقانى ار ۲۵۲ \_

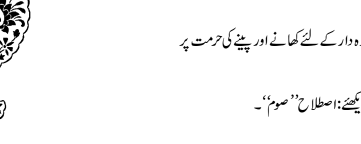
<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ار۲۴۲، حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح رص ۱۷۷، المجموع ۱۹۰۷، لمغنی ۲۲/۲\_

<sup>(</sup>۳) المغنى ۲را۲-۲۲\_

#### روزه دار کا بینا:

 ا روزه داریر کھانااور پینا حرام ہے،اس لئے کہاللہ تعالی کاارشاد ب: "وَكُلُوا وَاشُرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيُطِ الْاَسُوَدِ مِنَ الْفَجُرِ،ثُمَّ أَتِمُّوُا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيُلِ"(أَ) (اورکھاؤاور پیوجب تک کہتمہارےاو پرسفید خط ساہ خط سے نمایاں ہوجائے، پھر روزہ کورات ہونے تک پورا کرو)۔ اگر اس نے روزہ یا دہوتے ہوئے اور اس کی حرمت کوجانتے ہوئے پی لیا تو مختار قول میہ ہے کہ اس کا روز ہ باطل ہوجائے گا ، اس لئے کہ حضرت لقیط بن صبرہؓ م مروی ہے کہ نبی اکرم علیہ نے فرمایا: ''أسبغ الوضوء و خلل بين الأصابع وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائما" (٢) (وضو پوری طرح کرو، انگلیوں کے درمیان خلال کرو، ناک میں یانی ڈالنے میں مبالغہ کرو،الا بیہ کتم روزے سے ہو) تو بیرحدیث اس بات یر دلالت کرتی ہے کہ اگر د ماغ تک کوئی چیز پہنچ جائے تو روزہ باطل ہوجائے گا۔

ابن المنذر نے روزہ دار کے لئے کھانے اور پینے کی حرمت پر اجماع نقل کیاہے (۳)۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح''صوم''۔



#### آبزمزم سے بینا:

#### ۱۸ - مج كرنے اور عمرہ كرنے والے كے لئے مستحب ہے كه آب

- (۱) سورهٔ بقره ریمایه
- (٢) حديث: "أسبغ الوضوء، وخلل بين الأصابع ....." كي روايت ترمذي (١٣٦/١٣ طبع الحلبي) نے حضرت لقيط بن صبرةٌ سے كى ہے، اور كها: حديث
- (٣) المجموع / ١٣١٢، نيز د كھئے: بدائع الصنائع ١/١٤، مطالب أولى النبي ٢/١٩١، بداية الجبتيد الر ٢٩٠، شائع كرده دارالمعرفه \_



زمزم سے پیئے اور خوب سیر ہوکر پیئے ، تفصیل کے لئے موسوعہ

ج ر ۲۴، فقره رسمین'' زمزم'' کی بحث دیکھی جائے۔

کے لئے ہو، اور جس کی ضرورت مولیثی اور جانوروں کو پلانے کے لئے ہو، تاکہ پیاس وغیرہ اتنی مقدار کے ذریعہ بجھائی جاسکے جو جانوروں کے لئے مناسب ہو<sup>(1)</sup>۔

### اجمالي حكم:

حق شرب اور حق شفہ کے اعتبار سے پانی کی قسمیں: پانی کی ملکیت اور اس سے انتفاع کے اعتبار سے پانی کی چار قسمیں ہیں:

# پہلی شم-عام یانی:

سا- یہ کسی الیی جگہ میں نکلنے والا پانی ہے جو کسی شخص کی خاص ملکیت نہ ہواور نہ اس کے نکا لئے اور جاری کرنے میں لوگوں کے کسی عمل کا حظل ہوجیسا کہ بڑے دریا مثلاً نیل ، فرات اور دجلہ ، اور دیگر دنیا کی وادیاں اور پہاڑوں سے نکلے ہوئے چشے ، اس طرح کے پانی میں تمام لوگوں کا حق ہے ، کسی شخص کو پانی میں اور گزرگاہ میں ملکیت حاصل نہیں ہے۔

ہر شخص کواس کے کنارہ اور گھاٹ سے انتفاع کا حق ہے، اور اسے بیچق بھی ہے کہ دریاؤں سے نہریں نکالے، اورا پنی زمین تک یائی پہنچانے کے لئے ان نہروں پر سیراب کرنے والے آلات لگائے، اور اس کے علاوہ پانی سے انتفاع کے دوسرے وسائل بھی استعمال کرنے کا حق ہے۔

کسی حاکم اوراس کے علاوہ کسی شخص کو بیا ختیار نہیں کہ وہ کسی بھی طریقے سے بیانی کے انتفاع سے کسی کوننغ کرے، بشر طیکہ اس کے

# بثرب

### تعريف:

ا - لغت میں شرب: یانی کا حصہ ہے۔

الله تعالى نے اپنے نبی صالح عليه الصلاة والسلام كوا قعه ميں ارشاد فرمايا ہے: "قَالَ هلّهِ هٖ نَاقَةٌ لَّهَا شِرُبٌ وَّ لَكُمُ شِرُبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ "(1) (صالح نے فرمايا كه يه ايك اونٹن ہے پانی پينے كے لئے ايك بارى اس كى ہے اورايك مقرردن ميں ايك بارى تہارى) ۔

اس کا اطلاق صرف پانی پر بھی ہوتا ہے، اور باری پر بھی، اور یہ پینے کے حق کامتعین وقت ہے، اور گھاٹ پر بھی ہوتا ہے، اس کی جمع '' اشراب'' آتی ہے (۲)۔

اوراصطلاح میں شرب: نفع اٹھانے کی باری ہے، یا درخت یا کھیتی کوسیراب کرنے کے لئے شرب سے نفع اٹھانے کا زمانہ ہے (۳)۔

#### متعلقه الفاظ:

شفه (یانی کا کناره):

۲ - اس سے مرادوہ پانی ہے جس کی ضرورت انسان کو ہوتی ہے ،خواہ وہ خواہ ان کے لئے بیاس بجھانے کے لئے ہو یا پکانے کے لئے یا وضواور غسل

(۱) ابن عابدین ۱۸۱۵\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ شعمراء ر ۱۵۵\_

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، ابن عابدين ۱۸۸۶، بدائع الصنائع ۲۸۸۸\_

<sup>(</sup>۳) سابقهمراجع\_

عمل کے نتیجہ میں دریا یالوگوں کی جماعت کوکوئی ضررلاحق نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

ال لئے کہ حدیث ہے: "المسلون شرکاء فی ثلاثة: فی الکلاً والماء والنار" (تمام مسلمان تین چیزوں میں حصہ دار ہیں: گھاس، پانی اور آگ)، اگر اس کے عمل سے عام لوگوں کو ضرر لاحق ہوتو حاکم کو اختیار ہے کہ اس کے عمل سے ضرد والے حصہ کو دور کرے، اس لئے کہ بیعام مسلمانوں کا حق ہے، اور ان کے حق میں تصرف کے جواز کی شرط بیہ ہے کہ ضرر دور ہوجائے، اس لئے کہ حدیث ہے: "لما ضور ولما ضوراد" (نہ کوئی ضر قبول کرنا ہے دیث ہے: "لما ضور ولما صوراد" (شکوئی ضرقبول کرنا ہے اور نہ کی کوضر رینچ پانا ہے) اور عام لوگوں کو بھی اختیار ہے کہ اپنے حق کو ضرر لاحق ہونے کی صورت میں اس کو مع کریں (۲۰)۔

اوراگر دویا دوسے زائدا شخاص ہوں تو ہر شخص جتنا چاہے فائدہ اٹھائے گا۔

لیکن اگر پانی کم ہو یا گھاٹ تنگ ہوتو پہلے آنے والے کو مقدم کیا جائے گا، اگر دونوں ایک ساتھ پنچیں تو دونوں کے درمیان قرعہ اندازی کی جائے گی، اور اگر بعض لوگوں کو زمین سیراب کرنے کے لئے پانی کی ضرورت ہو اور بعض دوسرے لوگوں کو اپنی یا اپنے جانوروں کی پیاس بجھانے کے لئے پانی پینے کی ضرورت ہوتو پینے والے ضرورت مند کو مقدم کیا جائے گا۔

- (۱) روضة الطالبين ۳۰۴۵، نهاية المحتاج ۲را۳۵، البدائع ۲ر۱۹۲، نتيبين الحقائق ۲ر۹۳، حاشية الدسوقی ۲۸ ۷۲، شرح الزرقانی ۲/۷–2۳
- (۲) حدیث: "المسلمون شر کاء فی ثلاثة....."کی روایت ابوداؤر (۵۱/۳ تحقیق عزت عبیدرعاس) نے ایک مہاجرآ دمی سے کی ہے،اس کی اسادیجے ہے۔
- . مدیث: "لا ضور ولا ضواد" کی روایت مالک نے المؤطا(۲۸۵/۲)
  طبح الحلی) میں بھی المازنی سے مرسلا کی ہے، لیکن دوسرے مرفوع طرق ہیں
  جن کی وجہ سے بیر حدیث قوی ہوجاتی ہے، اس کا ذکر ابن رجب نے جامح
  العلوم والحکم میں کیا ہے (رص۲۸۱–۲۸۷ طبح الحلی)۔
  - (۴) سابقهمراجع۔

### عام ياني كي تقسيم:

۲۰ جب کوئی قوم اس طرح کے پانی سے اپنی زمینوں کوسیراب کرنا چاہے ہوا گردر یا بڑا ہواور گھاٹ اتناچوڑا ہوکہ تمام لوگوں کے لئے کافی ہو تو جو چاہے جب چاہے سیراب کرے اور جتناچاہے پانی اس سے لے۔ اور اگر پانی کم ہو اور گھاٹ تنگ ہو تو پہلا شخص اپنی زمین سیراب کرلے پھر دوسر شخص کے لئے پانی چھوڑ دے، پھر دوسرا شخص تیسر شخص کے لئے بانی حجوڑ دے، پھر دوسرا شخص تیسر شخص کے لئے ،اسی طرح آگے تک۔

بیراس وقت ہے جب کہ پہلا شخص سیراب کرنے میں پنجی زمین والے سے مقدم ہو، یا دونوں شخص سیراب کرنے میں برابر ہوں، کیکن اگر نیجی زمین والامقدم ہوتواسی کومقدم کیاجائے گا(۱)۔

اگر پہلے محف یا دوسرے یاان کے بعد آنے والوں سے پھی نہ بھت وہ بی ہے جو بی ان کے بعد آنے والوں سے پھی نہ سوف وہی ہے جو بی جائے تو یہاں پھی بچا ہی نہیں جیسا کہ میراث میں عصبہ کا معاملہ ہوتا ہے (۲) ۔ اس سلسلہ میں اصل حضرت عبداللہ بین زبیر گی روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ قبیلہ انسار کے ایک آ دمی من زبیر گی روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ قبیلہ انسار کے ایک آ دمی مقدمہ نبی علی اللہ کے سلسلہ میں حضرت زبیر سے جھڑ اکرلیا، مقدمہ نبی علی ہے تا کہ پہنچا تو آپ علی ہے وقال کے باس پہنچا تو آپ علی جارک" فغضب الأنصاری وقال : یا رسول الله إن کان ابن عمتک؟ فعلون وجه رسول الله عملی الله ان کان ابن عمتک؟ فعلون وجه رسول الله عملی اللہ ان کان ابن عمتک والے بی میں جع الی الجدر" (۱) (اے زبیر آسی سراب کراو پھرا پئے حتی یو جع الی الجدر" (۱) (اے زبیر آسی سراب کراو پھرا پئے حتی یو جع الی الجدر" (۱)

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۵٫۵ ۳۰، أسنى المطالب ۲ ر ۵۸۳ ، المغنى ۵۸ س۵۸۳ ، حاشية الدسوقي ۲۸ / ۲۸ ، روافحتار ۲۸۲ / ۲۸۲ \_

<sup>(</sup>۲) المغنی ۵ ر ۵۸۳، اورسالقه مراجع \_

<sup>(</sup>۳) حدیث: اسق یا زبیر ثم أرسل الماء إلى جارک "كى روایت بخارى (۳) دافتح ۱۸۳۰ طبع التلفیه) اورمسلم (۱۸۲۹–۱۸۳۰ طبع التلفیه) نے كی

پڑوی کے لئے یانی جھوڑ دو، توانصاری غصہ ہو گیااور کہا: اے اللہ کے رسول کیا اس لئے کہ وہ آپ کا پھوچھی زاد بھائی ہے؟ اس پر آپ مالله کا چېره متغیر ہوگیا، پھرآ پ علیه نے فرمایا: اے زبیرسیراب کرلو پھر یانی باندھ دو، بہاں تک کہ یانی تھجور کی جڑتک پہنچ جائے ) حضرت زبیرٌ کہتے ہیں کہ اللّٰہ کی قتم میں سمجھتا ہوں کہ بیرآیت:''فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمُ" (ا) (پھوتتم ہے آپ کے رب کی پہلوگ ایمان دارنہ ہوں گے جب تک یہ بات نہ ہوکدان کے آپس میں جو جھگڑ اوا قع ہواس میں بیلوگ آپ *سے تصفیہ کرا* دیں )اسی سلسلہ میں نازل ہوئی ،حضرت عبداللہ بن زبیر كت بين كه بم في رسول الله عَلِينَةً كَ قُولُ "ثم احبس الماء حتى يبلغ إلى الجدر ''(۲) مين غوركيا توپيخنوں تك پهنچتا ہے۔ ۵ – اگر دوآ دمی دریا کے کنارے سے یکساں دوری پر ہوں تو یانی ان دونوں کے درمیان تقسیم ہوگا اگر ممکن ہو، اور اگر ممکن نہ ہوتو ان دونوں کے درمیان قرعہ اندازی ہوگی اور وہ مقدم ہوگا جس کے نام قرعه نظے گا ،اورا گریانی ان دونوں میں سے کسی ایک سے زائد نہ ہوتو وہ شخص جس کے نام قرعہ نکلا ہے اس یانی سے اپنے جھے کے بقدر سیراب کرے گا، پھر دوسرے کے لئے پانی حچھوڑ دے گا،اوراسے بیتن نه ہوگا کہ وہ پورایانی خرچ کرڈالے،اس لئے کہ دوسرا شخص بھی یانی میں اس کے برابرحق رکھتا ہے، قرعہ تو صرف اس کام کو پہلے انجام دینے کے لئے ہوتا ہے، نہ کہ اصل حق میں ہوتا ہے، برخلاف اسفل کے ساتھ اعلی کے مسکلہ میں۔

اگر ان دونوں میں سے کسی ایک کی زمین دوسرے کی زمین سے زیادہ ہوتو اراضی کے بقدریانی ان دونوں کے درمیان تقسیم ہوگا،

اس کئے کہ کسی ایک کی زمین کا زائد حصہ دوری میں برابر ہے تو اس زائد کے لئے پانی کا ایک حصہ ہوگا جبیبا کہ اگر وہ زائد حصہ کسی تیسر شخص کا ہوتا (۱)۔

۲-اگرسی جماعت کوالیے دریا میں جوکسی کی ملکیت نہ ہو یا بہاؤ میں حق شرب حاصل ہواوران کے علاوہ کوئی دوسرا شخص الیی بنجرز مین کو آباد کرے جوان کی اراضی کے مقابلہ میں اس دریا کے کنارہ سے زیادہ قریب ہوتواس شخص کو بیت حاصل نہیں کہ ان سے پہلے سیراب کرے، اس لئے کہ وہ لوگ دریا کے اس سے زیادہ حق دار ہیں، اور اس لئے بھی کہ جوشخص کسی زمین کا مالک ہوتا ہے تو وہ اس کے تمام حقوق اور منافع کے ساتھ اس کا مالک ہوتا ہے، اور پانی اہم منفعت ہے تو وہ زمین کے حقوق کوختم کرنے کا مالک نہیں ہے، اور شرب بھی زمین کے حقوق کوختم کرنے کا مالک نہیں ہے، اور شرب بھی زمین کے حقوق میں سے ہے۔ اور شرب بھی

## عام نهرون كا كھودنا:

2- کھودنا (کری): نہر کی زمین سے مٹی نکالنا، اس کو گڈھا کرنا اور اس کے دونوں کناروں کو درست کرنا ہے، کھودائی کرنے اور اس کی درسکی میں جن چیزوں کی ضرورت ہوگی ان تمام کا صرفہ مسلمانوں کے بیت المال سے ادا ہوگا، اس لئے کہ نہر عمومی مصلحت کے لئے ہے، اگر بیت المال میں کچھنہ ہوا ورلوگ درسکی نہ کریں تو حاکم لوگوں کو نہر کی اصلاح کے لئے مجبور کرے گا، تا کہ ضرر دور ہوا درعمومی مصلحت کی اصلاح کے لئے مجبور کرے گا، تا کہ ضرر دور ہوا درعمومی مصلحت ہوری ہوجائے (س)۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء*ر* ۲۵\_

<sup>(</sup>۲) المغنی۵۸۵۵۵

<sup>(</sup>۱) المغنى ۵/۵۸۵-۵۸۵، أسنى المطالب ۲/۵۵۳، روضة الطالبين ۳۰۱/۵

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۵/۵۸۵، أسنى المطالب ۲/۵۴۸، ابن عابد بن ۲۸۴۸۵

<sup>(</sup>۳) روضة الطالبين ۴۱/۵ سمانسني المطالب ۲۸۴۵ م، ابن عابدين ۲۸۴۸ ـ

دوسرى فتىم جملو كه نهرول اورند يول ميں بہنے والا يانى: کوئی شخص ایبا نهر کھود ہے جس میں یانی بڑی نهریا اس سے نگلی ہوئی نہر سے آتا ہوتو یانی اس میں اپنی اباحت پر باقی ہوگا،کیکن نہر کا ما لك اس كا زياده حقدار ہوگا جيسا كەسلاب كا يانى اس كى ملكيت ميں آ جائے، اور اس کے علاوہ دوسرے شخص کو اس نہر سے پینے ، استعمال کرنے اور جانوروں کو بلانے کاحق ہوگا، نہ کہ اپنی زمین اور درختوں کوسیراب کرنے کا ، اگر نہر کا مالک انکار کرے تو ضرورت مند کواس سے جبراً لینے کاحق ہوگا،اوراگراس کورو کے تواسے اس سے لڑائی کرنے کا بھی حق ہوگا، خواہ ہتھیار سے ہو، اس شرط کے ساتھ کہ وہ مضطر محض کوئی دوسرا مباح یانی نہ یائے ،اس لئے کہ نہر کا یانی غیرمملوک ہوتا ہے<sup>(۱)</sup> اور اس لئے بھی کہ حضرت عمرٌ کا اثر ہے: ' روایت ہے کہ پچھ لوگ یانی کے قریب اترے اور وہاں کے لوگوں سے درخواست کی کہ وہ کنویں تک ان کی رہنمائی کر دیں،ان لوگوں نے ان کی رہنمائی نہیں کی تو ان لوگوں نے کہا کہ ہماری اور ہمارے جانوروں کی گردنیں پیاس ہے کئی جارہی ہیں ہم لوگ کنویں تک ہماری رہنمائی کرو،اورہمیں ایک ڈول دو کہ ہم سیراب ہولیں، لیکن ان لوگوں نے پھر بھی کنویں تک رہنمائی نہ کی، اس کا ذکر حضرت عمرٌ سے کیا گیا تو آپ نے کہا: تم لوگوں نے ان سے جنگ

نہر کے مالک کے علاوہ شخص کے لئے جائز ہے کہ نہر کے او پر سے کوئی نہر کھود کر زکال لے، اگر نہر کے مالک کوکوئی دشواری نہ ہو، اگر اسے دشواری ہوتو اس شخص کے لئے ایسا کرنا درست نہیں۔

اگر کھدائی میں ایک جماعت شریک ہوتو وہ اپنے عمل کے بقدر ملکیت میں شریک ہول گے، اور اگران لوگوں نے شرط میر کھی کہ نہر ان کے درمیان زمین کی ملکیت کے بقدر مشترک ہوگی تو ہرایک کاعمل اس کی زمین کے بقدر ہوگا ، اگر کسی نے تطوعاً حصہ زمین سے زیادہ کام کیا تو باقی لوگوں پر اس کے لئے کچھ نہ ہوگا ، اور اگر اسے مجبور کیا گیا یا اس کے لئے عوض کی شرط لگائی تو اس کے اضافی عمل کی اجرت لوگوں پر عائد ہوگی ، اور او پر کی زمین والے ویہ حق نہیں کہ نجلی زمین والے پر عائد ہوگی ، اور او پر کی زمین والے سے بانی کوروک لے۔

اوراگروہ پانی کی تقییم دنوں اور گھنٹوں کے حساب سے کریں تو یہ بھی جائز ہے، اس لئے کہ بیدان کا حق ہے جوان سے علاحدہ نہیں ہے، اگر پانی کی تقییم میں اختلاف ہوجائے تو حاکم ان کی ملکیت کے بقدران کے درمیان پانی کی تقییم کرے گا، اس لئے کہ ان میں سے ہر ایک اس کے کہ ان میں سے ہر ایک اس کے بقدر نہر کا ما لک ہے (۱) ۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ نہر کی چوڑائی میں لکڑی نصب کردی جائے جس میں کیساں یا متفرق طور پر ان کے حصوں کے تناسب سے سوراخ کردیئے گئے ہوں، اور کسی کو یہ حق نہیں کہ مشتر کہ نہر میں نہر کے پائے کو چوڑا کرنے یا اسے کم کرنے میں تصرف کرے اور نہ کسی کو اس پر بل بنانے کا حق ہے، الا بیہ کہ سیصوں کی رضا کے خلاف اس کا تعمیر کرناا پنی ملکیت کے بقدر ہوگا، اس لئے کہ ملکیت اور انتفاع میں شبی شریک بیں، اور انہیں بیری ہو گا، اس لئے کہ ملکیت اور انتفاع میں شبی شریک بیں، اور انہیں بیری ہے کہ باری کی بنیاد پر تقسیم کرلیں کہ ہر شریک بین، اور انہیں بیری میں سے ہرایک کو بنی باری سے دووع کے بقدر سیرا ب کرے گا، ان میں سے ہرایک کو اپنی باری سے دووع کرنے کا حق ہوگا جب چاہے، اور انہیں بیری حق حاصل ہے کہ ہروہ کرنے کا حق ہوگا جب چاہے، اور انہیں بیری حق حاصل ہے کہ ہروہ کرنے کا حق ہوگا جب چاہے، اور انہیں بیری حق حاصل ہے کہ ہروہ

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۷/۵۰ م، أسنى المطالب ۲/۵۵، ردالمحتار ۲۸۲/۵، بدائع الصنائع ۲/۱۸۹، لمغنی ۵/۵۸۵–۵۸۹

<sup>(</sup>۱) روضة الطالبين ۵/۷۵-۳۰، المغنی ۵/۵۸۵ – ۵۸۹، ابن عابدين ۵/۲۸۴، (۲۸۵) (۲۸۵ - ۲۸۵) اورسابقة مراجع –

چیز جوان کو پانی سے ملے ہرحق والے کواس کا حق دے کر آپس میں تقسیم کرلیں (۱)\_

# تىسرىقىم: يەكە يانى نكلنە كى جگەمملوك ہو:

9-مثلا کوئی اپنی ملکیت میں یا اپنی ملکیت میں شامل کرنے کے لئے غیر آباد جگہ میں کنوال کھود ہے، یا اس کی ملکیت میں کوئی چشمہ پھوٹ نکلے، تو پانی اس کی ملکیت ہوگی، اس لئے کہ یہ بھی اپنی ملکیت کو بڑھانا ہے جبیبا کہ پھل اور دودھ ہے، اور یہی مالکیہ اور شافعیہ کا مذہب ہے، لیکن اس پرواجب ہے کہ اپنے چینے سے زائد پانی کو دوسرے کے پینے کے لئے خرچ کرے، اور اپنے چو پائے سے زائد پانی کو بانی کو دوسرے کے چو پائے کے لئے خرچ کرے، اور اپنے چو پائے کہ حدیث پانی کو دوسرے کے چو پائے کے لئے خرچ کرے، اس لئے کہ حدیث اللہ والماء و بانی کو دوسرے کے چو پائے کے لئے خرچ کرے، اس لئے کہ حدیث اللہ ('') (مسلمان تین چیزوں میں شریک ہیں: گھاس ، پانی اور آگ میں)، شرط بہ ہے کہ یہاں ایس گھاس ہو جسے چو پائے جسکیں، اور کوئی مباح یا مملوک پانی نہ پائے جسے پانی کا مالک اس پر جسکیں، اور کوئی مباح یا مملوک پانی نہ پائے جسے پانی کا مالک اس پر مفت خرچ کر سکے۔

اوراس کو بیری نہیں ہے کہ پانی کا معاوضہ لے، اس لئے کہ زائد پانی کوفروخت کرنے کی ممانعت وارد ہے، اورزائد پانی کواس کی کھیتی کے لئے خرچ کرنا ضروری نہیں ہے (۳)۔

(۱) اُسنی المطالب ۲۵۵/۲، روضة الطالبین ۲۵۵/۳، کملی علی القلیو بی

- (۱) أسنى المطالب ۵۵۷۲ ، روضة الطالبين ۵ر۷۷ ، المحلى على القليو بى التاروب ماركوبي المعنى ۵۸۵۸ ، ابن عابدين ۲۸۵۸۵ ، بدائع الصنائع ۲۸۴۹ ۱۹۱۱ ، تبيين الحقائق ۲۸۲۸ ، القوانين الطقه پيرا ۳۳۳ ، عاشية الدسوقى ۲۸۳۳ ، عاد
- ر) حدیث: "الناس شرکاء فی ثلاث....." کی تخریج فقره ۱ میں گذر پکی است
- ے-(۳) أسنى المطالب ۴۵۵، ۱۳۵۲، روضة الطالبين ۱۹۰۵، المحلى على القليو يى ۱۷۷۳-

ما لکیہ نے کہا: پانی کو دوسر ہے سے روک لینے کا ،اس کو پیچنے اور ہبداورا سے صدقہ کردینے کا سے تق ہے، البتہ ایسے خص کو پانی دیا جائے گاجس پر ہلاکت یا شدید ضرر کا اندیشہ ہو، اور اندیشہ کے وقت اس کے پاس ثمن بھی نہ ہو، اگر چہا پنے ملک میں وہ مالدار ہوتو مالک کے لئے یہ درست نہیں کہ ایس حالت میں پانی کوروک لے یا اس کی بیخ کرے، بلکہ اس پر واجب ہے کہ وہ اسے مفت دے، اور اس کے بعد شمن کا مطالبہ نہ کرے، اگر چہوہ اپنے ملک میں مالدار ہو، کیکن اگر بعد شمن کا مطالبہ نہ کرے، اگر چہوہ اپنی اس پر خرچ نہیں کرے گا، اس طرح پانی کے مالک پر واجب ہے کہ زائد پانی کو اپنے بڑوی کی بھیتی طرح پانی کے مالک پر واجب ہے کہ زائد پانی کو اپنے بڑوی کی بھیتی کے لئے صرف کرے، شرط یہ ہے کہ بھیتی کے ہلاک ہوجانے کا گمان ہو، اور یہ کہ پانی پانی پی نی کی مالک کی بھیتی سے زائد ہو، اور یہ کہ پڑوی کی اصلاح شروع کر چکا ہو۔

اگراس کی کھیتی سے پچھ بھی زائد نہ ہوتو اس پر دوسرے کے لئے پانی صرف کرنا ضروری نہیں ہے، یہی حکم اس صورت میں بھی ہے کہ پڑوتی نے اپنی کھیتی کسی پانی پر نہ کی ہو، کیونکہ اس نے اپنی کھیتی کسی پانی پر نہ کی ہو، کیونکہ اس نے اپنی کھیتی کے ساتھ ہلاکت کا جو تھم مول لیا ہے، اسی طرح اگراس نے کسی پانی پر کھیتی کی ہو پھر پانی ہلاک ہو گیا ہواور اس نے اس کی درشگی شروع نہ کی ہو ا

حنفیہ نے کہا: کنویں، حوض اور چشموں کا پانی مملوک نہیں ہے،
بلکہ فی نفسہ مباح ہے، خواہ مملوکہ یا غیر مملوکہ زمین میں کھود کر نکالا گیا
ہو، کیکن اپنی ملکیت میں یا ملکیت حاصل کرنے کے لئے بنجر زمین میں
کنوال کھودنے والے کو، اور اس شخص کوجس کی مملوکہ زمین میں چشمہ
پووٹ پڑے، خصوصی حق حاصل ہوگا، اس لئے کہ پانی اصل میں

<sup>(</sup>۱) حاشة الدسوقي ۱۲/۳۷–۲۳، نثرح الزرقاني ۲/۰۷\_

مباح پیدا کیا گیا ہے، اس لئے کہ نبی علی کا ارشاد ہے:
"المسلمون شرکاء فی ثلاث: الکلاً والماء والنار"()
(مسلمان تین چیزوں میں شریک ہیں: گھاس، پانی اور آگ)۔اور
شرکت کا تقاضہ ہے کہ تمام شرکاء کے لئے مباح ہو، اِلا یہ کہ اس
برتن میں لے لے اور محفوظ کر لے تو وہ مملوک ہوگا، اس لئے کہ اس پر
اس کا قبضہ ہوگیا، حالانکہ وہ کسی کے ق میں مملوک نہیں ہے، دوسر سے
تمام غیر مملوک مباحات کی طرح، اگریہ صورت حال نہ ہوتو وہ شریعت
سے نابت اباحت کی اصل پر باقی رہے گا، پس اس کا بچنا جائز نہ ہوگا،
اس لئے کہ غیر مملوک مال کی بیچ درست نہیں ہے، اور اسے یہ ق نہیں
کہ وہ لوگوں کو نود پینے سے اور اپنے جانوروں کو پلانے سے روک،
اس لئے کہ پانی مباح ہے ()۔

نبی علی البی سے مروی ہے: "أنه نهی أن يمنع نقع البیئو" (آپ علی سے مروی ہے: "أنه نهی أن يمنع نقع البیئو" (آپ علی سے روکا جائے) اور بیکنویں کا وہ زائد پانی سے جواس سے نکتا ہے، پس لوگوں کو بیت ہے کہ اس سے پیکس اور اپنے جانوروں کو پلائیں، لیکن اگر پانی مملو کہ زمین میں ہوتو زمین کے مالک کو بیت ہے کہ وہ اپنی ملکیت میں داخل ہونے سے روک دے، اس لئے کہ اس کی ملکیت میں داخل ہونے میں بلا ضرورت دے، اس کئے کہ اس کی ملکیت میں داخل ہونے میں بلا ضرورت کرنے کاحق ہے، اورا گراوگ پانی کے لئے مضطر ہوں اس طور پر کہ کہ اے ایک کاحق ہے، اورا گراوگ پانی کے لئے مضطر ہوں اس طور پر کہ

اس کے علاوہ کوئی پانی انہیں نہ ملے اور ہلاکت کا اندیشہ ہوتو اسے اس بات پر مجبور کیا جائے گا کہ وہ انہیں اپنی ملکیت میں داخل ہونے کی اجازت دے یا ان کے لئے پانی نکالے، اور انہیں بیرت ہوگا کہ وہ اس بات پراس سے ہتھیار سے قال کریں، تاکہ پانی حاصل کرسکیں، حنابلہ کا مذہب یہی ہے (۱)۔

## نفع اٹھانے کے لئے کنواں کھودنا، ملکیت حاصل کرنے کے لیے نہیں:

\*ا – اگرکسی نے نفع اٹھانے کے لئے بنجر زمین میں کنوال کھودا تو مالک کی طرح کنوال اور کنویں کا پانی اس کے لئے مخصوص ہوگا جب تک اس کی حفاظت میں ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: "من سبق الیہ مالم یسبق الیہ مسلم فھو له''(۲) (جس کسی نے ایسی چیز کی طرف پہل کی جس کی طرف کسی مسلمان نے پہل نہ کی ہوتو وہ اسی کی طرف پہل کی جس کی طرف کسی مسلمان نے پہل نہ کی ہوتو وہ اسی کی ہے )، لیکن وہ اس کا ما لک نہیں ہوگا کہ وہ پینے اور جانوروں اور مویشیوں کو پلانے کے لئے ضرورت مند شخص کو زائد پانی سے منع کرے، اس مسئلہ پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے، اگر وہ کنویں کو چھوڑ کر کوچ کرجائے تو اس کی ملکبت باطل ہوجائے گی، اور پھر اگر دوسری کوچ کرجائے تو اس کی ملکبت باطل ہوجائے گی، اور پھر اگر دوسری کی ملکبت اس مرتبہ واپس آئے تو وہ عام لوگوں کی طرح ہوگا، اور اس کی ملکبت اس

اگراس نے راہ گیروں کے لئے کنواں کھوداتو وہ کنویں کے سلم کنویں کے سلم میں ایک راہ گیری طرح ہوگا،اوراگراس نے اوپر مذکور کسی چیز کا

<sup>(</sup>۱) حدیث:''المسلمون شرکاء فی ثلاث.....''ک تخ تخ فقره ۲ میں گذرچکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ۲ / ۱۸۹ ، ابن عابدین ۱۸۲ /۵ ـ

<sup>(</sup>۳) حدیث: "نهی أن یمنع نقع البئو" کی روایت احمد(۱۳۹/۲ طبع المیمنیه) نے حضرت عائشہ ہے کی ہے، اور حضرت ابوہریرہ سے اس کا ایک شاہد ہے جس کی روایت بخاری (افتح ۱۹۸۵ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۱۹۸ سلم طبع السّلفیه) نے کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ،المغنی ۵۸۹۸\_

<sup>(</sup>۲) حدیث: "من سبق إلى مالم یسبقه إلیه مسلم فهو له" كی روایت ابوداو د (۳ مر ۲۵۳ تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت اسمر بن مضرس سے كی ہے، اور منذرى نے كہا: حدیث غریب ہے۔

قصد کئے بغیر کنوال کھودا تو اس کا حکم اسی طرح ہوگا، اور مملوکہ سرنگ کا حکم کنویں کی طرح ہوگا جس کے احکام اوپر گزرے (۱)۔

# چوشی شم: برتنول میں محفوظ کیا گیا پانی:

11 – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ یہ پانی محفوظ کرنے والے کی ملکیت ہوگا اور کسی دوسرے کا اس میں کوئی حق نہیں ہوگا ، اس لئے کہ پانی اصلا مباح ہے، لیکن مباح پانی پر قبضہ سے ملکیت ثابت ہوجائے گی اگر کسی دوسرے کی ملکیت میں نہ ہو، جیسے لکڑی ، گھاس اور شکار ، پس اس کی خرید وفر وخت ، اس کا ہبداور اس کا صدقہ کرنا جائز ہوگا ، مسلمانوں کی تمام جگہوں اور زمانوں میں بیعادت جاری ہے کہ سقایہ کا کام کرنے والے بغیر کسی نگیر کے برتنوں میں محفوظ پانی کو بیچے ہیں ، چنا نچ کسی کے لئے پانی کو محفوظ کرنے والے کی اجازت کے بغیر اس کو لینا جائز نہیں ہے ، اللا میہ کہ اسے ہلاکت کا اندیشہ ہواور پانی والے کے پاس پانی اس کی ضرورت سے زائد ہوتو اس کے لئے اس کا خرچ کرنا اس کی ضرورت سے زائد ہوتو اس کے لئے اس کا خرچ کرنا اس پرواجب ہوگا ، اگر اس کو پانی دینے سے رک جائے تو اسے حق ہوگا کہ وہ اس براس سے قال کرے (۲)۔

### مخصوص ندیوں وغیرہ سے انتفاع کے وجوب کی شرط:

17 - مخصوص ندی ، نالوں اور کنووں سے نفع اٹھانے والے پرواجب ہے کہ وہ مالک کواس کی ملکیت میں نقصان نہ پہنچائے ، اس طور پر کہ ندی ، نالہ اور کنویں کے کنارے کوخراب ہونے سے بچائے ، اگروہ ایسا نہ کرتے ویانی کے مالک کواس سے روکنے کاحق حاصل ہوگا،

کیونکہ نہ ابتداء ضرر پہنچانا ہے اور نہ بدلہ کے طور پر ضرر پہنچانا ہے ۔ ہے ۔۔۔

### شرب کے لئے دعوی دائر کرنا:

ساا - جس شخص کو پانی میں حق شرب حاصل ہوتو اسے ایسے شخص کے خلاف دعوی دائر کرنے کاحق ہوگا جو اس کے اور اس کے حصول حق کے درمیان حائل ہو، اس لئے کہ شرب کی خواہش کی جاتی ہے اور اس سے فائدہ اٹھا یا جاتا ہے، اور زمین کے بغیر وراثت اور وصیت کے ذریعہ اس کا استحقاق ممکن ہے، اس لئے کہ اس نے صرف زمین بچی اور حق شرب باقی رہے گا، اگر کوئی دوسرا اور حق شرب بنیں بچا تو صرف حق شرب باقی رہے گا، اگر کوئی دوسرا شخص اس پر قابض ہوجائے تو اپنے سے ظلم کو دفع کرنے کا اسے حق موراحت کی ہے، جبکہ وہ بینہ کے ذریعہ اپناحق ثابت کر دے، حفیہ نے اس کی صراحت کی ہے، جبکہ وہ بینے واجارہ وغیرہ جیسے عقود کے ذریعہ شرب میں تصرف کو جائز ہیں قرار دیتے ہیں (۲)، اور غیر حفیہ کے نز دیک میں تصرف کو جائز ہیں قرار دیتے ہیں (۲)، اور غیر حفیہ کے نز دیک میں تصرف کو جائز ہیں قرار دیتے ہیں گا۔

### شرب میں تصرف:

۱۹ - مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے میہ ہے کہ بی ، اجارہ اور صلح وغیرہ جیسے اقسام تصرف کے ذریعہ شرب میں تصرف کرنا جائز ہے جیسے کہ ہیداور صدقہ۔

اورا گراس نے کسی آ دمی ہے اس کی زمین میں سرنگ کی کسی الیم جگہ پر مصالحت کی جس میں پانی بہدر ہا ہو، اوران دونوں نے اس کی

<sup>(</sup>۱) أسنى المطالب ٢/٢٥٣، روضة الطالبين ٥/٩٠ ١، المغنى ٥/ ٥٩٥، حاشية الدسوقي ٣/ ٣٤، روالمحتار ٥/ ٢٨٢ -

<sup>(</sup>۲) سابقهمراجع۔

<sup>(</sup>۲) الدرالمختار ۸۵ ۱۳ تبیین الحقائق ۲۷ ۴۰ ، تکملة الفتح ۱۲۷ ۸ ۱۲۸ ـ

جگہ اور طول وعرض واضح کردیا تو ہے جائز ہے، اس لئے کہ بیا پی زمین میں سے کسی جگہ کی بیج ہے، اور اس کی گہرائی کو واضح کرنے کی ضرورت نہیں ہے، اس لئے کہ جب وہ اس جگہ کا مالک ہوگیا تو اس کی ملکیت اس جگہ کی حدول تک ہوگی ، اور اگر زمین کے مالک سے زمین میں موجود نالی میں پانی بہانے پر مصالحت کی اس شرط کے ساتھ کہ اس پر اس کی ملکیت باقی رہے گی تو ہے جائز ہے، اور بیز مین کے حق میں اجارہ ہوگا، لہذا مدت کی تعیین کی شرط لگائی جائے گی، اس لئے کہ بیا جارہ کی صورت ہے (۱)۔

رہاشرب پانی کے معنی میں تو مالکیہ نے اس کی بھے کو مطلقا جائز قرار دیا ہے،لہذااس کوحق ہوگا کہ وہ اصل پانی کے بغیرایک دن یا دو دن کا شرب خرید لے (۲)۔

حنابلہ نے کہا: اگر اس نے کسی آ دمی کو نہر سے ایک دن یا دو دن کا شرب خریدایا اس پر مصالحت کی اور کسی معلوم شی کے ذریعہ اس کی تعیین کی تو قاضی کہتے ہیں: یہ جائز نہ ہوگی اور نہ اس لئے کہ پانی غیر مملوک ہے، لہذا اس کی نیج جائز نہ ہوگی اور نہ اس پر سکے درست ہوگی، اس لئے کہ وہ مجھول ہے، اور اگر اس نے چشمہ یا نہر کے ایک حصہ مثلاً چوتھائی یا تہائی پر اس سے مصالحت کی تو یہ جائز ہے، اور یہ قرار (پائیدار حصہ) کی نیج ہوگی اور پانی اس کے تابع ہوگا، قاضی کا قرار (پائیدار حصہ) کی نیج ہوگی اور پانی اس کے تابع ہوگا، قاضی کا نہر میں ہے، اور این قد امہ نے کہا: اس کا اختال ہے کہ اس کے قنا قایا نہر میں سے شرب پر مصالحت درست ہو، اس لئے کہ ضرورت اس کی متقاضی ہے، اور پانی ایس کوئی فی الجملہ جائز ہے، کہا متاس کے مشرورت اس کی متقاضی ہے، اور پانی ایس کے سر کا عوض فی الجملہ جائز ہے، کی متقاضی ہے، اور پانی ایس کوئسی برتن یا مطکا میں محفوظ کر لیا تو

اس کی بیج جائز ہے، اورجس کی بیج جائز نہ ہواس پر سلح کرنا جائز ہے جیسے کہ قصاص (۱)۔

شافعیہ نے کہا: اگر پانی کوخرچ کرناواجب ہوتو پانی کی ہے جائز نہیں ہے، اوراگراس کا صرف کرنا واجب نہ ہو بایں طور کہ شرب کا مختاج کوئی دوسرا پانی پاجائے تواس کو کیل یاوزن کے ذریعہ پانی کی ہے کاحق ہوگا، اوراس کی ہیچ مولیثی اور کھیتی کی سیرانی کے ذریعہ جائز نہیں (۲)۔

حفیہ کا مذہب ہے کہ تہا شرب کی تج جائز نہیں، بایں طور کہ
ایک دن یا اس سے زائد کے شرب کی تج کرے، اس لئے کہ بیت شرب اور سیرا بی سے عبارت ہے، اور حقوق میں اس کا احمال نہیں ہوتا کہ تیج و شراء کے ذریعہ علا حدہ کرلیا جائے، اگر کسی نے کسی مکان کے بدلہ میں شرب خریدا اور اس پر قابض ہوگیا تو مکان کا لوٹانا اس پر لازم ہوگا، اس لئے کہ اس پر قبضہ عقد فاسد کے ذریعہ کیا گیا ہے، لہذا دوسرے عقود فاسدہ کی طرح اس کا لوٹانا واجب ہوگا، اور شرب سے جو پچھ فائدہ اٹھایا ہے اس کے بدلہ بائع پر پچھ نہیں ہوگا، اور اگر شرب کی تیج زمین کے ساتھ کی تو زمین کے تابع ہونا جائز ہے، اس لئے کہ کسی شی کا دوسری شی کے تابع ہونا جائز ہے، اس لئے کہ کسی شی کا دوسری شی کے تابع ہونا جائز ہے، اگر چہ تابع ہونا بذات خود مقصود نہ ہو، اور اس کو کسی مکان کی اجرت بنانا جائز نہیں ہوتا بخوائز ہے، اور نہ اس کو کہ دعقوق میں اجارہ کا اخمال نہیں ہوتا، جیسا کہ ان میں تیج کا احتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا ہے ساتھ کی تو تابع کا دھوں کی اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا، جیسا کہ ان میں تیج کا حتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا، جیسا کہ ان میں تیج کا حتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کا احتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کو کھوں کی میں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں اجارہ کی احتمال نہیں ہوتا ہے۔ اس کے کہ حقوق میں احتمال نہیں ہوتا ہے۔

اگرز مین کی بیچ کی اور شرب کا ذکرنہیں کیا تو وہ بیچ میں داخل

<sup>(</sup>۱) المغنى بمر ۸مهم-۹۸م\_

<sup>(</sup>۲) روضة الطالبين ۵/۱۰–۱۱۳، أسنى المطالب ۲/۲۵۷۸

<sup>(</sup>۱) المغنى ۱۹۲۸–۵۴۷ متكملة المجموع ۱۱۳ ۴۰ ۴ محاشية الدسوقی ۱۹۲۷، المدونه ۱۹۲۷ مروضة الطالبين ۱۲۷۸ -

<sup>(</sup>۲) المدونه ۱۹۲/۱۹۲

نہیں ہوگا، اوراگرز مین کو کرایہ پر دیا اور شرب کا ذکر نہیں کیا تو وہ قیاسا داخل نہیں ہوگا، لیکن استحسانا داخل ہوجائے گا، اس لئے کہ دلالتہ شرب کا ذکر پایا گیا، اس لئے کہ اجارہ عوض کے بدلہ منفعت کا مالک بنانا ہے، اور زمین سے انتفاع شرب کے بغیر ممکن نہیں، لہذاوہ زمین کے ذکر کے ساتھ دلالتہ مذکور ہوگا، برخلاف بھے کے، اس لئے کہ بھی عین کا مالک بنانا ہے، اور عین میں منفعت کے بغیر ملکیت کا احتمال ہے، اور شرب کا ہبداور اس کا صدقہ کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ ان سب سے مالک بنانا ہوتا ہے، اور شہاحقوق میں مالک بنانے کا اختمال نہیں ہے، اور (شرب پر) صلح کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ احتمال نہیں ہے، اور (شرب پر) صلح کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ احتمال نہیں ہے، اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے اور نہ بدل خلع بننے کی اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے اور نہ بدل خلع بننے کی اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے اور نہ بدل خلع بننے کی اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے اور نہ بدل خلع بننے کی اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے اور نہ بدل خلع بننے کی اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے اور نہ بدل خلع بننے کی اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے اور نہ بدل خلع بننے کی اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں رکھتا ہے اور نہ بدل خلع بننے کی اور شرب مہر بننے کی صلاحیت نہیں کی اور نہ بدل خلع بننے کی اور نہیں ہو کہ اور نہ بدل خلع بننے کی وال

### شرب کے استحقاق میں نزاع:

10- شافعیہ نے کہا: اگر الیم زمین پائی گئی جس کی سیرانی عام نہر سے نہ ہوتی ہو، اوراس کے لئے نہر سے نکلا ہوا نالہ پایا گیا، اور کسی دوسری جگہ سے اس کے لئے کوئی شرب نہ ہوتو ہم نے تنازع کے وقت یہ فیصلہ کیا ہے کہ اس کواسی نہر سے شرب ملے گا، اور اگر نہر کے شرکاء کے درمیان ان کے حصول کی مقدار کے سلسلہ میں تنازع پیدا ہوجائے تو زمین کے بقدران کے حصالگائے جائیں گے، کیونکہ ظاہر بیہ ہے کہ شرکت ملکیت کے بقدرہی ہوتی ہے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع ـ

<sup>(</sup>۲) أسنى المطالب ٢/ ٥٥م، روضة الطالبين ٨/٨٠ ٣-٩٠٩\_

تراجم فقهاء جلد ۲۵ میں آنے والے فقہاء کا مختصر تعارف

#### ابن اسحاق (؟-ا١٥ه

بی محمد بن اسحاق بن بیار بن خیار میں، کنیت ابوعبداللداورنسبت قرشی مطلی مدنی ہے،مورخ اور حافظ تھے، پیعرب کے سب سے قدیم مورخ اورحا فظ حديث بين، حضرت انس، ابن المسيب اور ابوسلمه بن عبد الرحمٰن كو ديكھا، انہوں نے اپنے والد اور اپنے دونوں چيا عبد الرحمٰن اورموسی ہے، اور اعرج ،عبیداللہ بن عبداللہ ،عباس بن سہل بن سعد، زہری، مکول اور حمید الطویل وغیرہ سے روایت کی، اور ان سے يحيى بن سعيد انصاري، يزيد بن ابي حبيب، جرير بن حازم، دونوں حماد، شعبہ اور دونوں سفیان وغیرہ نے روایت کی ، ابن حبان کہتے ہیں: مدینہ میں کوئی شخص علم میں ابن اسحاق کے مقابل نہیں تھا یا جمع حدیث میں کوئی ان کے برابر نہیں تھا، اور وہ اخبار واحادیث بیان کرنے میں لوگوں میں سب سے بہتر تھے،ابن عیبینہ کہتے ہیں: ستر سال سےزائدابن اسحاق سے میری ہم نشینی رہی کیکن اہل مدینہ میں ہے کسی نے ان کومتہم نہیں کیا اور نہان کے بارے میں کسی نے کچھ کلام کیا، ابوزرعد دمشقی کہتے ہیں: ابن اسحاق ایسے آدمی ہیں جن سے روایت لینے پر کبار اہل علم کا اتفاق ہے، ابن البرقی کہتے ہیں: میں نے محدثین کونہیں دیکھا کہ انہوں نے ان کے ثقہ ہونے اور حسن حدیث اورحسن روایت ہونے میں اختلاف کیا ہو۔

[تهذیب التهذیب۹۸۳؛ سیر اُعلام النبلاء ۱۳۸۸؛ طبقات ابن سعد ۱۲۵۲۷:الأعلام ۲۸۲۵۲]

> ابن بطال: میلی بن خلف ہیں: ان کے حالات ج1ص۲۸ میں گذر چکے۔

ابن تيميه (تقى الدين): بداحمد بن عبد الحليم بين: ان كه حالات ج اص ٢٩ مين گذر كيد

# الف

الآ لوسی: میمحمود بن عبدالله میں: ان کے حالات ج۵ص ۷۵م میں گذر چکے۔

الآ مدی: پیملی بن ابی علی ہیں: ان کے حالات جا ص ۷۵ میں گذر چکے۔

ابراہیم الحلمی: بیابراہیم بن محمد الحلمی ہیں: ان کے حالات جساص ۴۷ میں گذر چکے۔

ابن ا بی اُوفی: بیر عبدالله بن ا بی اُوفی میں: ان کے حالات ج ۱۵ ص ۲ ۳۳ میں گذر چکے۔

ابن ا بی لیلی: میر مجمد بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات ج1ص ۲۸م میں گذر چکے۔

ابن انی ہریرہ: بیالحسین بن الحسین ہیں: ان کے حالات ج1ا ص ۲۵ میں گذر چکے۔

ابن الأثير: بيالمبارك بن مُحمد بين: ان كے حالات ج٢ص ٥٧٢ ميں گذر چكے۔ ابن دقیق العید: بیرمحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج م ص ۴۴ میں گذر چکے۔

ابن رشد: به محمد بن احمد (الحبد ) ہیں: ان کے حالات ج اص ۳۳۲ میں گذر چکے۔

ابن رشد: به محمد بن احمد (الحفید) ہیں: ان کے حالات جا ص۲۳۲ میں گذر چکے۔

ابن الزبير: يه عبدالله بن الزبير بين: ان كے حالات ج1ص ۷ ۲ م ميں گذر چکے۔

ابن سرن کی: بیاحمد بن عمر ہیں: ان کے حالات جا ص ۳۳۲ میں گذر چکے۔

ابن سیرین: میرمحمد بن سیرین ہیں: ان کے حالات ج1ص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن شبرمه: بيعبدالله بن شبرمه بين: ان كے حالات ج٢ص٤٥٥ ميں گذر چكے۔

ابن الصلاح: بیعثمان بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳۴ میں گذر چکے۔

ابن عابدین: پیر محمدامین بن عمر ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۳۴ میں گذر چکے۔ ابن تیمید: بیر عبدالسلام بن عبدالله بین: ان کے حالات ج ۷ ص ۲۵ میں گذر چکے۔

ابن النين: پيعبدالواحد بن النين بين: ان كے حالات ج٦ ص ٢٥ ميں گذر چكے۔

این جریرالطبری: پیرنجمرین جریر ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۱۳۳ میں گذر چکے۔

ابن الجوزى: يەعبدالرحمان بن على بيں: ان كے حالات ج٢ص ٥٧٣ ميں گذر چكے۔

ابن حامد: بیا گخسن بن حامد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۳ میں گذر چکے۔

ابن حبیب: بی عبدالملک بن حبیب ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

ابن حجر العسقلانی: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۴ میں گذر چکے۔

ابن حجرالمکی: بیاحمد بن حجرال میتمی ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔

ابن حزم: بیلی بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۳۰ میں گذر چکے۔ ابن القاص: بیاحمد بن افی احمد ہیں: ان کے حالات ج ۳ ص ۲۷ میں گذر چکے۔

ابن قدامه: بي عبدالله بن احمد بين: ان كے حالات جاس ۴۳۸ ميں گذر چكے۔

ابن القصار: ييلى بن احمد ہيں: ان كے حالات ج ٨ ص ١ ٣ ميں گذر چكے۔

ابن القطان: به عبد الله بن عدى بين: ان كے حالات جساس ٢٣ ميں گذر چكے۔

ابن قیم الجوزیه: بیر محمد بن ابی بکر میں: ان کے حالات ج اس ۴۳۸ میں گذر چکے۔

ابن کثیر: بیاساعیل بن عمر میں: ان کے حالات ج کے ص ۴۳۳ میں گذر چکے۔

ابن الوکیل: پیچمہ بن عبداللہ بن عمر بن مکی ہیں: ان کے حالات ج۲۲ ص۳۹۹ میں گذر چکے۔

ابن کثیر: بیم محمد بن اساعیل میں: ان کے حالات ج م ص ۲ م م میں گذر چکے۔

این الماجشون: پیعبدالملک بن عبدالعزیز ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۳۹ میں گذر چکے۔ ابن عبد البر: بيه بوسف بن عبد الله بين: ان كے حالات ج٢ص ٥٤٦ميں گذر چكے۔

ابن عبدالحكم: يەمجمە بن عبدالله مېن: ان كے حالات جساس ۶۲ مىن گذر چكے۔

ابن العربی: یه محمد بن عبدالله میں: ان کے حالات جا ص۳۵ میں گذر چکے۔

ابن عرفه: به محمد بن عرفه بین: ان کے حالات ج اص ۳۳۸ میں گذر چکے۔

ابن عطیہ: یہ عبدالحق بن غالب ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۷ میں گذر چکے۔

ابن عقیل: یعلی بن عقیل ہیں: ان کےحالات ج۲ص۵۷۸ میں گذر چکے۔

ابن عمر: بيرعبدالله بن عمر بين: ان كے حالات جا ص ۲۳۲ ميں گذر چکے۔

ابن عمرو: بيرعبدالله بن عمرو ہيں: ان كے حالات ج اص ٧ ٢ ٢ ميں گذر چكے۔

ابن القاسم: بیرمحمه بن قاسم ہیں: ان کے حالات جا ص۸۳۸ میں گذر چکے۔

ابن المبارك: يه عبد الله بن المبارك بين: ان كے حالات ج ٢ص ٥٧٩ ميں گذر كچـ

ابن مسعود: بیرعبدالله بن مسعود بیں: ان کے حالات جا ص۷۲ ۲ میں گذر چکے۔

ابن المنذر: يه محمد بن ابرا ہيم ہيں: ان كے حالات ج اص ۴ مهم ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

ابن النجار: بیرمحمد بن احمد الفتوحی ہیں: ان کے حالات جساس ۴۹ میں گذر چکے۔

ابن نجیم : بیزین الدین بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات ج اص ا ۴۴ میں گذر چکے۔

ابن ہبیرہ: یہ کی بن محمد ہیں: ان کے حالات ج اصلام میں گذر چکے۔

ابری (۲۸۹-۵۷۳ه)

یه محمد بن عبد الله بن محمد بن صالح میں، کنیت ابو بکراور نسبت ابہری مالکی ہے، فقیہ واصولی محمد شاور قاری تھے، ابن فرحون کہتے میں: وہ ثقہ، امانت دارمشہور تھے، مذہب مالکی کی سربراہی انہیں حاصل تھی، بغداد میں سکونت اختیار کی، وہاں انہوں نے ابوعروبہ حرانی، ابن ابی داؤد، ابوزید مروزی اور بغوی وغیرہ سے حدیث حاصل کی، اورخودان سے برقانی، ابراہیم بن مخلد، ابوالحن دارقطنی، با قلانی

اورابن فارس المقرى نے حدیث حاصل كى ، بغداد میں قاضى ابوعمر اور ان كے بیٹے ابوالحسین سے فقہ حاصل كى ، ابوعمر والدانی نے ان كا ذكر طبقات قراء میں كیا ہے ، اور ایک بہت بڑى تعداد نے ان سے فقہ حاصل كیا ، اور عراق ، خراسان ، جبل ، مصر اور افریقہ جیسى جگہوں سے امرکہ كی ایک جماعت ان كے پاس آئى۔

بعض تصانيف: "شرح مختصر ابن الحكم"، "الرد على المزني" تي مساكل عمتعلق، "كتاب في أصول الفقه" اور "شرح كتاب عبد الحكم الكبير".

[الديباج ص٢٥٥؛ تاريخ بغداد ٢٦٢٨؛ البدايه ١١ر٨٠٠:شذرات الذهب ٨٥٨]

> ابوامامہ: میصدی بن عجلان البابلی ہیں: ان کے حالات جسم ۲۲ میں گذر چکے۔

ابوبکرالصدیق: ان کے حالات جا ص۴۴۲ میں گذر چکے۔

ابوبکر: پیعبدالعزیز بن جعفر ہیں: ان کے حالات جاص ۴۳ میں گذر چکے۔

ابوبکرالفارسی ( • ۵ ساھے دوران وفات ہوئی)

یہ احمد بن حسین بن سہل ہیں، کنیت ابوبکر نسبت الفارس ہے،
فقیہ شافعی تھے، مزنی اور ابن سرت کے سے فقہ حاصل کی، بلاد فارس کے
منصب قضاء پر فائز رہے، اورایک مدت تک بخاری میں پھرنیسا پور
میں قیام پذیررہے۔

ابوسعيدالمقبري (؟-٠٠١هـ)

یہ کیسان بن سعید ہیں، کنیت ابوسعید اور نبیت المقبر کی مدنی ہے، تابعی ثقہ اور کثیر الحدیث تھے، انہوں نے حضرت عمر، علی، عبداللہ بن سلام، اُسامہ بن زید، ابوہریہ، ابوسعید خدری اور عقبہ بن عامر رضی اللہ عنہم وغیرہ سے روایت کی، اور ان سے ان کے بیٹے سعید اور ان کے پوتے عبداللہ بن سعید نے اور عبدالملک بن نوفل نے روایت کی، ابن سعد نے اہل مدینہ کے طبقہ اولی میں ان کا ذکر کیا ہے، کی، ابن سعد نے اہل مدینہ کے طبقہ اولی میں ان کا ذکر کیا ہے، واقدی کہتے ہیں: وہ ثقہ اور بہت زیادہ روایت کرنے والے تھے، ابراہیم حربی کہتے ہیں: وہ قبروں میں اترا کرتے تھے، لہذا مینام ان کا گرائی ہے۔

[تهذيب التهذيب ٨١ ٣٥٣؛ الأعلام ٢ / ٩٩]

ابوسلمه بن عبدالرحم<sup>ا</sup>ن: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۳ میں گذر <u>چک</u>۔

ابوالطفیل: بیعامر بن واثله بین: ان کے حالات ج ۱۷ ص ۳۶۸ میں گذر چکے۔

ابوطلحہ: بیرز بد بن مہل ہیں: ان کے حالات ج ۳ ص ۲ کے میں گذر چکے۔

ابوالقاسم الأنماطي (؟-٢٨٨ هـ)

یے عثمان بن سعید بن بشار ہیں، کنیت ابوالقاسم اورنسبت اُحول، اُنماطی، بغدادی ہے، اُنماظی اُنماط سے منسوب ہے، اور انماط اونی بعض تصانف: "عيون المسائل في نصوص الشافعي"، "الذخيره في أصول الفقه"، اور "كتاب الانتقاد على المزني" وطبقات الثافعية الكبرى ٢٨١، ٢٨٤؛ طبقات الثافعية لابن بدايص ٢٣٠؛ الأعلام الرااا؛ مجم المولفين الر١٩٢]

ا بوحنیفہ: بیالنعمان بن ثابت ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۴۴ میں گذر چکے۔

ابوالخطاب: بیمحفوظ بن احمد ہیں: ان کے حالات جا ص میں ۴۴۴ گذر چکے۔

ابوداؤد: بیسلیمان بن اُشعث ہیں: ان کےحالات جاص ۴۴۴ میں گذر چکے۔

ا بوذر: پیجندب بن جناده ہیں: ان کے حالات ج۲ص۵۸۲ میں گذر چکے۔

ابوالسعو د:يه محمد بن محمد ہيں: ان كے حالات جساص ۲۹ ميں گذر چكے۔

ابوسعیدالاصطخری: بیدالحسن بن احمد میں: ان کے حالات جا ص ۵۰ ۲۰ میں گذر چکے۔

ابوسعیدالحذری: بیسعد بن ما لک ہیں: ان کے حالات جاص ۴۴۵ میں گذر چکے۔

کپڑے ہیں جو بچھائے جاتے ہیں، فقیہ شافعی تھے، مزنی اور رہیے مرادی سے فقہ حاصل کیا، اوران دونوں سے روایت بھی کی، اورخود ان سے ابوالعباس بن سرت کے فقہ حاصل کیا، اور ابو بکر شافعی نے ان سے روایت کی، شخ ابواسحاق کہتے ہیں: انماطی کی وجہ سے فقہ شافعی کی کتابوں اور فقہ شافعی کے تحفظ کے لئے بغداد کے لوگوں میں ایک

[وفيات الأعيان ٢٦/٠ م، شذرات الذهب ١٩٨/٠ تاريخ بغداد ١١ / ٢٩٠: البداييوالنهاييه ١٩٨/٠] البداييوالنهاييه ١١٨٥]

ا بوقتادہ: بیرحارث بن ربعی ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۵۸۴ میں گذر چکے۔

ابوقلا به: به عبدالله بن زید بین: ان کے حالات جاص ۲۶۲ میں گذر چکے۔

ابواللیث السمر قندی: بینفر بن محمد ہیں: ان کے حالات جا ص۲۴۴ میں گذر چکے۔

ا بوموسی الأ شعری: به عبدالله بن قیس ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۴ میں گذر چکے۔

ابوہریرہ: بیعبدالرحمٰن بن صخر ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۴۴ میں گذر چکے۔

ابوالولىدالباجى: يەسلىمان بن خلف بىن: ان كے حالات جاص ۴۵ مىں گذر چكے۔

ابویعلی: پیچمر بن الحسین ہیں: ان کے حالات جا ص ۸۳ میں گذر چکے۔

ابو بوسف: به یعقوب بن ابراہیم ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۴۴ میں گذر چکے۔

ابي بن كعب:

ان کے حالات ج ۳ ص ۲۷ میں گذر چکے۔

الاً بی المالکی: یه محمد بن خلیفه بیں: ان کے حالات ج۸ص۱۹ ۳۹ میں گذر چکے۔

احمه بن عنبل:

ان کے حالات ج اص ۴۴۸ میں گذر چکے۔

اسامه بن زید:

ان کے حالات ج م ص ۵۲ میں گذر چکے۔

اسحاق بن را ہو ہے:

ان کے حالات ج اس ۹ ۴ میں گذر چکے۔

اُساء بنت اُنی بکرالصدیق: ان کے حالات جاص ۴۴۹ میں گذر چکے۔ الأوزاعي: پيعبدالرحلن بن عمروين:

ان کے حالات ج اص ۵ میں گذر چکے۔

الأسود بن يزيد:

ان کےحالات ج۱۲ ص۷۹ سیں گذر چکے۔

الأغمش (۲۱-۱۳۸ه)

یہ سلیمان بن مہران ہیں، کنیت ابو محمد، نسبت اسدی کوفی کا ہلی
ہے، اور لقب اعمش ہے، مشہور تا بعی ہیں، انہوں نے انس، عبداللہ بن
ابی اوفی، زید بن وہب، قیس بن ابی حازم، طلحہ بن نافع، عامر شعی،
ابراہیم نحفی اور عدی بن ثابت وغیرہ سے روایت کی، اور خودان سے حکم
بن عتیبہ ، سلیمان تیمی، سہیل بن ابی صالح، جریر بن حازم، اور ابن
المبارک وغیرہ نے روایت کی، مشیم کہتے ہیں: اعمش چار خصلتوں کی بنا
پراپنے اصحاب سے آگے بڑھ گئے: بیان سے زیادہ قرآن کو پڑھنے
والے، ان سے زیادہ حدیث کو یاد کرنے والے، اور ان سے زیادہ علم
فراکض کوجانے والے تھے، اور ایک دوسری خصلت کا ذکر کیا، عیس بن
ایونس کہتے ہیں: اعمش کے مثل ہم نے نہیں دیکھا اور نہ سرمایہ داروں اور
سلاطین کو اعمش کے فقروعتا جگی کے باوجودان کے نزد یک ان سے زیادہ
عاجز اور کم مایکسی اور کے نزد یک ہوتے دیکھا۔ نسائی اور ابن معین نے کہا:

[طبقات ابن سعد ۲۷۲ ۳۳؛ تاریخ بغداد ۹ر۳؛ الأعلام ۳/ ۱۹۸؛ تهذیب التهذیب ۲۲۴ ]

تقه مستند تھے، ابن حمال نے ان کا تذکرہ نقات تا بعین میں کیاہے۔

امام الحرمين: يه عبد الملك بن عبد الله بين: ان كه حالات جسم ٢٥ مين گذر كيك

انس بن ما لك:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۸۷ میں گذر چکے۔

#### إياس بن معاويه:

ان کے حالات جا ص ۵ میں گذر چکے۔

ابوب السختياني (٢٦-١١١١هـ)

بیابیب بن افی تمیمه کیسان ہیں، کنیت ابو بکر اور نسبت سختیا فی بھری ہے، تابعی ہیں، اپنے زمانه کے فقہاء کے سردار، اور حفاظ حدیث میں سے بھے، انہوں نے انس بن مالک کو دیکھا ہے، اور انہوں نے عمرو بن سلمہ الجرمی، حمید بن ہلال، ابوقلاب، قاسم بن محمد، عبد الرحمٰن بن قاسم، عطاء اور عکر مہوغیرہ سے روایت کی ، اور خودان سے اعمش، قادہ، دونوں حماد، دونوں سفیان، شعبہ، مالک، ابن علیہ اور ابن اسحاق وغیرہ نے روایت کی ، علی بن مدینی نے کہا: ان کو تقریباً کہ ہزار احادیث یا دخشوں ، ابن سعد نے کہا: حدیث میں ثقہ اور مستند، بہت سارے علوم کے جامع، ججت اور عادل تھے، مالک نے مستند، بہت سارے علوم کے جامع، ججت اور عادل تھے، مالک نے کہا: خشوع وخضوع اختیار کرنے والے باعمل عالم تھے۔

تهذیب التهذیب الر۹۵؛ شذرات الذهب ۱۸۱۱؛ سیر اُعلام النبلاء ۲۹/۱؛ تذکرة الحفاظ ار ۴۳۰؛ الاُ علام ار ۳۸۲] البويظی: په یوسف بن نحی ہیں: ان کے حالات ج ۱۵ ص۳۲۸ میں گذر چکے۔

**—** 

**\*** 

التر مذی: میم بن عیسی ہیں: ان کے حالات جا ص۵۵ میں گذر چکے۔ الباجی: پیسلیمان بن خلف ہیں: ان کے حالات جا ص ۵ میں گذر چکے۔

الباقلانی: يەمحربن الطيب بين: ان كے حالات جاس ۴۵۲ ميں گذر كيے۔

براء بن عازب:

ان کے حالات ج۲ ص ۸۱ میں گذر چکے۔

البغوى: بيرانحسين بن مسعود ہيں: ان كے حالات جاص ۴۵۴ ميں گذر چكے۔

البلقینی: بین مربن رسلان ہیں: ان کے حالات جا ص ۴۵۴ میں گذر چکے۔

البنانی: یه محمد بن حسن ہیں: ان کے حالات ج ۳ ص ۲۷۵ میں گذر چکے۔

البهوتی: به منصور بن یونس ہیں: ان کے حالات جاص ۴۵۴ میں گذر چکے۔

**.** 

الثورى: يەسفيان بن سعيد ہيں: ان كے حالات جاص ۵۵ مىن گذر چكے۔

3

الجرجانی: میلی بن محمد ہیں: ان کے حالات جسم ۲۵ میں گذر چکے۔ الحلو انى: يەمجر بن على بين:

ان کے حالات جا ص ۵۹ میں گذر چکے۔

کلیمی: بیالحسین بن الحسن ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۰ ۴ میں گذر چکے۔

حماد بن افی سلیمان: ان کے حالات جا ص۲۰ ۲۰ میں گذر چکے۔

خ

الخرشی: بیرممر بن عبدالله بین: ان کے حالات جا ص۲۰ میں گذر چکے۔

الخرقی: میمربن الحسین ہیں: ان کے حالات ج اص ۲۰ میں گذر چکے۔

الخصاف: بیاحمد بن عمرو بیں: ان کے حالات ج اص ۲۱ ۴ میں گذر چکے۔

الخطا **بی: بیرتمد بن محمد ہیں:** ان کے حالات ج ا ص ۲۱ ۲ میں گذر <u>س</u>کے۔ الجصاص: بياحمد بن على بين:

ان کے حالات ج ا ص ۵۹ میں گذر چکے۔

7

الحجاوى: پيەموسى بن احمد ہيں:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۹۱ میں گذر چکے۔

الحسن البصرى: بيالحسن بن بيبار ہيں: ان كے حالات جا ص٥٨ ميں گذر <u>ڪي</u>۔

حذيفه بن اليمان:

ان کے حالات ج۲ص۵۹۲ میں گذر چکے۔

الحصكفى: يەمجرىن على بين:

ان کے حالات ج اص ۵۹ میں گذر چکے۔

الحطاب: يه محمد بن محمد بن عبد الرحمٰن بيں: ان کے حالات ج اص ۵۹ میں گذر چکے۔

الحکم: بیدالحکم بن عمرو ہیں: ان کے حالات ج۵ص۸۹میں گذر چکے۔ [شذرات الذهب ۷٫۶۷؛ الضوء اللامع ۱۰٫۵۹؛ البدر الطالع۲۷۲۷؛ مدية العارفين ۱۷۸/۲] الخطیب البغد ادی: بیاحمد بن علی ہیں: ان کے حالات ج ۳ ص ۴۸۰ میں گذر کیے۔

خواہرزادہ: یہ محمد بن حسین ہیں: ان کے حالات جساس ۲۸۰ میں گذر چکے۔

J

الرازى: يەمجمە بن عمر ہيں: ان كے حالات جاص ۲۴ ميں گذر چكے۔

الراغب: بیالحسین بن محمد ہیں: ان کے حالات ج۲ص ۸۵ میں گذر چکے۔

ربیعة الرأی: بیر ببعه بن فروخ ہیں: ان کے حالات جاص ۲۴ میں گذر چکے۔

الرحبيانى: يەمصطفىٰ بن سعد ہیں: ان كے حالات ج٢ص ٥٩٦ ميں گذر <u>چ</u>كے۔

رفاعه بن رافع: ان کے حالات ج٠١ ص ٢٩ سيس گذر <u>ڪ</u>ے۔

الرملی: بیاحمد بن حزه ہیں: ان کے حالات جا ص۲۵ میں گذر چکے۔ )

الدردير: بيراحمد بن مُحمد ہيں: ان كے حالات جا ص ٢٣ م ميں گذر چكے۔

الدميري (۲۴۷–۸۰۸ه)

سی محمد بن موسی بن علی کمال بین ، کنیت ابوالبقاء اورنسبت اصلاً دمیری ، قاہری بین ، فقیه شافعی ، مفسر ، ادیب ، نحوی ، نظم گواور ان کے علاوہ علوم میں بھی دسترس رکھنے والے تھے ، بہاء الدین احمد بی ، حمال الدین اسنوی اور کمال الدین نویری مالکی وغیرہ سے علم حاصل کیا ، شوکانی کہتے ہیں : وہ تفییر ، حدیث ، فقد واصول فقد ، اور عربی زبان وادب اور اس کے علاوہ علوم میں درجہ کمال کو پہنچے ہوئے تھے ، تدریس وافحاء کا کام بھی انجام دیا اور کئی عمرہ کتا بین تصنیف کیس۔ بحض تصانیف : "المنجم الوهاج شرح منهاج الطالبین" ، الدیباج شرح سنن ابن ماجه "، "حیاة الحیوان الکبری" ، الدیباج شرح المعلقات السبع "۔

الرملى: يەخىرالىدىن الرملى بىن:

ان کے حالات ج اس ۲۲ میں گذر چکے۔

الرهوني (؟-٠٣١ه)

بیر محمد بن احمد بن محمد بن یوسف ہیں، کنیت ابوعبداللہ اورنسبت رہونی، مغربی ہے، فقیہ ماکلی اور متکلم تھے، مراکش میں فتوی کے لئے ان بھی کی طرف رجوع کیاجاتا تھا، انہوں نے شخ تاودی، محمد ورزازی، محمد البنانی، محمد البنوی وغیرہ سے فقہ حاصل کیا، اور ان سے شخ ہاشمی بن تہامی، محمد بن الحاج ،عبداللہ بن ابی بکر مکناسی وغیرہ نے حاصل کیا۔

بعض تصانف: "شرح الشيخ الزرقاني على مختصر خليل" پران كا عاشيه: "أرجوزة في الحيض والنفاس"، "حاشية على شرح ميارة الكبير على المرشد المعين" اور "نزهة الأكياس".

[شجرة النور الزكيه ص٧٨ه: عجم المؤلفين ٢٠/٩: بدية العارفين ٢/٣٥٤]

j

الزركشى: يەچمەبن بہا در ہيں: ان كے حالات ٢٥ ص ٥٩٧ ميں گذر چكے۔

زرو**ق: بیاحمد بن احمد بین:** ان کے حالات ج ۱۷ ص ۳۷ میں گذر <u>ک</u>ے۔

زعفرانی: پیچمرین مرزوق ہیں: ان کے حالات ج۱۵ ص ۳۳۳میں گذر <u>ب</u>کے۔

زفر: بیزفر بن الهذیل میں: ان کے حالات ج اص ۲۲ میں گذر کیے۔

الزہری: میرمحہ بن مسلم ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

زياد بن الحارث الصدائي (؟-؟)

یہ زیاد بن حارث صُدائی صحابی ہیں، وہ نبی علی اللہ اور آپ علی اللہ کے سفر میں آپ کے لئے اذان دی، نبی علی اللہ نبی ان کی قوم صُداء کی طرف شکر جیجنے کے لئے تیار کرایا تو انہوں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول!ان کو واپس کر دیجئے، میں ان کو اسلام کے ساتھ آپ کے پاس لاؤں گا، تو آپ میں ان کو اسلام کے ساتھ آپ کے پاس لاؤں گا، تو آپ میں ان کو اسلام کے ساتھ آپاتو آپ علی ہے نے ایک خطاکھا، چنا نچہان کا وفدا پنا سلام کے ساتھ آپاتو آپ علی ہے تو انہوں نے کہا: بلکہ کا وفدا پنا اسلام کے ساتھ آپاتو آپ علی ہے تو انہوں نے کہا: بلکہ اللہ نے ہدایت دی ہے، اور کہا: کیا آپ مجھے ان کا امیر نہیں بنا کیں گے؟ آپ علی ہوئی خیر نہیں ہے، تو انہوں نے امارت جھوڑ دی، بنا کیں گے؟ آپ علی کہا دیں حارث صدائی کے بارے میں آپا ہے، وہ دی، اسرالغاب، میں زیاد بن حارث صدائی کے بارے میں آپا ہے، وہ دی، اسرالغاب، میں زیاد بن حارث صدائی کے بارے میں آپا ہے، وہ دی، اسرالغاب، میں زیاد بن حارث صدائی کے بارے میں آپا ہے، وہ دی، اسرالغاب، میں زیاد بن حارث صدائی کے بارے میں آپا ہے، وہ

س

سالم بن عبداللد:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۹۸ میں گذر چکے۔

السكى: ييلى بن عبدالكافى بين:

ان کے حالات جاس ۲۸میں گذر چکے۔

سحنون: پەعبدالسلام بن سعید ہیں:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۹۸ میں گذر چکے۔

السرخسى: يەمجربن احمدىين:

ان کے حالات ج اص ۲۸ میں گذر چکے۔

السرخسى: پەمجەربن محمد بين:

ان کے حالات ج ۲ ص ۵۹۹ میں گذر چکے۔

سعيد بن جبير:

ان کے حالات ج اس ۲۹ میں گذر کیے۔

سعيد بن المسيب:

ان کے حالات ج اص ۲۹ میں گذر چکے۔

کہتے ہیں: رسول اللہ علیہ نے مجھے کم دیا کہ میں فجر کی نماز کے لئے اذان دول تو میں فجر کی نماز کے لئے اذان دول تو میں نے اذان دی، اور حضرت بلال نے اقامت کہنے کا ارادہ کیا، تو رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "إِن أَخا صداء أَذَن، و من أَذَن فهو يقيم" (صدائی بھائی نے اذان دی ہے، اور جواذان دے وہی اقامت کے)۔

[أسد الغابه ٢ر ١٤ ١١ الإصابه الر ٥٥٤ تهذيب التهذيب المهذيب المهديب التهذيب المهديب المهديب المهديب المهديب الم

زيد بن أرقم:

ان كے حالات ج٢ص٢٨ ميں گذر چكے۔

زيد بن ثابت:

ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

الزنجانی(؟-۲۵۵ هیں زندہ تھے)

يه ابراميم بن عبدالوماب بن ابي المعالى، عزالدين زنجانى، فقيه شافعي صوفي مين \_

بعض تصانیف: "شرح على الوجیز"، شرح الرافعی کی مخضرب، جس کانام انہوں نے" نقاوة العزیز في فروع الشافعیة" رکھا، اور" العزی في التصریف"۔

[طبقات الشافعيه ٧٤/٤؟ كشف الظنون ١١/١١م؟ بمجم المولفين الر٥٤]

سلیمان انیمی (؟ - ۱۴۳ه)

[طبقات ابن سعد ۷۷ ا؛ سير أعلام النبلاء ۲۱ ( ۱۹۵ ؛ تهذيب التهذيب ۱۲۰۱۷]

سلیمان بن بیبار:

ان کے حالات ج ۱۴ ص ۳۲۲ میں گذر چکے۔

سمره بن جندب:

ان کے حالات ج۵ ص۸۹ میں گذر چکے۔

السيوطی: پيرعبدالرحمٰن بن ابی بکر ہيں: ان کے حالات ج اص ۲۹ ميں گذر ڪيے۔

ش

الشاطبی: بیابراہیم بن موسی ہیں: ان کے حالات ۲۶ ص۲۰۰ میں گذر چکے۔

الشاطبی: بیقاسم بن فیرّ ة بیں: ان کے حالات ج م ص ۵۹ میں گذر چکے۔

الشافعی: بیمحربن ادریس ہیں: ان کے حالات جا ص ۲۷ میں گذر چکے۔

الشبر الملسى: يعلى بن على بين: ان كے حالات جا ص ۲۵ ميں گذر ڪيے۔

الشربني: يەمجەبن احمد ہیں: ان کے حالات جاص ۲۷ میں گذر چکے۔

شریح: بیشریح بن حارث ہیں: ان کے حالات جا ص اے ۴ میں گذر چکے۔

شریف ابوجعفر(۱۱،۲۰-۴۷هه) پیعبدالخالق بن عیسی بن احمد بن محمد بن عیسی ، شریف بین ، کنیت

ابوجعفراورنسبت ہاشمی،عباسی ہے، فقیہ ہیں، بہت سے علوم میں دسترس رکھتے تھے، اپنے زمانہ میں بغداد میں حنابلہ کے امام، ثقہ اور زمد وتقوی والے تھے، جامع المنصور اور جامع المهدی میں تدریس کے فرائض انجام دیئے۔

ابن الجوزی کہتے ہیں: وہ عالم، فقیہ، متقی، عابد، زاہد، مق بات کہنے والے سے، جانبداری نہیں برتے سے، اور اللہ کے سلسلہ میں ملامت کرنے والے کی ملامت کی پرواہ نہیں کرتے سے، انہوں نے ابوالقاسم بن بشران، ابو محمد الخلال، ابواسحاق بر مکی، ابوطالب عشاری وغیرہ سے حدیث سی، اور قاضی ابویعلی سے فقہ حاصل کی، قاضی ابوالحسین کہتے ہیں: سنہ ۲۸ مھسے لے کرا ۵ می ھوتک اپنے والد سے فقہ کا درس لیا، ان کی مجلس میں جاتے اور اس سے چٹے رہے، اور اصول و فروع فقہ کے اسباق دہراتے، یہاں تک کہ مذہب میں درجہ کمال کو پہنچ گئے، اور اپنے والد کے زمانہ میں بی افتاء در تدریس کے فرائض انجام دینے گئے، اہل بدعت کے خلاف متشدد اور تدریس کے فرائض انجام دینے گئے، اہل بدعت کے خلاف متشدد کے تیجہ میں انہیں رہا کردیا گیا، جب آپ کا انتقال ہواتو آپ کوامام کے تیجہ میں انہیں رہا کردیا گیا، جب آپ کا انتقال ہواتو آپ کوامام کے تیجہ میں انہیں رہا کردیا گیا، جب آپ کا انتقال ہواتو آپ کوامام احمد کی قبر کے پہلومیں فن کیا گیا۔

بعض تصانف: رؤوس المسائل"، "أدب الفقه"، اور "شرح المذهب"

[مناقب الإمام احمد ص ٥٢١؛ الذيل على طبقات الحنابله ار ٢٦،١٥٧؛ النجوم الزاهره ٦/٢٠١٤؛ الأعلام ١٨/ ٦٣؟ بجم المولفين ٥/١١٠]

> الشعی: بیرعامر بن شراحیل ہیں: ان کےحالات جاص ۷۲ میں گذر چکے۔

شمس الأئمه حلوانی: به عبدالعزیز بن احمد ہیں: ان کے حالات جاص ۵۹ میں گذر چکے۔

الشوكانى: يەمجمە بن على بين:

ان کے حالات ج کا ص ۲۰ میں گذر چکے۔

الشیر ازی: بیابراہیم بن علی ہیں: ان کے حالات ج۲ ص۲۰۲ میں گذر چکے۔

ص

صاحبين:

اس لفظ کی مراد کا بیان ج ا ص ۲۵ میں ہو چکا ہے۔

صاحب البدائع: بيا بوبكر بن مسعود بين: ان كے حالات ج اص ۸۹ ميں گذر كيے۔

صاحب البیان: پیخی بن سالم العمر انی ہیں: ان کے حالات ج۱۱ ص ۴۵۲ میں گذر یکے۔

صاحب تهذیب الفروق: پیم علی بن حسین ہیں: ان کے حالات ج٠١ص٠٨٣ میں گذر کیے۔ الطحاوى: پياحمه بن محمر ہيں:

ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

الطرطوش: يهجمه بن الوليدين:

ان کے حالات ج اص ۷۵م میں گذر چکے۔

طلحه بن عبيد الله:

ان کے حالات ج 9 ص ۳۲۲ میں گذر چکے۔

ع

عائشة:

ان کے حالات ج اص ۷۵م میں گذر چکے۔

عباده بن الصامت:

ان کے حالات ج م ص ۲۲ میں گذر چکے۔

العباس بن عبد المطلب:

ان کے حالات ج ا ص ۲ ۷ میں گذر چکے۔

عبدالرحلن بن زيد بن الخطاب:

ان کے حالات ج۲ ص ۹۱ میں گذر چکے۔

صاحب الدرالمخار: يمجمه بن على بين:

ان کے حالات ج اص ۵۹ میں گذر چکے۔

صاحب غاية المنتهى: پيمرعى بن يوسف ہيں:

ان کے حالات ج کے ص ۵ میں گذر چکے۔

صاحب كشاف القناع: بيمنصور بن يونس بين:

ان کے حالات جاس ۲۵۴ میں گذر چکے۔

صاحب الهدامية: ييلى بن أبي بكر المرغينا في بين: ان كے حالات ج اس ۴۹۲ ميں گذر چكے۔

الصاوى: پياحمه بن محمد ہيں:

ان کے حالات ج اص ۲۷ میں گذر چکے۔

الصدرالشهيد: بيعمر بن عبدالعزيز بين:

ان کے حالات ج ۱۲ ص ۳۸۸ میں گذر چکے۔

ط

طاؤس بن كبيبان:

ان کے حالات ج اص ۲۸ میں گذر چکے۔

تهذيب التهذيب ٧٦هم؛ شذرات الذهب ١٨٥١؛ الأعلام

[ 402/4

عبدالرحمٰن بنعوف:

ان کے حالات ج ۲ ص ۲۰۴ میں گذر چکے۔

عبدالعزيز البخارى الحنفى:

ان کے حالات ج ۱۲ ص ۹ ۳ میں گذر چکے۔

عثمان بن عفان:

عثمان البتى: بيعثمان بن مسلم بين:

ان کے حالات ج اص ۷۷ میں گذر چکے۔

ان کے حالات ج کا ص ۸ ۲ میں گذر چکے۔

عبدالله بن الزبير:

ان کے حالات ج ا ص ۷ کے میں گذر چکے۔

عروه بن الزبير:

ان کے حالات ج ۲ ص ۲۰ ۲ میں گذر کیے۔

عبيده سلمانی (؟-۲۷ھ)

یہ عبیدہ بن عمرو ہیں، اور ایک قول ہے کہ بیا بن قیس بن عمرو سلمانی ہیں،کنیت ابوعمر واورنسبت کوفی مرادی ہے۔

فقیہ تابعی ہیں، فتح مکہ کے زمانہ میں یمن میں اسلام لائے،
لیکن نی عظیمیہ کی زیارت کا شرف حاصل نہ ہوسکا،انہوں نے علی،
ابن مسعود اور ابن زبیر سے روایت کی، اور خود ان سے ابراہیم نخعی،
شعبی، محمد بن سیرین، عبد الله بن سلمہ مرادی وغیرہ نے روایت کی۔
شعبی کہتے ہیں: عبیدہ قضاء کے معاملہ میں شریح کے ہم پلہ تھے، ابن
سیرین کہتے ہیں: عبیدہ سے زیادہ پر ہیز کرنے والا میں نے کسی اور کو
نہیں دیکھا،اور محمہ بن سیرین کی اکثر روایتیں ان سے ہی ہیں۔

احمد عجلی کہتے ہیں: عبیدہ حضرت عبد اللہ بن مسعود کے ان اصحاب میں سے ایک تھے جوقر آن پڑھاتے اور فتوی دیتے تھے۔ ابن معین کہتے ہیں: عیسی بن یونس کہا کرتے تھے کہ سلمانی پرناز کیاجا تا تھا، اور علی مدینی نے ان کو ابن مسعود کے اصحاب فقہاء میں شار کیا ہے، ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے۔

[البداييه والنهابيه ٢٨/٨ ٣؛ سير أعلام النبلاء ١٠٠٠،

عطاء بن الي رباح:

ان کے حالات ج اص ۷۷م میں گذر چکے۔

على بن ابي طالب:

ان کے حالات ج اص ۷ کے میں گذر چکے۔

عمارين ياسر:

ان کے حالات جسم ۲۹۳ میں گذر چکے۔

عمران بن حصين:

ان کے حالات ج ا ص ۸۰ میں گذر چکے۔

عمر بن الخطاب:

ان کے حالات ج ا ص ۷ کے میں گذر چکے۔

عمر بن عبدالعزيز:

ان کے حالات جام ۴۸۰ میں گذر چکے۔

عمروبن حزم:

ان کے حالات جہ اس ۲۸ سیس گذر چکے۔

عمروبن دينار:

ان کے حالات ج ک ص ۴۴۸ میں گذر چکے۔

عميرهالبرسي: پياحمه عميره بين:

ان کے حالات ج اص ۸۰ میں گذر چکے۔

عوف بن ما لك:

ان کے حالات ج ۱۱ ص ۲ ۴ میں گذر چکے۔

عيسى بن دينار:

ان کے حالات ج۵ ص۹۲ میں گذر چکے۔

العینی: مجمود بن احمه ہیں:

ان کے حالات ج ۲ ص ۲۰۸ میں گذر چکے۔

غ

الغزالی: یه محمد بن محمد میں: ان کے حالات ج اص ۴۸ میں گذر چکے۔

ف

الفضل بن العباس: ان کے حالات ج۳۱ ص۳۵۶ میں گذر چکے۔

ق

قاضی ابوبکر بن الطیب: بیمحر بن الطیب ہیں:
ان کے حالات ج اس ۲۵۲ میں گذر کیے۔

قاضی اساعیل: بیاساعیل بن اسحاق ہیں: ان کے حالات ج۲ص۲۹میں گذر چکے۔

قاضى عبدالوماب: يه عبدالوماب بن على مين: ان كے حالات جساص ۴۹۵ ميں گذر كيے۔

قاده بن دعامه:

ان کے حالات ج اص ۸۸ میں گذر چکے۔

القرافی: بیاحمد بن ادریس ہیں: ان کے حالات جاص ۸۸ میں گذر چکے۔

القرطبی: بیرتمد بن احمد ہیں: ان کے حالات ۲۵ ص ۲۱۰ میں گذر چکے۔

القشیری: پیعبدالکریم بن ہوازن ہیں: ان کے حالات ج ۲۳ ص ۴۲۸ میں گذر چکے۔

القلبو بی: بیداحمد بین: ان کے حالات جا ص۸۵ میں گذر چکے۔

کرابسی(؟-۲۴۸ھ)

یہ حسین بن علی بن یزید ہیں، کنیت ابوعلی اور نسبت کراہی ہے،
فقیہ ہیں، امام شافعی کے شاگردوں میں ہیں، بغداد میں فقہ حاصل کی،
بہت ہی احادیث سنیں، امام شافعی کے ساتھ رہے، اور ان سے علم
حاصل کیا، ان کا شارامام شافعی کے کبار اصحاب میں ہے، انہوں نے
معن بن عیسی، اسحاق بن یوسف از رق وغیرہ سے روایت کی، اور خود
ان سے حسن بن سفیان، محمد بن علی مدینی، عبید بن محمد بزار وغیرہ نے
روایت کی، خطیب کہتے ہیں: وہ بہت زیادہ مجھ دار عالم فقیہ تھے، فقہ
اور اصول فقہ میں ان کی بہت سی تصانیف ہیں جوان کے حسن فہم اور

بعض تصانيف: "أصول الفقه وفروعه"اور "الجرح والتعديل".

[ تهذیب التهذیب ۲/۵۹۰ شیر اُعلام النبلاء ۱۲/۹۷۰ طبقات الفقهاء للشیر ازی ص ۸۵؛ تاریخ بغداد ۸۸،۸۴؛ الأعلام ۲۲۲/۲]

الکاسانی: بیابوبکر بن مسعود ہیں: ان کے حالات جاص ۸۲ میں گذر چکے۔ تراجم فقهاء

الكرخى

مجامد بن جبر:

ان کے حالات ج ا ص ۹۰ میں گذر چکے۔

الكرخى: ييعبيدالله بن الحن مين: ان كے حالات جاص ۴۸۶ ميں گذر <u>ڪے ۔</u>

المحاملي: په احمد بن محمد مين:

ان کے حالات جسم ۲۹۳ میں گذر چکے۔

محمر بن الحنفيه:

ان کے حالات جسم کوم میں گذر چکے۔

محمر بن سلمه:

ان کے حالات ج ک ص ۲۵ میں گذر چکے۔

محمد بن عبدالحكم (١٨٢-٢٦٨هـ)

یہ حمد بن عبد اللہ بن عبد الحکم ہیں، کنیت ابوعبد اللہ اور نسبت مصری ہے، فقیہ مالکی ہیں، مصرکی علمی سربرائی ان کو حاصل تھی، انہوں نے اپنے والد سے اور ابن وہب، اشہب، ابن قاسم وغیرہ سے حدیث کی ساعت کی، اور ابن ابی فند یک، انس بن عیاض، شعیب بن لیث ، حرملہ بن عبد العزیز وغیرہ سے روایت کی، اور خود ان سے ابو بکر نیسا بوری، ابوحاتم رازی اور ان کے بیٹے عبد الرحمٰن وغیرہ نے روایت کی، ابن عبد البر کہتے ہیں: وہ اپنے زمانہ کے شریف بارعب فقیہ تھے، ابن الحارث کہتے ہیں: وہ علاء فقہاء میں بحث و مباحثہ اور مناظرہ کرنے والوں اور جو گفتگو کررہے ہیں اور اپنے مذہب میں سے جس کی تقلید کررہے ہیں اس کے سلسلہ میں دلیل پیش کرنے والوں میں اندلس سے سفرکر کے لوگ ان کے پاس آتے تھے۔

النحى: يعلى بن محمد بين: ان كے حالات ج اص ۸۵ ميں گذر چكے۔

الليث بن سعد:

ان کے حالات ج اص ۸۸ میں گذر چکے۔

ما لك: بيه ما لك بن انس بين:

ان کے حالات ج اص ۸۹ میں گذر چکے۔

الماوردى: پيىلى بن محمد ہيں:

ان کے حالات جا ص ۹۹ میں گذر چکے۔

[ميزان الاعتدال ١٨٦٨؛ وفيات الأعيان ١٧٦٨، ٤/ ١٩٤٠الديباج ص٢٢٩]

مروان بن الحكم:

ان کے حالات ج۲ص ۱۱۴ میں گذر چکے۔

المزنی: بیاساعیل بن بحیی المزنی ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۹۲ میں گذر چکے۔

سروق:

ان کے حالات جسم ۲۹۸میں گذر چکے۔

مسلم: بیسلم بن الحجاج ہیں: ان کے حالات ج اص ۴۹۲ میں گذر کیے۔

مطرف بن عبدالرحمٰن:

ان کے حالات ج ۲ ص ۲۱۵ میں گذر چکے۔

مطرف بن عبدالله بن شخير (؟ - ٨٤ هـ)

یہ مطرف بن عبداللہ بن شخیر ہیں، کنیت ابوعبداللہ اورنسبت حرشی عامری ہے، کبارتا بعین میں سے ہیں، حکمت سے متعلق ان سے جملے منقول ہیں، انہوں نے اپنے والد سے حضرت علی، عمالہ، ابوذرہ، عثال من انہ اللہ بن عثال عثال من انہ اللہ بن الحاص اور عمران بن حصیل معفل من وغیرہ سے روایت کی، اور خود ان سے حسن بصری، ان کے بھائی یزید بن عبداللہ، قادہ، ثابت البنانی وغیرہ نے روایت کی۔

ابن سعدان کا تذکرہ کرتے ہوئے کہتے ہیں: انہوں نے ابی بن کعب سے روایت کی ہے، ثقہ تھے اور فضل وتقوی اور عقل وادب بھی حاصل تھا، مجلی کہتے ہیں: وہ ثقہ تھے، بصرہ میں ابن اشعث کے فتنہ سے صرف بیاورا بن سیرین نچے رہے۔

[طبقات ابن سعد ۱/۷۱؛ تهذیب التهذیب ۱/۳۷۱؛ تذکرة الحفاظ ۱/ ۲۰؛ البدایه والنهایه ۹/۲۹؛ النجوم الزاهره ۱/۲۱۲؛ شذرات الذهب ۱/۱۱]

معاذبن جبل:

ان کے حالات ج اص ۹۳ میں گذر چکے۔

معمر بن عبدالله (؟-؟)

یه عمر بن عبدالله بن نافع بن نضله بن عوف بن عبید بین ، نسبت قرشی عدوی ہے، صحافی بین ، پہلے اسلام لانے والوں اور حبشہ ہجرت کرنے والوں میں بین ، انہوں نے نبی علیہ اور عمر بن الخطاب سے روایت کی ، اور ان سے سعید بن المسیب ، بشر بن سعید ، عبدالرحمٰن بن جبیرالمصر کی وغیرہ نے روایت کی ، ابن عبدالبر کہتے ہیں: بنی عدی کے بڑے لوگوں میں تھے، ابن حجر کہتے ہیں: انہوں نے حجۃ الوداع میں رسول اللہ علیہ کے موے مبارک کا حلق کیا تھا۔

[أسد الغابه ۱۲۰۲۳؛ الإصابه ۲۴۸۸۳؛ تهذیب التهذیب۲۲۰۱۱]

المغير ه بن شعبه:

ان کے حالات ج ۲ ص ۲۱۲ میں گذر چکے۔

المقدى: يەعبدالغنى بن عبدالواحدىين: ان كے حالات ج١٨ ص ٣٣١ ميں گذر <u>ڪ</u>ے۔

ل

ملاخسرو: پیڅمرین فراموزین: ان کے حالات ج۵ص ۹۵ میں گذر چکے۔

انخعی: بیابرا ہیم انخعی ہیں: ان کے حالات جا ص۲۲ میں گذر چکے۔

النووى: يە ئىخىي بن شرف بىن: ان كے حالات جاص ۴۹۵ مىں گذر چكے۔