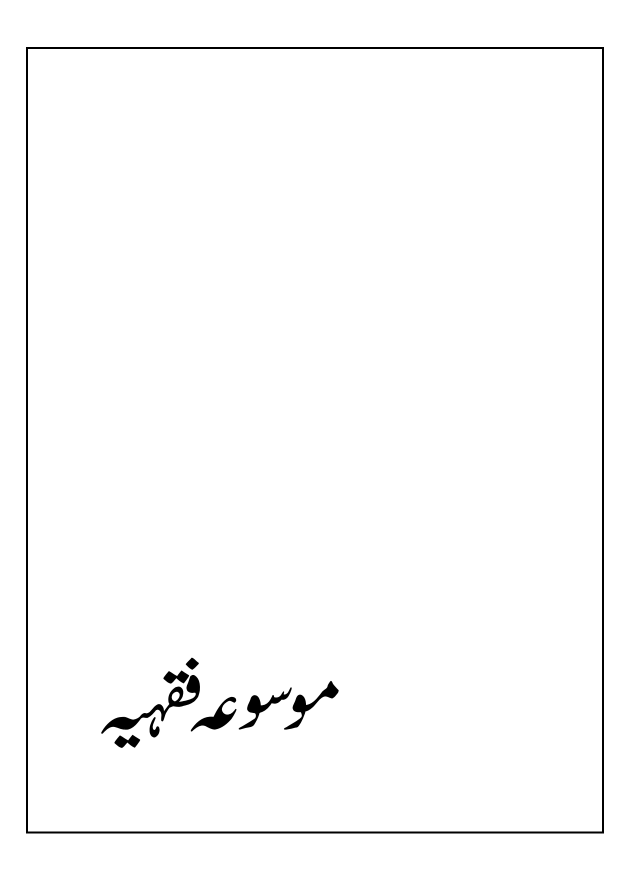


جمله حقوق تجق وزارت اوقاف واسلامی امورکویت محفوظ میں یوسٹ بکس نمبر سا، وزارت اوقاف واسلامی امور، کویت اردوترجمه اسلامك فقداكيرمي (اندْيا) 161-F ، جوگابائی ، پوسٹ بکس 9746 ، جا معد نگر ، نٹی دہلی -110025 فون:91-11-26981779 Website: http/www.ifa-india.org Email: fiqhacademy@gmail.com



بيني للوالج بزال جين م هُوَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُوُنَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً
 فَلَوُلاَ نَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحْذَرُونَ ﴾ (سورهٔ توبه / ۱۲۲) '' اور مومنوں کو نہ چاہئے کہ ( آئندہ ) سب کے سب نکل کھڑے ہوں ، یہ کیوں نہ ہو کہ ہرگروہ میں سے ایک حصہ نکل کھڑا ہوا کرے، تا کہ ( یہ باقی لوگ ) دین کی سمجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تا کہ بیداینی قوم والوں کو جب وہ ان کے پاس واپس آجائیں ڈراتے رہیں،عجب کیا کہ وہ مختاط رہیں!''۔ "من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين" (بخارى دمسلم) · اللد تعالى جس ك ساتھ خير كاارادہ كرتا ہے اسے دین کی سمجھ عطافر مادیتا ہے'۔

| <b>فھرست موسوعہ فقھیہ</b><br>جلر – ۱۳ |                                                    |             |
|---------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------|
| صفحه                                  | عنوان                                              | فقره        |
| ٢٩                                    | تماثل                                              | <b>۲</b> −۱ |
| r9                                    | تعريف                                              | 1           |
| r9                                    | متعلقه الفاظ: تساوى، تكافؤ                         | ۲           |
| 59                                    | اجمالي حكم                                         | ۴           |
| ٢٩                                    | تمالؤ                                              | r •-1       |
|                                       | د کیھئے: تواطؤ                                     |             |
| ۳۸-۳•                                 | تمتع                                               |             |
| • •                                   | تعريف                                              | 1           |
| • •                                   | متعلقه الفاظ بإ فراد ،قران                         | ۲           |
| ٣١                                    | تمتع،إ فراداورقران ميں كون افضل ہے                 | ٣           |
| ٣١                                    | تمتع کےارکان                                       | ۵           |
| r 0-r r                               | تمتع کی شرائط                                      | 11-4        |
| ٣٢                                    | الف يحمره كوجج پرمقدم كرنا                         | ۲           |
| ٣٢                                    | ب:عمرہ جج کے مہینوں میں ہو                         | ۷           |
| ٣٣                                    | ج۔جح وعمرہ کاایک ہی سال میں ہونا                   | ۸           |
| ۲۰ ۲۰<br>۲۰                           | دے جح وعمرہ کے درمیان سفر کا نہ ہونا               | ٩           |
| ۲۳ میر<br>۲۳ میر                      | ھ۔ بج کااحرام باند ھنے سے پہلے عمرہ کااحرام کھولنا | 1•          |
| ٣٢                                    | ومسجد حرام کے حاضرین میں سے نہ ہو                  | 11          |
| ٣٣                                    | مسجد حرام کے حاضرین سے کون لوگ مراد میں            | 11          |

| صفحه             | عنوان                                          | فقره               |
|------------------|------------------------------------------------|--------------------|
| ۳۵               | ز_ج ياعمره كافاسد نه كرنا                      | ١٣                 |
| ۳۵               | کیامدی کو بھیج دینا حرام سے نکلنے سے مانع ہے   | ۱۵                 |
| ٣٦               | تمتع میں ہدی کا واجب ہونا                      | 14                 |
| ٣٦               | ہدی کا بدل                                     | 14                 |
| m9−m∠            | روزوں کاوفت اوران کامقام                       | ۲ +- ۱۸            |
| ٣٧               | اول: تین یوم کےروزے                            | 1A                 |
| ٣٨               | دوم:سات دنوں کےروز بے                          | 19                 |
| ٣٨               | سوم :روز ہ شروع کردینے کے بعد ہدی پرقا در ہونا | ۲۰                 |
| ٣٩               | تمثال                                          |                    |
|                  | د کیھئے: تصویر                                 |                    |
| ٩-٣-٩ ٢          | تمر                                            | Λ-1                |
| ٣٩               | تعريف                                          | 1                  |
| ٣٩               | متعلقه الفاظ : رطب ، بسر ، لج                  | ٢                  |
| • ٢٢             | اجماليحكم                                      | ۵                  |
| ۴                | بحث کے مقامات                                  | ٨                  |
| ۱ ۲ – ۲ ۲        | تمريض                                          | ∠-1                |
| ۴ ۱              | تعريف                                          | ſ                  |
| ٢٦               | متعلقه الفاظ : تطبيب ومداوا ة                  | ٢                  |
| ٢                | شرعى حکم                                       | ٣                  |
| ۲ <i>۲</i> – ۲ ۲ | بتجارداری سے متعلق رخصتیں                      | $\Delta - \Gamma'$ |
| ۲ ۲              | الف جمعهاور جماعت کوچھوڑ دینا                  | ٣                  |
| ٢٣               | ب۔مرض کی جگہدد کچھنا جبکہوہ ستر کے حصہ میں ہو  | ۵                  |

۲ اولادکی تیارداری میں ماں کا سب سے بہتر ہونااوراس کے برعکس ۲۳ ۲ تیاردارکا ضان اوراس کی ذمہداری

| صفحه             | عنوان                                                | فقره |
|------------------|------------------------------------------------------|------|
| r 2-r r          | تملک                                                 | 12-1 |
| ~~~              | تعريف                                                | 1    |
| ۳۵               | متعلقه الفاظ اختصاص، حيازه                           | ٢    |
| ۳۵               | اس کا حکم                                            | ~    |
| ٣۵               | تملك كى شرائط واسباب                                 | ۵    |
| ۳۵               | تملك كاقتمين                                         | ۷    |
| ٢٦               | اجرت كاتملك                                          | ۸    |
| ٢                | قرض کا تملک                                          | 9    |
| ٢                | مضاربت کے نفع کا تملک                                | 1+   |
| ٢٦               | مساقاۃ میں عامل کے حصبہ کا تملک                      | 11   |
| ۲ <sup>س</sup> ۲ | شفعه میں زمین کا تملک                                | ١٢   |
| ۲ <sup>س</sup> ۲ | مهركاتملك                                            | 11-  |
| ∠ ۲              | مال غنيمت كانتملك                                    | ٢    |
| ∠ ۲              | ہبہ کی ہوئی شک کا تملک                               | ۱۵   |
| ∠ ۲              | غيرمزردعه زيين كاتملك                                | 1Y   |
| ے <i>م</i>       | مباح اشياء كاتملك                                    | ۱۷   |
| ۵ ۱- ۴ ۸         | تمليک                                                | 9-1  |
| ۲ ۸              | تعريف                                                | 1    |
| ٢                | متعلقه الفاظ ابراء، اسقاط                            | ٢    |
| ٢                | محل تمليک                                            | ~    |
| ۵ • – ۴ ۹        | قبضہ سے پہلے خریدی ہوئی اعیان کی تملیک               | ۵-۲  |
| و بر             | ہیچ کی وجہ سے قبضہ سے پہلے خریدی ہوئی اعیان کی تملیک | ۵    |
| ۵.               | بیچ کے بغیر خریدی ہوئی اعیان کی تملیک                | ۲    |
| ۵.               | انتفاع کی تملیک                                      | ۷    |

| صفحه     | عنوان                                                                   | فقره                    |
|----------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ۵۱       | منفعت کی تملیک                                                          | ٨                       |
| ۵١       | لفظتملیک کے ذریعہ نکاح کا انعقاد                                        | ٩                       |
| ٥٣-٥٢    | خمول                                                                    | ۲-۱                     |
| ۵۲       | تعريف                                                                   | 1                       |
| ٥٢       | متعلقه الفاظ: تملك ، اختصاص                                             | ٢                       |
| ٥٣       | اجماليحكم                                                               | ٢                       |
| \$\$-\$P | تميمه                                                                   | ۴-۱                     |
| ۵٣       | تعريف                                                                   | 1                       |
| ۵٣       | متعلقه الفاظ: رقبيه                                                     | ٢                       |
| ۵٣       | اجماليحكم                                                               | ٣                       |
| 4+-00    | تمييز                                                                   | +-                      |
| ۵۵       | تعريف                                                                   | 1                       |
| ۵۵       | متعلقه الفاظ ذابهام                                                     | ۲                       |
| 7+-07    | تمييز يسمتعلق احكام                                                     | l <b>+</b> − <b>t</b> ~ |
| ۲۵       | ممييز كااسلام اوراس كاارتداد                                            | ٣                       |
| ۵۷       | مميّز کي عبادت                                                          | ٢                       |
| ۵۷       | نماز میں میتز بیچے کی امامت                                             | ۵                       |
| ۵۸       | مميّز کی شہادت اور اس کاخبر دینا                                        | ۲                       |
| ۵۸       | مميّز بیچ کے نصر فات اور اس کا ہدید پہنچا نا                            | ۷                       |
| ۵۸       | ممیٹز بچہ فورت کے کن کن اعضاءکود مکیر سکتا ہے                           | ۸                       |
| ۵۹       | پرورش کےمعاملہ میں ممیّز بیچکووالداوروالدہ کے درمیان اختیار دینا<br>میں | ٩                       |
| ۵۹       | مللّف ہونے کی بنیادتمییز ہے یابلوغ<br>پر م                              | ◆                       |
| ۲.       | مشحاضه کی تمییز                                                         | 11                      |

| صفحه        | عنوان                                                      | فقره               |
|-------------|------------------------------------------------------------|--------------------|
| 48-4+       | تنابز                                                      | ∠-1                |
| ۲+          | تعريف                                                      | 1                  |
| ۲.          | متعلقه الفاظ بشخرييه غيبت ،تعريض                           | ۲                  |
| ١٢          | شرع حکم<br>تنابز سے مشتنی حالات                            | ۵                  |
| ٦١          | تنابز سے متثنی حالات                                       | Y                  |
| ۲۲          | تنازع                                                      |                    |
|             | د یکھئے:اختلاف                                             |                    |
| 76-76       | تنازع بالايدى                                              | ۱-۱                |
| ٦٢          | تعريف                                                      | 1                  |
| ۲۲          | اجماليحكم                                                  | ٢                  |
| 717         | دوا شخاص کی ملکیت کے درمیان حائل دیوار کے سلسلہ میں تنازعہ | ۴                  |
| 27-72       | تناسخ                                                      | ۲-۱                |
| ٩٢          | تعريف                                                      | 1                  |
| ۵r          | اجماليحكم                                                  | ٢                  |
| Z*-7Z       | تناقض                                                      |                    |
| ۲۷          | تعريف                                                      | 1                  |
| ۲۷          | متعلقه الفاظ : تضاد بحال                                   | ۲                  |
| <b>79-7</b> | اجماليحكم                                                  | $\Lambda - \Gamma$ |
| ۲∠          | دعوی میں تناقض                                             | ۴                  |
| ۸۲          | اقرار میں تناقض                                            | ۵                  |
| ۸۲          | شهادت <b>می</b> ں تناقض                                    | X-Y                |
| ۸۲          | الف چھم سے پہلے شہادت میں تناقض                            | ۲                  |
| 79          | ب۔ فیصلہ کے بعدلیکن نفاذ سے پہلے شہادت میں تناقض           | 2                  |

| صفحہ                              | عنوان                                                     | فقره    |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------|---------|
| ∠.+                               | ج حیق وصول کرنے کے بعد شہادت میں تناقض                    | ٨       |
| ∠۲-∠+                             | تبغيز                                                     | ۲-۱     |
| <b>∠</b> •                        | تعريف                                                     | 1       |
| ۷.                                | متعلقه الفاظ فورتعلق ،اضافت ، تاجيل                       | ٢       |
| ۷۱                                | اجماليحكم                                                 | ۲       |
| 20-2r                             | تنحيس                                                     | ۲-۱     |
| 21                                | تعريف                                                     | 1       |
| ۷۳                                | متعلقه الفاظ: تقدير تطهير                                 | ٢       |
| 2٣                                | اجماليحكم                                                 | ۴       |
| $\angle \wedge - \angle \diamond$ | تنجیم                                                     | 9-1     |
| ۷۵                                | تعريف                                                     | ١       |
| 24                                | متعلقه الفاظ بسحر ، کهانت ، شعوذ ہ ، <b>رم</b> ل ، عرافیہ | ٢       |
| $\angle \Lambda - \angle \forall$ | شرعي حکم                                                  | 9-2     |
| 24                                | اول: ستاروں کی رفتار میںغور دفکر کرنے کے معنی میں تنجیم   | 2       |
| $\angle \wedge$                   | دوم :قرض قسط وارکرنے کے معنی میں تنجیم<br>میں             |         |
| $\angle \wedge$                   | قتل خطااوقتل شبه عمد کی دیت کی ننجیم<br>مد                | ۸       |
| $\angle \Lambda$                  | بدل كتابت كي تنجيم                                        | ٩       |
| 9 • - ∠ 9                         | تنزيه                                                     | ۲۱-۱    |
| ∠9                                | تعريف                                                     | 1       |
| <b>∧</b> 9-∠9                     | شرعي حکم                                                  | r I – r |
| <u>ک</u> ۹                        | اللد کې تنزيبه                                            | ٢       |
| ۸.                                | انبياء يبهم السلام كى تنزيير                              | ۲-۵     |
| ۸.                                | الف۔ پیغام رسانی میں کذب یا خطاہے                         | ۵       |
| Λ1                                | ب -سب ،شتم اوراستهزاء سے انبیاء کی تنزییہ                 |         |

| صفحه                    | عنوان                                           | فقره          |
|-------------------------|-------------------------------------------------|---------------|
| ۸۱                      | ملائکہ کی تنزیہ                                 | ۷             |
| $\Lambda r - \Lambda r$ | قرآن کریم کی تنزیہ                              | I <b>•</b> −∧ |
| ٨٢                      | الف يتحريف وتبديل سے قرآن كريم كى تنزيہ         | ۸             |
| ٨٢                      | ب ۔توہین سےقرآن کریم کی تنزیہ                   | ٩             |
| ٨٢                      | ج۔کفارکے ہاتھ میں جانے سے قرآن کریم کی تنزیہ    | 1+            |
| ٨٢                      | تفسير وحديث اورعلوم شرعيه کی کتابوں کی تنزيبر   | 11            |
| ٨٣                      | صحابه کرام کی تنزییر                            | ١٢            |
| $\wedge$ $\sim$         | از داج مطہرات کی تنزیہ                          | 10            |
| ۸ <i>۵</i>              | مکه مکرمه کی تنزی <u>ب</u>                      | ۱۵            |
| ٢٨                      | مدينة منوره کې ننز بير                          | 1A            |
| ٢٨                      | نجاسات اورگندگیوں سے مساجد کی تنزییر            | 19            |
| $\wedge \angle$         | جنبی اورحا ئضبہ کے داخل ہونے سے مساجد کی تنزییہ | ۲۰            |
| ٨٩                      | لڑائی جھگڑ بےاور بلندآ واز سےمساجد کی تنزییر    | ۲١            |
| <b>^</b> 9              | پاگلوں اور بچوں سے مساجد کی تنزییہ              | ٢٢            |
| 91~-9+                  | تنشيف                                           | ۵-۱           |
| ٩+                      | تعريف                                           | 1             |
| 91                      | متعلقه الفاظ بتجنيف                             | ۲             |
| 91                      | اجماليحكم                                       | ٣             |
| 91                      | وضواور خسل کے بعد تنشیف                         | ٣             |
| 97                      | وضوکے بعد یو نچھناافضل ہے یانہیں یو نچھنا       | ۴             |
| 91~                     | ميت کي تنشيف                                    | ۵             |
| 90-91                   | تنعيم                                           | ۲-۱           |
| 91~                     | تعريف                                           | 1             |
| 91~                     | تعریف<br>تنعیم سے تعلق احکام                    | ٢             |

| صفحه                                    | عنوان                                            | فقره     |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------|----------|
| 90                                      | تعفل                                             |          |
|                                         | د کیھئے: نافلہ                                   |          |
| 91-90                                   | <i>i</i> iai:                                    | 11-1     |
| 90                                      | تعريف                                            | 1        |
| ٩Y                                      | متعلقه الفاظ: فضاء                               | ٣        |
| ٩٢                                      | شرعی حکم<br>شرعی حکم                             | <b>`</b> |
| ٩٢                                      | تنفیذ کا اختیار <sup>س</sup> کو ہے               | ۵        |
| ۲۹                                      | قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ کا حکم                    | ۲        |
| ٩८                                      | دوسر بے قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ کا حکم            | 2        |
| ٩८                                      | وصيت کې تنفيذ                                    | ٨        |
| ٩८                                      | باغیوں کے قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ                 | ٩        |
| ٩٨                                      | عورت کے فیصلہ کی تنفیذ                           | +        |
| ٩٨                                      | غیرمسلم کے فیصلہ کی تتفیذ                        | 11       |
| 1 + 1 - 9 9                             | تعفيل                                            | ∠-1      |
| 99                                      | تعريف                                            | 1        |
| 99                                      | متعلقه الفاظ                                     | ٢        |
| 99                                      | تىرى تىكم                                        | ٣        |
| <b>  * *</b>                            | شرعی حکم<br>محل تنفیل                            | ۵        |
| <b> </b> ★ ★                            | نفل کی مقدار<br><sup>تنف</sup> یل کاو <b>ق</b> ت | ۲        |
| 1+1                                     | تنفيل كاوقت                                      | 2        |
| 1 * 1 <sup>2</sup> - 1 * 1 <sup>2</sup> | تنقيح مناط                                       | ۱ - ۲    |
| 1+1                                     | تعريف                                            | 1        |
| I+T                                     | متعلقه الفاظ الغاء الفارق ،سبر وفشيم             | ٢        |

| صفحه                    | عنوان                                 | فقره       |
|-------------------------|---------------------------------------|------------|
| ۲۰۱۴                    | اجمالىحكم                             | ۴          |
| 1 * Y - 1 * 1°          | تنمص                                  | ۱ - ۲      |
| ~١+١                    | تعريف                                 | 1          |
| 1•0                     | متعلقه الفاظ: حف جلق                  | ۲          |
| 1+0                     | شرع حکم<br>شرع                        | ۲ <b>٩</b> |
| ۱•۲                     | تنمير                                 |            |
|                         | د يکھئے:إ نماء                        |            |
| <b>*</b> Λ−1 <b>*</b> ∠ | تنور                                  | r~-1       |
| 1•∠                     | تعريف                                 | 1          |
| 1+∠                     | متعلقه الفاظ استحداد                  | ٢          |
| 1+∠                     | اجماليحكم                             | ٣          |
| 1+∠                     | تنورجلق اورنتف میں افضل کیا ہے        | ٢          |
| 1+9-1+1                 | تتها تر                               | ۲-۱        |
| 1•∧                     | تعريف                                 | 1          |
| 1• ^                    | دويدينه کا تهانز                      | ٢          |
| 1+9                     | نتها يؤ                               |            |
|                         | د تیکھنے:مہایا ۃ                      |            |
| 110~-11+                | بجت                                   | A-1        |
| 11+                     | تعريف                                 | 1          |
| 11+                     | متعلقه الفاظ: قيام الكيل، إحياء الكيل | ٢          |
| ())                     | اس کا حکم<br>تہجد کا وقت              | ۴          |
| 111                     | تهجد کا وقت                           | ۵          |

| صفحه     | عنوان                                                                   | فقره |
|----------|-------------------------------------------------------------------------|------|
| ١١٢      | نہجبر کی رکعات کی تعداد                                                 | ۲    |
| 111      | رسول اللد کی تہجد کی رکعات                                              | ۷    |
| ١١٣      | عادی شخص کا نہجد حجموڑ نا                                               | ۸    |
| 15+-110  | تهمة                                                                    | 10-1 |
| 110      | تعريف                                                                   | 1    |
| 110      | تہمت کی تفسیم                                                           | ٢    |
| <b>M</b> | متعلقه الفاظ ذلوث                                                       | ٣    |
| 114      | ش ع تحکم<br>شرکی                                                        | ٢    |
| <b>M</b> | شهادت میں تہمت                                                          | ۵    |
| 11∠      | شاہد کی تہمت کے اسباب                                                   | ۲    |
| 11∠      | ایثارو محبت کی بنا پرشهادت کورد کرنا                                    | ۸    |
| 11A      | دشمن کےخلاف دشمن کی شہادت کارد ہونا                                     | ٩    |
| 11A      | غفلت وغلطي کی بنا پرشهادت کارد ہونا                                     | ◆    |
| 11A      | جس کے جن میں فیصلہ کی وجہ سے قاضی پرتہمت آئے اس کے جن میں قاضی کا فیصلہ | 11   |
| 119      | تہمت کی وجہ سے میراث سے دارث کامحروم ہونا                               | ١٢   |
| 119      | مرض وفات میں طلاق دینے والے کی طلاق کا واقع نہ ہونا                     | 11   |
| 119      | تہمت کی بنا پرتعز پر                                                    | ١٣   |
| ۱۲ •     | تہمت کی وجہ سے قشم کھلا نا                                              | ۱۵   |
| 112-11+  | تهنيت                                                                   | 10-1 |
| 11 +     | تعريف                                                                   | 1    |
| 11 •     | متعلقه الفاظ بتبريك بتبشير، ترفئه                                       | ٢    |
| 177      | شرعی حکم<br>شرکی                                                        | ۵    |
| 177      | اول: شادی کی مبار کیا دی                                                | ۲    |
| ١٢٣      | نکاح میں تہنیت کے الفاظ                                                 | 2    |
|          |                                                                         |      |

| صفحه                                      | عنوان                                                | فقره               |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------|
| ۲۲                                        | دوم: بچهکی پیدائش پر مبار کباد                       | ٩                  |
| 117                                       | سوم :عید،سالوں اورمہینوں کی نہنیت                    | 1+                 |
| 120                                       | چہارم: سفر سے والیسی پر تہنیت                        | 11                 |
| 124                                       | پنجم : <sup>ح</sup> ج سے والیسی پرتہنیت              | 11                 |
| 124                                       | ششم: کھانے پینے پرتہنیت                              | 11                 |
| 172                                       | ہفتم : نعمت کے حصول اور پریشانی کے دور ہونے پر تہنیت | ١٣                 |
| 15-151                                    | توائم                                                | $\Lambda - 1$      |
| 114                                       | تعريف                                                | 1                  |
| 1111-111                                  | توائم سے تعلق احکام                                  | A-1                |
| 114                                       | نفاس کے بیان میں                                     | ۲                  |
| 159                                       | لعان اورنسب کے بیان میں                              | ٣                  |
| I <b>1</b> ~ +                            | وراثت کے بیان میں                                    | Y                  |
| I <b>m</b> I                              | عدت کے بیان میں                                      | ۷                  |
| 11~1                                      | جنین پر جنایت کے بیان میں                            | ٨                  |
| <sup>س</sup> ا سا ا – <sup>م</sup> ا سا ا | توى                                                  | ( <sup>2</sup> − ۱ |
| 11 11                                     | تعريف                                                | 1                  |
| 15 17 - 15 5                              | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                         | ۲ <sup>۰</sup> – ۲ |
| 11-1-                                     | اول:حواله میں تو ی                                   | ۲                  |
| م سا                                      | دوم:ود بیت میں تو ی                                  | ٣                  |
| ٣٩ ٣٩١                                    | سوم: رئن ميں تو ی                                    | ۴                  |
| 12 - 12 3                                 | تواتر                                                | ۲-۱                |
| ١٣٥                                       | تعريف                                                | 1                  |
| ١٣٥                                       | متعلقه الفاظ: آحاد                                   | ٢                  |
| 11-0                                      | اجماليحكم                                            | ٣                  |

| صفحه         | عنوان                                      | فقره          |
|--------------|--------------------------------------------|---------------|
| ١٣٦          | تواتر کی قشمیں                             | ۵             |
| 1000-1100    | تواطؤ                                      |               |
| ١٣ ٨         | تعريف                                      | 1             |
|              | متعلقه الفاظ: تمالؤ، تضافر، تصادق          | ٢             |
| ۹ ۲۰ – ۲۰ ۱۳ | شرعى حکم                                   | ( <b>+</b> −∅ |
| 112 - 112 9  | اول: جنايات ميں تواطؤ                      |               |
| 11~9         | جان پر جنایت                               | 2             |
| 177          | قتل سے کم درجہ کی جنایت                    | ٨             |
| ٣٣ m         | دوم: زوجین کاکسی سابق وقت میں طلاق پرتواطؤ | ٩             |
| ٢٩ ٢٩ ١      | سوم : عدت میں رجعت پرتواطو                 | 1*            |
| الم برا      | تواعد                                      |               |
|              | د يکھنے:وعد                                |               |
| 160-166      | توافق                                      | ۲-۱           |
| 1000         | تعريف                                      | 1             |
| 171-1100     | توبه                                       | ۲ ۱ – ۱       |
| ا۳۵          | تعريف                                      | 1             |
| ١٣٦          | متعلقه الفاظ ذاعتذار ، استغفار             | ٢             |
| 14           | توبه کےارکان وشرائط                        | ۴             |
| ١٣ ٨         | توبهكااعلان                                | ۵             |
| 10+          | دوباره گناه نه کرنا                        | ۲             |
| 10 +         | لعض گنا ہوں سے توبہ                        | 4             |
| 101          | توبه کی شمیں                               | ٨             |
| 101          | سچی تو به                                  | ٩             |
| 101          | توب کاحکم                                  | ۱•            |
| 101          | توبهكاوقت                                  | 11            |

| صفحه              | عنوان                                    | فقره          |
|-------------------|------------------------------------------|---------------|
| 102-1014          | کن لوگوں کی توبہ قبول ہوگی ادرکن کی نہیں | 17-11         |
| ۱۵۴               | الف_زنديق کي توبه                        | 11**          |
| IST               | ب _بار بارمرتد ہونے والے کی توبہ         | 16            |
| 100               | ج_جادوگرکی توبہ                          | 10            |
| 171-102           | توبه کے اثرات                            | <b>۲</b> 1−1∠ |
| 102               | اول: بندوں کے حقوق میں                   | 12            |
| 10 1              | دوم:اللَّد کے حقوق میں                   | 1A            |
| 17+               | سوم :تعزيرات ميں                         | ۲۰            |
| ١٢+               | چېارم: قبول شهادت <b>م</b> ين            | ۲١            |
| 127-175           | توثيق                                    | 44-1          |
| 177               | تعريف                                    | ſ             |
| 177               | متعلقه الفاظ: تز کیه وتعدیل، بینه، جیل   | ٢             |
| ١٢٣               | توثيق كي مشروعيت كي حكمت                 | ۵             |
| ١٢٣               | توثيق كاحكم                              | Y             |
| 121-172           | توثيق تے طریقے                           | 12-11         |
| 172               | الف _ كتابت                              | ١٢            |
| (YA               | ب - إ شها د                              | 11            |
| PTI               | <b>ジ</b> _ <i>に</i> かい                   | 10            |
| 1∠ +              | د په صفان و کفالیه                       | ۱۵            |
| 121               | <i>ه چ</i> ېس اوررو کنے کاحق             | M             |
| 121               | کن تصرفات میں توثیق ہوتی ہے              | 1             |
| ۱ <b>۷۳</b>       | توثيق كأبطلان                            | 19            |
| ۲/ ۲/             | توثيق كاختم ہونا                         | ۲۰            |
| $1 \angle \Delta$ | توثيق كااثر                              | ۲١            |
| 120               | محدثین کےنز دیک توثیق                    | ٢٢            |

| صفحه               | عنوان                                                         | فقره  |
|--------------------|---------------------------------------------------------------|-------|
| 122-127            | تورق                                                          | ۵-۱   |
| 124                | تعريف                                                         | t     |
| 124                | متعلقه الفاظ : ربا،عیبنه                                      | ٢     |
| 122                | تورق كاحكم                                                    | ٣     |
| 1∠∧                | تورک                                                          | ۲-۱   |
| $1 \angle \Lambda$ | تعريف                                                         | t     |
| $1 \angle \Lambda$ | تعريف<br>اجمالي حكم                                           | ٢     |
| ۱∠۸                | توريه                                                         |       |
|                    | د کیھئے:تعریض                                                 |       |
| 197-129            | توسل                                                          | 11~-1 |
| 1∠9                | تعريف                                                         | 1     |
| ۱∠۹                | متعلقه الفاظ استعانه ، استغاثه                                | ٢     |
| ۱∧ •               | توسل کا شرعی حکم                                              | ٣     |
| 1/1                | اول:اللد تعالیٰ کےاساءوصفات کا توسل                           | ۵     |
| 1A1                | وجہالہی کے ذریعہ جنت کےعلاوہ کا سوال کرنامکروہ ہے             | ۲     |
| IAF                | دوم:ایماناورنیکاعمال کے ذریعہ توسل<br>                        | 2     |
| 110                | سوم: نبی پاک علیقہ کے ذریعہ توسل<br>-                         | ٨     |
| 110                | الف _د نیادی زندگی میں نبی سے دعا کی درخواست کرنا             | ۸     |
| 1A1                | ب۔قیامت کےدن نبیؓ سےدعا کی درخواست کرنا                       |       |
| IΛ∠                | ج۔ نبی کے ذریعہ توسل یعنی ان پرایمان لا نااوران سے محبت رکھنا | 1+    |
| 144                | د۔وفات کے بعد نبی کے ذریعے توسل                               | 11    |
| 144                | قول اول وفات کے بعد نبی کے ذریعہ توسل                         | 11    |
| 197                | وفات کے بعد نبی کے ذریعہ توسل کے بارے میں دوسرا قول           | 11    |
| 197                | وفات کے بعد نبی کے ذریعہ توسل کے بارے میں تیسراقول<br>ف       | 14    |
| 197                | چہارم: نبی کےعلاوہ صالحین کے ذریعہ توسل                       | ١٣    |

| صفحه        | عنوان                                                       | فقره |
|-------------|-------------------------------------------------------------|------|
| r+9-192     | توسعه                                                       | 10-1 |
| 192         | تعريف                                                       | 1    |
| 192         | متعلقه الفاظ ذاسراف وتبذير ،قصد واقتصاد ،تقتير اورا قمّار   | r~-r |
| 192         | شرعی حکم<br>سرگ                                             | ۵    |
| 19/         | جن اوقات میں توسع کی تائید ہے                               |      |
| 191         | الف عيدين اور جمعه ميں توسع                                 | ۲    |
| ۲ + +       | ب _رمضان میں توسع                                           | ۷    |
| ۲ + +       | ج - یوم عا شوراء میں توسع                                   | ۸    |
| ۲+۱         | د۔انواع داقسام کےکھانے پینے میں توسع                        | ٩    |
| r + 0       | ھەلىباس م <u>ى</u> ن توسىع                                  | 11   |
| ۲+٦         | ويتغمير مساجد مين توسع                                      | ١٢   |
| r • ∠       | ز _مساجدکواد نیجااورآ راسته کرنا                            | 11-  |
| ۲۰۸         | ح_مساجد كوخوشبولكانا                                        | ١٣   |
| ۲۰۸         | ط _ر مائش گاہ میں توسع                                      | ۱۵   |
| r1r-r+9     | توقف                                                        | A-1  |
| r + 9       | تعريف                                                       | 1    |
| r + 9       | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات                                |      |
| r + 9       | اول: توقف اصولیین کے نز دیک                                 |      |
| r + 9       | الف۔وجوب کےمنسوخ ہونے کے بعد توقف                           | ٢    |
| <b>F1</b> + | ب پخصص کی تلاش ہے تیں عام پڑمل سے توقف                      | ٣    |
| <b>F1</b> + | ج۔امر کے فوری اور تراخی کے لئے ہونے کے بارے میں توقف        | ٣    |
| ۲۱          | دوم: توقف فقهاء کےنز دیک                                    |      |
| ۲۱          | ۔<br>الف۔دعوی کاجواب دینے یافتہم کھانے سے فریق کا توقف کرنا | ۵    |
| ۲۱          | ب ۔ فیصلہ کرنے سے قاضی کا توقف                              | ۲    |
| ۲١          | ج_عقد کے اثر کا توقف                                        | 2    |

| صفحه        | عنوان                                        | فقره        |
|-------------|----------------------------------------------|-------------|
| ۲۱۲         | د _فتوى ميں توقف                             | ٨           |
| ٢١٢         | توقيت                                        |             |
|             | د يکھئے:تا قيت                               |             |
| r11-r11     | توقيف                                        | ∠-1         |
| ۲۱۲         | تعريف                                        | 1           |
| ۲۱۳         | شرعی حکم                                     | ۲           |
| ۲۱۴         | قرآن کی آیات اور سورتوں کی ترتیب میں توقیف   | ۴           |
| r10         | بشريعت کی مقاد پر میں تو قیف                 | ۵           |
| r10         | مدعابہ میں تصرف سے رو کنے کے معنی میں تو قیف | ۲           |
| <b>F</b> 12 | إيلاءكرنے والے کی توقيف                      | 2           |
| 221-212     | توكل                                         | <i>∆−</i> 1 |
| ۲۱۸         | تعريف                                        | 1           |
| ۲۱۸         | تعريف<br>توکل کا <sup>حک</sup> م             | ۲           |
| 119         | توکل اسباب اختیار کرنے کے منافی نہیں         | ۵           |
| 221         | تۇ لىر                                       |             |
|             | د يکھتے: تعويذ                               |             |
| rr9-rrr     | توگى                                         | ∠-1         |
| ***         | تعریف<br>شرعی حکم                            | 1           |
| ٢٢٣         | بثري حكم                                     | ۲           |
| ٢٢٣         | اول:زحف(میدان جنگ)۔۔۔تولی                    | ٣           |
| 220         | دوم: قضاءکی تولی                             | ٢           |
| ٢٢٦         | سوم : عقد نکاح میں عورت کی تو لی             | ۵           |
| rr2         | چہارم:عقد کے دونوں طرف کی تو لی              |             |
| rr2         | الف _نكاح ميں                                | Y           |

| صفحه    | عنوان                                     | فقره        |
|---------|-------------------------------------------|-------------|
| 229     | ب يو ميں                                  | ۷           |
| rmy-rm+ | توليه                                     | 19-1        |
| ۲۳.+    | تعريف                                     | 1           |
| ۲۳ •    | متعلقه الفاظ ذاشراك ،مرابحه ،محاطه        | ۲ – ۲       |
| ۲۳ •    | شرعى حکم                                  |             |
| rr •    | اول: تولیه(یعنی والی مقررکرنا)            | ۵           |
| ٢٣١     | قضاة کی تقرری                             | ۸           |
| rr1     | د يگرمناصب                                | 9           |
| r‴r     | جن الفاظ کے ذریعہ دلایت کا انعقاد ہوتا ہے | 1•          |
| ٢٣٣     | دوم : بيچ ميں توليہ<br>-                  |             |
| ۲۳۳     | شرع حکم<br>صر                             | 11          |
| ٢٣٣     | جن چزوں میں تولیہ صحیح ہے<br>ب            | 11          |
| ٢٣٣     | بيع توليه کې شرائط                        | 10          |
| r m r   | بيع توليه ميں خيانت کا حکم                | ١A          |
| rm9-rm2 | توہم                                      | <b>Y</b> -1 |
| r#2     | تعريف                                     | 1           |
| r#2     | متعلقه الفاظ فتصور خطن، شک، یقین          | ۵-۲         |
| r v     | اجمالی حکم اور بحث کے مقامات              | Y           |
| 220-229 | تيامن                                     | 10-1        |
| ٢٣٩     | تعريف                                     | 1           |
| rm 9    | تعریف<br>شرعی حکم                         | ۲           |
| ۲ ۴ •   | عنسل                                      | ٣           |
| ۲ ۴ •   | وضو<br>چڑے کے موز وں پرستح                | ٩           |
| ۲۴ ۰    | چڑے کے موزوں پر صبح                       | ۵           |
| r r' •  | نه م<br>محم<br>••                         | Y           |

| صفحه    | عنوان                                                          | فقره         |
|---------|----------------------------------------------------------------|--------------|
| +۲۴     | مسجد میں داخل ہونا                                             | ۷            |
| ۲۲۲     | لپاس                                                           | ٨            |
| ۲۳      | نماز                                                           | ٩            |
| ٢٣٢     | اذان                                                           | 1 •          |
| ٢٣٢     | ميت کوشتل دينا                                                 | 11           |
| ٢٣٣     | خصائل فطرت                                                     | 11           |
| ٢٣٣     | حلق(بال منڈ دانا)                                              | 11~          |
| ٢٣٣     | برتن گھما نا                                                   | ١٣           |
| ٢٣٢     | سونا                                                           | 10           |
| 242-260 | تنسير                                                          | 41-1         |
| 200     | تعريف                                                          | 1            |
| 5 ° Y   | متعلقه الفاظ بتخفيف ،ترخيص ،توسعه ،رفع حرج ،توسط ،تشديد وتثقيل | ۲            |
| ٢٣٨     | تيسير كالحكم                                                   | ۸            |
| ٢٣٩     | شریعت میں پسر کی انواع                                         | 9            |
| ٢٣٩     | پہلی قشم جلم شریعت کی تیسیر                                    | 1+           |
| ٢٣٩     | الف قررآن کی تیسیر                                             | 11           |
| r ۵ •   | ب۔اعتقادیا حکام کے علم میں تیسیر                               | ١٢           |
| 501     | ج عملی احکام کے علم میں تیسیر                                  | 11           |
| 501     | دوسرى فشم :ا حكام شرعيه كمليه ميں يسر وسہولت                   | <b>م</b> ا ا |
| ٢٥٢     | بېېلاشعېه: يسراصلى                                             | 10           |
| rar     | مشقتوں کے درجات اوران کا مکلّف بنا نا                          | ۲۰           |
| rar     | درجهاول                                                        | ۲١           |
| rar     | درجدوم                                                         | ٢٢           |
| r 6 6   | درجيسوم                                                        | ٢٣           |
| roy     | ورجه چهارم                                                     | ٢٣           |
|         |                                                                |              |

| صفحه         | عنوان                                             | فقره          |
|--------------|---------------------------------------------------|---------------|
| roz          | شریعت میں موجود مشقت کے مقامات                    | ٢۵            |
| ۲۵۸          | تیسیرکس کے لئےمشروع ہے                            | ٢٧            |
| ۲۵۸          | احکام شرعیہ میں یسر کے مقامات                     | ٢٨            |
| 271          | دومراشعبه: یسر شخفیفی                             | 29            |
| 541          | تخفيفات نثرعيه كحاختيا ركرن كاحكم                 | ۴. •          |
| 271          | اسباب تحفيف                                       | ٣١            |
| ۲۲۲          | سبب اول: مرض                                      | ٣٢            |
| ۲۲۳          | سبب دوم : سفر                                     | ٣٣            |
| 212          | سبب سوم: اكراه                                    | ٣٢            |
| 222          | سبب چہارم: نسیان                                  | ٣٥            |
| 642          | سبب ينجم بجهل                                     | ٣٦            |
| гчч          | سبب ششم: خطا                                      | ٣٧            |
| гчч          | سبب بهفتم بحسرا ورعموم بلوك                       | ٣٨            |
| ryz          | سبب بهشتم بنقص                                    | ۳۹            |
| ryv          | سبب نمم ; وسوسه                                   | ۴ م           |
| r y v        | سبب دہم :اسلام لانے کی ترغیب اور نیامسلمان ہونا   | ا ۲           |
| ryv          | باعث تيسير شقتين                                  | ۲             |
| ۲∠+          | رفع حرج کے قاعدہ اورنص کے مابین تعارض             | <b>سو ی</b> م |
| ۲2+          | شخفيف وتيسيركي انواع                              | ~~~           |
| ۲ <b>۲</b> ۱ | نجاستوں میں تخفیف                                 | ٢٦            |
| ۲ <b>۲</b> ۱ | سترعورت مين نحفيف                                 | ٢ ٢           |
| r∠r          | معاملات میں تیسیر                                 | ٢٨            |
| ۲∠۲          | حدودنا فذکرنے میں تیسیر                           | ٩             |
| ۲∠۳          | ديت ميں تخفيف                                     | ۵.            |
| ۲∠۳          | نوع سوم: مکلّف کی اپنے لئے اور دوسرے کے لئے تیسیر | ۵١            |
| ۲∠۳          | اول: ملکّف کی اپنے لئے عبادات میں تیسیر           | ۵١            |

| صفحه                       | عنوان                                                    | فقره     |
|----------------------------|----------------------------------------------------------|----------|
| ۲ZQ                        | دوم: د نیوی امور میں انسان کی اپنے لئے تیسیر             | ٥٢       |
| ۲∠۵                        | شبهات سےاجتناب اور تقوی اختیار کرنے کی مشقت              | ٥٣       |
| rzy                        | سوم: دوسرے کے لئے مکلّف کی تیسیر                         | ۵۴       |
| r22                        | امام کانماز میں تخفیف کرنا                               | ۵۵       |
| rza                        | امام، والیان اور حکام کی رعایا کے ساتھ تیسیر اورزمی کرنا | 54       |
| ۲∠٩                        | معلمین اور مبلغین کے خاطبین کے لئے تیسیراورنرمی کرنا     | ۵۷       |
| ۲۸۰                        | فتویٰ میں تیسیر                                          | ۵۸       |
| ۲۸۰                        | مالى حقوق ميں تيسير                                      | ۵۹       |
| ۲۸۰                        | مهر ونفقته                                               | ۵۹       |
| ٢٨١                        | مقروض سے مطالبہ کرنے میں تیسیر<br>پیر                    | ۲.       |
| ٢٨٢                        | شریکاورساتھی کےساتھ تیسیر                                | ٦١       |
| ٢٨٣                        | مز دور دل پرتیسیر                                        | ۲۲       |
| $r + \lambda - r \wedge r$ | شمم<br>معمم                                              | r (~ - 1 |
| ٢٨٣                        | تعريف                                                    | 1        |
| ٢٨٢                        | تیم کی مشروعیت                                           | ٢        |
| ٢٨٢                        | تثيتم اس امت کی خصوصیت                                   | ۴        |
| 520                        | فتیم رخصت ہے                                             | ۵        |
| rad                        | فتیم کے وجوب کی شرائط                                    | ۲        |
| ٢٨٦                        | فتیمہم کےارکان                                           | ۷        |
| ٢٨٦                        | الف ينيت                                                 | ٨        |
| ٢٨٦                        | فتیم کے ذرایعہ کس چیز کی نیت ہو                          | ٩        |
| ٢٨٨                        | نمازنفل وغیرہ کے لئے تیم کی نیت                          | ◆        |
| ٢٨٨                        | ب به چېره اور دونوں ماتھوں کامسح کرنا                    | 11       |
| r9+                        | ن-ترتيب                                                  | 11       |
| r 9 +                      | د_موالات                                                 | 11       |

| صفحه           | عنوان                                       | فقره       |
|----------------|---------------------------------------------|------------|
| r9+            | وہ اعذارجن کی وجہ سے تیم مشروع ہوتا ہے      | ما         |
| r9+            | اول: پانی نه ملنا                           |            |
| r9+            | الف مسافر کے لئے پانی نہ ملنا               | 10         |
| <b>r</b> 91    | پانی سے دور ہونے کی حد                      | ١٢         |
| 591            | خريداري                                     | 12         |
| 591            | يب ا                                        | ١A         |
| rgr            | مقیم کو پانی نه مانا                        | 19         |
| ۲۹۳            | پانی بھولنا                                 | ۲•         |
| ۲۹۳            | دوم: پانی کےاستعال کی قدرت نہ ہونا          |            |
| ۲۹۳            | الف مرض                                     | ۲١         |
| ٢٩٢            | ب۔ٹھنڈک دغیرہ سے مرض کااندیشہ               | ٢٢         |
| ٢٩٢            | ج۔ پانی کےاستعال سےعاجز ہونا                | ٢٣         |
| 190            | د۔پانی کی حاجت                              | ٢٢         |
| 190            | نجاست کے لئے <mark>ث</mark> یم<br>توبیہ     | ٢۵         |
| 190            | شیم <sup>م</sup> س چیز سے جائز ہے<br>مدینہ  | ٢٩         |
| r9A            | طريقة تيمم                                  | ۲Z         |
| r9A            | شيمتم ڪينيٽين                               |            |
| r9A            | الف يشميه                                   | ٢٨         |
| r 99           | ب-ترتيب                                     | 59         |
| r 99           | <b>ج_موالات</b>                             | * *        |
| r 99           | د_دوسری منتیں                               | ٣١         |
| <b>*</b> ″ ◆ ◆ | مکروبات نیم<br>م                            | ٣٢         |
| <b>*</b> ″ ◆ ◆ | نواقض تيمم                                  | ٣٣         |
| ٣٠٢            | معصی <b>ت</b> کے سفر ومرض میں تیمّ کرنا<br> | ۳ <i>۳</i> |
| ٣٠٢            | شيم پاني کابدل                              | ٣٥         |
|                |                                             |            |

| صفحه            | عنوان                                      | فقره        |  |
|-----------------|--------------------------------------------|-------------|--|
| ۰۰۰۰۰           | تیم کی پانی کابدل <i>ہ</i> ونے کی نوعیت    | ٣٦          |  |
| ۲. + <i>۲</i> . | اس اختلاف کانتیجه                          |             |  |
| ۲۰۰۰ ۲۰         | الف_شيم كاوفت                              | ٣٧          |  |
| ۳+۵             | تیمم کے ذریعہ نماز کوآخری وقت تک مؤخر کرنا | ٣٨          |  |
| ٣•٦             | ایک تیم سے کیا کرنا جائز ہے                | ۳۹          |  |
| <b>r*</b> +∠    | پانی ہوتے ہوئے تیم سے کیا کیا کرنا صحیح ہے | <b>۰</b> ۲۰ |  |
| ٣•٨             | پانی اورمٹی نہ پانے والے کا حکم            | ا ۲۰        |  |
| <b>۴ •</b> ۹    | پٹی اور زخم وغیرہ کے لئے تیم کرنا          | ٢٦          |  |
| t~ • 9          | میمن<br>تیمن                               |             |  |
|                 | د کیھئے: تفاوّل                            |             |  |
|                 | ( *** Z , **                               |             |  |

تراجم فقهاء ۳۳۳

ô ( )

**موسوى فقهب** شائع كرده

وزارت اوقاف واسلامي امور، كويت

تماثل ا – ۱۳، تمالؤ مثل ہوجائے تو وہ اس کے مکافی ہے، اور "المسلمون تتکافأ دمانهم، یعنی سب مسلمان دیت اور قصاص میں برابر ہیں <sup>(1)</sup> ۔

اجمالی حکم: ۲۹- فقہاء کی رائے ہے کہ قصاص، دیات اور اشیاءر بویہ میں تماثل واجب ہے اور اس کی چھ شرائط اور تفصیلات ہیں جن کے لئے ان کی اصطلاحات کی طرف رجوع کیا جائے، اسی طرح فقہاء نے فرائض کے حساب میں تماثل کا تذکرہ کیا ہے۔

تماثل

تعریف: ۱- تماثل ''تماثل ''کامصدر ہے، جس کامعنی ہے: تمام صفات میں مشترک وبرابر ہونا، اور دو عدد کے تماثل کا مطلب ہے ایک کا دوسرے کے مساوی اور برابر ہونا، جیسے تین تین اور چار چار<sup>(۱)</sup>۔ کہاجا تا ہے: بیاس کے مثل ہے اور وہ اس کے مثل ہے۔ اور فقہاء کی اصطلاح لغوی معنی سے الگ نہیں ہے۔

تمالؤ

متعلقہ الفاظ: الف-تساوی: ۲-تساوی کا مطلب ہے مقدار میں برابر ہونا،اور مماثلث ایک چیز کا دوسری چیز کے قائم مقام ہونا ہے۔ تساوی اور تماثل کے در میان فرق ہیے ہے کہ تساوی محض مقدار میں ہوتی ہے،البتہ تماثل دوموافق چیز وں میں ہوتی ہے<sup>(۲)</sup>۔

∕ ♥

د يکھئے:'' تواطؤ''۔

- (۱) جواہر الإکلیل احر۲۷۱، الفوا که الدوانی احر ۱۳۳۴۔
  - (۲) مغنی الحتاج ار ۱۴۵ \_
  - (۳) کشاف القناع ۲/۱۱،۴۰
- (۴) جواہر الإکلیل ار۲۷۱، الفوا که الدوانی ار ۴۳۳، القلیو بی ۲/۱۴، المغنی ۳/۸۶ ۳-
- ۵) الاختیار ۱۷۸۱، حاضیة الدسوقی ۲۸/۲، القلیو بی ۲/۱۲۷، کشاف القناع
  ۱۷۱۱/۲

تعریف: ا - لغت میں تمتع کامعنی فائدہ اٹھانا ہے، اور متاع ہر وہ شی ہے جس سے فائدہ اٹھایا جائے، اور اس چیز کو بھی کہتے ہیں جسے تو شہ بنایا جائے۔

اور متعہ ''تمن<sup>ع</sup>'' کا اسم ہے، اور اسی سے ''متعۂ م<sup>ج</sup>ح''،'' متعۂ طلاق' اور'' نکاح متعہ' ہے<sup>(1)</sup>۔

اورشرعی اصطلاح میں متعہ کا سنتعال دومعانی میں ہوتا ہے: اول: متعۂ نکاح کے معنی میں، اور بیہ معلوم یا نامعلوم مدت تک کے لئے کسی عورت سے نکاح کرنا ہے اور بیہ بلا اختلاف ائمہ باطل ہے، اس لئے کہ اس میں مقاصد نکاح ملحوظ نہیں ہوتے ہیں، تفصیل کے لئے دیکھتے: اصطلاح'' متعہ' ۔

دوم: عمره کونج کے ساتھ ملانے کے معنی میں، حفیہ کے نزدیک اس کا طریقہ ہیہ ہے کہ عمره کے افعال یا اس کے اکثر افعال نج کے مہینوں میں اداکرے، اوراپنے اہل کے ساتھ المام صحیح کئے بغیر اسی سال نج کرے، (المام صحیح کا مطلب ہے احرام کی حالت کے نتم ہونے کے بعد اپنے وطن میں قیام کرنا) اور نج کے لئے حرم سے احرام باند ھے (<sup>۲)</sup>۔

- (۱) کسان العرب، المصباح المتیر ماده: ''منتع''، ۱: بن عابدین ۲ / ۱۹۴٬ الزیلیعی ۲ / ۲۴، البنایه ۳ / ۲۲۹\_
- (۲) الزیلی ۲۵/۲، البنایه ۳۲ ۱۳، مراقی الفلاح مع حاشیة الطحطاوی رص ۲۰ ۳، مغنی المحتاج ار ۱۳۵۰، کشاف القناع ۲/۱۱ ۹ ۔

تمتع ا-۲

فرماتے ہوئے سنا: "لبیک عمرةً و حجاً" (الیعنی نج وعرہ کے لئے لبیک)، اور اس لئے کہ بج قران کرنے والا دوعبادتوں کو ایک ساتھ جمع کرتا ہے جس کی وجہ سے احرام کی مدت طویل ہوتی ہے، اور اس میں مشقت زیادہ ہے، لہذا قران میں تواب بھی پورا پورا اور کمل ملے گا<sup>(۲)</sup>۔ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ تمتع افراد اور قران سے افضل ہے جبکہ ہدی نہ بھیے، یہی ایک قول شافعید اور مالکیہ کا بھی ہے، اور جن حضرات سے تمتع کا اختیار کرنا مروی ہے ان میں ابن عمر، ابن عباس، ابن زیر، حضرت عاکشہ اور بہت سے تابعین ہیں، اس لئے کہ روایت میں ہے: ''ان النہ پی ع<sup>ولین</sup> امر أصحابه لما طافوا بالبیت أن یحلوا و یجعلو ہا عمر ق<sup>(۳)</sup> (نبی کریم عیلیہ نے سالبیت أن یحلوا و یجعلو ہا عمر ق<sup>(۳)</sup> (نبی کریم علیلہ ہے سال کی اور اس کو عمرہ بنالیں)، چنانچہ نبی کریم علیلہ کی ان کو افراد اور قران سے

- ۲) الزیلیعی ۲/۴ ۴٬۱۰۴ م-مالا
- (۳) حدیث: "أن النبي علیل مسلط أمر أصحابه لما طافوا بالبیت أن یحلوا ویجعلوها عمرة" کی روایت مسلم (۹۱۱/۲ طبع عیسی الحلی) نے حضرت ابن عبال سے کی ہے۔
- (۴) المغنى سار۲۷۲، كشاف القناع ۲/۱۰، الدسوقى ۲/۲۷، نهاية الحتاج سار ۱۵،۳۱۴\_

ب- قران: ٣- لغت میں قران" قدرن" سے اسم مصدر ہے جس کا معنی جمع کرنا ہے، اور اصطلاح میں یہ ہے کہ میقات سے جح اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باند ھے، یا عمرہ کا احرام باند ھے پھر جح کو اسی میں شامل کرے<sup>(1)</sup>، اس میں اختلاف ہے جسے اصطلاح" قران" میں دیکھا جائے۔

تمتع ، إ فراداور قران ميں كون افضل ہے: ٢ - ما لكيه اور شافعيه فرماتے ميں: إفراد افضل ہے، اس لئے كه حضرت جابر اور حضرت عائشة كى حديث ہے: "أن النبي عليك أفرد الحج "<sup>(1)</sup> (نبي كريم عليك نے ج إفراد فرمايا)۔ حفنيه كنزد يك قران افضل ہے، يہى ايك روايت امام احمد سے حفنيه كنزد يك قران افضل ہے، يہى ايك روايت امام احمد سے محق ہے، جبكہ ہدى كو بھيج دے، اس لئے كه ارشاد بارى ہے: "و أَتِمُوا الْحَجَّ وَ الْعُمُوةَ لِلَّهِ "<sup>(1)</sup> (اور ج اور عمره كو اللہ ك لئے پورا كرو) اور ج وعمره كے اتمام كا مطلب بيہ ہے كہ اپن وطن كى آبادى سے احرام باند ھے، اور اس لئے كہ حديث ہے: "أن النبي على تو ساحرام قارناً "<sup>(1)</sup> (نبي كريم عليك ہو ج ميں کہ ميں اند رامال اللہ عليك كہ حضرت الس كى حديث ہے: "أن النبي على کہ

- (۱) الاختيار ار ۱۱۰، القليو بي ۲ / ۱۲۷، كشاف القناع ۲ / ۱۱، محاشية الدسوقى على الشرح الكبير ۲ / ۸ ۲ \_
- (۲) الدسوقی ۲۲/۲۸، نہایة الحتاج ۳۲ ۳۲٬۳۱۴ مغنی ۲۷۷٬۲۷۴ ک حدیث: "أن النبي عَلَيْتِ أفود الحج" کی روایت مسلم (۲۷/۵۷۵ طبع عیسی الحکمی) نے کی ہے۔
  - (٣) سورة بقره ١٩٦٢
- (۴) حدیث: ''اُن النبی عَلَیْطِیْلُ حجّ قارناً'' کی روایت مسلم (۸۹۲، ۸۹۲، ۸۹۲ طبع عیسی کملی ) نے کی ہے۔

تمتع ۳-۵

طواف کے چارشوط پورے کر لئے تو وہ متنع شارکیا جائے گا اگر چہ احرام ادرتین شوط حج کے مہینوں سے پہلے یورے کر لئے ہوں<sup>(1)</sup>۔ مالکی فرماتے ہیں: جج کے دقت میں عمرہ کے رکن کا بعض حصہ ادا کرنا شرط ہے،خواہ وہ سعی کا ایک شوط ہی ہو، چنانچہ جو څخص بھی جج کے مہینوں میں سعی کا ایک شوط ادا کرے اورعمرہ کا احرام کھول دے پھر اس سال جج کرتےوہ متمتع ہوگا۔ اورا گرج کے مہینوں سے پہلے عمرہ کا حرام کھول دیتو وہ متنع نہ \_<sup>(r)</sup> البته حنابلہ اور شافعیہ کے ایک قول کے مطابق تمتع کے لئے بہ شرط ہے کہ عمرہ کا احرام اوراس کے اعمال ج کے مہینوں میں ہوں، نیز اگر ج کے مہینوں کے علاوہ دوسرے مہینہ میں احرام باند ھے تو وہ متمتع نہیں ہوگا،خواہ عمرہ کےارکان حج کے مہینوں میں پورے کئے جائیں، اس لئے کہاس نے حج کے مہینوں کے علاوہ دوسرے مہینہ میں احرام باندھاہے(جبکہ احرام مناسک عمرہ میں سے ہے اور اس کے بغیر عمرہ مکمل نہیں ہوتا )،لہذاوہ متتع نہیں ہوگا جبیہا کہ وہ اگر جج کے مہینوں کےعلاوہ دوسرے وقت میں طواف کرے۔ اور شافعیہ کا دوسرا قول بد ہے کہ اگروہ حج کے مہینوں کے علاوہ میں عمره کااحرام باند ھےاورعمرہ کے اعمال جج کے مہینوں میں اداکرے تو اس پر د متمتع داجب ہوگا،اس لئے کہ اس کاعمرہ اسی ماہ میں ہور ہا ہے جس میں وہ طواف کرر ہا ہے، نیز پہلے کے احرام کواشہر جج میں باقی رکھنااییاہی ہے جیسے کہاشہر ج<mark>ع</mark> میں باندھاہو<sup>(m)</sup>۔

- (۱) ابن عابدین ۲ (۱۹۴۰، البنایه ۳ (۲۵۰ -
- (۲) الفوا كهالدواني ار ۵ ۳۳، جوا ہرالإ كليل ار ۲۷۱ ـ
- (۳) المهذب ار۲۰۸ ، مغنی الحتاج ار ۱۴٬۵۱۴ مغنی لابن قدامه ۳/۰۷ م. کشاف القناع ۲/۳۱۴ -

کے احرام کے بعد تنہائج کرنے والے کی طرح جج کے اعمال وارکان کو ادا کرناوا جب ہے، جیسا کہ اصطلاح'' جج'' میں بیان کیا گیا ہے۔ اور ذیل میں فقہاء کی ذکر کر دہ تمتع کے پچھ خاص شرائط کا بیان ہے:

تمتع کی شرائط: الف-عمرہ کو تح پر مقدم کرنا: لا - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ تمتع کے لئے یہ شرط ہے کہ تج کے احرام سے پہلے عمرہ کے لئے احرام باند ھے، اور تج کا احرام باند ھنے سے پہلے عمرہ کے اعمال کو پورا کر لے، چنا نچہ اگر میقات سے تج وعمرہ کا ایک ساتھ احرام باند ھے لیا عمرہ کے اعمال شروئ مریز سے پہلے اس کے ساتھ تج کو بھی شامل کر لے تو وہ قارن ہوجائے گا، البتہ حفظیہ نے کہا ہے: جب تج کا احرام باند ھنے سے پہلے پہلے عمرہ کے طواف کے چار چکر پور کر لے گا تو اس کا تمتع صحیح ہوگا<sup>(1)</sup>

- ب عمر ہ جج کے مہینوں میں ہو: 2 - متمتع کے لئے شرط ہے کہ اس کا عمرہ ج کے مہینوں میں ہو، تو اگروہ ج کے مہینوں کے علاوہ میں عمرہ کرے اور ج کے مہینوں سے پہلے احرام کھول دے پھر ج کا احرام باند مطتو دہ متی نہیں ہوگا۔ اتی بات فقہاء کے زدیک متفق علیہ ہے<sup>(۲)</sup>، البتہ حنفیہ اکثر کوکل کا حکم دیتے ہیں اور کہتے ہیں: اگر اس نے ج کے مہینوں میں عمرہ کے
- (۱) ابن عابدین ۲ / ۱۹۴۰، الفواکه الدوانی ا / ۳۳۳، القلیو بی ۲ / ۲۲۸، مغنی الحتاج ا / ۱۴۵۰ کشاف القناع ۲ / ۱۱ ، المغنی لا بن قدامه ۳ / ۴۶ ۷۷۔
- ۲) الاختیار ۱۵۸/۲، جواہر الاکلیل ۱۷۲۱، معنی المحتاج ۱۷٬۹۱۵، المعنی ۱۷۷۰-۷۹۰

تمتع ۲-۷

متمتع نہیں ہوگا،ادرا گرا کثر حصہ دوسرے سفر میں مکمل ہوا ہوتو وہ متمتع يوگا<sup>(1)</sup>\_ مالکیہ فرماتے ہیں:عمرہ کے بعد مکہ سے اپنے وطن نہ جانا یا وطن جتنادور ہومکہ سے اتنا دور دوسری جگہ نہ جانا شرط ہے، اگر جائے گا تو وہ متمتع نہیں ہوگا،خواہ اس کا شہر سرز مین حجاز ہی میں ہو،اورا گراینے شہر کی دوری سے کم فاصلہ پرجائے اور واپس آ کر جج کرتے وہ متمتع ہوگا، الاّبدکہ اس کاشہر بہت دور ہو، جیسے نیونس، چنانچہ جب بدعمرہ کے افعال کوادا کرنے کے بعد ج سے پہلے مصرجائے چھر لوٹ کر ج کا احرام باندھ لےتومت نہیں ہوگا <sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ فرماتے ہیں: جج کا احرام باند ھنے کے لئے میقات تک نہ اوٹنا شرط ہے، چنانچہ اگر میقات تک لوٹ جائے پھر جج کا احرام باند هے تو دہ متمتع نہیں ہوگا اور نہاس پر دم واجب ہوگا<sup>(۳)</sup>۔ حنابلہ فرماتے ہیں: حج وعمرہ کے درمیان اتن مسافت کا سفرنہ کرنا شرط ہےجس میں نماز قصر ہوجاتی ہو۔ اوراس سلسلہ میں اصل وہ ہے جو حضرت عمر ؓ سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: جب حج کے مہینوں میں عمرہ کرے پھر ( مکہ بی میں ) کٹم جائے تو دہ متمتع ہوگا، اور اگر مکہ سے باہرنگل جائے پھر واپس آ جائے تو متی نہیں ہوگا <sup>( م )</sup>۔

ھ- بحج کااحرام باند سے سے پہلے عمرہ کااحرام کھولنا: ۱۰ - متمتع کے لئے جج کااحرام باند سے سے پہلے عمرہ کا احرام کھولنا شرط ہے،اگر عمرہ کا احرام کھو لنے سے پہلے جج کواس کے ساتھ شامل

- (۱) الاختيار ۱۵۹/۲، ابن عابدين ار ۱۹۵۔
  - (۲) الفوا كهالدواني ار ۱۳۳۴\_
    - (۳) المهذب ار۲۰۸\_
- (۴) المغنى لابن قدامه سارا ۲۴، كشاف القناع ۲ مرسا ۴۰ -

ن - بح وعمره کا ایک ہی سال میں ہونا: ۸ - تمتع میں شرط ہے کہ بح وعمره ایک ہی سال میں ادا کئے جائیں ، چنانچہ اگر اشہر تح میں عمره کرے اور اس سال تح نہ کرے بلکہ آئنده سال تح کرت تو وہ متمتع نہیں ہوگا ، خواہ احرام کو دوسرے سال تک باند ھے رہے، اور اس لئے کہ ارشاد باری ہے: ''فَمَنُ تَمَتَّعُ باند ھے رہے، اور اس لئے کہ ارشاد باری ہے: ''فَمَنُ تَمَتَّعُ بالْعُمُرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدُي ''<sup>(1)</sup> (تو پُحر جو مَن الْعُمُرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدُي ''<sup>(1)</sup> (تو پُحر جو وہ کرڈالے) اور بیان دونوں کے درمیان موالاۃ کا متقاضی ہے، اور اس لئے بھی کہ سعید بن المسیب روایت کرتے ہیں: صحابۂ رسول اللّٰد مال لئے بھی کہ سعید بن المسیب روایت کرتے ہیں: صحابۂ رسول اللّٰد اس لئے بھی کہ سعید بن المسیب روایت کرتے ہیں: صحابۂ رسول اللّٰہ اس لئے بھی کہ سعید بن المسیب روایت کرتے ہیں: صحابۂ رسول اللّٰہ اس لئے بھی کہ سعید بن المسیب روایت کرتے ہیں: صحابۂ رسول اللّٰہ اللّٰہ ہے کہ مینوں میں عمرہ کیا کرتے تھے، توجس سال وہ لوگ ج

- د- جح وعمرہ کے درمیان سفر کا نہ ہونا: ۹-فقہاء کے زدیک اس شرط کی تفصیل میں اختلاف ہے: حفذ فرماتے ہیں: شرط ہے کہ طواف عمرہ کمل یا اس کا اکثر حصہ اور جح ایک ہی سفر میں ہو، چنا نچہ عمرہ کے بعد اگر متنع اپنے شہر واپس آ جائے اور اس نے ہدی نہ بھیجا ہوتو اس کا تمتع باطل ہوجائے گا، اس لئے کہ اس نے اپنے اہل (وطن) میں المام صحیح کرلیا تو پہلے سفر کا حکم ذم اور منقطع ہو گیا۔ اور اگر طواف کلمل کرنے سے پہلے گھر واپس آئے پھر لوٹ جائے اور جح کرے، تو اگر طواف کا اکثر حصہ پہلے سفر میں پورا ہو گیا، ہوتو وہ
  - (۱) سورهٔ بقره/۱۹۱\_
- (۲) ابن عابدین ار ۱۹۵، الزیلی ۲ ۸ ۴ ۴، جوا هر الاِ کلیل ار ۱۷۷، الفوا که الدوانی ۱ ر ۴ ۳۳ مغنی الحتاج ار ۴۲۴، المغنی ۳ را ۷ ۴، کشاف القناع ۲ ر ۱۳ ۴ ۰

-~~-

تمتع ۸-۱۰

اہل حرم اوروہ لوگ ہیں جن کے اور مکہ کے درمیان (اور شافعیہ کے ایک قول میں جن کے اور حرم کے درمیان) قصر کی مسافت نہ ہو۔ حنفیہ فرماتے ہیں: مسجد حرام کے حاضرین سے مراد اہل مکہ اور داخل مواقیت والوں میں سے وہ لوگ مراد ہیں جوان کے حکم میں ہیں۔ مالکی فرماتے ہیں: حاضرین مسجد حرام سے مراد مکہ اور ذوطوی کے مقیمین حضرات ہیں <sup>(1)</sup>۔

وطن بنا لینے کا اعتبار ہے، چنا نچہ اگر کوئی ملی مثلاً مدینہ کو اپنا وطن بنا لے تو وہ آ فاتی ہوگا، اور اس کے برعکس اگر کوئی مثلاً مدنی مکہ کو اپنا وطن بنا لے تو وہ ملی ہوگا، لہذا اگر کسی متمتع کے دوسکن ہوں، ایک دور ہو، اور دوسرا قریب ہوتو حاضرین یا غیر حاضرین میں اس کو شار کئے جانے کے لئے اس کے اس مسکن کا اعتبار ہوگا جس میں وہ زیادہ مقیم جانے کے لئے اس کے اس مسکن کا اعتبار ہوگا جس میں وہ زیادہ مقیم کا قول یہی ہے<sup>(1)</sup>، اور اگر دونوں جگہ اس کی اقامت بر ابر ہوتو وہ حفنیہ کے نزد یک متمتع نہیں ہوگا، اور شا فعیہ اور حنابلہ میں سے قاضی حفنیہ کے نزد یک متمتع نہیں ہوگا، اور شا فعیہ اور حنابلہ کی زدیک اس کا قول یہی ہے<sup>(1)</sup>، اور اگر دونوں جگہ اس کی اقامت بر ابر ہوتو وہ جگہ کا اعتبار ہوگا جہاں اس کے اکثر اہل اور مال ہو<sup>(1)</sup> ہ مالکی فرماتے ہیں: اگر متمتع کے دو اہل ہوں، ایک اہل مکہ میں اور ایک اہل دوسری جگہ تو ہدی پیش کرنا اس کے لئے مستحب ہے، اگر چپ اس کی اقامت ان میں سے ایک میں زیا دہ ہوں، ایک اہل ملہ میں اور علاوہ ازیں اگر آ فاقی شخص متمتع کی حیثیت سے مکہ آئے اور اس کا

- (۱) ابن عابدین ۱۹۷۲، جوابر الاکلیل ۱۷۲۱، الفواکه الدوانی والمهذب۱۷۸۰۲،القلیونی ۱۲۸/۱۲۱، المغنی لابن قدامه ۳/۳۷۷۰۰
  - (۲) ابن عابدین ۲۷ (۱۹۹ مغنی الحتاج ۱۷۱۱ (مغنی لابن قدامه ۳۷ ۳۷ ۳۷.
- (۳) کشاف القناع ۲/ ۱۳٬۳ مغنی الحتاج۱/ ۱۵۱۹، المغنی لابن قدامه سر ۲۷/۳۷
  - (۴) الفوا کهالدوانی ۲۵ ۴۳۰، جواهرالاکلیل ۲۷ ۱۷

کرد نے وہ وہ قارن ہوجائے گا، تمتی نہیں رہے گا، اور یہ شرط فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے، البتہ حنفیہ فرماتے ہیں کہ یہ شرط ال شخص کے لئے ہے جو ہدی نہ لے جائے، جو ہدی لے جائے گا وہ عمرہ کا احرام نہیں کھولے گا، یہاں تک کہ آٹھ ذی الحجہ کو یا اس سے پہلے دج احرام باند صے گاجس طرح اہل مکہ باند صقے ہیں، چنانچہ جب قربانی کے دن حلق کرائے گاتو دونوں احرام سے نکل جائے گا<sup>(1)</sup>۔

و-مسجد حرام کے حاضر بن میں سے نہ ہو: اا - فقہاء کے نزد یک یہ تفق علیہ ہے کہ سجد حرام کے حاضر بن پر دم تمتع واجب نہیں ہے لہذا ان کے لئے تمتع بھی نہیں ہوگا، اس لئے کہ کتاب اللہ میں اللہ تعالیٰ نے اس کی صراحت فرمادی ہے: " ذلِک لِمَن لَّمُ اللہ میں اللہ تعالیٰ نے اس کی صراحت فرمادی ہے: " ذلِک لِمَن لَّمُ یُکُنُ أَهُلُهُ حَاضِرِ ی الْمَسْجِدِ الْحَوَامِ"<sup>(1)</sup> (یہ اس کے لئے یُکُنُ أَهُلُهُ حَاضِرِ ی الْمَسْجِدِ الْحَوَامِ کَتر یہ نہ رہے ہوں)۔ درست) ہے جس کے اہل مجد حرام کے حاضر ین کی میقات مکہ ہے، چنا نچہ اور اس لئے کہ متحد حرام کے حاضر ین کی میقات مکہ ہے، چنا نچہ ہوتا ہے جس کا عمرہ میقاتی ہواور ج ملی ہواور متح حرام کے حاضر بن ہوتا ہے جس کا عمرہ میقاتی ہواور ج ملی ہواور متح حرام کے حاضر بن

مسجد حرام کے حاضرین سے کون لوگ مراد ہیں: ۱۲ - شافعیہ اور حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ سجد حرام کے حاضرین،

- (۱) الاختیار ا/ ۱۵۸، ۱۵۹، ۱۷ ما برین ۲/ ۱۹۳، ۱۹۵، جواہر الاِکلیل ا/ ۱۷۷، الفوا که الدوانی ا/ ۴٬۳۳۴، مغنی المختاج ا/ ۱۵۴، المغنی سار ۲۷۴، کشاف القناع ۲/ ۱۳۰۴-
  - (٢) سورة بقره ١٩٦-
- (۳) الاختیار ۱۸۹۱، البنایه ۳۷۷ ۲۵۷، الفوا که الدوانی ۱۷۵۳، المغنی لا بن قدامه ۳۷ ۲۷،۳۷۷ منی المختاج ۱۸۵۱۰

تمتع سا-۱۵

ىزدىك بالاتفاق اس پردم داجب ہے<sup>(1)</sup> ۔

یں : مشہور میہ ہے کہ میڈ سرط ہے<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ اور حنابلہ نے کہا ہے کہ میڈ سرائط وجوب دم کے لئے ہیں، متع ہونے کے لئے نہیں ہیں، اسی وجہ سے ان کے نز دیک مشہور قول کے اعتبار سے کمی کا قران اور تمتع صحیح ہے، اور شافعیہ کے نز دیک ایک قول میں اور حنابلہ کی ایک روایت ہے کہ میڈ سرائط اس کے متمتع ہونے کے لئے ہیں، چنانچہ اگر کوئی شرط بھی فوت ہوجائے تو وہ متمتع نہیں ہو گا<sup>(1)</sup>۔

کیام کی کو بھیج دینا احرام سے نگلنے سے مانع ہے؟: ۵ ا- امام مالک اور امام شافعی فرماتے ہیں اور حنابلہ کی بھی ایک روایت ہے کہ متمتع جب عمرہ کے اعمال سے فارغ ہوجائے تو احرام کھول دے گا، خواہ ہدی کو بھیجا ہویا نہ بھیجا ہو<sup>(۳)</sup>۔ اور حفنیہ نے صراحت کی ہے کہ متمتع اگر چاہے تو ہدی بھیج (اور یہی افضل ہے) اور اس حالت میں جب وہ مکہ میں داخل ہوگا تو عمرہ کے لئے طواف وسعی کرے گا اور احرام نہیں کھولے گا، پھر آٹھ ذی الحجہ کو یا اس سے پہلے بچ کا احرام باند سے گا جیسا کہ مکہ والے احرام باند صح ہیں، اس لئے کہ نبی کر یم علیق کا ارشاد ہے: "لو استقبلت من أموي ما استدبوت لما سقت الهدی و لجعلتھا عمرة و تحللت منھا''<sup>(۳)</sup> (جو بات مجھے بعد میں معلوم ہوئی اگر وہ پہلے معلوم ہوتی تو میں ہدی نہ لاتا، اور اس کو عمرہ

- (۱) ابن عابدین ۲ (۱۹۴، ۱۹۵، مغنی الحتاج ار ۵۱۲، جواہر الاِکلیل ار ۱۷۷، کشاف القناع ۲ (۱۳ ۲، ۱۴۴۰
  - (۲) مغنی الحتاج ار ۵۱۲، المغنی لابن قدامه ۳۷ ۴۷۶۰
  - (۳) الدسوقى ۸۷/۸۵،القرطبى ۳۷(۲۷، مغنى کحتاج ۱۱۷۱۱-
- (۳) حدیث: "لو استقبلت من أمری ما استدبرت لما سقت الهدی ولجعلتها عمرة وتحللت منها" کی روایت سلم (۸۸۹/۲ طبع عیسی الحلی) نے کی ہے۔

ز- بحج یا عمرہ کا فاسد نہ کرنا: ۱۳ - حنفیہ نے کہا ہے اور یہی ایک روایت امام احمد سے بھی ہے کہ تمتع کی ایک شرط جح یا عمرہ کو فاسد نہ کرنا ہے، لہذا اگر اس کو فاسد کردے تو وہ متع نہیں ہوگا، اور نہ اس پر دم متع واجب ہوگا، اس لئے کہایک سفر کے ساقط ہونے سے آرام اس کو حاصل نہیں ہوگا۔

حنابلہ کے نز دیک مشہور مسئلہ یہ ہے کہ جب قارن اور متنع اپنی دونوں عبادتوں کو فاسد کر دیں تو ان دونوں سے دم ساقط نہیں ہوگا، یہ ابن قدامہ کہتے ہیں، اوریہی امام مالک اور امام شافعی بھی فرماتے ہیں، اس لئے کہ جو چیز نسک صحیح میں واجب ہوتی ہے وہ فاسد میں بھی واجب ہوتی ہے۔

اور بعض شافعیہ اور حنابلہ بیہ کہتے ہیں کہ دم کے واجب ہونے کے لیے شرط بیہ ہے کہ اس نے عمرہ کی ابتداء میں یا در میان میں تمتع کی نیت کی ہو، اور دیگر حضرات اس کا اعتبار نہیں کرتے ہیں <sup>(۲)</sup>۔ ۱۹۳۷ – ایک شخص سے دونوں عبادتوں کا ہونا ضروری نہیں ہے، لہذا اگر وہ اپنے لئے عمرہ کر ےاور تج دوسرے کی جانب سے کرے یا اس نے برعکس کرے یا تج وعمرہ دونوں اشخاص کی طرف سے کرے تو فقہاء کا مذہب ہے، اور مالکیہ فرماتے ہیں: دونوں عبادتوں کے ایک شخص کی جانب سے ہونے کی شرط میں تر دد ہے، ابن عارفہ اور طیل نے اپنے مناسک میں اس کا انکار کیا ہے، اور ابن حاجب فرماتے

- (۱) سابقه مراجع، نیز دیکھئے:ابن عابدین ۲۷ ۱۹۵، ۱۹۷، المہذب ۱۸۸۲، المغنی ۳۷ ۲۷ ۲۰
- (۲) ابن عابدین ۲/ ۱۹۴٬ المهذب ار ۲۰۸٬ مغنی الحتاج ۱/ ۵۱۲، کشاف القناع سر سار ۴٬۸۴٬ مغنی ۳/ ۴٬۷۸٬ ۴٬۰۸۹ \_

ایک روایت میہ ہے کہ اس وقت واجب ہوگی جو وقت اس کی قربانی کے لئے متعین ہے<sup>(1)</sup>، اور جمہور کے نزدیک اس کے ذنح کرنے اور نکالنے کا وقت دسویں ذکی الحجہ ہے، اور شافعیہ کے نزدیک اضح قول کے مطابق عمرہ کے اعمال کے بعد بھی اس کاذنح کر ناجائز ہے اگر چہ تح کااحرام باند ھنے سے پہلے ہو، اور ما لکیکا صحیح قول بھی یہی ہے۔ اور امام احمد سے ایک روایت میہ ہے کہ اگر متمتع تح سے دس دن پہلے ہدی بھیج تو طواف وسعی کرے گا اور اپنی ہدی کی قربانی کرے گا، اور اگردس دن کے اندر بھیج تو دسویں ذکی الحجہ سے پہلے ذنح نہیں کرے گا<sup>(1)</sup>۔

مرى كابرل: 21-فقتها، كاس پرانفاق ہے كە تتت كواگر بدى ند طے اس طور پركد جانور ند ، و، يا قيت ميسر ند ، و يا اس كى قيت سے زيادہ قيمت پر دستياب ، و، تو وہ اس كے بدلے ج ميں تين روزے، اورلوٹنے كے بعد سات روزے ركے، اس لئے كدار شاد بارى ہے: ''فَمَنُ لَّمُ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبُعَةٍ إِذَا رَجَعُتُمُ تِلْكَ مَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ''<sup>(۳)</sup> (اورجس كى كوميسر، ى ند آ ئے وہ تين دن كے روز ندا ماند ج ميں ركھ ڈالے اور سات روزے جب تم وال ، مو، يہ پورے دى روز ہوتے)۔ اور قدرت كا اعتبار اس كى جگد ميں كيا جائے گا، چنا نچہ جب اس كى جگہ ميں قدرت نہ ہوتو اس كے لئے روزے كى جانب منتقل ، ونا جائز

- () فتح القد بر۲۷ ۷۲، جوابر الاکلیل ۱۷ ۱۷۷، الحطاب ۲۷، ۲۴، ۳۴، مغنی الحتاج ۱۷٫۵۱۵،۱۲،۵۱۵ المغنی لاین قدامه ۳۷۹٬۷۹۷ م
  - (۲) سابقه مراجع
  - (۳) سورهٔ بقره/۱۹۲\_

بنا کراس کا احرام کھول دیتا)، اس ارشاد سے معلوم ہوتا ہے کہ ہدی کا لے جانا احرام کھولنے کے منافی ہے، ایسا آدمی جب قربانی کے دن حلق کرائے گا تو دونوں احرام سے نگل جائے گا اور دم تمتع ذلح کر ےگا، اور جو شخص ہدی لے جائے اس کے لئے احرام سے نہ نگلنا حنا بلہ کا بھی مذہب ہے جو ان کے نز دیک مشہور ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ حضرت مدہب ہے جو ان کے نز دیک مشہور ہے<sup>(1)</sup>، اس لئے کہ حضرت معبد اللہ بن عمر سے موی ہے کہ نبی کر یم علیق نے ارشا دفر مایا: ''من کان منکم أهدی فإنه لا يحل من شيء منه حتی يقضي حجه''<sup>(1)</sup> (تم ميں سے جو شخص ہدی لا يا ہے تو وہ احرام نہ کھولے یہاں تک کہ اپنا تج پورا کرلے)۔

تمتنع میں مدی کا واجب ہونا: ۲- فقہاءکاس پرانقاق ہے کہ متنع پر مدی واجب ہے، اور اس کی وجہ قر آن کریم کا بیار شاق ہے : ''فَمَنُ تَمَتَّعَ بِالْعُمُرةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي ''<sup>(m)</sup> ( تو پھر جو خض عمرہ سے مستفید ہو اسے حج سے ملاکرتو جو قربانی بھی اسے میں ہوکرڈالے)۔ اور جمہور فقہاء کے نزدیک واجب مدی ایک بکری یا گائے یا اونٹ، یا گائے یا اونٹ کا ساتواں حصہ ہے، اور اما مالک کے نزد یک ایک اونٹ ہے اور اونٹ یا گائے کا ساتواں حصہ چی اور اما مالک کے نزدیک ایک اونٹ ہے اور اونٹ یا گائے کا ساتواں حصہ ہے، اور اما مالک کے نزدیک ایک مطابق مدی حج کا احرام باند سے کے وقت واجب ہوگی، اور مالک یہ ک

- (۱) البناميلى البداميه سار ۲۴۵، الاختيار ار ۱۵۹، المغنى لابن قدامه سار ۴۹۰، ۱۹۹۱ -
- (۲) حدیث: "من کان منکم أهدی فإنه لایحل من شيء منه حتی یقضی حجه" کی روایت بخاری (۳/ ۳۳ طبح السّلفیہ) اور مسلم (۲/ ۹۰ طبح یسی کلی) اور مسلم (۳/ ۹۰ طبح عیسی کلیی) نے کی ہے۔
  (۳) سور دَبقره / ۱۹۱۔

احرام پر مقدم کرنا جائز نہیں ہے، اور حنفیہ میں سے امام زفر کا بھی یہی قول ہے، اس لئے کہ ارشاد خداوندی ہے: "فَصِيَاهُ ثَلاَثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَبِّ "<sup>(1)</sup> (وہ تین دن کے روز نے زمانہ قح میں رکھ ڈالے)، اور اس لئے کہ روزہ ایک بدنی عبادت ہے، لہذا اس کو اس کے وجوب کے وقت پر مقدم کرنا جائز نہیں ہے، جس طرح دیگر تمام واجب روز بے ہیں، اور اس لئے کہ اس سے پہلے اس کا دم بھی جائز نہیں ہے توبدل بھی جائز نہ گا<sup>(1)</sup> ۔

اور حفنيدو حنابله كا مسلك بير ہے كه عمرہ كے احرام كے بعد نج كے احرام پر نينوں روزوں كا مقدم كرنا جائز ہے، اور امام احمد سے ايک روايت ہے كہ جب عمرہ كا احرام كھول دے، اور اس كى دليل بير ہے كہ عمرہ كا احرام تمتع كے دونوں احرام ميں سے ايك ہے توجس طرح نج كے احرام كے بعدروزہ ركھنا جائز ہے اسى طرح عمرہ كے احرام كے بعد بھى روزہ ركھنا جائز ہے، اور اللہ تعالى كے فرمان: ''فَصِيامُ ثَلاَثَةِ ايَّامٍ فِي الْحَجِّ''<sup>(m)</sup> سے مراد اس كا وقت يا اشہر تح بيں، اس ليے كہ نفس ج (اوروہ معلوم افعال بيں) كوسى دوسر فعل كا يعنى روز ے كا ظرف بنے كے لائق نہيں ہے۔

البتہ روزہ کوعمرہ کے احرام پر مقدم کرنا سبب کے نہ ہونے کی بنا پر بالا تفاق جائز نہیں ہے<sup>(۳)</sup> ، اور اگر وہ روزہ نہ رکھ سکے یہاں تک کہ قربانی کا دن آجائے تو وہ مالکیہ کے نز دیک منل کے دنوں میں روزےرکے گا، اوریہی حنابلہ کا ظاہر قول ہے، شافعیہ فرماتے ہیں اور ہے حنابلہ کی دوسری روایت ہے کہ ایام تشریق کے بعدروزےرکھ گا،

- (۱) سورهٔ بقره ۱۹۲۷
  - (۲) سابقه مراجع۔
- (۳) سورهٔ بقره/ ۱۹۲\_
- (۴) البنائيلی الہدايہ ۲۲۲،۶۲۲،۲۲، الفوا که الدوانی ار ۳۳۳، المغنی لا بن قدامه ۲۰ ۷ ۷۷ ۲۰ نیز دیکھئے: سابقہ مراجع۔

ہے، اگر چہوہ اپنے شہر میں ہدی پر قادر ہو<sup>(1)</sup>۔ فقہاء کے نزدیک ہدی کے بدل کے روز وں میں تنابع اور تسلسل لا زم نہیں ہے، ابن قدامہ فرماتے ہیں: ہمارے علم کے مطابق اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، اور تین روز وں میں تنابع اور تسلسل مندوب ہے، اور بعض فقہاء کے نزدیک جن میں شافعیہ بھی ہیں سات روز وں میں بھی تنابع اور تسلسل مندوب ہے<sup>(1)</sup>۔

روز وں کا وقت اوران کا مقام: اول- تبین یوم کے روزے: ۸۱- جمہور فقہاء حفیہ، مالکیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ تین یوم کے روز وں کا مختار وقت ہیہ ہے کہ وہ یوم فرفہ اور جج کے احرام کے در میان روز ے رکھ، اور اس کے روز وں کا آخری دن عرفہ کا دن ہو، اس بنا پر اس کے لئے مستحب ہے کہ یوم تر و یہ سے قبل جج کا احرام با ندھ لے، اس کے لئے مستحب ہے کہ یوم تر و یہ سے قبل جج کا احرام با ندھ لے، تا کہ وہ عرفہ کے دن تک تینوں روز ہے مکس کر سکے، اس لئے کہ روزہ جب ہدی کا بدل ہے تو آخر وقت تک اس کا مؤخر کرنا اس امید پر مستحب ہے کہ مکن ہے کہ وہ اصل پر قادر ہوجائے۔ شافعیہ کے نزدیک مستحب یہ ہے کہ عرفہ کے دن سے پہلے تینوں روز ہے کمل کر لے، اس لئے کہ مقام عرفات پر عرفہ کے دن روز کے رکھنا مستحب نہیں ہے <sup>(۳)</sup>۔ مالکیہ اور شافعیہ کے نزد یک تینوں کا یا کسی ایک روز ہے کا خر

- (۱) البنایی علی البدایه ۲۷٬۵۳۳ ، ۲۳۲ ، الفوا که الدوانی ار ۴۳۳٬۰۰۰ مغنی الحتاح ۱۱٬۵۱۲ ، المغنی ۳۷٬۲۷ ۳
- ۲) سابقه مراجع، نیز دیکھے:مغنی المحتاج ارے ۵۱، المغنی ۳۷/۷۵، جواہرالاِکلیل ۱۹۰۱،۲۰۰۰
- (۳) البناييعلى الهداييه سار ٦٢٣، الفواكه الدواني الر ٣٣٣، مغنى المحتاج الر١٦٩، ١٥٥٠ / لمغنى لابن قدامه سار ٢٧ ٣٢، ٢٧ م.

وسبعة إذا رجع إلى أهله''<sup>(1)</sup> (جس كومدى نه طرتواس كوچا م كمتين دن كروز \_ ج ميں ر كھاور سات دن كروز \_ اپ اہل كے پاس لو شخ كے بعدر كھے)۔ جمہور فقتهاء (حفيه، ما لكيه اور حنابله ) كنز ديك اور يہى شافعيه كا محمور فقتهاء (حفيه، ما لكيه اور حنابله ) كنز ديك اور يہى شافعيه كا محمور فقتهاء (حفيه، ما لكيه اور حنابله ) كنز ديك اور يہى شافعيه كا محمد ايك قول ہے كہ تح سفر اغت كے بعد مكم ميں بھى سات دنوں كے روز \_ كاركھنا جائز ہے، كيونكه رجوع سے مراد رج سے فراغت ہے، اس لئے كه فراغت رجوع إلى الأبل كا سبب ہے، لہذا بيا دا يكى سبب كے بعد ہوكى <sup>(1)</sup> اور شافعيه كا اظهر قول بيہ ہے كہ اپن اہل اور وطن لوٹ بغير ان روز وں كاركھنا جائز نہيں ہے، اس لئے كه ارشاد بارى ہے: ''وَ سَبُعَةٍ إِذَا رَجَعُتُمْ،'<sup>(1)</sup> (اور سات روز ے دھنا جائز نہيں ہوگا، البتہ اگر وہاں ميں ياراستہ ميں ان كے روز ے ركھنا جائز نہيں ہوگا، البتہ اگر وہاں

سوم-روزہ شروع کردینے کے بعد ہدی پر قادر ہونا: •۲-جو شخص روزہ شروع کردے پھر ہدی پر قادر ہوجائے تو روزہ کو چھوڑ کر ہدی ادا کرنا اس پر ضروری نہیں، البتہ اگر وہ خود چاہے (تو کر سکتاہے)، یہ شافعیہ و حنابلہ کے زدیک ہے<sup>(۵)</sup>۔ حفیہ فرماتے ہیں: اگر دویوم کے روزے کے بعد ہدی مل جائے

- حديث: فمن لم يجد هديا فليصم ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع إلى أهله" كى روايت بخارى (٣٩/٣ طبع السلفيه) اور مسلم (٢٠١/٢ طبي عيسى الحلمى) في كي ہے۔
- ۲) البناميلی الہداميه ۲۲ ، ۲۲۳ ، ۱۲۴ ، الفوا كه الدوانی ار ۳۳۳ ، المغنی لا بن قدامه. ۲۷ ۷ - ۲۷ م
  - (۳) سورهٔ بقره/ ۱۹۶\_
  - (۴) مغنی الحتاج ار ۱۵\_

قيام كاارادہ ہوتو جائز ہے<sup>(م)</sup>۔

(۵) مغنی الحتاج ار ۵۱۸، کمغنی لابن قدامه ۳ (۸۰، ۴۸۰ –

اس لئے کہ وہ متعین روزے ہیں، کہذا اس کی قضا کرے گا، اور ان کے نزدیک اظہر قول یہ ہے کہ ان کی قضا میں ان کے در میان اور سات روزوں کے در میان چار دنوں (قربانی کا دن اور ایا م تشریق) کے بقدر اور عادت کے مطابق اپنے گھر تک پہنچنے میں جتنی مدت لگتی ہے اس کے بقدر فرق کرے گا<sup>(1)</sup> ہ

اور حفني فرماتے بيں: اس پر دم ہى واجب ہے، اس لئے كە نى كريم عليلية كريم عليلية لئے كەروز ە ہدى كابدل ہے اور شريعت ميں اس كى كو كى نظير نہيں ہے، اور اس لئے كە ابدال خلاف قياس شرعى طور پر ثابت ہے، اس لئے كەدم اور روز ہ كے درميان كو كى مما ثلت نہيں ہے، چنا نچہ يہ شارع كەدم اور روز ہ كے درميان كو كى مما ثلت نہيں ہے، چنا نچہ يہ شارع وقت كے ساتھ خاص كيا ہے، لہذا جب وقت فوت ہوجائے گا تو وہ بھى فوت ہوجائے گا، اور اصل كا حكم ظاہر ہوگا اور وہ دم ہے جيسا كە پہلے واجب تھا<sup>(1)</sup> ہ

دوم-سات دنول کے روزے: 19- ج سے لوٹنے کے بعد دس کو کمل کرنے کے لئے متمتع سات روزے رکھ گا، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''وَ سَبُعَةٍ إِذَا رَجَعُتُمُ''<sup>(m)</sup> (اور سات روزے جب تم واپس ہو)، اور افضل سے ہے کہ وہ اپنے اہل کے پاس لوٹنے کے بعد سات روزے رکھے، اس لئے کہ حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ نبی کریم علیق نے ارشاد فرمایا: ''فمن لم یجد ہدیا فلیصم ثلاثة أیام فی الحج

- الغواكهالدوانی ار ۳۳۳م، مغنی الحتاج ار ۷۷، المغنی ۳۷ ۸۷ ۹٬۹۰ ۹۰ ۹.
  - (۲) البنائيلي الهدايه ۳ / ۲۲۴، ۲۴۴ \_
    - (۳) سورهٔ بقره/ ۱۹۲\_

تمثال،تمر ا-۳ تواس کا روزہ رکھنا باطل ہوجائے گا اور ہدی واجب ہوگی، اور احرام کھول دینے کے بعد واجب نہیں ہوگی جس طرح تیم کرنے والے کو نماز سے فراغت کے بعد یانی مل جائے<sup>(1)</sup>۔ البته مالكيد كےنزديك اس موضوع ميں تفصيل ہے، وہ كہتے ہيں: روزہ شروع کردینے کے بعدادرایک روزہ کمل ہونے سے پہلے اگردہ مالدار ہوجائے تو ہدی کی جانب رجوع کرنا اس پر واجب ہے، اور اگر تعريف: ایک دن کا روزہ کمل کر لینے کے بعد اور تیسرے روزے کی تکمیل سے ا - تمر: کھجور کے درخت کا خشک پھل ہے جس کو پکنے کے بعد خشک پہلے مالدار ہوجائے تو رجوع کرنااس کے لئے مستحب ہے، اور اگر ہونے تک یا خشک ہونے کے قریب تک درخت پر چھوڑ دیا جاتا ہے، تیسرے روزے کے بعد مالدار ہوتو اس کے لئے روزہ رکھنا بھی جائز پھر تو ڑ کرسو کھنے تک دھوپ میں رکھا جاتا ہے، اس کی جمع تیمو د اور ہےاورر جوع کرنا بھی جائز ہے<sup>(۲)</sup>۔ تموان ہے،اوراس سے مجور کی قتمیں مراد ہوتی ہیں<sup>(1)</sup> ۔ متعلقة الفاظ: الف-رطب: تمثال ۲ - کھجور کے درخت کا پختہ اور تازہ پھل خشک ہونے سے پہلے<sup>(۲)</sup>۔ -- بسر: د مکھئے:'' تصویر''۔ ۳ - کھجورکا کچل جب لمبا ہوجائے اور اس کا رنگ سرخی یا زردی مائل ہوجائے <sup>(۳)</sup>۔ <u>ج-بلح:</u> ۲۹ - کھجور کا وہ پھل جو ہرا رہے اور گول ہونے کے قریب ہو، یہاں تک کہ گھلی سخت ہوجائے، اور بھرہ والے اس کو'' خلال'' کہتے المصباح المنير ، محتار الصحاح ، المغرب للمطير زي ماده: "تمر" -

- (۱) البنابيلي الهدايه ۳۷/۲۴۰
- (۲) الفوا کهالدوانی ار ۳۳۳\_

(٢) المصباح المنير ،المغر بللمطرزي ماده: " رطب" -

(m) المصباح المنير ماده: <sup>(\*</sup> بسر''۔

نوش فرمات سے )، اور حفیہ کے نز دیک مطلقاً میٹی چیز سے افطار کرنا مستحب ہے، چاہے وہ تمر ہویا کوئی دوسری چیز ہو<sup>(1)</sup>۔ اور قتم کے سلسلے میں سیہ ہے کہ اگر کوئی شخص قتم کھائے کہ وہ مید طب نہیں کھائے گا، اور وہ تمر ہوجائے پھر اس کو کھالے، یا یقتم کھائے کہ وہ یہ ہُمر نہیں کھائے گا، پھر وہ رطب ہوجائے اور اس کو کھالے، یا اس طرح بیفتم کھائے کہ وہ تمر نہیں کھائے گا، پھر وہ بسر یا بلح یا رطب کھالے تو ان صور توں میں سے ہر ایک میں اختلاف اور تفصیل ہے جو ان کے مقامات پر دیکھی جاسکتی ہیں<sup>(1)</sup>، نیز دیکھئے: اصطلاحات دوسلم''' صوم''' ایمان'۔

ائمہ ثلا شداور حنفیہ میں سے امام ابو یوسف اور امام محمد کے نز دیک تمر کے بدلے رطب کی بیچ جائز نہیں ہے، اور سعد بن اُبی وقاص، سعید بن المسیب ، لیث اور اسحاق بھی یہی فرماتے ہیں، اور امام ابو حنیفہ تحر ماتے ہیں: یہ بیچ جائز ہے، اور انکہ ثلاثہ نے عرایا کی بیچ کو مستثنی کیا ہے، اور اس کی شرائط کے ساتھ اس کی اجازت دی ہے، تفصیل کے لئے ان کے مقامات کی طرف رجوع کیا جائے <sup>(m)</sup>، نیز دیکھئے: اصطلاحات ''بیچ''،'' ربا''' عرایا' ۔ نصاب میں اختلاف ہے، چنانچہ مالکیہ، شافعیہ، حنا بلہ اور حنفیہ میں سے ام ابو یوسف اور امام محمد اور تمام اہل علم حضرات کی رائے ہے کہ دوسر ے چھلوں کی طرح تمر میں بھی نصاب معتبر ہے، اور وہ پانچ وسق

(۱) عمدة القاري۵/۲۹۰\_

- (۲) فتح القدیر ۳۹۲/۳۹، ۹۷۷، القوانین الفقہ پیہ لابن جزی رص ۱۶۸، روضة الطالبین ۱۱/۳۳، ۴۳، المغنی ۸۸٬۰۰۸ اور اس کے بعد کے صفحات، شرح المحلی وحاضیۃ القلیو یی ۳۸ ۲۸۳۰
- (۳) فتح القدید ۲۷ / ۱۳۵۰، ۱۳۵، ۲۰ عابدین ۲۷ (۱۸۵، القوانین الفقه په لابن جزی رص ۲۵۸، روضة الطالبین ۳۷ ۷۷ – ۱۹، المغنی ۲۷ / ۱۱

ہیں،ابن اخیر نے کھجور کے پھل کی تر تیب کے بیان میں کہا ہے: پہلے ''طلع'' ہے، پھر'' خلال' ہے، پھر' بلح'' ہے، پھر'' بسر'' ہے، پھر ''رطب'' ہے،اوراس کے بعد'' تمر' ہے<sup>(1)</sup>۔

اجمالی حکم: ۵ - فقہاء کے نزدیک تمر اور رطب میں فرق ہے، اسی طرح بعض فقہی احکام میں رطب، بسر اور بلح کے درمیان بھی فرق ہے، جیسے بیع سلم کے صحیح ہونے کے لئے تمر میں نئی اور پرانی ہونے کی شرط لگانا ، اور رطب میں ان دونوں صفات کی شرط نہ لگانا<sup>(۲)</sup>، اور جمہور فقہاء کے نزدیک افطار میں رطب کوتمر پرتر جیح دینا<sup>(۳)</sup> ہ

چنانچہ مالکیہ ، شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک تمر سے افطار کرنا مستحب ہے، اور افضل ہونے میں ترتیب کے اعتبار سے بیر طب کے بعد اور پانی سے پہلے ہوگی<sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ حضرت انس بن مالک سے مروی ہے وہ کہتے ہیں: ''کان النبی <sup>علیکیلہ</sup> یفطر علی رطبات قبل أن یصلی فإن لم تکن رطبات فعلی تمرات، فإن لم تکن حسا حسوات من ماء''<sup>(۵)</sup> (نبی کریم علیکی ماز سے پہلے رطب سے افطار فرماتے تھے اور رطب نہ ہونے کی صورت میں تمر سے افطار فرماتے تھے، اور اگر تمریکی نہ ہوتو پانی کے چند گھونٹ

- المصباح المنير ، لسان العرب ماده: " بلي " -
- (۲) روضة الطالبين تهر ۲۲، المغنى تهر ۱۱، ۲۰۱۳\_
- (۳) حاشیة الجمل علی شرح المنبح ۳۲۸٫۲ ، القلیو بی ۱۱٫۲، کشاف القناع . ۲۲ ۳۳۳، ۳۳۳۰
- (۴) حاشية الجمل على شرح المنج ۲۸/۲۳، القليو بي ۲۱/۲، روصنة الطالبين ۲/۳۱۸، تشاف القناع ۲/ ۳۳۳۳، نيل المآ رب ۲۷۵۱-
- (۵) حدیث: "کان یفطر علی رطبات قبل أن یصلی....." کی روایت ابوداود (۲ / ۲۲۷ تحقیق عزت عبید دعاس) اورتر مذی (۳/۹۷ طبع کملی) نے کی ہے، اورتر مذی نے اس کو مسن کہا ہے۔

-1~\*-

## تمر ۷،تمریض ا

تمريض

تعریف: ۱- لغت میں تمریض ''موّض''کا مصدر ہے، جس کا مطلب ہے مریض کی تیارداری کرنا اور اس کے مرض کے زمانہ میں اس سے قریب رہنا<sup>(1)</sup> ۔

اورايک قول ہے: تمريض کا مطلب ہے: مريض کی اچھی خدمات انجام دينا، اور ای معنی میں حضرت عائش کا قول ہے: ''لما ثقل النبي ﷺ و اشتد و جعه استأذن أزواجه في أن يمرَّض في بيتي فأذن له''<sup>(1)</sup> (جب نجی کر یم علیظ یہ بیا رہوئے اور آپ کی بیتی فأذن له''<sup>(1)</sup> (جب نجی کر یم علیظ یہ بیا رہوئے اور آپ کی تکلیف شد ید ہوگئی تو آپ علیظ نے اپنی ازوان سے اجازت چاہی کہ آپ علیظ کی تیارداری میرے گھر میں ہوتو انہوں نے آپ اور تمریض الأمور: ان کو کم ورکرد ینا اور پختہ نہ کرنا ہے<sup>(m)</sup>۔ اور حد ثین کے نزد یک تم یض : راوی کو کمز ور قرارد ینا یا حد ین کو اور فتہا یکھی لفظ تمریض کو ای معنی میں استعال کرتے ہیں۔

- (۱) المغرب للمطرزى، لسان العرب الحيط ماده: "مرض" -
  - (۲) فتخ الباري ا ۲۰ ۳۰٬۶۰ القاري ۲۱۹۲
  - (٣) السان العرب المحيط متن اللغه ماده: "مرض" -

ہے،اور مجاہد،امام ابو حنیفہ اوران کے تبعین فرماتے ہیں:تمر تھوڑ ی ہو یا زیادہ ہم حال اس میں زکاۃ واجب ہے<sup>(1)</sup> ۔تمر کی زکاۃ کے باقی مسائل پر گفتگو کی تفصیل کے لئے اس کے مقام کی طرف رجوع کیا جائے، نیز دیکھئے:اصطلاح'' زکاۃ''۔

طلط سمہاء کا ان پرالفال سے کہ مروسطرہ یں دیا جا ملا ہے اور ان کی مقدارایک صاع تمر ہے، اور فطرہ نکا لنے میں تمر کودوسری اشیاء پر فضیلت دینے کے سلسلے میں اختلاف ہے، دیکھئے:'' باب الزکاۃ''میں صدقة الفطر کابیان<sup>(1)</sup>۔

بحث کے مقامات: فقہاء نے بیع،ربا، سلم اور سیین کے سلسلہ میں تمر پر کلام کیا ہے، جس کواس کے مقامات پر دیکھا جا سکتا ہے<sup>(۳)</sup>، دیکھئے: اصطلاحات '' بیع''، '' سلم' اور'' سیین' ۔

- (۱) فتح القدير ۲/۲۸۱، ۱۸۷، القوانين الفقهيه لابن جزى رص ۱۱۰ روضة الطالبين ۲/۱۳۳، ۲۳۳، المغنى ۲/۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۶۰\_۱۹۹۰
- (۲) فتح القد یر۲۲۵/۲۲، القوانین الفقه یه لابن جزی ص ک۱۱، روضة الطالبین ۲ / ۳۰ ۳۰، نیل المآ رب ۱ / ۲۵۷
- (۳) فتح القد يرم ۲۹۱،۷۹۷، ۹۷،۵۷ + ۷،۲۷ / ۷،۱۳ ، ۱۰، ۲۰۱، ۲۰ عابدين عابدين مر ۱۱۰، القوانين الفقهيه لا بن جزى رص ۲۵۹ ، روضة الطالبين سار ۵۲۰، ۱۱،۲۵،۷۷۷ ما، ۲۰ / ۲۰۱۰ / ۲۰۰، مهنی مر ۱۱،۱۱ ۳۰، ۲۱ ۲۰۰۸ / ۸۰۰ ۱وراك كے بعد كے صفحات -

تمریض ۲-۴

عطاء،حسن اوراوزاعی سے بھی یہی منقول ہے<sup>(1)</sup>۔ پھراس کی تفصیلات میں فقہماء کا اختلاف ہے، چنانچہ حنفیہ صراحت کرتے ہیں کہ اصح سیر ہے کہ مریض کی تیارداری کرنے والے کے چلے جانے سے اگر مریض کے ہلاک ہوجانے کا اندیشہ ہوتو وہ جعہ کے لئے جانے سے معذور ہے، یا تیاردار اگر باجماعت نماز اداکرنے کے لئے جائے تو مریض کومشقت اور دحشت محسوں ہوتی ہو<sup>(۲)</sup>۔ مالکیدنے جعہ اور جماعت کے ترک کرنے کے جائز ہونے کے لئے بیوتید لگائی ہے کہ تماردار کوئی قریبی رشتہ دار ہو، اور وہاں اس کے علاوہ کوئی دوسرااس خدمت کوانجام دینے والاینہ ہو،اورمریض کی موت کا اندىشە ہوجىسے بيوى، بىٹى، يادالدىن مىں سےكوئى ايك ہو<sup>(m)</sup> يە شافعیہ کے نزدیک تیارداری کی وجہ سے جعداور جماعت کی نماز کے ترک کرنے کے جائز ہونے کے سلسلے میں تفصیل ہے، چنانچہ فرماتے ہیں: یا تو مریض کی تیارداری کرنے والا اور اس کی خدمت انجام دینے والا کوئی ہوگا پانہیں، اگر تیارداررشتہ دار ہواور مریض موت وزیست کی شکش میں ہو، یا مرنے کے قریب تو نہ ہولیکن مریض ایں تیاردار سےانس محسوں کرتا ہوتواس صورت میں تیاردارکے لئے جمعہاور جماعت کی نماز کو چھوڑ نااوراس کے پاس حاضر رہنا جائز ہے، ورنہ صحیح قول کے مطابق اس کے لئے جمعہ اور جماعت کا حچھوڑ نا جائز نہیں ہوگا،اوررشتہ دارکی طرح ان کے نز دیک بیوی،اور تمام سسرالی رشته داراور دوست بین، اور اگر مریض اجنبی ہو( اور اس کا کوئی یہارداری کرنے والا ہو) تو تیاردار کے لئے کسی حال میں بھی جعہ یا

- ۱۷ ابن عابدین ۱/ ۲۰۷۳، ۲٬۵۳۵، القوانین الفقهیه رض ۲۳، ۲۰، الحطاب
  ۱۷، ۲۰۲۰، ۲۰۰۲، روضة الطالبین ۱/۲۵٬۳۰ ، ۲/۵۳، المغنی ۱/ ۱۳۳۰، ۲/۰۹۳۲.
  - (۲) ابن عابدین ار ۲۷٬۵۳٬۹۳۰
  - (۳) القوانين الفقهيه رص ۲۷، ۸۴، الحطاب ۲/ ۱۸۲، ۱۸۳

متعلقہ الفاظ: تطبيب ومداوا ق: ٢- تطبيب يامداواة كامعنى مرض كاعلاج كرنا ہے<sup>(1)</sup> -اور تمريض، اور مداواة وتطبيب كے در ميان عموم خصوص من وجد كى نسبت ہے، دونوں يجاس وقت جمع ہوتے ہيں جب مثلاً مريض كا نسبت ہے، دونوں يجاس دوران پورى تمار دارى كى جائے، اور تياردارى ونگرانى اور رعايت كے بغير محض مريض كا علاج كرنا تطبيب ہے، اور علاج كى كوشش كے بغير مريض كے حالات كى نگرانى اور عده خدمات صرف تمريض ہے -

نثرعی حکم: ۲۰-فقہاء نے صراحت کی ہے کہ تمریض فرض کفامیہ ہے، چنا نچہ درجہ بدرجہ پہلے اس کوقریبی رشتہ دارانجام دےگا، پھر دوست، پھر پڑوتی، پھر بقیہ تمام لوگ انجام دیں گے<sup>(۲)</sup>۔

ابن المنذر فرماتے ہیں: بیہ ثابت ہے کہ حضرت ابن عمرؓ نے دن چڑھنے کے بعد سعید بن زید کو بلوایا تو وہ ان کے پاس مقام عقیق میں آئے اور جمعہ ترک کردیا۔

- (۱) الصحاح في اللغة والعلوم، لسان العرب، المصباح المنير ، محتَّار الصحاح ماده: "طبب" .
  - (۲) القوانين الفقهيه رص ۸ ۳۷، روضة الطالبين ۲ / ۲،۳۵ س

## تمريض ۵-۲

جماعت کو چھوڑ ناجائز نہیں ہے۔

البتہ اگر مریض کی دکھ بھال کرنے والا کوئی نہ ہو، یا ہوتولیکن دوائیں وغیرہ کی خریداری کی مشغولیت کی وجہ ہے وہ اس کی خدمت کے لئے فارغ نہ ہوتو امام الحرمین فرماتے ہیں: اگر تیمار دار موجود نہ رہتو ییار کی ہلا کت کا اندیشہ ہوتو ہی عذر ہے، اور اس میں رشتہ دار اور اجنبی کا کوئی فرق نہیں ہے، اس لئے کہ مسلمان کو ہلاک ہونے سے بچانا فرض کفا ہی ہے، اور اگر اس کو کوئی ظاہر کی ضرر لاحق ہو جو فرض کفا ہی کے درجہ کو نہ پہنچتا ہوتو اس میں چندا قوال ہیں: اصح ہی ہے کہ یہ بھی عذر ہے، دوم: یہ کوئی عذر نہیں، سوم: رشتہ دار کے لئے یہ عذر ہے اچنی شخص کے لئے عذر نہیں ہے<sup>(1)</sup> ہے

حنابلہ کا مسلک مالکیہ کے مسلک کے قریب قریب ہے، اس لئے کہ ان کے نز دیک بھی جمعہ اور جماعت کی نماز کو چھوڑنے کے سلسلے میں تیار داری عذر ہے اگر مریض رشتہ دار ہو یا رفیق ہو، اور تیار دار اگر جمعہ یا جماعت میں مشغول ہوگا تو خدمت گذار کی عدم موجو دگی کی وجہ سے مریض کے مرنے کا اندیشہ ہو<sup>(۲)</sup>۔

ب- مرض کی جگہد کیھنا جبکہ وہ ستر کے حصہ میں ہو: ۵ - اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ غیر کے ستر کو دیھنا حرام ہے سوائے میاں اور ہیوی کے کہ ان میں سے ہرایک دوسرے کے ستر کو دیکھ سکتا ہے، چنانچہ ان کے علاوہ کسی کے لئے دوسرے کے ستر کو دیکھنا جائز نہیں ہے، جب تک کہ کوئی ضرورت اس کی متقاضی نہ ہو جیسے ڈاکٹر کا مریض کو دیکھنا، اس طرح وضو یا استنجاء وغیرہ میں مریض کی خدمت انجام دینے والا، اور جیسے دایہ، ان سب کے لئے بوقت ضرورت بقد رضرورت ستر کو

- (۱) روضة الطالبين ۱/۵،۳۵/۲،۳۵ س
- (۲) المغنیار ۲٬۱۳۳ ۲٬۰ ۲٬۰ ۳۳٬ کشاف القناع ۲٬۹۶۱ ـ

دیکھناجائز ہے، جیسے علاج اور تیمارداری کی ضرورت، اس لئے کہ ضرورت کے وقت غیر مباح اشیاء مباح ہوجاتی ہیں<sup>(1)</sup>، اور حاجت کو ضرورت کے درجہ میں رکھ لیاجا تاہے۔ پھر دیکھنے میں بفتد رحاجت کی قید ہے، اس لئے کہ جو چیز ضرورت کی وجہ سے مباح ہووہ بفتر سِضر ورت ہی مباح رہتی ہے<sup>(1)</sup>۔ اور مرض کی جگہ کود کیھنے کے سلسلے میں جبکہ شرمگاہ ہویا حقنہ استعال کرنے کی جگہ ہو، اور چھونے کے جواز کے سلسلہ میں اختلاف اور تفصیل ہے جس کے لئے دیکھاجائے: اصطلاح دورت ہا۔

اولا دکی تیمار داری میں ماں کا سب سے بہتر ہونا اور اس کے برعکس: ۲ - اگراولا دیمار ہوخواہ بیٹا ہو یا بیٹی ہوتو ماں اس کی تیمارداری کے لئے سب سے بہتر ہے، اس لئے کہ وہ زیادہ مشفق اور دوسرے کے بالمقابل اس کے متعلق زیادہ جانے والی اور اس کے لئے زیادہ صبر کرنے والی ہوتی ہے، پھرا گرزوجین ایک دوسرے سے الگ ہوجا نیں اور باپ اس ہوتی ہے، پھرا گرزوجین ایک دوسرے سے الگ ہوجا نیں اور باپ اس انجام در توضح ہے، ورنہ بیٹے کی تیمارداری کے فرائض اس کے گھر میں انجام در توضح ہے، ورنہ بیٹے کوماں کے گھر نتقل کرد یا جائے گا، اور اگر ماں بچہ کے باپ کے گھر اس کی تیماداری کے فرائض انجام در بی ہو اور وہ بائنہ ہوتو اس حالت سے احتر از کرنا اور بچنا اس کے لئے اور وہ بائنہ ہوتو اس حالت میں خلوت سے احتر از کرنا اور بچنا اس کے لئے اور جب ہے، اور اگر ماں بیار ہوجائے توباپ کے لئے لازم ہے کہ بیٹی کو اس کی تیمارداری کے لئے مقرر کرد ہے اگر وہ اچھی طرح اس کی خدمت انجام دے سکے، برخلاف بیٹے کے کہ اس کو اس خدمت کے لئے مقرر

- (۱) ابن عابدین ۱۷ ۲۷، ۲۵ ۷۷ ۳۳، الأشباه والنظائر لابن خجیم رص ۹۵، الحطاب ۱۹۹۷، ۵۰۰۵، المیثو رللزرکشی ۲ ۷ ۳۴، الأشباه والنظائرللسیوطی ۷۷۷، المغنی ۲ ۸۵۵۸، کشاف القناع ۷ سالہ
- (۲) ابن عابدین ۵ / ۲۳۷، کشاف القناع ۵ / ۱۳، عدة القاری ۲ / ۲۱۹، ۲۰ -

تمريض ٢، تملك ا كرنالا زمنہيں ہے،اگر جدوہ اچھی طرح خدمت انجام دے سکتا ہو،الا بیر کہ بیٹامتعین ہوجائے <sup>(۱)</sup>۔

تملك

تعريف: ا-لغت مين تملُّك "تَمَلَّكَ" كامصدر ب، اوربي "ملّك" كا فعل مطاوع ب، اس كافعل ثلاثى "ملك "ب، اور "ملك الشي" اس وقت بولاجا تاہے جب اس کے استعال پر پوری طرح قادر ہو۔ اور ملّکه تمليکاً: مالک بنانا بن اور تملک الشيء تملكا: زبردتى مالك بنناب ()-اور ملک ، وہ قدرت ہے جس کو شریعت ابتداء تصرف کے لئے ثابت کرے <sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ میں سے ابن السبکی نے اس کی یہ تعریف کی ہے: وہ ایسا حکم شرعی ہے جوعین شکی یا منفعت میں مقرر ہو،جس کا تقاضا بیہ ہو کہ وہ جس کی طرف منسوب ہو وہ اس سے نفع حاصل کرے اور اسی طرح اس کاعوض بھی لے (۳)۔ اور جرجانی نے اس کی تعریف اس طرح کی ہے: وہ انسان اور کسی چیز کے درمیان ایک شرعی تعلق ہے، جس کی وجہ سے اس آ دمی کا اس میں تصرف کرنا جائز ہوتا ہے اور اس میں دوسر ے کا تصرف کرنا ناجائز يوتاب<sup>(م)</sup>-

- (۱) مختارالصحاح، لسان العرب، القاموس المحيط ماده: " ملك" ب
  - (٢) فتحالقد ير٥ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢
  - (۳) الاشباه والنظائرللسيوطي ۱۷ ۳-
  - (۳) التعريفات لجرجاني ماده: '' ملك'' ـ

تیماردار کا صنمان اوراس کی ذمیداری: 2 - متقد مین فقهاء نے تیمارداروں کے صنمان کی کوئی صراحت نہیں کی ہے، البتہ ڈاکٹر، تچھنے لگانے والا، ختنہ کرنے والا، اور جانوروں کا علاج کرنے والے کے صنمان نہ ہونے کی شرائط کوان پر منطبق کرنا ملن ہے، وہ بعض شرائط ہید ہیں: ان کا اپنے فن میں ماہر ہونا، اور ان کے لئے جو کام مناسب ہے اس میں حد سے تجاوز نہ کرنا، اس کی تفصیل کے لئے دیکھتے : اصطلاحات '' اِتلاف'، '' اِجارہ'،

(۱) نهایة الحتاج ۷۷ ۲۳۳٬ روضة الطالبین ۹/ ۱۰٬۴ القلیو بی ۱۹٬۱۹٬ المغنی ۱۳۵۹ ۱

 $-\gamma\gamma$ 

الف - متملک کا اہل ہونا۔ ب- تملک سے مانع نہ ہونا۔ ۲ - اور اس کے پچھا سباب ہیں جن میں سے چند یہ ہیں: معاوضات (جیسے ہیچ وشراء وغیرہ) ، میراث ، ہبہ، صدقات، وصایا، وقف، غنیمت، مباح اشیاء پر قبضہ، احیاءالموات، شرط کے ساتھ لقط کا مالک ہونا، مقتول کی دیت اور تا وان ، مال مغصوب جبکہ وہ غاصب کے مال میں مل جائے اور اس میں تمیز نہ ہو پائے، تو غاصب اس کا مالک ہوجائے گا اور اس کے ذمہ اس کا عوض واجب ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

تمملک کی قشمیں: 2 - تملک کے اندراصل چیز اختیار ہے، لہذاانسان کی ملک میں کوئی چیز اس کے اختیار کے بغیر داخل نہیں ہوگی۔ لیکن فقہاء نے چندا لیسے حالات بیان کئے ہیں جن میں انسان بغیر اپنے اختیار کے مالک ہوجا تا ہے، اس لئے کہ سبب کی طبیعت بغیر اپنے اختیار کے مالک ہوجا تا ہے، اس لئے کہ سبب کی طبیعت بذات خود ملک کے وجود میں آنے کی متقاضی ہوتی ہے، اس میں سے بایک وراثت ہے جس میں وارث محض مورث کی موت سے مورث ایک وراثت ہے جس میں وارث محض مورث کی موت سے مورث ایک وراثت ہے جس میں وارث محض مورث کی موت سے مورث اصطلاح '' ارث''()۔ اوران میں سے وصیت ہے اگرہم کہیں: موضی لہ موضی کی موت سے موضی بہ کا مالک ہوجا تا ہے، اور بیشا فدیہ کا ایک قول ہے، اور اس صورت میں جبکہ موضی کی موت کے بعد اور موضی لہ کے قبول کرنے

سے پہلے اس کی موت ہوجائے تو حنفیہ کے نزدیک دہ جبری طور پر اس کاما لک ہوجائے گا۔

- الإشباه والنظائر للسبوطي رص ٢ ٣ ١٠ الأشباه والنظائر لا بن تجيم رص ١١ ٣ -
- (۲) روصنة الطالبين ۲ رسم۲۱۰ الأشباه والنطائر للسبوطی رص ۱۸ ۳۰ الاشباه والنطائر لا بن جمیم رص ۱۲ ۴۲

اورزیادہ غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اصطلاحی تعریفیں لغوی معنی سے دورنہیں ہیں۔

ب - حیاز ہ: ۲۲- حیازة "حاز" کا مصدر ہے جس کا معنی ملانا ہے، اور'' حاز شیئا إلى نفسه" کا مطلب ہے اس نے اس کواپنے ساتھ ضم کرلیا، یعنی ملالیا<sup>(1)</sup>۔ اور حیازہ فقہاء کے زد یک ملک کا ایک سبب ہے۔

اس کا حکم: ۲۲ - موضوع کے اعتبار سے تملک کا حکم الگ الگ ہوتا ہے: چنانچہ اس میں شرعی احکام اسی طرح جاری ہوتے ہیں جس طرح اس میں اس کے اسباب کی مشروعیت اور موانع سے خالی ہونے کے مطابق فساد بصحت اور بطلان کے دضعی احکام جاری ہوتے ہیں۔

تملک کی شرائط وا سباب: ۵- تملک انسانی خصوصیت ہے، چنانچہ انسان کے علاوہ کسی اور مخلوق میں تملک کی صلاحیت نہیں ہے۔ تملک کے صحیح ہونے کے لئے دو بنیادی شرطیں ہیں، اور وہ سے ہیں: (۱) مختارالصحار مادہ:"حوز'۔ نقدادا کرنے یا نقدادا کرنے کی شرط کے ذریعہ ملکیت حاصل ہوجاتی ہے<sup>(1)</sup> ۔

قرض كاتملك: ۹ - جس چیز کے ذریعة قرض پر ملكیت ، وتی ہے اس میں حفنیه و شافعیه میں سے ہرایک کے دود داقوال ہیں: پہلا قول: اور بید حنابله كا مذہب ہے كه قبضہ سے اس كى ملكيت ہوجاتى ہے، اور دوسرا قول بیہ ہے كہ تصرف سے اس كى ملكيت ، وجاتى ہوجاتى ہے، اور دوسرا قول بیہ ہے كہ تصرف سے اس كى ملكيت ، وجاتى ہوجاتى ہے، اور مالكی فرماتے ہیں: عقد کے ذریعه اس كے مقد کے بعد قرض اور مال قرض لينے والے كا موجاتا ہے، اس لئے عقد کے بعد قرض د بنے والے كو حکم دیا جائے گا كہ وہ مال قرض لينے والے کے حواله کر دے (۲) ۔

مضاربت کے لفع کا تملک: •۱- عقد مضاربت کا عامل اپنے حصہ کے نفع کا ما لک نفع ظاہر ہونے سے ہوجا تا ہے یا تقسیم کرنے سے اور اس میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، تفصیل کے لئے دیکھتے:اصطلاح'' مضاربت''۔

مسا قاۃ میں عامل کے حصہ کا تملک : ۱۱ – عقدمیا قاۃ کاعامل پھل ظاہر ہونے پراپنے حصہ کاما لک ہوجا تا ہے، تفصیل کے لئے دیکھئے:'' مسا قاۃ''۔

- الإشباه والنظائر لابن تجيم مرسام .
- (۲) الاشباه والنظائرللسيوطی رص ۲۳، ۲۰ بن تجیم رص ۱۳ ۲، المغنی ۲۷ ۸ ۲٬ ۳٬ جوا هر الاِکلیل ۲/۲ ۷-

انہیں قسموں میں سے ایک ہیہ ہے کہ اگر شو ہر دطی سے پہلے ہیوی کو طلاق دید بے تو وہ جبری طور پر آ د سے مہر کا ما لک ہوجائے گے بعد عیب انہیں میں سے ایک ہیہ ہے کہ عقد کے پورا ہوجانے کے بعد عیب کی وجہ سے کوئی چیز لوٹا دی جائے تو بائع جبری طور پر اس کا ما لک ہوجائے گا۔ ہوجائے گا۔ ہوجائے گا۔ اور انہیں میں سے جنایت کی دیت، اور شفعہ میں زمین کی قیمت ہوجائے گا۔ اور انہیں میں سے وہ لفظ بھی ہے جس کا ایک سال تک اعلان ہوا جاچکا ہو، وہ حنابلہ کے نز دیک جبری طور پر اٹھانے والے ک ملک میں داخل ہوجا تا ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھیے: اصطلاح <sup>در</sup> لفظ'۔ مالی معاوضات میں عقد کے کمل ہونے کے بعد جبکہ اس میں خیارنہ ہو مالی معاوضات میں عقد کے کمل ہونے ہے ، اور ہی مسلہ فقہاء کے نز دیک متفق علیہ ہے، تفصیل کے لئے دیکھیے: اصطلاح'' عقد''۔

اجرت کا تملک: ۸ – اجرت کے تملک کے سلسلے میں فقہاء کے درمیان اختلاف ہے، چنانچہ شافعیہ اور امام احمد کی رائے بیہ ہے کہ پنج کی طرح محض عقد کے ذریعہ اس کا تملک ہوجا تا ہے، اگر متاجر نے کسی مدت کی قید نہ لگائی ہو<sup>(۳)</sup>۔ اور حفنیہ فرماتے ہیں: وصول کر لینے، تصرف کی قدرت ہونے،

- (۱) الأشباه دانطائر لابن تجميم رص ۱۱ ۲٬۰۳۱ م، السيوطي رص ۱۳٬۵۳٬۳۰٬۸۳ س.
  - (۲) المغنی۵/۰۰۰۷۰۷۰
  - (۳) المغنى ۵ مرسوم ۴ ،الاشباه والنطائرللسيوطى رص ۲ ۳۔

اور حنابلہ کے نزدیک کیلی اور وزنی اور غیر کیلی اور غیر وزنی اشیاء کے در میان فرق ہے، چنانچہ کیلی اور وزنی شکی میں قبضہ سے ملکیت ہوجاتی ہے، البتہ اس کے علاوہ دیگر اشیاء میں محض عقد سے ملکیت ہوجاتی ہے<sup>(1)</sup> ہفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح<sup>21</sup> ہبہ'۔

غیر مزروعہ زمین کا تملک : ۲۱- احیاء (کاشت کاری) کے ذرایعہ غیر مزروعہ زمین کا تملک ہوجا تاہے،اور بیہ سکلہ فقہاء کے نزدیک متفق علیہ ہے، اِ حیاء کا اعتبار سسطرح ہوگااس کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' اِ حیاءالموات'۔

مباح اشیاء کا تملک: 21 - قبضہ کے ذریعہ انسان ہر عام مباح شکی کا مالک بن جاتا ہے جیسے گھاس، لکڑی، پہاڑوں سے حاصل کئے ہوئے پھل، یاوہ چزیں جن کولوگ بے ضرورت سمجھ کر پھینک دیتے ہیں، یالوگوں کی وہ کمشدہ چزیں جن کو تلاش کرنے کی مالک ضرورت نہیں سمجھتا<sup>(1)</sup> ۔ دیکھئے: '' حیازة'' ۔ شفعہ میں زمین کا تملک : ۲ - حنابلہ اور شافعیہ کے نز دیک شفیع ایسے الفاظ کے ذریعہ زمین کا مالک ہوجاتا ہے جن سے تملک سمجھا جائے، اور حنفیہ کے نز دیک باہم رضا مندی یا قاضی کے فیصلہ کی وجہ سے مالک ہوجاتا ہے۔ اور مالکیہ کے نز دیک فیصلہ، یا گواہ بنانے، یا قیمت اداکرنے سے مالک ہوجاتا ہے<sup>(1)</sup>۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح <sup>دو</sup> شقص' ۔

مہر کا تملک : سا – عقد کے ذریعہ مہر پر ملکیت ہوجاتی ہے، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' صداق''۔

مال غنیمت کا تملک: ۱۳ - حفیہ اور حنابلہ کے نزدیک قبضہ سے مال غنیمت کا تملک ہوجا تاہے۔ اور شافعیہ کے نزدیک تقشیم سے یا قبضہ کے بعد تملک کے اختیار کرنے سے ملکیت ہوجاتی ہے<sup>(۲)</sup>۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' غنیمت''۔

ہبہ کی ہوئی شنگ کا تملک: ۱۵- حفیہ، مالکیہ اور شافعیہ کے نز دیک ہبہ کی ہوئی شنگ کا تملک قبضہ سے ہوجا تا ہے۔

- (۱) ابن عابدین ۵/۱۳۹۱، جواہر الاِکلیل ۲/۱۶۱، حاشیۃ الجمل ۳/ ۴۰، المغنی ۵/ ۲۰۲۰
- (۲) الأشباه والنظائر لابن تجميم رض ۱۴ ۲۰، أسنى المطالب ۲۷ (۱۹۸، الوجيز ۲ / ۱۹۳۰، كشاف القناع ۳ / ۸۲\_
- (۱) البدائع ۲/ ۱۲۴، حاشیة الدسوقی ۱۲/۱۰، نهایة الحتاج ۵/۱۶، المغنی ۱۳۹/۵\_
  - (۲) المغنى ۵ ر ۵۹۷، القليو بي ۳۷ ۲۹۹، حاشيدا بن عابدين ۳ ۲۳ ۳۰.

تملیک ۱-۴ لیکن کسی مسئلہ میں تبھی تبھی ایک معنی دوسرے معنی پر غالب آ جا تاہے، اس لحاظ سے ابراء تملیک سے عام ہے<sup>(1)</sup>۔

ب- إسقاط: سا- لغت ميں اسقاط كامعنى گرانا اور ڈالنا ہے۔ اور اصطلاح ميں ملك كا ياحق كا اس طور پر زائل كرنا ہے كہ اس كا كو كى ما لك ياحق دار نہ رہے، اسقاط كى وجہ سے مطالبہ بھى ختم ہوجا تا ہے، اس لئے كہ ساقط شى ختم ہوجاتى ہے اور معدوم ہوجاتى ہے اور معتق نہيں ہوتى ہے۔ اور معتق نہيں ہوتى ہے۔ تمليك اور اسقاط ميں فرق ميہ ہے كہ تمليك كا مطلب زائل كرنا اور ما لك كى جانب منتقل كرنا ہے جبكہ اسقاط كے اندر صرف از الہ ہے منتقل كرنا نہيں ہے جيسا كہ اس كا كو كى ما لك نہيں ہے<sup>(1)</sup> ۔ چنا نچو اسقاط تمليك سے عام ہے۔

- (۱) الموسوعة الفقربية الرح المايم (۱۱) م ۱۱، ۲۲۷،۷۱، ۲۲۷،۷۱، ۱۲، ۲۲۷،۷ (۲) - الموسوعة الفقربية ۲۲۷،۲۲۷،۲۲۷
  - (۲) المنثور في القواعدللزركشي سار ۲۲۸-(۳)

تمليك

تعريف: ١- تمليک ‹ ملّکه الشنّ ، کا مصدر ہے جس کا معنی ہے کسی کو کسی چیز کا مالک بنانا، اس کا فعل ثلاثی ( ملک ' ہے، اور ( ملک الشيء ' اس پر قابو پالیا، اس طرح کہ اس پر تنہا تصرف کر سکے<sup>( )</sup> ۔ فقہاء کے یہاں اس لفظ کا استعال لغوی معنی سے الگ نہیں ہے<sup>( 1)</sup>، نیز دیکھئے: ' تملک ' میں گذری ہوئی تفصیل ، اور املاک اور تملیک کا معنی نکاح کرنا بھی ہے۔

متعلقة الفاظ الف – را براء: ۲ – لغت ميں إبراء كامعنى برى ركھنا، نجات دينا اور سى چز ہے دور كرنا ہے۔ اور اصطلاح شرع ميں : كسى شخص كا اپنے حق كو جو دوسرے كے ذ مه ہے يا دوسرے كى جانب ہے ساقط كرنا ہے، اور بير ان لوگوں كے نز ديك ہے جو دين ہے ابراء كومض اسقاط سجھتے ہيں، اور بعض فقهاء ابراء كو تمليك قرار ديتے ہيں، اور فقهاء كے كلام ہے بير بات معلوم ہوتى ہے كہ ابراء بيك دفت اسقاط اور تمليك دونوں معنى پر مشتمل ہے، (ا) ليان العرب، محمق اور يا مادہ: '' مكن' ۔

(۲) دستور العلماء ارام ۳۳٬۴ شائع کرده مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، الموسوعة الفقومه ۲۲۷۷۲ کی وجہ سے تصرف کے جائز ہونے میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل مندرجہ ذیل ہے:

- (۱) حدیث: "نهی عن بیع الطعام قبل قبضه" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۲۹٫۹٬۳ طبح السلفیه) نے حضرت ابن عباس سے ان الفاظ میں کی ہے: "أما الذي نهى عنه النبي عَلَيْنَكَمْ فهو الطعام أن يباع حتى يقبض"۔
- (۲) حضرت عمّاب بن اسیر کو که بیچیخ والی حدیث کی روایت بیچق (۸ / ۱۳ اطبخ دائرة المعارف العثمانید) نے حضرت یعلی بن امیہ سے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "استعمل النبی عُلَن الله عزوجل بیقوی الله عزوجل، ولا قد أمر تک علی أهل الله عزوجل بیقوی الله عزوجل، ولا یأکل أحد منهم من ربح مالم یضمن.... وأن يبيع أحدهم مالیس عنده" (نبی عَلی من ربح مالم یضمن بن اسید کو مکہ کا گورز بنا کر بھیجا تو فرمایا: میں تم کو اللہ والوں کے خلاف اللہ سے ڈرنے کا حکم دیتا ہوں، اور ان میں سے کوئی جس مال کا ضامن نہ ہوا س کے نفع سے نہ کو ای کی سند منظر میں سے کوئی اس چیز کی نیچ نہ کر ہوا س کے پاس نہ ہو)، اس کی سند منظر ہے۔

عوض کے ساتھ ہوتی ہے جیسے اجارہ، اور تبھی بغیر عوض کے ہوتی ہے جیسے عاریت<sup>(1)</sup> ۔ ان میں سے ہرایک کی تفصیل کے لئے اس کے مقام کی طرف

ان میں سے ہرایک کی تفصیل کے لئے اس کے مقام کی طرف رجوع کیا جائے۔

اور تمليک دين کے مسلہ ميں صاحب المغنی فرماتے ہيں : اگر دين کسی ایسے شخص کو ہيہ کر ديا جائے يا تي ديا جائے جو مديون نہيں ہوتا صحيح نہيں ہوگا، اور بنج کے سلسلہ ميں امام ابوحنيفة ، امام تو ری اور اسحاق کا بھی یہی مسلک ہے۔ امام احمد فرماتے ہيں : جب کسی شخص کے ذمہ تہم اراغلہ بطور قرض ہوتو وہ جس کے ذمہ ہے اس کے ہاتھ اس کو نقد نیتج دواور اس کے علاوہ کسی دوسر <u>شخص سے نہ نقد بنجو اور نہ ادھار ، اور</u> جب تم کسی شخص کو درہم یا دینار بطور قرض دو تو تم اس کے علاوہ کسی دوسر <u>شخص سے اس قرض کے بد لکو تی</u> سامان نہ لو، اور امام شافعی فرماتے ہیں : اگر قرض کسی سکار سے ، اس لئے کہ دہ اس کے علاوہ کسی انکار کرنے والے پر ہوتو ہیچ صحیح نہ بیس ہے، اس لئے کہ دہ اس کو سپر د شخص کے ذمہ ہوتو اس سلسلہ میں دوقول ہیں <sup>(۲)</sup>۔ ما لکیہ کے زد یک دین کی نیچ متعین شرائط کے ساتھ غیر مدیون سے جائز ہے۔

اس کی تفصیل اوراختلاف کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' دین'۔

قبضہ سے پہلے خریدی ہوئی اعیان کی تملیک: ۵- اس پر فقہاء کا انفاق ہے کہ مملوکات میں قبضہ کے بعد تملیک کی وجہ سے تصرف کرنا جائز ہے،البتہ قبضہ سے پہلے مملوکات میں تملیک

(۲) المغنىلابن قدامه ۵/۱۵۹\_

دستورالعلماءا ۹۶ ۳۳٬۰۱۷ نخیره للقرافی رص ۱۵۱، الاختیار ۲ ۷ سد.

بیچ کے بغیر خریدی ہوئی اعیان کی تملیک: ۲- حفیدوما لکید کی رائے ہے (اور میشا فعید کا ایک قول ہے) کہ قبضہ سے پہلے خرید کی ہوئی اعیان کی تملیک بغیر بیچ کے جائز ہے، اور حفیہ نے قبضہ سے پہلے میچ کے منافع کی بذر بعد اجارہ تملیک کو اس سے مستثنی قرار دیا ہے، اس لئے کہ منافع منقولہ اشیاء کے درجہ میں ہے، لہذا قبضہ سے پہلے اس کی تملیک جائز نہیں ہوگی<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کا اضح قول اور حنابلہ کی رائے ہے کہ ہمبہ اور اجارہ کے ذر بعہ قبضہ سے پہلے میچ کی تملیک جائز نہیں ہے<sup>(1)</sup>، اور قبضہ سے پہلے میچ میں ضحیح تصرفات کے سلسلہ میں فقہاء کے اقوال میں تفصیل ہے، فقہ کی کتابوں میں اس کے مقامات اور اصطلاح: <sup>در</sup> قبض، میں دیکھا جائے۔

انتفاع کی تملیک: 2-انتفاع کی تملیک کا مطلب ہے کسی شخص کو بلاواسطہ خود نفع حاصل کرنے کی اجازت دینا، جیسے مدارس، سرائے، مجالس، جامعات، مساجد اور بازار وغیرہ میں رہائش کی اجازت دینا، لہذا جس شخص کو بیا جازت ملے دہ خودتوانتفاع کر سکتا ہے لیکن اسے بیڈی نہ ہوگا کہ دہ کرا سیہ پر دے ملے دہ خودتوانتفاع کر سکتا ہے لیکن اسے بیڈی نہ ہوگا کہ دہ کرا سیہ پر دے دے یا معاوضات میں سے سی طریقہ سے مالک بنے یا وقف شدہ گھر میں دوسرے مذکورہ مقامات میں کسی کور کھے <sup>(m)</sup>۔

- (۱) شرح المجلة للأتاسي ۲ / ۱۷۳، ۱۷۴، بدائع الصنائع ۵ / ۱۸۰ طبع الجماليه، الفروق للقرافي ۳ / ۲۷۹۶،القوانين الفقهيه رص ۷۰۰، مغنى المحتاج ۲ / ۲۹
- (۲) الأشباه والنظائر رص ۵۶ ۴ طبع دارالكتب العلميه ،مغنی المحتاج ۲ ر۲۹ ، كشاف القناع ۳ را ۲۴ ،شرح منتهی الارادات ۲ / ۱۸ طبع عالم الكتب .
- (۳) تہذيب الفروق بہامش الفروق ار ۱۹۳، نيز ديکھئے: الفروق للقرافی ار ۱۸۷۔

ہے توغیر متعین شکی کی طرح اس کی بیچ بھی جائز نہیں ہوگی <sup>(1)</sup>۔ حفنیہ نے فروخت شدہ اراضی ک<sup>وستی</sup>ٹی قرار دیا ہے اور قبضہ سے پہلے غرر انفساخ کے نہ ہونے کی دجہ سے اس کی تملیک کوجائز قرار دیا ہے <sup>(۲)</sup>۔

مالکید کی رائے ہے کہ قبضہ سے پہلے نیچ کے ذریعہ پیچ کی تملیک جائز ہے ، بشرطیکہ وہ کھانے کی شکی نہ ہو، اور قبضہ سے پہلے غلہ کی تملیک کے ناجائز ہونے پر ان کی دلیل حضرت ابوہریرہ کی روایت ہے کہ نبی کریم علیق نے ارشاد فرمایا: ''من ابتاع طعاما فلا یبعہ حتی یکتالہ''<sup>(۳)</sup> (جوشخص غلہ خرید نے وہ ہاں کونا پنے سے پہلے نہ یتج)۔

اوران کے زدیک صحیح بیہ ہے کہ میہ نہی تعبدی ہے (جس میں عقل کا دخل نہیں ہے )، چنانچہ ان کے نز دیک غلبہ کے علاوہ دوسری اشیاء کو اس پر قیاس نہیں کیا جا سکتا۔

ایک قول میہ ہے کہ وہ قیاس کے مطابق ہے، اس لئے کہ اس کے ظاہر کرنے میں شریعت کے مقاصد وابستہ ہیں، تو اگر قبضہ سے پہلے اس کی بیچ کو جائز قرار دید یا جائے تو مال والے ایک دوسرے سے اس کو ظاہر کئے بغیر فروخت کر دیں گے، برخلاف اس کے کہ جب اس سے روک دیا جائے گا تو کیل کرنے والے اور قلیوں کو فائدہ ہوگیا، اور فقراء کے سامنے ظاہر ہوگا جس سے لوگوں کے قلوب کو تقویت ملے گی، خاص طور سے فقر وفاقہ اور قحط کے زمانہ میں <sup>(م)</sup> ہے اس کی تفصیل عنوان'' بیچ مالم یقبض'' کے تحت دیکھی جائے۔

- (۱) المغنى لابن قدامه ۲۷/۷۲ طبع الرياض، روضة الطالبين ۲۷/۵۰۶، درر الحکام۱/۱۰۲،۲۰۲۰
  - (٢) دررالحکام ار ۲۰۱
- (۳) حدیث: "من ابتاع طعاما فلایبعه حتی یکتاله" کی روایت مسلم (۳/ ۱۱۹۰ طبح الحلمی) نے حضرت ابن عبال سے کی ہے۔
  - (۴) القوانين الظهريه رص ا 2 اطبع دارالقلم، حاضية الدسوقي ۳۰ (۱۵ اطبع الحلي \_

پاس جوقر آن ہے اس کے عوض میں نے تم کواس کا مالک بنادیا) اور یہ نکاح کے بارے میں وارد ہوا ہے، اور اس لئے بھی کہ تملیک استمتاع کی ملکیت کا سبب ہے، لہذا نکاح کے لئے اس کا استعال کیا جائے گا، اور سبیت بھی مجاز کے طریقوں میں سے ایک طریقہ ہے<sup>(1)</sup>۔

شافعید اور جمہور حنابلہ کی رائے ہے کہ لفظ تملیک سے نکاح منعقد نہیں ہوگا، اس لئے کہ سلم شریف کی حدیث ہے: ''اتقو الله فی النساء فإنکم أحذتمو هن بأمانة الله واستحللتم فرو جهن بکلمة الله''<sup>(۲)</sup> (عورتوں کے معاملہ میں اللہ سے ڈرو، پس بے شکتم نے ان کو اللہ کی امانت کے ذریعہ حاصل کیا ہے اور تم نے اللہ کے کلمہ کے ذریعہ ان کی شرم گاہوں کو حلال کیا ہے ) وہ فرماتے ہیں کہ ''کلمة اللہ'' کا مطلب تزوت کیا نکاح کرانا ہے، اس لئے کہ قرآن کریم میں ان دو الفاظ کے علاوہ کو کی لفظ استعال نہیں ہوا ہے، لہذا تعبدی اور احتیاطی طور پر انہیں الفاظ پر اکتفا کرنا واجب ہے، اس لئے کہ نکاح عبادات سے قریب ہے کیونکہ اس کی ترغیب ہے، اس لئے کہ نکاح عبادات سے قریب ہے کیونکہ اس کی ترغیب ہاتے ہیں، اور شریعت کے اندر تزوی کے اور انکاح کہی دو الفاظ کے ہیں (۳)۔

- (۱) البنایه شرح البدایه ۱۹٬۱۶٬۲۰٬۱۱٬ الزیلیمی ۹۲/۲۹٬ ۹۷٬ فتح القد یر ۲/۲۳٬ ۲۷۳٬ طبع الامیریه، جوا ہرالا کلیل ۲/۷۷۲
- (۲) حديث: "اتقوا الله في النساء..... کی روايت مسلم (۸۸۹ طبع الحلق)نے حضرت جابر بن عبداللہ سے کی ہے۔
- (٣) مغنى المختاج ٣٦ ( ١٣٠ طبع كتلبى، نهاية المختاج ٢٠٤ / ٢٠ ، الإ نصاف ٨٧ ٩ ٢ طبع داراحياءالتراث العربي -

منفعت کی تملیک کا مطلب ہی ہے کہ کسی شخص کو اس بات کی اجازت دینا کہ بذات خود منفعت حاصل کرے یا اپنے علاوہ کسی دوسر شخص کو بھی انتفاع کا موقع دے جیسے اجارہ ،لہذا جو شخص کوئی گھر کرامیہ پر لے اس کو بیری ہے کہ دوسر کو کرامیہ پر دیدے ، یا بغیر عوض کے دوسر کو اس میں تھ ہم اے ، اور اس منفعت میں وہ اسی طرح تصرف کر جس طرح ما لک عاد تا وفط رقا پی مملو کہ شئ میں تصرف کر تا ہے ، تو بیا کہ خاص زمانہ تک کے لئے عقد اجارہ کے مطابق مطلق تملیک ہے، چنا نچہ جو شخص ایک متعین مدت کے لئے کوئی چیز کرامیہ پر میں منفعت میں تصرف کرنے کی جتنی جائز صورتیں میں ان سب میں جس طرح چا ہے تصرف کرنے کی جتنی جائز صورتیں میں ان سب میں کرنے والوں کے الگ الگ ہونے سے کوئی تغیر پیدا نہ ہو، اور اس منفعت کی تملیک اعیان کی تملیک کی طرح ہوگی <sup>(1)</sup> ہے منفعت کی تملیک اعیان کی تملیک کی طرح ہوگی <sup>(1)</sup> ہے

- لفظ تملیک کے ذریعہ نکاح کا انعقاد: ۹ - حفیہ، مالکیہ، مجاہد، نوری، ابوثور اور ابوعبید کی رائے ہے کہ لفظ تملیک اور ہراس لفظ کے ذریعہ نکاح منعقد ہوجائے گاجس کوفی الحال عین کی تملیک کے لئے وضع کیا گیا ہو، اس لئے کہ نبی کریم سیسی کا قول ہے: "ملکت کھا بما معک من القرآن" <sup>(۲)</sup> (تہارے
- (۱) الفروق للقرافى ا/١٨٤، تهذيب الفروق بهامش الفروق ا/ ١٩٣٠، الموسوعة الفتوبيه ٢٩٩٦٩٦\_
- (۲) حدیث: "ملکتکها بما معک من القرآن" کی روایت بخاری (فخ الباری ۹ ۸ ۵ ۷ طبع التلفیه )اور سلم (۲ / ۱۰ ۲ اطبع الحکمی ) نے حضرت سہل بن سعد الساعدی سے کی ہے، الفاظ سلم کے ہیں۔

معنی اس کے استعال پر پوری طرح قادر ہونا ہے۔ جرجانی نے اس کی می تعریف کی ہے کہ دہ'' انسان اور کسی چیز کے درمیان ایسا شرعی تعلق ہے جس کی وجہ سے اس میں اس کا تصرف کرنا مباح ہواور اس میں کسی دوسر کے کا تصرف کرنا جائز نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

ب-اختصاص: ۲۰- اختصاص کا معنی ہے: بلاشر کت غیر کسی چیز میں منفرد ہونا۔ صاحب'' الکلیات'' فرماتے ہیں: فقہاء کے نزدیک اختصاص کااستعال دومعانی کے لئے ہوتا ہے:

الف - ان اعیان میں بھی اس کا استعال ہوتا ہے جو تمول کے لائق نہیں ہوتے ہیں جیسے نجاسات یعنی کتا، بنس تیل اور مرداروغیرہ -ب - ان اعیان میں جو تمول اور تملک کے لائق ہوں استعال کیا جاتا ہے، الایہ کہ کسی کے لئے اس کا مالک بننا جائز نہ ہو، اس لئے کہ ان کا نفع عام مسلمانوں کے لئے ہوتا ہے، جیسے مساجداور سرائے اور بازاروں میں بیٹھنے کی جگہ -

اس سے قطع نظر جوشخص خاص طور سے اپنے لئے کسی ایسی چیز کو اپنی ملکیت میں لے لے جس کا تملک اس کے لئے جائز ہے تو وہ اس کے ساتھ خاص ہوجائے گی، چنانچہ اختصاص، تمول اور تملک سے عام ہے۔ زرکشی فرماتے ہیں: ملک اورا ختصاص کے درمیان فرق میہ ہے کہ

ملک کاتعلق اعیان اور منافع دونوں سے ہوتا ہے، اورا خصاص صرف \_\_\_\_\_

(۱) لسان العرب مادہ: '' ملک''، فنتخ القد یر۵۷ ۵۵ ۲٬ مواہب الجلیل ۲۳ ۳۲ ۳ اوراس کے بعد کے صفحات، الفروق للتو افی ۳۲ ۸۸ ۲۰ ، المغور فی القواعد ۳۷ ۲۲۲، الأشباه والنظائر للسیوطی رص ۲۱۳ ، التعریفات للجر جانی رص ۲۲۸، ۲۲۹، تہذیب الفروق ۳۷ ۳۳ ۳ تمول

تعریف: ۱- لغت میں تموّل کا معنی کسی چیز کو مال بنانا ہے، کہاجا تا ہے: "تموّل فلان مالاً" (یعنی اس نے اس کو کمائی بنایا)، اور "مال الرجل یمول ویمال مولا ومؤولاً" کا معنی ہے: کسی آدمی کا صاحب مال ہونا۔

حدیث میں ہے: "ما جاء ک منہ و أنت غیر مشرف علیہ فخذہ و تموله" (لیحنی اس میں سے جو بھی تمہارے پاس آئے اور تم کواشراف نفس نہ ہوتو اس کو لےلوا ور اس کو اپنے لئے مال بنالو)، اور فقہاء کے یہاں اس کا استعال لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔ لغت میں مال معروف و مشہور ہے، لیحنی وہ تمام اشیاء جن کے تم مالک بن جاؤ (وہ تمہارا مال ہیں)۔ اور اصطلاح شرع میں فقہاء کے نزدیک اس کی تعریف میں اختلاف ہے<sup>(1)</sup>، دیکھنے : اصطلاح " مال' ۔

متعلقة الفاظ: الف-تملّك: ۲-لغت مين التملّك، المَلك، المُلك، "المِلك، "ك

 (۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "مول"، حاشيه ابن عابدين سمر ۱۰۰، المنفور في القواعد سر ۲۲۲، الأشباه والنظائر للسبوطي رص ۲۲۷، كشاف القناع سر ۱۵۲، المبدع سر ۹۷. حنفیہ کے نزدیک ان کے مال ہونے کا اعتبار نہیں ہے، اور ان کے نزدیک بید ملکیت کے قبیل سے ہیں مال کے قبیل سے نہیں، اس لئے کہ ملک وہ شکی ہے جس میں اختصاص کے ساتھ تصرف کا حق حاصل ہوتا ہے، اور مال کا معاملہ بی ہے کہ بوقت ضرورت اس سے انتفاع کے لئے اس کی ذخیرہ اندوزی کی جاتی ہے۔ ۲ - اس اختلاف کا نتیجہ بہت سارے مسائل میں ظاہر ہوتا ہے، ان میں سے اجارہ بھی ہے، لہذا حنفیہ کے نزدیک اجارہ مستا جرکی موت سے ختم ہوجا تا ہے، اس لئے کہ منفعت مال نہیں ہے کہ اس میں ورا شت جاری ہو، اور جمہور کے نزدیک اجارہ مستا جرکی موت سے ختم نہیں ہوتا ہے، بلکہ باہم طے شدہ مدت تک باقی رہتا ہے، کیونکہ منفعت مال ہے، لہذا اس میں ورا شت جاری ہوگی <sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح <sup>22</sup> مال' ۔

منافع کے اندر ہوتا ہے، اورا ختصاص کاباب زیادہ وسیع ہے<sup>(1)</sup>۔ اجمالی حکم: م - اعیان کی دونتمیں ہیں: ایک قسم توالیی ہے جوتمول کے لائق نہ ہو، چنانچہ شارع نے اس کو مال شارنہیں کیا ہے، اگر چہ لوگ اس کو مال بنالیں، اس میں بیج، معاوضات اور مالی تصرفات کے تمام عقد باطل ہوجاتے ہیں،اگران میں عوض ہو۔ اور دوسری قشم جوتمول کے لائق ہو، اورلوگ اس کو مال بنالیں تو وہ شرعاً مال ہے،اور اس کے ذریعہ معاوضات اور تمام مالی تصرفات کا بھی انعقاد ہوتا ہے۔ ۵ - حنفیہ نے مال کی دوشتمیں کی ہیں،متقوم اور غیر متقوم، چنا نچہ متقوم ان کے نزدیک وہ مال ہے جس سے شارع نے انتفاع کومباح اور جائز قراردیا ہو،ادرغیر متقوم وہ مال ہےجس سےانتفاع کوشارع نے غیر مباح اور ناجائز قرار دیا ہوجیسے شراب اور مردار، چنانچہ مال ان کے نزدیک متقوم سے عام ہے۔ جہور کی رائے بیر ہے کہ شارع نے جس سے انتفاع کوغیر مباح اورناجا ئزقرارد یا ہےوہ بالکل مال ہی نہیں ہے۔ پھر منافع اور حقوق کے سلسلے میں اختلاف ہے کہ کیا ان کو مال بنانادرست ہے یانہیں؟ یعنی بیرمال کی قبیل سے ہیں یانہیں؟ توجہ ہور کامسلک اس سلسلہ میں یہ ہے کہ اس کا تمول صحیح ہے،اوروہ اس لئے کہ اشیاء کا مقصدان کے منافع ہی ہوا کرتے ہیں اصل اشیاء مقصود

سہیں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حاشیہ ابن عابدین ۳۸ ۳ ، ۱۰ ۱۰ دااور اس کے بعد کے صفحات، مغنی الحتاج ۲ ۲ ۲ ، ۳، ۱۳ ۲، المعقو رفی القواعد ۳۲ ۲۲۲، الفروق للقرافی ۳۲ ۲۷ ۱۰ اور اس کے بعد کے صفحات، الأشباہ والنظائرللسيوطی رص ۲۲۳، کشاف القناع ۳۲ ۲۵ ۱

لسان العرب، تاج العروس ماده: \* \* خصص \* ، الكليات ١ / ٢ ٤ ، مغنى المحتاج ٢ / ١٣ ، المنفور في القواعد ٣ / ٣ ٣ ، الفروق للقرافي ٣ / ٢١٠ ، الأشباه والنظائرللسيوطي ص ٢ ١٦ -

رقیداور تمیمہ کے درمیان فرق میہ ہے کہ رقید وہ شک ہے جو قرآن وغیرہ پڑھ کر کیا جائے۔ اور تمیمہ وہ کاغذہ ہے جس میں پچھ لکھودیا جائے ، دوسرے الفاظ میں اس کو یوں کہہ سکتے ہیں کہ رقیہ: پڑھا جانے والا تعویذہے، اور تمیمہ: لکھا ہوا تعویذہے<sup>(1)</sup>۔

اجمالی حکم: ۲۰ - اس پر فقهاء کا انفاق ہے کہ اگر تمیمہ میں کوئی اییا اسم ہوجس کا معنی معلوم نہ ہوتو وہ ناجائز ہے، اس لئے کہ جو چیز قابل فہم نہیں ہے تو اس بات کا اندیشہ ہے کہ اس میں کوئی شرک ہو، نیز اللہ کی ذات کے سوا کوئی دوسرا دافع بلیات نہیں ہے، اور تکلیف دہ چیز وں کو اللہ تعالیٰ کی ذات اور اس کے اسماء ہے، یی دور کیا جا سکتا ہے <sup>(۲)</sup> ۔ البتہ جب تمیمہ محض آیات قرآنی اور اللہ کے اسماء وصفات پر مشتمل ہوتو اس سلسلہ میں مندر جہذ میں مختلف آراء ہیں: جائز ہے، یہی حضرت عاکشت کی روایت کا ظاہر ہے، اور یہی عبد اللہ بن عمرو بن العاص کا قول ہے، اور اس حدیث: 'ان الرقی و التمائم و التو لة شرک، '<sup>(۳)</sup> (بے شک رقیہ اور تعویز گنڈ ے اور ٹو کا وغیرہ

على شرح الرساليه ٢ / ٥٢ ٣ شائع كرده دارالمعرفيه ـ

- (1) الشرح الصغير ١٩ / ٢٦٨، ٢٩٩، حاشيه ابن عابدين ٢٥ / ٢٣٢ طبع بولاق، الإ قناع في حل الفاظ أبي شجام٢ / ٩٩\_
- (۲) الفتاوی الحدیثیہ لابن خجر الہیشی رص ۲۰۱ طبع دارالمعرفہ، الشرح الصغیر ۱۹۸۷ - ماشیداین عابدین ۵۷ ۲۳۲ طبع بولاق، کشاف القناع ۲۷ ۷۷، ۱۹۸۸ طبع عالم الکتب، الإنصاف ۱۰ / ۳۵۲، الدین الخالص ۲۲ ۲۳، معالم السنن ۱۹۷۴ سطبع العلمیہ -
- (۳) حديث: "ان الرقى والتمائم والتولة شرك» كى روايت حاكم (۳۱۷/۲۱

تعريف: ا-لغت ميں تميمہ كامعنى تعويذ ہے جوانسان كے كلے ميں لاكا يا جاتا ہے، حديث ميں ہے: "من تعلق تميمة فلا أتم الله له"<sup>(1)</sup> (جس نے تعويذ لاكائے تو اللہ اس كا مقصد پورا نہ كرے)، اور كہا جاتا ہے: وہ گھونگھے وغيرہ سے بنے ہوئے ہار تھے جنہيں عرب اپنے بچوں كے گلے ميں لاكا يا كرتے تھے، وہ اپنے گمان كے مطابق اس كے ذريعة نظر بد سے بچاؤ كرتے تھے<sup>(1)</sup> فقہاء نے اس كى تعريف ميرك ہے كہ وہ ايسا كا غذ ہے جس پر قر آنى آيات يا دوسرى كوئى چيز كھى جاتى ہے اور اس كو انسان كے گلے ميں لاكا يا جاتا ہے<sup>(1)</sup>

(٣) المغرب للمطرز كماده: "تتمم"، حاشيه ابن عابدين ٥ / ٢٣٢، حاشية العدوى

تميمه ا-۳

تمييز تعريف: ا-لغت میں تمییز "میز "کا مصدر ہے، کہاجاتا ہے: ماز الشیء ليحنى اس كوجدا كرديا اورعلا حده كرديا اورا لك كرديا ، اور تميز القوم وامتازوا كامعنى بے كہ وہ لوگ ايك كنارے ہو گئے، اور امتاز عن الشيء كامعنى بي كدوه اس سے الگ موكيا، اور كہاجا تا ہے: امتاز القوم ليني بعض لوگ بعض سے جدا ہو گئے <sup>(1)</sup>۔ فقهاء کہتے ہیں:'' سنتمیز''،اس سےان کی مرادوہ عمر ہے کہ جس میں بچرایے نفع ونقصان کو پیچانے لگے،اور کو پایہ "میزت الأشیاء" سے ماخوذ ہے، یعنی تم نے کسی چیز کوجان لینے کے بعداس کے اچھے اور برےکوالگ الگ کردیا۔ د مکھنے:اصطلاح ''املت''۔

متعلقه الفاظ:

ار بہام: ۲ - اِبہام " أبھم الحبر "کا مصدر ہے یعنی اس نے اس کوداضح نہیں کیا، اور "طویق مبھم" اس راستہ کو کہتے ہیں جو تھی ہو، واضح نہ ہو، اور " کلام مبھم "اس کلام کے لئے بولتے ہیں جس کی کوئی شکل سمجھ

(۱) لسان العرب ماده: ''ميز''، حاشيه ابن عابدين ۱۰/۲۰ ۳۰، نيز ديکھئے: الموسوعة الفته پيه ۲۷/۱۵-

شرک ہے) کوان تعویذات برمحمول کیا ہے جن میں شرک ہو<sup>(1)</sup>۔ امام احمد کی دوسری روایت ہے کہ تمیمہ حرام ہے، یہی حذیفہ اور عقبہ بن عامرادرا بن حکیم کے تول کا ظاہر ہے،ادرا بن مسعودادرا بن عباس اور تابعین کی ایک جماعت اسی کی قائل ہے۔ <sup>4</sup> - اوران کے دلائل مندرجہ ذیل ہیں: الف \_احاديث ميں ممانعت عام ہےاوراس عموم کوکوئی چیز خاص کرنے والی نہیں ہے۔ ب۔سد ذرائع،اس لئے کہ بیاس چیز کواٹھانے کا سبب بنتا ہے جس کے حرام ہونے یرا تفاق ہے۔ ج-جب وه تعويذ ليكائيكا تولاز مأقضاء حاجت اوراستنجاء وغيره کی حالت میں لٹکائے رہے گاجس کی وجہ سے اس کی تحقیر ہوگی۔ حنابلیہ میں سے قاضی فرماتے ہیں: ممانعت والی احادیث کو دو مختلف حالتوں پر محمول کیا جاسکتا ہے، اور وہ بیر کہ جب لٹکانے والا اس بات کااعتقادر کھے کہ یہی اس کے لئے نافع اوراس سے بلا ؤں کو دفع کرنے والا ہے، تو بہ ناجائز ہے، کیونکہ نفع دینے والی ذات صرف اللَّد کی ہے،اور دہ مقام جہاں اس کی اجازت ہے دہ بیہ ہے کہ لٹکانے والے کو بیدا عثقا دہو کہ نفع پہنچانے والی اور بلا ؤں کود درکر نے والی ذات صرف اللہ کی ہے، تعویذ کا رواج غالبًا جا ہلی تصورات کے مطابق ہوا، زمانہ جاہلیت میں بداعتقادتھا کہ زمانہ ہی ان کو بدحال بنا تاب، اسی لئے وہ اس کو گالیاں دیا کرتے تھے<sup>(۲)</sup>۔ اس موضوع مص تعلق تفصيلات ك لئي ديكھئے:اصطلاح '' تعويذ''۔

- = طبع دائرۃ المعارف العثمانيہ ) نے کی ہے، اور حاکم نے اس کو صحیح قرار دیا ہے اور ذہبی نے ان سے اتفاق کیا ہے۔
- ۱) الشرح الصغير ۱۹۷۷ ۲۰ حاشيه ابن عابدين ۲۳۲۶، الفتادی الحديثيه
  ۱) رص ۱۱۰ الدين الخالص ۲۲۳۲ ۲۰
- (۲) شرح منتهی الارادات ۱۰/۱۳۲ طبع دارالفکر، کشاف القناع ۲۷۷۷، الدین الخالص ۲/۲ ۲٬۴۱٬۲۳٬۱۴ داب الشرعیه لا بن علح ۳۷۸۷۷

تميمه ۴، تمييز ا-۲

(تین قشم کےلوگوں پرکوئی ذمہ داری نہیں ہے: سونے دالے پر یہاں تک کہ وہ بیدار ہوجائے، بچہ پر یہاں تک کہ وہ بالغ ہوجائے اور مجنون پریہاں تک کہ اس کوافاقہ ہوجائے)۔ اوراس لئے کہاس کا شہادتین پڑھنا یا توخبر ہے پاانشاء ہے،اگر خبر ہےتواس کی خبرقابل قبول نہیں ہے، اور اگرانشاء ہےتو وہ اس کے عقود کی طرح ہے اور وہ باطل ہیں، اور حنفیہ میں سے امام زفر بھی اسی ڪقائل بي<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ کا تیسرا قول بیہ ہے کہ اس کا اسلام ظاہراً مستقل طور پر صحیح ہے، باطناً صحیح نہیں ہے چنانچہ اگروہ بالغ ہوجائے اوراسلام پر برقرار رہے توبیہ داضح ہوجائے گا کہ وہ اسی دن سے مسلمان ہے، اور اگر بلوغ کے بعد وہ کفر کا اظہار کرتے و داضح ہوجائے گا کہاس کا اسلام لغواور باطل تھا<sup>(۲)</sup>۔ اس کے مرتد ہونے کے معاملہ میں جمہور کی رائے بیر ہے کہ اس کا ارتدادمعتبر ب البته بلوغ سے پہلے اس پر حد جاری نہیں کی جائے گی، اگروہ توبہ کرلے توٹھیک ہے ورنہ اس کوتل کردیا جائے گا۔ شافعیہ کے بزدیک راج مسلک بیر ہے کہ اس کا ارتداد معتبر نہیں ، ولاً ، ال لي كرحديث مي ب: " رفع القلم عن ثلاث " ( تين آدمیوں سے قلم اٹھالیا گیا)اور اس میں ہے:"عن الصبی حتی یبلغ" (بچہ سے تا آئلہ وہ بالغ ہوجائے)، اور ایک روایت کے مطابق امام احمد کی بھی یہی رائے ہے، وہ فرماتے ہیں: اس کا اسلام صحیح

ہے، کیکن اس کا ارتداد معتبر نہیں، اس لئے کہ اسلام خالص مصلحت ہے،اورار تداد خالص ضرراور فساد کا ذریعہ ہے،لہذا اس کا ارتداد معتبر

- (۱) حاشیابن عابدین ۳۰۲۳، مغنی الحتاج ۲۳ ۲۳، جوابرالا کلیل ۲۲۰۰، المغنی لابن قدامه ۸۸ ۳۳۱ طبع الریاض، مطالب اولی اکنی فی شرح غایة المنتهی ۲۹۰۶-
  - (۲) مغنی الحتاج مهر ۴۲۴ م، روضة الطالبین ۵ را۴۴۹ -

میں نہآئے،اور "باب مبھم "سےمرادوہ بند دروازہ ہے جس کے کھولنے کا طریقہ معلوم نہ ہوتا ہو، چنانچہ یہ تمییز کی ضد ہے<sup>(1)</sup> یہ

تمييز سے متعلق احکام: م ميز کا اسلام اوراس کا ارتداد: سا- جمهور فقهاء حفيه، مالکيه، حنابله اور بعض شافعيه اس بات کے قائل م يں کہ ميز کا اسلام کسی حاکم کے علم کی ضرورت کے بغير يا والدين ميں سے م يں کہ ميز کا اسلام کسی حاکم کے علم کی ضرورت کے بغير يا والدين ميں سے م يں کہ ميز کا اسلام کسی حاکم کے علم کی ضرورت کے بغير يا والدين ميں سے م ي ميز کا اسلام کسی حاکم کے علم کی ضرورت کے بغير يا والدين ميں سے م ي ميز کا اسلام کے تابع کے بغير مستقل طور پر صحیح ہوتا ہے، اس لئے کہ نبی م ي ميز کا اسلام کے تابع کے بغير مستقل طور پر صحیح ہوتا ہے، اس لئے کہ نبی اسلام لے آئے، اور وہ بچوں ميں سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے ميں، اور اس لئے کہ نبی کر یم علیق کا ارشاد ہے: "کل مولو د والے ميں، اور اس لئے کہ نبی کر یم علیق کا ارشاد ہے: "کل مولو د اس لئے کہ اسلام خالص عبادت ہے، لہذا بیذی شعور بچہ کی طرف سے م شافعیہ مے زد یک ران ج مسلک میہ ہے کہ مستقل طور پر میتز کا اسلام صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ دوہ غیر مکلف ہے، ان کی دلیل نبی کر یم

متالية عينية كايوفرمان ب: "رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ وعن الصبي حتى يحتلم وعن المحنون حتى يفيق"، اورايك روايت مي ب: "وعن الصبي حتى يبلغ" (<sup>")</sup>

- (I) دیکھتے:الموسوعہ الر ۱۹۴۲ مادہ: '' إبہام''۔
- (۲) حدیث: "کل مولود یولد علی الفطرة" کی روایت بخاری (فتح الباری ( در الباری ) حدیث ۲۰۲۸ طبح السلفیہ) نے حضرت ابوہر یرہ سے کی ہے۔
- (٣) حديث: "رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي حتى يحتلم، وعن الجنون حتى يفيق" اورايك روايت مي ٢. "وعن الصبي حتى يبلغ" كى روايت الوداؤد (٩٩/٩٥ تتحقيق عزت عبيد دعاس) اور حاكم (٩٩/٢ طبع دائرة المعارف العثمانيه) فى كى ج، حاكم في الكوشح قرارديا ج، اورذ ہمى في اس سے اتفاق كيا ج۔

تمييز ۴-۵

یہ فرمان عام ہے: ''یؤم القوم أقرؤهم لکتاب الله''<sup>(1)</sup> (قوم کی امامت وہ شخص کرے جو قرآن کریم کو ان میں سب سے زیادہ پڑھا ہوا ہو)، اور اس لئے کہ مروی ہے کہ بعض صحابۂ کرام اپنی قوموں کی امامت فرماتے تھے حالا نکہ وہ من بلوغ کونہیں پہنچ تھے (بلکہ سات یا آٹھ سال کے تھے)، اور بی ثابت ہے کہ ''أن عمرو بن سلمة کان یؤم قومه علی عہد رسول الله علان وهو ابن ست أو سبع سنین''<sup>(1)</sup> (نبی کریم علی تو م کی امامت میں عمرو بن سلمہ چھ یا سات سال کی عمر میں اپنی قوم کی امامت

البت یفل نماز دل میں جمہوراس کی امامت کے صحیح ہونے پر متفق بیں، اس لئے کہ ففل نماز میں تخفیف ہوتی ہے، اور حنفیہ کے نز دیک محتار، مالکیہ کے نز دیک مشہور اور حنابلہ کی ایک روایت سے ہے کہ جس طرح فرض نماز میں اس کی امامت صحیح نہیں ہے اسی طرح نفل نماز میں بھی اس کی امامت صحیح نہیں ہوگی۔

البتہ حنفیہ اور شافعیہ کے نزدیک اصح بیہ ہے کہ نماز جنازہ کا وجوب میٹز کے ادا کرنے سے ملکفین سے ساقط ہوجاتا ہے، اور حنفیہ کی رائے بیہ ہے کہ سلام کے جواب کا واجب ہونا اور اذان کا واجب ہونا میٹز کے عمل سے ساقط ہوجاتا ہے، بیہ ان لوگوں کے نزدیک ہے جواذان کوواجب کہتے ہیں <sup>(۳)</sup> ۔

- (۱) حدیث: یوم القوم أقروهم لکتاب الله" کی روایت مسلم (۱/ ۳۹۵) طبح الحلی ) نے حضرت ابومسعود بدریؓ سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "إمامة عمرو بن سلمة لقومه على عهد رسول الله وهو ابن ست أو سبع سنین" كى روایت بخارى (فتخ البارى ۲۲/۸ طبع التلفیہ) نے كى ہے۔
- (۳) حاشیه ابن عابدین ا/۳۸۸، جواهر الاِکلیل ا/۷۷، مغنی المحتاح ا/۴،۲۴، الجموع ۵/ ۲۱۳، المغنی لابن قدامه ۹/ ۱۷۵ طبع الریاض، الأشاہ والنظائر رص۲۲۰۷

نہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھتے:اصطلاح'' ردت' ۔

مميز کی عبادت: ۲۹- نابالغ ميز شرعی احکامات کا مخاطب نہيں ہے، چنانچه نماز يا روزه يا حج يا ديگر عبادتيں اس پر واجب نہيں ہيں ليکن اگروہ خود ادا کر لے تو درست ہے، اور اس کے ولی پر ضروری ہے کہ جب وہ سات سال کا ہوجائے تو اس کو نماز کا حکم دے، اور جب دس سال کا ہوجائے تو نماز ( کے ترک کرنے) پر اس کو عادی بنانے کے لئے مارے، اس لئے کہ نبی کریم علیق نے فرمایا: ''مو وا أولاد حکم بالصلاق'' <sup>(1)</sup> (اپنی اولا دکو نماز کا حکم دو)۔

نماز میں میتر بیچ کی امامت: ۵- حفیہ، مالکیہ، حنابلہ اور اوزاعی کی رائے ہے کہ فرض نماز میں میتر بیچ کے لئے بالغ آدمی کی امامت کر ناصیح نہیں ہے، اس لئے کہ امامت حالت کمال میں ہوتی ہے، اور بچہ صاحب کمال نہیں ہے، اور اس لئے کہ شرائط نماز میں سے کسی شرط میں اس کی جانب سے خلل پڑنے کا اندیشہ ہے۔

شافعیہ،<sup>حس</sup>ن بصری اور اسحاق بن المنذر کے نز دیک میٹز بچہ کے لئے بالغ کی امامت کرنا صحیح ہے،اس لئے کہ نبی کریم علیقیہ کا

- (۱) حاشیه این عابدین ۳۸٬۰۶۳، جواهر الاِکلیل ۲/۲۸۰، روضة الطالبین ۵/۲۹۶۹، مغنی الحتاج ۴/ ۴۲۴، المغنی لاین قدامه ۸/۱۳۵، مطالب اولی النمی ۲/۹۰۶
- (۲) حدیث: "مروا أولاد کم بالصلاق ..... " کی روایت البوداؤد (۱ / ۳۳۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور نووی نے ریاض الصالحین میں اس کو حسن کہا ہے (رص ۸ مه اطبع المکتب الاسلامی)۔

امر میں اسلاف اس پراغتماد کرتے آئے ہیں<sup>(1)</sup>۔ مميتز بيح کے تصرفات اوراس کامدیہ پہنچانا: 2- بچ کے تصرفات: ا-جس تصرف میں اس کے لئے صرف نفع ہودہ دلی کی اجازت کے بغیر صحیح ہوگا۔ ۲ - جواس کے لئے محض نقصان دہ ہودہ دلی کی اجازت کے ياوجو درجيج نہيں ہوگا۔ ۳- اور<sup>ج</sup>س تصرف میں نفع ونقصان دونوں کا اندیشہ ہوتو صرف ولى كى اجازت ہى سے اس كاما لك ہوسكتا ہے <sup>(1)</sup> ۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' اُہلیت'' ،'' عوارض أمليت''۔ اور جب میتزسی دوسر ے کوکوئی مدید پہنچا دے،اور مثلاً بد کیے کہ بد زید کی جانب سے ہے،تو اس کی اس خبر برعمل ہوگا، بشرطیکہ کوئی اسا قرینہ ہوجس سے یقین یا گمان حاصل ہو،اس لئے کہ اسلاف نے اس پراس سلسلے میں اعتماد کیا ہے<sup>(m)</sup>۔ مميّز بيعورت ككن كن اعضاءكود كيوسكتاب: ۸ - فقہاء کا اس پر انفاق ہے کہ میٹز بچہ اجنبی یا محرم عورتوں کے ناف اور گھٹنے کے درمیانی حصہ کونہیں دیکھ سکتا ہے۔ پھر میتز بیچ کے اجنبی عورت کے ناف اور گھٹنے کے درمیانی حصہ کے علاوہ کود کیھنے کے سلسلہ میں حسب ذیل اختلاف ہے:

- مغنی الحتاج ۲۷۸، الإنصاف ۴۷، ۲۲۹۔
- (۲) تيسير التحرير ۲۵۲/۲۵۷ طبع مصطفیٰ الحلبی ، نيز ديکھئے: الموسوعة الفقوبيه ۲۵۵/۱۹۵/۱۰صطلاح" اہلیت' ۔
- (۳) مغنی الحتاج ۲/۸،الإنصاف ۲۲۹/۲۱۱۱ شاه دانطا رُللسيوطی رص ۲۲۳\_

ممينز کی شهادت اوراس کا خبر دینا: ۲ - جمهور فقهاء (حنفیه، حنابله اور شافعیه) کے نزدیک کسی چیز میں بھی نابالغ میتز کی شہادت قابل قبول نہیں ہے، اس لئے کہ ارشاد ربانی ہے: "وَ اسْتَشْهِدُو ا شَهِيْدَيْنِ مِنُ دِّ جَالِحُهُ،<sup>(1)</sup> (اور اپن مردوں میں سے دوکو گواہ کرلیا کرو)، اور بچکو جل نہیں کہا جاتا ہے۔ البتہ حنفیہ کے نزدیک میتز کا خل شہادت (گواہ بنا) صحیح ہے، کیکن وہ شہادت نہیں دے سکتا ہے یہاں تک کہ جب وہ بالغ ہوجائے تو شہادت دے گا۔

مالکیہ نے اوریہی ایک روایت امام احمد کی بھی ہے، اس صورت کو مستثنی قرار دیا ہے جس میں زخمی ہونے والے بچے باہم جھگڑنے کی وجہ سے الگ ہونے سے پہلے اگر ایک دوسرے کے خلاف شہادت دیں توان کی شہادت قبول کی جائے گی۔ اس میں تفصیل اور شرائط ہیں جن کے لئے دیکھئے: اصطلاح '' شہادت'۔

امام احمد کی ایک تیسر کی روایت میبھی ہے کہ دس سال کی عمر میں حدود وقصاص کے علاوہ دیگر معاملات میں اس کی شہادت قابل قبول ہوگی۔

اور بعض اسلاف جن میں امام علی، شریح ، حسن اور نخعی ہیں، کے نز دیک ان کے باہمی معاملات میں ایک دوسرے کے متعلق ان کی شہادت قابل قبول ہے<sup>(۲)</sup> ۔

یہ تو شہادت کا مسئلہ ہے، البتہ خبر دینے کے سلسلہ میں جمہور فقہاء کا اس امر پر اتفاق ہے کہ اگر بچہ اجازت طلب کرنے والے کو داخل ہونے کی اجازت کی خبر دے اور کسی قرینہ کی وجہ سے یا اس کی بات سے یقین یاخلن غالب ہوجائے تو اس کی خبر پر عمل ہوگا، کیونکہ ایسے

- (۱) سورهٔ بقره ۲۸۲\_
- (۲) البدائع ۲۲۲۱۶، جواہر الإکلیل ۲۸۸۲، مغنی الحتاج ۲۷٬۹۲۴، ۲۷۹، المغنی لابن قدامہ ۱۹۳۹، مغنی الحتاج ۲۲٬۹۲۴۔

تمييز ۲-۸

## تمييز ۹-۱۰

لیکن اگروالدین میں سے سی ایک میں پر ورش کی کوئی شرط موجود نہ ہوتو اس کا حق دوسر کو ہوگا ، اس لئے کہ حدیث ہے: "أن النب البیلیلی خید غلاما بین أبیہ و أمه "<sup>(1)</sup> (نبی کریم علیک سے نیلیل بچہ کو اس کے والد اور والدہ کے در میان اختیار دیا)۔ البتہ شافعیہ کے نزدیک سی خاص عمر کو متعین کئے بغیر اس حکم کا دارو مدار تمیز پر ہے اگر چہ من تمیز اکثر حالات میں سات سال ہے، اگر تمیز اس سے پہلے یا اس کے بعد ہوئی تو مدار اس پر ہوگا ، اور تخییر میں میز ہاڑکی کا حکم شافعیہ کے نزدیک میتز بچے کے حکم کی طرح ہے۔ حفیہ اور مالکیہ کے نزدیک چاہے میتز پچہ ہویا ، چی اس کو اختیار نہیں ہے ، اور لڑکی کے بارے میں یہی حنا بلہ کا مذہب ہے<sup>(1)</sup>

مكلّف ہونے كى بنيادتميز ہے يابلوغ: ا- جمہور فقہاءاں بات ك قائل ہيں كہانسان كومكلّف بنانے كى بنياد بلوغ ہے، تمييز نہيں ہے، اور ميّز بچہ كے او پر واجبات ميں سے كوكى چيز واجب نہيں ہے، اوران ميں سے كى چيز كے چھوڑنے يا كوكى حرام كام كرنے پر آخرت ميں اس كوسر انہيں دى جائے گى، اس لئے كہ نبى كريم عليك كا فرمان ہے: ''رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ وعن الصبي حتى يحتلم وعن

(۲) حاشیه این عابدین ۲۲ • ۱۴۴، جواهر الاِکلیل ۱۸۱۱، القوانین الفقهیه رص۲۲۹، مغنی الحتاج ۲۳/۵۹، حاضیة الباجوری ۲/۱۰۲، المغنی لاین قدامه ۱۱۳۷۷چنانچہ مالکیہ اور شافعیہ کے نزد یک اگر وہ مرا ، تن (بلوغ کے قریب) ہوجائے تو اس سے پردہ کرنے اور اجنبی عورت کود کیھنے کے سلسلہ میں اس کا حکم بالغ کی طرح ہے۔ شافعیہ کے نزد یک ایک قول اور حنابلہ کی ایک روایت کے مطابق میتر ناف سے او پر اور گھٹنے کے نیچ کے حصہ کود کیو سکتا ہے۔ حفیہ کے نزد یک میتر بچہ اجنبی عورت کے ناف سے او پر اور گھٹنے سے نیچ کے حصہ کو بغیر شہوت کے دیکو سکتا ہے، اور شافعیہ کا یہی دوسرا تول ہے۔ تول ہے۔ تحکم محرم رشتہ کے حکم کی طرح ہے، یعنی وہ اکثر ظاہر ہونے والے اعضاء کود کیو سکتا ہے، جیسے گردن ، سر، ہتھیلیاں اور پیرو نجیرہ۔ امام احمد سے مسئلہ دریافت کیا گیا کہ عورت بچہ سے اپنا سرکب دھانے گی؟ تو انہوں نے فرمایا: جب اس کی عمردن سال ہوجائے<sup>(1)</sup>۔ اس کی تفصیل کے لئے دیکھیے : اصطلاح<sup>(1)</sup> میں اس کی تو کر'۔

پرورش کے معاملہ میں میتز بیچ کو والد اور والدہ کے در میان اختیار دینا: ۹ - شافعیہ اور حنابلہ کا مسلک ہیہ ہے کہ جب بچ سات سال پورے کرلے تو اس کے والدین کے سلسلہ میں اس کو اختیار دے دیا جائے گا، اوران میں سے جس کو وہ اختیار کرلے اسی کے ساتھ ہوگا، اور بیاس وقت ہے جبکہ دونوں میں پر ورش کی شرطیں پوری طرح موجو دہوں۔

(۱) احکام القرآن لابن العربی ۲۷ ۳۷ ، تفسیر القرطبی ۲۱ / ۲۳۷ ، مغنی الحتاج ۲۰ (۱۰ مانه المغنی لابن قدامه ۲۱ / ۵۵۷ ماشیه ابن عابدین ۵ / ۲۳۳۰، ۱ / ۲۷۲۲ ، الأشباه والنطار کلسیوطی رص ۲۱ ، اوراس میں تفصیل ہے۔

تمييز اا،تنابز ا-۲ الجنون حتى یفیق" <sup>(۱)</sup> (تین طرح کے انسانوں پرکوئی ذمہ داری نہیں ہے: سونے والے پر یہاں تک کہ وہ بیدار ہوجائے ، بچہ یر تا آنکه وه بالغ هوجائے، اور مجنون پر تا آنکه اس کو افاقه ہوجائے)۔ تنابز اورجمهور حنفيه كےنز ديك جس طرح عاقل بجه كااسلام صحيح سے اس

تعريف: ا- لغت ميں تنابز كامعنى القاب كے ساتھ پكارنا ہے، اور يداكثر بر القاب كے لئے استعال ہوتا ہے، اوراس كى اصل 'نبَز '' ہے، جس كامعنى لقب ہے، اور مصدر ''نبَز '' ہے<sup>(1)</sup>، ارشاد بارى ہے: ''وَلَا تَنَابَذُوا بِالْآلُقَابِ ''<sup>(1)</sup> (اور ندا يک دوسر كو برے القاب سے پكارو)۔ اصطلاحى معنى لغوى معنى سے الگنہيں ہے، ليكن بدان القاب كے ساتھ خاص ہے جن كوانسان ناپسند كرتا ہے<sup>(1)</sup>۔

متعلقہ الفاظ: الف-تخریی: ۲- سخویة کامعنی مذاق اڑانا ہے، کہاجا تا ہے: سخو منہ وبہ لیمنی اس کا مذاق اڑایا،لہذا تخرید عام ہے، اس لئے کہ وہ تنابز اور غیر تنابز دونوں سے ہوتا ہے<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) النهابيد لابن الأشير ۸/۵ طبع دارالفكر، مفردات القرآن، لسان العرب، المحجم ۱۱ الوسط ماده: ''نبز'' -
  - (۲) سورهٔ ججرات اا\_
- (۳) روح المعانی ۲۲ /۱۵۳ طبع المنیر یه، القرطبی ۲۱ / ۳۲۸ طبع دارالکتب، الطبر ی۲ / ۲ / ۱۳۲ طبع الحلبی \_
  - (٣) المفرادات، اللسان، تعجم الوسيط، المصباح المعير ماده: "تتر".

ہو<sup>(۳)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھتے:اصطلاح'' استحاضہ' اور'' حیض''۔

طرح اس کا ارتداد بھی معتبر ہے، اور عاقل سے مراد میتز ہے اور وہ

سات سال کابچہ ہے، اور کہا گیا ہے کہ صاحب عقل وہ بچہ ہے جو بیر

سمجھتا ہو کہ اسلام نجات کا سبب ہے اور وہ اچھے برے میں تمیز کرلیتا

اا – فقہاء کے نز دیک متحاضہ کے سلسلہ میں اختلاف ہے، اور وہ

ایس عورت ہےجس کی کوئی عادت ہواور تمییز بھی ہو، تو کیا وہ اپنی

عادت پریاا بنی تمییز برعمل کر ےگی؟ اسی طرح اس عورت کے بارے

میں اختلاف ہے جو مبتداُہ ہو اور حیض واستحاضہ کی پیچان رکھتی

تفصیل کے لئے دیکھتے:'' اُہلت''۔

\_<sup>(r)</sup><sub>2</sub>

متحاضه کی تمییز:

- حدیث: "دفع القلم عن ثلاثة...... ) کانخ یج فقره رسمیں گذریجی ہے۔
- (۲) حاشیه ابن عابدین ۳۷،۲۰۳ ، ۲۰ ۳۰، المغنی لابن قدامه ار ۱۱۶،۳۹۹ ، فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ا ر ۱۵۴ ، مغنی المحتاج ا ر ۱۳۰۰ - ۱۳۰
  - (۳) دیکھنے: الموسوعة الفقہید ۳۷ / ۱۹۷ اور اس کے بعد کے صفحات۔

"وَلَاتَنَابَزُوْا بِالْأَلْقَابِ"<sup>(1)</sup> (اور نہ ایک دوسرے کو برے القاب سے پکارو)۔ ابن جربیٹمی فرماتے ہیں: تنابز غیبت کی اقسام میں سے ہے، اور وہ اس کی سب سے بری قسم ہے۔ نیز فرماتے ہیں کہ تنابز حرام ہے، اور اگر تنابز صالحین وعلاء کا ہوتو اس کی حرمت مزید بڑھ جاتی ہے۔ امام نووی فرماتے ہیں: بہت سے فقہاء بھی اپنی تصنیفات وغیرہ میں تعریض استعمال کرتے ہیں، جیسے کہ یہ کہتے ہیں: کسی مدعی علم نے میں تعریض استعمال کرتے ہیں، جیسے کہ یہ کہتے ہیں: کسی مدعی علم نے میں تعریض استعمال کرتے ہیں، جیسے کہ یہ کہتے ہیں: کسی مدعی علم نے میں تعریض استعمال کرتے ہیں، جیسے کہ یہ کہتے ہیں: کسی مدعی علم نے میں تعریض استعمال کرتے ہیں، جیسے کہ یہ کہتے ہیں: کسی مدعی علم نے الفاظ جن کی مراد سام سی محقول تیا ہے <sup>(1)</sup> ۔

تنابز سے مستثنی حالات: ۲-الف وہ القاب جن کو انسان پسند کرتا ہے اور جو اس کو زینت بخشتے ہیں، اور ان میں اس طرح کا کوئی مبالغہ نہ ہو جس کی شریعت میں ممانعت ہو<sup>(۳)</sup> اس لئے کہ نبی کریم علیق نے ارشاد فر مایا: ''لا تطرو نیکھا أطرت النصاری عیسی بن مریم ''<sup>(۳)</sup> (تم لوگ میر ۔ سلسلہ میں مبالغہ آ رائی مت کرنا جس طرح نصاری نے عیسی بن مریم علیہ السلام ۔ سلسلہ میں مبالغہ آ رائی کی )۔ اس لئے کہ اس طرح کے القاب عرب وعجم کی تمام قو موں میں ہمیشہ ستحن رہے ہیں جو ان کے کلام اور تحریروں میں بغیر کسی کمیر کے عام ہیں۔

- (۱) سورهٔ حجرات اا\_
- (۲) الزواجر ۲ مرم، ۱۴، فتح الباری ۱۰ ۱۹ ۳۰
  - (۳) سابقه مراجع
- (۳) حديث: "لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم" كى روايت بخارى (فتح البارى ١٢ / ٢٣ طبع التلفيه) في حضرت عمر بن الخطاب سے كى ہے۔

ب-غيبت: سا-لغت ميں غيبة "اغتاب اغتيابا" سے اسم ہے، جب كوئى اپن بھائى كا اس كى عدم موجودگى ميں اس كے ان عيوب كا تذكرہ كرے جو ناپسنديدہ ہوں،اور وہ عيوب اس كے اندر ہوں، اور اگر وہ عيوب اس کے اندرنہ ہوں تو بہتان ہے، جیسا كہ شہور حدیث ميں ہے<sup>(1)</sup> ۔ اصطلاح نثرع ميں اپنے بھائى كے ناپسنديدہ عيوب كا ذكر كرنا غيبت ہے، لہذا" تنابز "خاص ہے، اس لئے كہ وہ صرف لقب ميں ہوتا ہے، اور غيبت لقب اور غير لقب دونوں كے ذريعہ ہوتى ہے<sup>(1)</sup> ۔

ج-تعریض: ۴ - تعریض بیہ بے کہاں سے سامع بغیر صراحت کے متعلم کی مراد سمجھ لے، چنانچہ "تنابز" صرف صرح ہوتا ہے جبکہ تعریض صرح نہیں ہوتی۔

شرعی حکم: ۵ - اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ ناپندیدہ القاب سے انسان کو پکارنا حرام ہے،خواہ وہ اس کی یا اس کے والدیا اس کی والدہ یا ان دونوں کے علاوہ کسی دوسر بے کی صفت ہو<sup>(۳)</sup>، اس لئے کہ ارشاد باری ہے:

- (۱) الفاظ حدیث: "قال رسول الله علی الله می الغیبة؟ قالوا: الله ورسوله أعلم قال: ذکرک أخاک بما یکره" کی روایت مسلم (۲۰۰۱/۳ طبح الحلی) نے حضرت ابو ہریرہ سے کی ہے۔
  - (۲) سابقه مراجع ،التعريفات للجر جانی۔
- (۳) الطبر ی ۲۶ ۲ ۲ ۳ اطبع کلحلی ، البصاص ۳ ۲ ۴۰ ۴ طبع دارالکتاب العربی ، الکشاف ۲۹/۳ طبع دارالکتاب العربی ، القرطبی ۲۱/ ۳۲۸ ، روح المعانی ۲۲ / ۱۵۴ ، الإحياء ۳/۲ ۲۰۱ طبع کلحلی ، فتح الباری ۱۰/۲۶ ۲ طبع التلفيه ، الزواجر ۲/۴ طبع کلحلی ۔

تنابز ۷، تنازع، تنازع بالأيدى ۱-۲

تنازع بالأيدي

تعريف: ١- لغت ميں تنازع كا معنى لڑنا جظرًنا ہے، بولتے بيں: تنازع القوم ليحنى وہ لوگ باہم لڑے جظر ہے، حديث ميں ہے: ''مالي أنازع في القرآن''<sup>(1)</sup> ( جھے كيا ہو كيا ہے كہ قرآن كے سلسلہ ميں مجھ سے جھکڑا كيا جارہا ہے)، اور أيدي ''يد''(ہاتھ) كى جمع ہے<sup>(1)</sup> چزير قضہ كے سلسلہ ميں جھگڑنا ہے<sup>(m)</sup>

اجمالی حکم: ۲ - اس پر فقنہاء کا انفاق ہے کہ متنازع علیہ شکی پر قبضہ کا ہونا ملکیت کے دعوی میں رجحان کا ایک سبب ہے جبکہ اس سے قومی دلیل موجود نہ ہو چیسے بینہ، چنا نچہ جب دوا شخاص کسی چیز کی ملکیت پرلڑیں اور وہ چیز ان میں سے کسی ایک کے قبضہ میں ہو، اور ان میں سے کسی کے لئے بینہ قائم نہ ہو پائے توجس کے قبضہ میں وہ شکی ہے اس سے تسم لے کر فیصلہ اس کے حق میں کردیا جائے گا، فقہاء کا اس پر انفاق ہے، اس

- (۱) حدیث: "مالی أنازع فی القوآن" کی روایت ترمذی (۱۹/۲ طیح الحلی) فے حضرت ابوہریرہ ہی ہے، اور ترمذی نے اس کو حسن کہا ہے۔
  - (۲) تاج العروس ماده: "نزع" -
  - (۳) فتخ القدير ۲۷ ۲۷، المبسوط ۲۱۷۵۳

حضرت ابوبکرکون علین 'کا،اور حضرت عمر کون فاروق ' کالقب دیا گیا،اوران کےعلاوہ دیگر حضرات کو بھی القاب دئے گئے۔ اور کنیت رکھنا سنت اور عمدہ ادب ہے، حضرت عمر فرماتے ہیں: کنیتوں کو عام کرو،اس لئے کہ وہ متنب کرنے والی ہیں۔ 2 - ب۔ جب کو کی انسان کسی ایسے لقب سے مشہور ہو جو اس کے عیب کو ظاہر کرے، جیسے اعرج (لنگڑا) اور اعمش (جس کی بیخانی کمز ور ہو) تو اس شخص پر کوئی گناہ نہیں ہے جو اس کی بیچان اسی لقب سے کرائے۔

علماء نے بیچاننے کی ضرورت کے تحت ایسا کیا ہے، اور اس کی دلیل حضور اکرم علیلیہ کا بیفر مان ہے کہ جب آپ نے ظہر کی نماز میں دورکعتوں میں سلام پھیرا تو فرمایا: ''اصدق ذو الیدین؟''<sup>(1)</sup> ( کیاذوالیدین نے تیچ کہا؟)۔

البنة اگراس سے بحینے اور نطلنے کا کوئی راستہ ہواور دوسر ے الفاظ سے اس کو پہچا نناممکن ہوتو وہ بہتر ہے، اسی لئے اند ھے کو کہا جا تا ہے: بصیر ( دیکھنے والا ) تا کہ نقص والے اسم سے بچا جا سکے۔

تنازع

د کھئے:''اختلاف' ب

(۱) حدیث: "أصدق ذو الیدین" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۸ طبع السلفیہ) نے حضرت ابو ہریرہ مے کی ہے۔ تنازع بالأيدى ٣

انکارکر بے گاتووہ اس کے لئے قشم کھائے گا۔ چنانچہ اگر دونوں قتم کھالیں تو ان میں سے کسی کے لئے قبضہ کا فیصلنہیں کیا جائے گا<sup>(۱)</sup>۔ اس لئے کہ قبضہ کی دلیل ان میں سے سی کے لئے قائم نہیں ہوئی، اور متنازع علیہ جائدا د کو حقیقت حال کے ظہور تک موقوف رکھا جائے گا<sup>(۲)</sup>، اور اگرایک څخص قتم سے انکار کرے اور دوسرافتم کھالے توقتم کھانے والے کے لئے قبضہ کا فیصلہ کردیا جائے گا<sup>(۳)</sup>، امام س<sup>رح</sup>سی فرماتے ہیں: قاضی متنازع علیہ شکی کوفریق ثانی کے قشم سے انکار کرنے کی وجہ سے حلف لینے والے کے فیصنہ میں ہونے کا فیصلہ نہیں کرے گا، کیونکہ یہا مکان ہے کہ وہ تیسرے کے قبضہ میں ہو، اور ان دونوں نے قاضی کے سامنے معاملہ کومشنبہ کرنے کے لئے باہم سازش کرلی ہو،کسی کے قبضہ میں ہونے کی شہادت کو ملکیت کی شہادت نہیں مانا جاتا جس طرح قبضه کی بنیاد پر ملکیت کی شہادت قبول نہیں کی جاتی <sup>( ہ )</sup> ، ان امورکی اکثر تفصیلات حنفیہ کی کتابوں میں ہیں،اوردیگر مذاہب کے اصول وقواعداس کے منافی نہیں ہیں۔ س<del>ا</del> – اگرشکی دونوں کے قبضہ میں ہولیکن ایک کا قبضہ دوسرے سے زیادہ قوی ہو بایں طور کہ ایک سواری پر سوار ہواور دوسرا اس کی کیل کپڑے ہوئے ہوتو اس صورت میں سوارزیادہ حق دارہے، اس لئے کہ اس کا تصرف زیادہ ظاہر ہے، اس لئے کہ سواری کرنا ملکیت کے ساتھ خاص ہے۔

- (۱) مجلة الأحكام مع الشرح ۵ را ۳۳، دفعه (۷۵۲)، المبسوط ۲۷، ۳۵، ۳۱، ۲۷-
  - (۲) شرح المجله ۱٫۵ ۳۳٬۴۳۳، دفعه (۱۷۵۴)، المبسوط ۷۱ ۸۵٬۳۵ س
- (۳) مجلة الاحكام دفعه: ۵۴ ۲۷، محاشيدا بن عابدين ۲۸ ۳٬۳۳۳، المبسوط ۲۰۱۷ سد
  - (۴) روضة الطالبين ١١/٢٩ ـ

لَحَ كَه حديث ب: "البينة على المدعى واليمين على من أنكو<sup>،(1)</sup> (بينہ مدعى ير ہے اور قشم منكر ير ہے)، اسى طرح جب دو ا شخاص متنازع علیہ شکی پر قبضہ کے سلسلہ میں جھگڑیں اور ہرایک اس بات کادعو پدار ہو کہ دہشکی اس کے قبضہ میں ہے، توان میں سے ہر ایک کے او پر بینہ ضروری ہے<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ قبضہ کا دعوی مقصود ہے جس طرح ملک کا دعوی مقصود ہے، کیونکہ قبضہ کے ہی ذریعہ ملکیت ے انتفاع اور اس میں تصرف کیا جاتا ہے<sup>(۳)</sup>، چنانچہ اگر ان میں سے ہرایک اس بات پر بینہ قائم کردے کہ شکی اس کے قبضہ میں ہے تو د دنوں کے بینہ کے متعارض اور متساوی ہونے کی بنا پر ہرایک کوآ دھی آدهی شکی دے دی جائے گی، اس لئے کہ استحقاق کے سبب میں برابری استحقاق میں برابری کا باعث ہے، اور اگران میں سے ایک بینہ قائم کردے کہ شکی اس کے قبضہ میں ہے تو فیصلہ کردیا جائے گا کہ چزای کے قبضہ میں ہے، اور اگر دونوں بینہ قائم نہ کریں اور ہر فریق دوسر فے بی سے اس بات یو تسم طلب کرے کہ شک اس کے قبضہ میں نہیں ہے، تو ہرایک پرضروری ہے کہ اس بات کی قتم کھائے کہ وہ شک دوسرے فریق کے قبضہ میں نہیں ہے، اس لئے کہ اگروہ دوسرے فریق کے دعوی کااقرار کر ہے گاتواں کاحق اس پرلازم ہوگااورا گر

- (۱) حدیث: "البینة علی المدعی، و الیمین علی من أنکر "کی روایت دار قطنی نے اپنی سنن ( ۳/ ۱۰ اطبع دارالحاس) میں حفرت عبد الله بن عمرو بن العاص سے کی ہے، اور این تجر نے التخص ( ۲۰۸، ۲۰ طبع نثر کة الطباعة الفذیہ ) میں اس کو ضعیف کہا ہے، لیکن بخاری (فتح الباری ۸۸ سا ۲ طبع التلفیہ ) اور مسلم ( ۳/ ۲۰۳ اطبع الحلمی ) نے حضرت ابن عباس سے مرفوعاً میں حضرت ابن علی المدعی علیه "کی روایت کی ہے، اور یہ چی نے اپنی سنن المدعی "، اس کی سن صحیح ہے۔
  - (۲) سابقه مراجع، روضة الطاليين ۱۱ ۲۷۹، فتح القدير ۲۵۶۷.
    - (٣) المبسوط ۲۲٬۳۵/۱۲ س

## تنازعبالأيدى م

ہوں گے، اس لئے کہ اس میں دونوں کا قبضہ اور تصرف ہے، اور فائدہ اٹھانے میں دونوں شریک ہیں<sup>(1)</sup>۔ اور اگر گھر کا بالائی حصہ ایک کے لئے ہو، اور زیریں حصہ دوسرے کے لئے ہوا ور ان دونوں کے در میان صحن یا دہلیز کے معاملہ میں جھگڑ ا ہوتو اگر سیڑھی مشترک حصہ میں ہوتو صحن دونوں کے حصہ میں رہے گا، ہوتو اگر سیڑھی مشترک حصہ میں ہوتو صحن دونوں کے حصہ میں رہے گا، اس لئے کہ راستہ بنانے اور سامان وغیرہ رکھنے کی وجہ سے وہ دونوں کے قبضہ اور تصرف میں ہے، اور اگر او پر جانے کی سیڑھی دہلیز یا گھر کے نیچ میں ہوتو دروازہ سے لے کرزینہ تک دونوں کا قبضہ ہوگا، اور اس کے علاوہ میں زیریں حصہ والے کا قبضہ ہوگا، اس لئے کہ او پر والے کا اس سے کوئی تعلق نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

- (۱) روضة الطالبين ۱۱ (۲۲۲ ، المغنی ۹ ( ۳۲۴ ، ابن عابدين ۳ ( ۴ ، ۴ ، مطالب اولی انبی ۲ / ۵۶۷ \_
- (۲) روضة الطالبين ۱۱/۲۲۱، ۲۲۷، المغنى ۲۵٫۹۳۳، مطالب اولى النهى
  ۲۰/۸۲۹\_

اسی طرح دوا شخاص اگرایک قمیص کے متعلق جھگڑا کریں، ایک نے اس کو پہن رکھا ہواور دوسرا اس کی آستین پکڑے ہوئے ہوتو پہنچ والا زیادہ مستحق ہے، اس لئے کہ ان دونوں میں اس کا تصرف زیادہ ظاہر ہے<sup>(1)</sup>۔

دواشخاص کی ملکیت کے درمیان حائل دیوار کے سلسلہ میں تنازیہ:

۲۹ - جب دواشخاص اپنی ملکیت کے درمیان حاکل کسی دیوار پر دعوی کریں تو اگر ان میں سے ایک کی عمارت دیوار سے اس طرح متصل ہو کہ مکان کی تغییر کے بعد دیوار کی نئی تغییر ممکن نہ ہو اور دوسرے کا مکان دیوار سے متصل نہ ہوتو وہی شخص قابض مانا جائے گا، اورا گردیوار دونوں کے مکان سے متصل ہویا دونوں سے جدا ہوتو وہ ان دونوں کے قبضہ میں ہے، لہذا اگر ان میں سے ایک بینہ قائم کرد نے تو اس کے حق میں فیصلہ کردیا جائے گا، ورنہ دونوں میں سے ہرایک دوسرے کے لئے قسم کھائے گا، اگر دونوں قسم کھا لیں یا دونوں قسم سے انکار کریں تو ظاہر قبضہ کی وجہ سے دیوار کو دونوں سے انکار کر یوقسم کھانے گا، اور اگر ایک قسم کھا لے اور دوسراقسم سے انکار کر یوقسم کھانے والے کے لئے پوری دیوار کا فیصلہ کردیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔

اورا گردونوں اس حیجت کے بارے میں جھگڑا کریں جوایک کے ینچے کے حصبہ اور دوسرے کے او پر کے حصبہ کے درمیان ہوتو اگراو پر کی عمارت بنانے کے بعد اس حیجت کا جدابنا ناممکن نہ ہوتو اسے ینچے والے کے قبضہ میں قرار دیا جائے گا،اور اگرممکن ہوتو دونوں قابض

- (۲) روضة الطالبين ۱۱/۲۲۵،۲۲۵، المغنى ۹/ ۳۲۴، فتح القد يد / ۲۵۱،۲۵۰ .
- 71-

نزدیک بید بات متفق علیہ ہے کہ بیا ایک کا فربنا نے والاعقیدہ ہے<sup>(1)</sup>، اس کی تفصیل عقیدہ کی کتا بوں میں طرگی۔ اور علم فرائض والوں کی اصطلاح میں اور یہی یہاں مراد ہے، اس کا مطلب ہے: تقسیم سے پہلے بعض ورثاء کی موت کی وجہ سے ان کے حصہ کوان کے وارث کی جانب منتقل کرنا<sup>(۲)</sup>، اور بیاس طرح کدانیان مرجائے اور اس کا ترکداس کے ورثاء میں تقسیم نہ کیا جائے یہاں تک کہ تقسیم سے پہلے اس کا کوئی ایک وارث میاز یا دہ وارثین مرجا کیں۔ تقسیم سے پہلے اس کا کوئی ایک وارث میاز یا دہ وارثین مرجا کیں۔ مرجائے اور اس کا ترکداس کے ورثاء میں تقسیم نہ کیا جائے یہاں تک کہ مرجائے اور اس کا ترکداس کے ورثاء میں تقسیم نہ کیا جائے یہاں تک کہ مرجائے اور اس کا ترکداس کے ورثاء میں تقسیم نہ کیا جائے یہاں تک کہ مرجائے اور اس کا ترکداس کے ورثاء میں تقسیم نہ کیا جائے یہاں تک کہ مرجائے اور اس کا ترکداس کے ورثاء میں تقسیم ہے ترکہ میں استعال کیا ہے جس کے اندر پہلے کر ترکد کی تقسیم سے پہلے ایک کے بعدا یک دویا دو اور اس کا نام'' منا سخہ'' اس لئے رکھا گیا ہے کہ پہلی میت کے حکم مندوخ ہوجا تا ہے، اور ایک تول یہ بھی ہے: اس لئے کہ مال کو ایک وارث سے دوسراوارث ہاتھوں ہاتھ لیتا ہے<sup>(۳)</sup>۔

۲ - مناسخہ سے متعلق کچھا حکام میں جن کی صراحت اہل فرائض نے ۲ - مناسخہ سے متعلق کچھا حکام میں جن کی صراحت اہل فرائض نے کی ہے، وہ فر ماتے ہیں: جب آ دمی کا انتقال ہوجائے اور اس کے تر کہ کی تقسیم نہ ہوئی ہو

(۱) الفصل لابن حزم ار ۹۰ ـ

- (۲) حاشیه ابن عابدین ۱۰/۵۵، السراجیه/ ۲۵۹، التعریفات للجرجانی رص ۲۳۵\_
- (۳) الفتادى البندية ۲۷ ۲۰ ۲۷، الاختيار شرح المختار ۵ ۷۷ الطبع دارالمعرفه، شرح الرصبيه ۹۲ طبع محد على صبيح، الشرح الكبير ۱۹۸۷ ۲۷، الخرش على مختفر خليل ۲۱۹۸۸ طبع دار صادر، المغنى لا بن قدامه ۲۱۷۹ طبع الرياض الحديثه، کشاف القناع ۱۹ ۳ ۲۰ ۲۰ طبع الصرالحديثه، قواعدالفقه للمركتی (چوتھارساله) رص ۲۳۸، ۲۰۸۸

تناسخ

تعريف: ا - تناسخ "تناسخ" کا مصدر ہے، اورلغت میں اس کے بہت سے معانی ہیں: چنانچہ میراث میں اس کا معنی بیر ہے کہ ورثاء کیے بعد دیگرے مرجا ئیں اور اصل میراث اسی حالت پر ہو، اس کی تقسیم نہ ہوئی ہوتواس کی تقسیم پہلے مرنے والے کے حکم کے مطابق نہیں ہوگی بلکہ دوسرے اور اسی طرح اس کے بعد مرنے والے کے حکم کے مطابق ہوگی،اورز مانوں اورصد یوں میں اس کا مطلب ہے: زمانوں کا ایک دوسرے کے بعد آنا اور سلسل آنا اور دوسری صدی کی آمد پر ایک صدی کاختم ہوجانا،اس لئے کہ ہرصدی این سے پہلی صدی کے حکم کومنسوخ کردیتی ہےاور حکم کواپنے لئے ثابت کرتی ہے، پھر جو صدى اس كے بعد آئے گى وہ اس ثبوت كے عكم كومنسوخ كرد ہے گى اوراس کوایسے علم میں بدل دے گی جواس کے ساتھ خاص ہو۔ تناسخ اور مناسخه ایک معنی میں بیں، اور مناسخة "نَاسَخَ "كا مصدر ہے جو باب مفاعلۃ سے ہے، اور اس کی اصل نسخ ہے جس کا معنی منتقل کرنااور تبدیل کرنا ہے<sup>(1)</sup>،اور تناسخ ارواح کے قائلین کے نز دیک اس کا مطلب ہے: روحوں کا جسموں کوچھوڑ دینے کے بعد اتی نوع یا دوسری نوع کے جسموں میں منتقل ہونا، اور مسلمانوں کے

 <sup>(</sup>۱) لسان العرب، المصباح المنير ، محيط الحيط ماده: "نسخ"، قواعد الفقه للبركتى ( يوقط را)
 رساله ) رص ۲۳۸ -

احکام کے مطابق اس کے ورثاء میں تقسیم کردیا جائے گا۔ جب پہلی میت ایک بیٹا اور ایک بیٹی چھوڑ کر مرجائے اور ان ددنوں میں اس کے تر کہ کی تقسیم نہ ہوئی ہو یہاں تک کہ بیٹا اپنی لڑکی اور بہن چھوڑ کر مرجائے تو پہلی میت کا تر کہ بیٹا بٹی کے درمیان "للذكو مثل حظ الأنثيين" كاعتبار في عشيم كرديا جائكا۔ اورا گرور ثاء کے در میان تر کہ کی تقسیم سے پہلے دوسری میت کے بعض ورثاء كاانتقال بهوجائ تووه تركه چند بارتقسيم بهوگا۔ ادرا گرتیسری میت کے ورثاء میں پہلی دومیت کا وارث نہ ہوتو اس کا طریقہ ہیہ ہے کہ پہلے دونوں کے تر کہ کو واضح طریقہ سے ایک تر کہ بنالیا جائے گا، پھر پہلے دونوں مرنے والوں کے تر کہ میں سے تیسری میت کا حصہ دیکھا جائے گا، تو اگر اس کے ورثاء کے درمیان اس کی تقسیم بغیر کسر کے درست ہور ہی ہوتوان کے درمیان تقسیم ہوگی ، اوراگر درست نہ ہوتو دیکھا جائے گا کہ سابق سے ملے ہوئے حصبہ (مانی الید) اوراب جومسکاہ ہے ان میں توافق ہے پانہیں؟ اگر توافق *م توعدد دفق سے مسلدا دل اور ثانی میں ضرب دیا جائے گا تو مبلغ سے* مسَلہ کی تصحیح کی جائے گی ، اس کے بعد ہر فریق کا حصہ معلوم کرنا ہوتوعلم فرائض بےقواعلہ صحیح سےمطابق **م**ل کیا جائے گا<sup>(1)</sup>۔ د مکھئے: 'ارث ، ''درتصحین ، ''ترکبر ۔

(۱) الفتاوی الہندیہ ۲ر۲۰۷، ۷۲۷، نیز دیکھی جائے: شرح السراجیہ للجر جانی ۲۵۹، ۲۵۴، ۲۳۰،۲۳۰، الرحدیہ ۵۵، ۹۵، ۹۱، ۹۵، ۱ور دیگر باقی مذاہب کی کتابوں میں کتاب الفرائض اور حساب التر کات کی بحث۔ یہاں تک کہ اس کے بعض ور ثاء کا انتقال ہوجائے اور بعض حصے تقسیم سے پہلے میراث ہوجا نمیں، تو بیہ اس حال سے خالی نہیں کہ دوسری میت کے ورثاء ہی پہلی میت کے وارث ہوں گے یا دوسری میت کے ورثاء میں کوئی ایسا ہوگا جو پہلی میت کا وارث نہ ہوگا، پھر بیہ ہوگا کہ دوسر سے تر کہ کی تقسیم اور پہلے تر کہ کی تقسیم ہرا بر ہوگی ، یا دوسر سے تر کہ کی تقسیم اس طرح نہ ہوجس طرح پہلے تر کہ کی تقسیم ہوئی ہے، پھر یا تو ہیہ ہوگا کہ پہلی میت کے تر کہ سے دوسری میت کو جو حصہ ملا ہے اس کی تقسیم اس کے ورثاء کے درمیان بغیر کسر کے درست ہوگی ، یا اس میں کسر ہوگا۔

اگر دوسری میت کے ورثاء ہی پہلی میت کے ورثاء ہوں اورتقسیم میں ردو بدل نہ ہو، تو موجود ورثاء کے درمیان تر کہ ایک ہی مرتبہ تقسیم کردیاجائے گا، سیسجھتے ہوئے کہ دوسری میت پہلے وفات پانے والے کی وفات کے وقت موجود نہیں تھا، اور پہلی میت کے ورثاء کے درمیان تر کہ کی تقسیم، پھر دوسری میت کے ورثاء کے درمیان تر کہ کی تقسیم کا کوئی سبب نہیں ہے، اس لئے کہ وہ پہلی حالت سے نہیں بدلے۔

جب سی شخص کی وفات ہوجائے اور ایک ہوی سے اس کے لڑ کے اورلڑ کیاں ہوں، پھرایک بیٹا یا بیٹی کا انتقال ہوجائے اور سگے بھائیوں اور بہنوں کے علاوہ اس کا کوئی وارث نہ ہوتو تمام تر کہ کو باقی ورثاء کے درمیان ایک ہی طریقہ ''للذ کو مثل حظ الأنشین'' (مرد کے لئے دوعورتوں کے حصہ کے برابر ہے) پرتقسیم کردیا جائےگا، اوران کے درمیان ایک ہی تقسیم کافی ہے، اور گویا کہ دوسری میت نیچ میں نہیں تھی۔

البتہ جب دوسری میت کے ورثاء میں کوئی پہلی میت کا وارث نہ ہو،تو پہلی میت کا تر کہ پہلے اس کے ورثاء میں تقسیم کیا جائے گا تا کہ دوسر بے کا حصہ واضح ہوجائے ، پھر دوسری میت کا تر کہ میراث کے ہے، اور تضاد افعال میں ہوتا ہے، بولتے ہیں: الفعلان متضاد ان لیحنی دوفعل متضاد ہیں، اور اس کے لئے متنا قضان نہیں بولتے ہیں<sup>(1)</sup>۔ اور دومتضا داشیاء سے مرا دوہ اشیاء ہیں جوایک ہی جنس کے تحت ہوں لیکن ان میں سے ہرایک اپنے خاص اوصاف میں دوسرے کے منافی ہوجیسے سیاہی اور سفیدی<sup>(۲)</sup>۔

تناقض

ب-محال: سا- محال اس کو کہتے ہیں جس کا موجود ہونا یا تصور کرنا ناممکن ہو، جیسےتم کہو: جسم ایک ہی حالت میں سیاہ اور سفید ہے۔ محال اور تناقض کے در میان فرق ہیہ ہے کہ متناقض وہ ہے جو محال نہ ہو، اوروہ اس طور پر کہ کہنے والا بسا اوقات سچی بات کہتا ہے پھر اسی کوتو ڑ ہو، اوروہ اس طور پر کہ کہنے والا بسا اوقات سچی بات کہتا ہے پھر اسی کوتو ڑ د یتا ہے، تو اس کا کلام متناقض ہوگا، اور اس کا دوسر اکلام پہلے کے لئے ناقض ہے، محال نہیں ہے، اس لئے کہ پیچ محال نہیں ہے (<sup>س)</sup>۔

اجمالی حکم: دعوی میں تناقض: ۲۹- تناقض کا نہ پایا جانا دعوی کے صحیح ہونے کے لئے شرط ہے، چنا نچہ اس دعوی کی سماعت نہیں کی جائے گی جس میں تناقض ہو، کیونکہ اس قسم کے دعوی میں مدعی کا کذب ظاہر ہوتا ہے، اور دعوی میں تناقض پیدا ہونے کی ایک مثال: مدعی کا کسی چیز کا بھاؤ کرنے کے بعد یا اس کے اجارہ کے مطالبہ وغیرہ کے بعد اس پر ملکیت کا دعوی کرنا ہے<sup>(۲)</sup>۔ اور جس طرح تناقض اصل دعوی کے لئے مانع ہے اسی طرح دعوی

- الفروق في اللغه رض ٢ سا\_
- (٢) المفردات للراغب الاصفهاني رص ٢٩٣-
  - (٣) الفروق في اللغهرص ٣٥\_
- (۴) دررالحکام ۴/۲۲۸،۱۵۲،۰۳۰،۲۳۷،۱۵۳،الفتادی الهند به ۴/۲.

لعریف: ۱- تناقض کامعنی نفی وا ثبات میں دو جملوں کا اپنی ذات کے اعتبار سے ۱س طرح مختلف ہونا ہے کہ ایک کے صدق سے دوسرے کا کذب لازم آئے، بولتے ہیں: تناقض الکلامان لیے یا ایک نے دوسرے سے مزاحت کی گویا کہ ہر ایک نے دوسرے کا نقض کیا، اور ''فیکلامہ تناقض'' کا معنی ہی ہے کہ اس کے کلام کا ایک حصہ دوسرے حصہ کے باطل ہونے کا مقتضی ہے<sup>(1)</sup>۔ اور فقہا پھی اس کو ای معنی میں استعال کرتے ہیں<sup>(1)</sup>۔

- (۲) التعريفات لج حاني، مجلة الأحكام العدليه: دفعه (۱۶۱۵) -
- (۳) لسان العرب، المصباح المنير ماده: "ضد' ، الفروق في اللغهر من ١٥٠-

تناقض ا-۳

ہے، چنانچہ ای بناء پر بید مسئلہ ہے کہ جب کوئی شخص دوسرے کے او پر دین کا دعوی کرے اوروہ اس کا اقرار کرلے لیکن اقرار کے بعد مجلس اقرار ہی میں بید عوی کرے کہ اس نے وہ دین ادا کر دیا ہے، تو بید قابل قبول نہیں ہے، کیونکہ بید اقرار سے رجوع اور قول میں تناقض ہے جو معتبر نہیں ہے۔ لیکن خالص اللہ تعالیٰ کے حقوق جیسے کہ حد زنا میں تناقض معتبر ہے، کیونکہ احتمال ہے کہ انکار میں وہ سچا ہو، جس کی وجہ سے لامحالہ اقرار میں جھوٹا ہوگا، اور اس وجہ سے وجوب حد میں شبہ پیدا ہوجائے گا، اور حدود کوشہمات کے ساتھ نافذ نہیں کیا جا سکتا<sup>(1)</sup>۔ مزید تفصیلات فقہمی کتا ہوں کے ''باب الاقرار' اور اصطلاح '' اقرار' میں دیکھی جائیں۔

شہادت میں تناقض: ۲ – گواہوں کی گواہی میں تناقض ہوتو تین حالتوں میں سے ایک حالت ضرور پائی جائے گی:

الف - حکم سے پہلے شہادت میں تناقض: جب شہادت میں تناقض پایا جائے لیعنی گواہ گوا، ی دینے کے بعد قاضی کے فیصلے سے پہلے قاضی کی عدالت میں اپنی کل شہادت سے یا بعض شہادت سے رجوع کرلیں<sup>(۲)</sup>، توان کی شہادت کا لعدوم ہوگی، اوران کی شہادت کے نقاضے پر فیصلہ کرناضچے نہیں ہوگا، اس لئے کہ

- بدائع الصنائع ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۳۳ طبع الجماليه، دررالحکام ار،۷۰، ۲۹ ۲۰۱، ۲۰۱، الا شباه دانظائرللسيوطی رص ۳۹۳ طبع عيسی کتلبی، القوانين الفقوبيه رص ۲۰۸ طبع دارالقلم، المعنی مع الشرح الکبير ۲۸۸۸ د.
- ۲) رجوع لغت میں: ذہاب(جانا) کی نقیض ہے، اور اصطلاح میں شاہد کا بعد میں اس چیز کی نفی کرناجس کو پہلے اس نے ثابت کیا ہے( دررالحکام ۱۷۱۱)۔

کے دفاع کے لئے بھی مانع ہے، مثلاً کوئی کفیل اس بات کا اقرار کرلے کہ وہ کفالت کے طور پراننے درہم کامدیون ہے، پھر اپنے اس اقرار کے بعد بید دعوی کرے کہ اصیل نے بید ین ادا کردیا ہے یا بیہ کہے کہ میر ے اقرار سے قبل قرض خواہ نے مجھے بری کردیا تھا تو کفیل کا بیڈول قابل قبول نہیں ہوگا، کیونکہ اس میں تناقض ہے۔

اور جب دو دعاوی میں تناقض پایا جائے تو دوسرا دعوی رد کردیا جائے گا،لیکن مدعی کواس کاحق ہوگا کہ وہ اپنے پہلے دعوی پر زور دے، اس لئے کہ جھوٹ اور کذب کے ظاہر ہوجانے کے سبب سے دوسرا دعوی قابل سماع نہیں رہا،البتہ پہلا دعوی قائم رہا، کیونکہ اس کا کذب ظاہر نہیں ہوا ہے<sup>(1)</sup>۔

اورجس طرح تناقض اس دعوی کے لئے مانع ہے جو مدعی اپنے لئے کرے ای طرح اس دعوی کے لئے بھی مانع ہے جود دسرے کے لئے کرے، چنانچہ جوشخص دوسر ۔ شخص کے لئے کسی شکی کا اقرار کرے توجس طرح وہ اس پر اپنے لئے دعوی نہیں کرسکتا اسی طرح وکالت یا وصایت (وصی بنانا) کے ذریعہ دوسرے کے لئے بھی اس کا دعویٰ نہیں کرسکتا<sup>(۲)</sup>۔

اور فقہاء نے ان امور کو تفصیل سے لکھا ہے جن سے تناقض ختم ہوجا تا ہے، اور ان حالات کو بھی تفصیل سے بیان کیا ہے جن میں تناقض معاف ہے، نیز ان مسائل کو بھی تحریر کیا ہے جواس موضوع سے متعلق ہیں، دیکھئے:'' دعوی'' کی اصطلاح۔

اقرار میں تناقض: ۵ – حقوق العباد میں اقرار کے صحیح ہونے کے لئے تناقض مانع نہیں دررالحکام ۲۲، ۲۳۴، ۲۳۵، ۲۳۵، نیز دیکھنے: تبعرة الحکام لابن فرحون ا ر ۱۰۹ طبع دارالکت العلمیہ ۔ (۲) جامع الفصولين ار ۹۰ \_

تناقض ۷-۸

۸ - البته جب فیصله مال کا ہوتو اس کو نافذ کیا جائے گا اور قاضی کا فيصلنهين تو ڑاجائے گا،اس لئے کہ جب متناقض کلام پر فیصلہ کرنا جائز نہیں ہے، تو اس پر فیصلہ کوتو ڑنا بھی جائز نہیں ہوگا، اور اس لئے کہ دونوں متناقض کلام حقیقت پر دلالت کرنے کے سلسلہ میں برابر ہیں، اور پہلا کلام فیصلہ سے متصل ہونے کی بنا پر دوسرے کلام پر راج ہے، اوركلام مرجوح كلام راجح كامعارض نهيس ہوتا ہے، لہذا فیصلہ میں کوئی خلل نہیں پڑے گااور نہ فیصلہ تو ڑا جائے گا ،اور گواہوں کا گواہی سے رجوع کرناان کی جانب سے اس بات کا اقرار ہے کہ قاضی کا فیصلہ ناحق تھا، اور اس بات کا اقرار ہے کہ وہ مال کے ضائع ہونے کا اور اینے او پر ضان کے داجب ہونے کا سبب میں ، البتہ کوئی شخص اپنے خلاف اقراركر يتووه صحيح مانا جائے گا،خواہ اقراركرنے والالوگوں میں سب سے زیادہ فاسق ہو،لیکن کسی دوسرے کے خلاف کسی کا اقرار صحیح نہیں ہوگا، خواہ وہ شخص لوگوں میں سب سے زیادہ عادل ہو،اسی وجہ سے اگرچہ بیر جوع بذات خود شاہد کے حق میں توضیح ہوسکتا ہے لیکن دوسرے کے حق میں یعنی مشہود علیہ کے حق میں صحیح نہیں ہوگا۔

ساری دنیا کے علماء میں سے ارباب فتوی کا یہی قول ہے۔ اور سعید بن المسیب اور اوزاعی سے مروی ہے، فرماتے ہیں کہ ق وصول کرنے کے بعد (بھی) فیصلہ تو ڈ دیاجائے گا، اس لئے کہ قن ان کی شہادت کی وجہ سے ثابت ہوتا ہے، اور جب وہ رجوع کرلیں تو جس چیز کی وجہ سے قابت ہوتا ہے وہ زائل ہوجائے گی ، لہذا فیصلہ بھی ٹوٹ جائے گا، جس طرح اگر ان کے بارے میں بیظا ہر ہوجائے کہ بیدونوں کا فرتھے<sup>(1)</sup>۔

(۱) دررالحکام ۱۸/ ۸۰ ۱۰،۱۷۷۷، حاشیداین عابدین ۱۸/ ۳۹۶ طبع بولاق، نهایة الحتاج ۸/ ۱۳۰۰، المغنی مع الشرح الکبیر ۱۲ / ۲۷۱۰، ۱۳۸۱، الشرح الصغیر ۱۸ / ۲۹۴ گواہوں نے جب رجوع کے ذرایعہ این آپ کو جھٹلا دیا تو ان کے کلام میں تناقض پیدا ہو گیا ، اور متناقض کلام پر فیصلہ کرنا جائز نہیں ہے ، اس لئے کہ اس بات کاعلم نہیں کہ گواہ پہلے کلام میں پنچ بول رہے ہیں یا دوسر ے کلام میں پنچ بول رہے ہیں۔ اور بیعام اہل علم کا قول ہے۔ اور ابوثو رفر ماتے ہیں: اس شہادت کے مطابق فیصلہ کیا جائے گا ، اس لئے کہ وہ شہادت دے چکا ہے، لہذا بعد میں شاہد کے رجوع سے شہادت باطل نہیں ہوگی ، اور بیاسی طرح ہے جس طرح فیصلہ کے بعد کوئی شاہدا پنی شہادت سے رجوع کر لے<sup>(1)</sup>

ب- فیصلہ کے بعد کیکن نفاذ سے پہلے شہادت میں تناقض: 2 - جب فیصلہ کے بعد لیکن نفاذ سے پہلے شہادت میں تناقض ہوجائے تو دیکھا جائے گا کہ فیصلہ سزا مثلاً حداور قصاص کا ہے تو اس کونا فذکر نا جائز نہیں ہے، اسی بناء پر جب وہ گواہ جنہوں نے قتل عمد کی گواہی دی تھی فیصلہ کے بعد اور نفاذ سے پہلے رجوع کرلیں تو یہ فیصلہ نیں کیا جائے گا، اس لئے کہ حدود شبہا ت کی وجہ ایک بہت بڑا شبہ ہے، اور اس لئے کہ فیصلہ سز اکا ہے، اور اس کا استحقاق متعین نہیں ہوا در اس کے کہ فیصلہ سز اکا ہے، اور اس تو اس کا نفاذ جائز نہیں ہوگا جس طرح اگر گواہ فیصلہ سے پہلے رجوع کرلیں (۲) ۔

- (۱) دررالحکام ۱۳۷۷ + ۱٬۰۷۷ + ۲۵٬۵۰ معین الحکام رص 2۷٬۰۱۹، البنا بیشر ۲ الہدایہ ۷/۷ ۲۲٬۰۱۴شرح الصغیر ۲۹۷٬۲۹۴، نہایۃ المحتاج ۸/۱۰۳۱، المغنی مع الشرح الکبیر ۲۱/۲ ۲۷٬۰۳۷ -
- (۲) المغنى مع الشرح الكبير ۲۱۲ / ۱۳۷ ، دررالحكام ۲۷ / ۱۳، نهاية الحمّاج ۸ / ۱۳۰، الشرح الصغير ۲۹۵ ۲\_

تناقض ٩، تبخيز ا-٢



تعريف: I - تنجيز: "نجز" کاباب تفعيل ہے، اور لغت ميں اس کے کئ معانى ميں: فنا ہونا اور ختم ہونا، بولتے ميں: "نَجَزَ الشيء و نَجِزَ "يعن وہ چيز فنا اور ختم ہوگئى، اور اس کا اسم صفت "ناجز" ہے، اور اس کا ايک معنی انقطاع بھی ہے: "نَجِزَ و نَجَز الحلام" يعنی بات منقطع ہوگئى، اور اس کا ايک معنی حاضر ہونا اور جلدی کرنا بھی ہے، بولتے ميں: "نجز الو عد ينجز نجز أَ": يعنی وعدہ کا وقت آگيا، اور اس کا معنی ضرورت پور کی ہوگئی۔ ضرورت پور کی ہوگئی۔ اور فقہاء کے زدیک اس کا استعال حاضر ہونے اور جلدی کر نے

متعلقة الفاظ: الف - فور: ۲ - الفود : جس چیز کوجن اوقات میں ادا کر ناممکن ہواس کواول وقت میں ادا کر نااس طرح کہ اس ہے مؤخر کرنا قابل مذمت ہو<sup>(۲)</sup>۔ اور دونوں کے درمیان فرق ہیہ ہے کہ فقہاء کے نز دیک لفظ<sup>(۲</sup> تبخیز<sup>(۲)</sup> (۱) لیان العرب، المصارح المنیر مادہ: <sup>(۲</sup> خیز<sup>(۳)</sup>, دستور العلماء ار ۱۹۳۳ ماب التاء م

 لسان العرب، المصباح المغير ماده: منتجز "، دستورالعلماء الرنام صرباب الساء منع النون، النظم المستعذب في شرح غريب المهذب ٢/ ٩٣، طلبة الطلبه رص٥٨ المصباح المنير ماده: \*\* فورْ ، التعريفات رض ١٦٩ ، الموسوعة الفقهيه ٢٦/٥٤ج-حق وصول کرنے کے بعد شہادت میں تناقض: ۹- جبحق وصول کرنے کے بعد شہادت میں تناقض پیدا ہوتو فیصلہ باطل نہیں ہوگا اور مشہودلہ پر پچھوا جب نہیں ہوگا، خواہ جس کی گواہی دی گئی ہے وہ مال ہو یا سزا ہو، اس لئے کہ جب فیصلہ کا نفاذ ہو گیا اور حق دار تک اس کا حق پینچ گیا تو فیصلہ ہر طرح مکمل ہو گیا، اور حق فی الجملہ شاہد کے ذمہ لازم ہوگا<sup>(1)</sup>۔ اور شہادت سے رجوع کرنے اور رجوع کے سبب گوا ہوں کے ضامن ہونے کے مختلف مسائل میں فقہاء کی بہت ساری تفصیلات میں جو فقہ کی کتابوں میں '' ابواب البینات'' اور اصطلاح '' شہادت' اور '' صمان' میں دیکھی جاسمتی ہیں۔

(۱) دررالحکام ۱۹٬۲۱۳، ۱۵٬۴۰۵، نهایة الحتاج ۱۸٬۱۱۳، سا۳، المغنی مع الشرح الکبهر ۱۱٬۸۳۱۰

-∠+-

اجمالي حكم: ۲ - فقهاء کے نز دیک تصرفات کی دوبنیادی قشمیں ہیں: ایک قشم تو وہ ہے جو علیق اور اضافت کو قبول کرتی ہے۔ ادرایک قتم وہ ہے جوتعلیق اوراضافت کو قبول نہیں کرتی ہے،لہذا اس كاوقوع اس وقت صحيح هوگا جب وه منجز هو،اورا گرتعيق بااضافت كي شکل میں واقع ہوتو باطل ہوگا، جیسے اللہ پر ایمان لانا، اور دین میں داخل ہونا، چنانچہ اس میں تعلیق اور اضافت قابل قبول نہیں ہے، لہذا کوئی ایپا کافراسلام میں داخل نہیں ہوسکتا جو بیہ کھے کہ میں اگرفلاں وقت تک دَين ادانهيں کروں گا تو ميں مسلمان يا مؤمن ہوجاؤں گا، اوراس طرح کی دیگر شرائط جن پروه معلق کرے، چنانچہ جب وہ شرط یائی جائے گی تو اس کا اسلام لا زمنہیں ہوگا، بلکہ وہ کفر کی حالت میں باقی رہے گا،اس لئے کہ دین میں داخل ہونے کے لئے دین تصحیح ہونے کا یقین ضروری ہے اور معلق کا یقین نہیں ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔ عقود کے سلسلہ میں جمہور فقہاء کی رائے بیرہے کہ اصل توبیر ہے کہ وہ تبخیز کی شکل میں ہوں خاص طور سے تملیکات اور نکاح میں ،کیکن طلاق میں اس قاعدہ کی بناء پرانہوں نے تعلیق کوجائز قراردیا ہے کہ جو شخص تبخیر کاما لک ہوتا ہے وہ تعلیق کابھی ما لک ہوتا ہے<sup>(۲)</sup>۔ اوربعض فقتهاء نے بیچ کی بعض صورتوں میں تعلق کو جائز قرار دیا <u>م</u>مثلاً شافعيه-اوربعض فقهاء نے عقود میں مطلقاً تعلیق کو جائز قرار دیا ہے جیسے بعض حنايليهه ابن القيم فرمات بين: بِشَك عُقود وفسوخ اورتبر عات والتزامات

- (۱) الفروق ا / ۲۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات۔
- (۲) المتور ۳ / ۲۱۱، الأشاه والنظائرللسيوطی رص۷۷۷، ۲۵ ۳، ۱۷ شاه والنظائر لا بن جمیم رص ۲۸ ۳۷

کااستعال عقود کے صیغوں میں ہوتا ہے، اور'' کا استعال احکام شرعیہ جیسے جو درکا ۃ وغیرہ میں ہوتا ہے۔ ب- تعلیق: ۲۰ - لغت میں تعلیق کا معنی کسی ایک معاملہ کو دوسرے پر معلق کرنا ۲۰ - الغت میں تعلیق کا معنی کسی ایک معاملہ کو دوسرے پر معلق کرنا ہے۔ اور اصطلاح میں اس کا معنی ذائیک جملہ کے مضمون کے پائے جانے کو دوسرے جملہ کے مضمون کے پائے جانے پر معلق کرنا ہے۔ چنانچ یعلیق اور تبخیز کے در میان تصاد کی نسبت ہے <sup>(1)</sup>

ن<sup>ح</sup>-اضافت: ۴۷- لغت میں اضافت کا معنی اساد یا نسبت ہے، اور فقہاء کے نزدیک ایک چیز کی نسبت دوسری ایسی چیز کی طرف کرنا اضافت ہے جو مستقبل میں پائی جائے<sup>(۲)</sup>۔

د-تا کبیل: ۵-لغت میں تاجیل کا معنی مدت مقرر کرنا ہے، کہا جا تا ہے:''أجلته تأجیلاً'' یعنی میں نے اس کے لئے مدت متعین کردی،اوراً جل کا معنی کسی چیز کی مدت اوروفت وہ ہےجس میں اس کاوقوع ہو۔ اور فقہاء کے نزدیک اس کا استعال لغوی معنی میں ہوتا ہے۔ اور تبخیز اور تا جیل کے در میان تضاد کی نسبت ہے <sup>(۳)</sup>۔

- (I) لسان العرب ماده:''علق''، ابن عابدين ۴۲۲۶ ـ
- (٢) الصحاح، القاموس المحيط، المصباح الممنير ، لسان العرب ماده: "ضيف"، الموسوعه ٢٢/٥
  - (٣) لسان العرب، المصباح المنير ماده: '' أجل' ،

تعريف: ا-تنجيس "نجس "كامصدر ب،كهاجاتا ب: نجس الشيء لیعنی اس نے اس کے ساتھ نجاست ملا دی، پا اس کونجاست کی جانب منسوب کردیا۔ اورجب لفظ نجس ( دونوں کے فتحہ کے ساتھ ) شریعت میں مطلق بولا جائے تو وہ نجاست حقیقیہ جوغلاظت ہے، اور نجاست حکمیہ جوحدث ہے، کے لئے عام ہوتا ہے، اس طرح نجس نجاست سے عام ہے۔ صاحب ''العنايي' فرمات بين: جس طرح نجس كا استعال نجاست حقیقیہ کے لئے ہوتا ہے اس طرح نجاست حکمیہ کے لئے بھی ہوتا ہے، اور قلیو بی فرماتے ہیں: نجاست یا تو حکمی ہوگی یعنی وہ این محل سے تجاوز کرجائے جیسے جنابت، یا عینی ہوگی جوکل سے تحاوز نہ کرے، اور ان کااستعال اعیان نجسہ کے لئے ہوتا ہے اور اس وصف پربھی جواس کی جگہ سے وابستہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ بہوتی نےصراحت کی ہے کہ حدث نجاست نہیں ہے، اور محدث نجس نہیں ہوتا ،اورنحاست کی دوشمیں ہیں : عیبنہاور *حکمیہ ہ* حنابلہ کے نزدیک نجاست حکمیہ وہ نجاست ہے جو پاک جگہ یرلگ جائے،اوراس کے مقابلہ میں نجاست عیذیہ ہےاورنجاست کی لسان العرب، المصباح المنير ماده: "نجس"، دستور العلماء سار ۹۵ ساباب النون مع الجيم، مغنى أكمتاج ا ركا، 22، المطلع على ابواب المقنع رص2، فتح القديرا ٢ ٣٢، القليو بي ١٨ ٦ \_

وغیرہ میں شرائط کے ساتھ تعلیق ایک ایسا امر ہے جو کسی ضرورت یا حاجت یا مصلحت کی بنیاد پر ہوتا ہے، چنانچہ مطلّف اس سے مستغنی وبے نیاز نہیں ہو سکتا ہے۔ اور امام احمد نے صراحت کی ہے کہ شرط کے ساتھ نکاح میں تعلیق درست ہے، جیسے طلاق میں تعلیق ہوتی ہے، اسی طرح انہوں نے بیع اور ابراء کی تعلیق کے جواز کی بھی صراحت کی ہے<sup>(1)</sup>۔ اور ان عقو دکی تبخیز اور عدم تبخیز کی تفصیل کے لئے ان مقامات مثلاً بیع واجارہ اور نکاح میں رجوع کریں۔

() اعلام الموقعين لابن القيم سار ٩٩ ساطيح المطبعة التجارية الكبرى-

تنجيس ا

اجمالي حكم: ۴ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ فی الجملہ نجس چیز کا کھانا یا اس کا استعال کرنا حرام ہے، اور پاک کئے بغیر پا اس کے طاہر ہوئے بغیر اس کااستعال جائزنہیں ہے <sup>(۲)</sup>،اورنجس شکی کویا ک کرنے کا طریقہ نجس کرنے والی بثنی کے اعتبار سے الگ الگ ہوتا ہے۔ چنانچہ اگرنجس کرنے والاکتّا ہوتو شافعیہ اور حنابلہ کا مسلک بد ہے کہ نجس چیز سات مرتبہ دھونے سے پاک ہوگی جس میں ایک مرتبہ مٹی ہےدھویا جائے گا،شا فعیہ کےنز دیک کتے کی نجاست سے یا کی حاصل کرنے میں مٹی کا استعال شرط ہے،لہذااس کےعلاوہ کوئی دوسری چیز اس بے قائم مقام نہیں ہوگی، اور حنابلہ بے نز دیک اشنان (ایک قشم کی گھاس) اور صابن وغیرہ صاف کرنے والی اشیاء کومٹی کے قائم مقام بنايا جاسكتا ہے،خواہ مٹی موجود ہواوراس ہے نجس جگہ کوکوئی ضرر نہ پنیچے۔ اورشافعيه دحنابله نے خنز يركوبھى تتح كے ساتھ شامل كيا ہے كہ اس کے ذریعہ جو چیز نجس ہواس کوبھی سات مرتبہ دھونا واجب ہے جن میں سے ایک مرتبہ ٹی سے ہو۔ اور مالکیہ نے محض اس صورت میں سات مرتبہ دھونے کو ضروری

چنانچەلىرىخىس كىضد بے<sup>(1)</sup> -

اور ماللیہ سے ک آن صورت یں سات طرحتہ دسوعے تو طروری قراردیا ہے جبکہ برتن میں صرف پانی ہواور کتا اس میں منہ ڈال دے، اور ان کے نزدیک مٹی سے دھونا شرطنہیں ہے، اور اگر کتا برتن میں

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ماده: '' طهر''، دستورالعلماء ۲ م ۲۸۴ باب الطاء مع الهاء، التعريفات رص ۲۴۴۱ باب الطاء، المطلع على ابواب المقتع رص ۵ ۔
- (۲) حاشیہ ابن عابدین ۱۷۵۰ ۲، ۲۱۲ اور اس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع ۱۸۰۷ اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ الدسوقی ۱۷۳، ۸،۳۳ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ایر کا، ۷۷ که اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۱۷٬۲۲، ۲۱،۵۷ اور اس کے بعد کے صفحات، المربد عار ۲۵۳۷ اور اس کے بعد کے صفحات، الفروع ۱۷٬۵۳۲ اور اس کے بعد کے صفحات۔

متعلقة الفاظ: الف - تقذیر: ۲ - لغت میں قذر (گندگی) نظافت کی ضد ہے۔ اور فقنها یکھی اس کو لغوی معنیٰ ہی میں استعال کرتے ہیں۔ چنانچہ قذر فقنها ء کے نز دیک نجس سے عام ہے، لہذا ہر نجس قذر ہوسکتا ہے اور ہر قذر نجس نہیں ہوسکتا ہے۔ شرینی خطیب فرماتے ہیں: کامل دھونا قذر کو دور کرنا ہے خواہ وہ پاک ہو جیسے منی، یانجس ہو جیسے ودی۔ ہے، جب تک کہ کوئی معارض اس کے سامنے نہ آئے، جیسے ناک کی ریزش اور تھوک وغیرہ کو باربارصاف کرنے کی مشقت <sup>(۲)</sup>۔

ذات ہے جیسے پیشاب اور نجاست عینیہ دھونے سے وہ کسی حال

میں پاکنہیں ہوتی ہے<sup>(1)</sup>۔

ب- تطهیر: سا- تطهیر ''طقو ''کا مصدر ہے، اور'' طهر'' اور'' طهارة'' لغت میں نجاست کی ضد ہے، اور طہارت کا معنی گند گیوں سے نظافت اور صفائی حاصل کرنا ہے۔ مثر یعت میں تطهیر کا معنی '' نماز وغیرہ سے مانع حدث یا نجاست کو پانی کے ذریعہ دور کرنا، یا مٹی کے ذریعہ اس کا حکم ختم کرنا ہے'، اور طہارت کی دوقت میں میں: طہارت کبری یعنی جنابت سے خسل یا تیمّ کرنا اور طہارت صغری، یعنی حدث سے وضو یا تیمّ کرنا۔

- (۱) کشاف القناع ارا ۸۱ ـ
- (۲) لسان العرب، مختار الصحاح ماده: '' قذر''، حاشية الدسوقى ۲/۱۱، مغنى الحماج ۱/۳۷۷

تنخیس ۵ – ۷ واور کتااس کو وه صرف دهو نے سے پاک ہوگی، خواہ تین مرتبہ سے کم ہی دهو یا جائے رسات مرتبہ اور بیاس کے غالب گمان وغالب رائے پر موقوف ہے کہ وہ پاک پ سے باہر) ہوگئی، اور تین مرتبہ دھونالا زم نہیں ہے، ما لکیہ اس بات کے قائل ہیں کہ جب کپڑ ے اور بدن سے نجاست کی جگہ کو متاز کیا جا سے تو تنہا اسی نے والی شکی حصہ کو دھو یا جائے گا، اورا گر تمیز نہ ہو پائے تو پورا دھو یا جائے گا۔ ر بیاس لئے شافعیہ کی رائے ہے کہ اس حالت میں پا کی حاصل کرنے میں اتنا

کافی ہے کہ مقام نجاست پر پانی بہادیا جائے۔

اور حنابلہ نے اصل مذہب میں نجاست مرئیہ ادر غیر مرئیہ کے در میان کوئی فرق نہیں کیا ہے، اور وہ فرماتے ہیں: سات مرتبہ دھونا واجب ہے، اور اگر ناپاک جگہ سات مرتبہ دھونے سے صاف نہ ہو تواسے مزید دھویا جائے گا، یہاں تک کہ وہ صاف ہوجائے، لیکن ابودا وَدکی روایت میں امام احمد کی بیصر احت موجود ہے، اور '' المغنی' میں اسی کو مختار کہا ہے کہ دھونے میں کوئی متعین تعداد واجب نہیں ہے، کیونکہ نبی کریم علیق سے کتنے کے علاوہ کسی دوسری چیز میں بی تعداد خابت نہیں ہے، نہ آپ علیق کے قول سے اور نہ آپ علیق کے قول سے اور نہ آپ علیق کے عمل سے، اور اصل اعتبار صفائی کا ہے۔

اور جمہور کے نزدیک آدمی کی منی پاک ہے، اور تر ہونے کی حالت میں اس کا دھونا اور خشک ہونے کی حالت میں اس کا کھر چنا واجب ہے۔ حنفیہ کے نزدیک نا پاک ہے لیکن جب کپڑے پرلگ کر خشک ہوجائے تو رگڑنے اور کھر چنے سے کپڑا پاک ہوجا تا ہے، البتہ اگر تر ہوتو اس کا دھونا وا جب ہے۔

2- بہت می ایسی اشیاء میں جن کو پاک کرناممکن نہیں جیسے زینون اور بہنے والا تیل اور دوھ، شہد اور پانی کے علاوہ دیگر بہنے والی چیزیں جب ان میں کوئی نجاست گرجائے۔ حفیہ اور حنابلہ میں سے ابوالخطاب کے مزد یک اس کو پاک کرنا حرکت دیئے بغیر اپنا پیریا زبان ڈال دے، یابرتن خالی ہواور کتا اس کو چاٹ لےتوان کےنز دیک اس کا دھونامستحب نہیں ہے،اور سات مرتبہ دھونے کا حکم مالکیہ کے نز دیک تعبدی (یعنی عقل کی دسترس سے باہر) ہے،اور بیاس لئے کہ وہ کتنے کی طہارت کے قائل ہیں۔

حنفنیہ کی رائے میہ ہے کہ کتے کے لعاب سے نجس ہونے والی شکی دیگر نجاستوں سے نجس ہونے والی شکی کی طرح ہے، اور بیاس لئے کہان کے زدیک کتا نجس العین نہیں ہے بلکہ اس کی نجاست اس کے گوشت اور خون کی بنیاد پر ہے، البتہ اس کے بال پاک ہیں۔

اورا گرنجس کرنے والا ایسے بچہ کا پیشاب ہوجس نے عورت کے دودھ کے علاوہ کچھ نہ کھایا پیا ہوتو جمہور کے نز دیک بیہ پانی کے چھینٹے دینے سے پاک ہوجائے گا ، اور حنفیہ نے بچہ کے پیشاب اور دیگر نجاستوں میں کوئی فرق نہیں کیا ہے۔



تعريف: ا-تنجیم "نجّم "کا مصدر ہے، کہاجاتا ہے: "نجّمت المال علیہ'' یعنی میں نے مال کو قسط وارادا کردیا، گویا کہتم نے بیفرض کرلیا کہ ہرستارہ کےطلوع ہونے کے دقت ایک حصہ دیا جائے، پھر بیکسی چز کےادا کرنے کی اس مقدار کے لئے متعارف ہو گیا جس کوتم مقرر کرو،اورعرب ستاروں کے طلوع ہونے سے وقت مقرر کرتے تھے، ایں لئے کہ دہ لوگ حساب نہیں جانتے تھے،اور وہ ستاروں کے ذریعہ سال کے اوقات بادر کھتے تھے، اورادائیگی کے وقت کو دہ لوگ بنجم سے تعبیر کرتے تھے، اس لئے کہ ادائیگی دراصل اس وقت میں ہوتی تھی جس میں ستارہ طلوع ہوتا تھا۔اوراس کامشتق استعال کرکے بولیے ہیں: نجمتُ الدّين (تشديد كے ساتھ) لينى ميں نے دَين كو قسط وارکر دیا<sup>(۱)</sup> ب اورنجيم كااستعال علم نجوم يرجعي ہوتاہے۔ اصطلاح میں پنجیم وہ علم ہے جس میں آسان میں ہونے والے تغیرات سے زمین پر پیش آنے والے واقعات پر استدلال کیا ط ئ<sup>(۲)</sup> ـ اورفقہا بچھی اس کوان ہی معانی کے لئے استعال کرتے ہیں۔

(۱) المفردات،المغرب،المصباح المنير ،لسان العرب مادہ: ''نجم' ب (۲) ابن عابد بن ۳/۰۳

ممکن ہے، اور وہ اس طرح کہ اسی کے برابر پانی ملادیا جائے، اور جوش دیا جائے یہاں تک کہ سابق مقدار باقی رہ جائے، اور تیل میں پانی ڈالا جائے گاتو تیل پانی سے او پر ہوجائے گا، اور اسے کسی چیز سے نکال لیا جائے گا، اسی طرح تین مرتبہ کیا جائے گا، البتہ اگر تیل جما ہوا ہوا ور اس میں نجاست گرجائے تو نجاست کی جگہ کو اور اس کے اردگر دکو کاٹ کر بھینک دیا جائے گا، اور حنفنہ نے پاک کرنے والے طریقوں میں بہت توسع سے کا م لیا ہے، یہاں تک کہ ان کو تیں سے او پر تک پہنچادیا ہے<sup>(1)</sup> ہ

(۱) حاشیہ ابن عابدین امر۵۰ ۲ اور اس کے بعد کے صفحات، بدائع الصنائع ار ۸۴ اور اس کے بعد کے صفحات، حاشیۃ الدسوتی امر ۵۹، ۸۰ اور اس کے بعد کے صفحات، القوانین الفقہ پیہ رص ۳۹ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج امر ۱۸۳ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع ۱/۱۱ اور اس کے بعد کے صفحات، ۱۸۸ اور ہے جن کی بنیاد پر سائل کے کلام یا اس کے حال یا اس کے کمل میں ان کے مقامات دقوع پر استدلال کیا جائے ۔ کا بن کی اجرت<sup>(1)</sup> میں نص وارد ہونے ، کی وجہ سے ان امور کا سیکھنا ، ان پر عمل کرنا اور ان پر اجرت لینا حرام ہے ، ایک حدیث میں ہے : "من أت یع عوا فا أو کاهنا فصدقه بما یقول فقد کفر بما أنزل علی محمد" (جو شخص عراف یا کا بن کے پاس آئے اور اس کی کہی ہوئی باتوں کی تصدیق کرے تو وہ حضور اکرم علیک پر نازل شدہ چیزوں کا انکار کرنے والا ہوگا )<sup>(۲)</sup> ، باقی الفاظ بھی اسی معنی میں ہیں ، اس لئے کہ عرب ہراں شخص کو کا بن کہتے تھے جود قیق علم بتائے<sup>(۳)</sup> ۔

مربع المعلى محمد عليك المعلى المحمد عليك المعلى المحمد عليك المعلى المحمد عليك المعلى المحمد عليك المعلى المعلم المحمد عليك المحمد المعلى المحمد علي المحمد المعلم المكتبة المحمد على التجاريد) ميں ہے۔ التجاريد) ميں ہے۔ (۳) ابن عابد بن ا/ ۱۳، فتح البارى ۱۰ / ۲۱۲، روض الطالب ۱۳ / ۸۲۔ متعلقہ الفاظ: الف-سحر: ۲- لغت میں سحر کا معنی منتر ہے، اور جو چیز لطیف اور غیر محسوں ہودہ سحرہے<sup>(1)</sup>۔ اصطلاح میں سحروہ علم ہے جس کے ذریعہ ایساطبعی ملکہ حاصل کیا جائے جس کے واسطہ سے عجیب وغریب افعال پر قدرت حاصل

د- رمل: ۵ - رمل کامعنی متعین قواعد کے ذریعیہ خطوط اور نقطوں سے ایسی شکلوں کو پہچاینا جن سے حروف بن سکیں اور جن سے ایسے جملے تیار کئے جاسکیں جو اس فن کے جاننے والوں کے دعوی کے مطابق امور کے انجام پر دلالت کریں<sup>(m)</sup>۔

- - (۱) مختارالصحاح۔

ہو سکے۔

- (۲) حاشیهابن عابدین ار ۲۰۱۰۳۰
  - (۳) حواله سابق۔

تنجيم ۲-۷

ہے،اس امر پر بھی ا تفاق ہے کہ علم نجوم ا تنا سیکھنا جائز ہے جس سے سمت قبلہ اور اوقات معلوم ہو سیکیں ، بلکہ جمہور علاء کی رائے تو ہیہ ہے کہ ا تنا فرض کفا ہیہ ہے<sup>(1)</sup> ، حاشیہ ابن عابدین میں مذکور ہے<sup>(۲)</sup> : حسابی برحق ہے، اور قرآن کریم بھی اس کے برحق ہونے کا تر جمان ہے: ''الشَّمُس وَ الْقَمَر بِحُسُبَان''<sup>(۳)</sup> (سورج اور چاند تک حساب کے (پابند) ہیں )۔

اور فقہاء نے قبلہ کی سمت کی تحدید اور اوقات نماز کے شروع ہونے سے سلسلے میں علم نجوم پر اعتماد کرنے کو جائز قرار دیا ہے<sup>( ہ)</sup>۔

وہ فرماتے ہیں: نے چاند کا حساب اور خسوف و کسوف قطعی ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے آسانوں کی حرکات اور ستاروں کے انتقال کو ایک دائمی نظام پر جاری فرمایا ہے، اسی طرح چاروں موسم ہیں اور عوائد جب دائمی ہول توان سے یقین حاصل ہوجا تا ہے، لہذا نماز وغیرہ کے اوقات اور قبلہ کی سمت میں اس پر اعتماد کیا جاسکتا ہے۔

اس میں اور اکثر حضرات کی اس رائے میں کہ رمضان کے چاند کے ثبوت کے سلسلہ میں منجمین کے حساب کا اعتبار نہیں ہوگا، فقتهاء نے فرق بیان کیا ہے، فرق کی وجہ بیہ ہے کہ شارع نے زوال منس کو ظہر کے وجوب کا سبب بنایا ہے۔ ارشاد خداوندی ہے: "أقیم الصَّلوٰة لِدُلُوْکِ الشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اللَّيُلُ''<sup>(A)</sup> (نمازادا کیجئے آفتاب دُھلنے (کے بعد) سے رات کے اندھیرے تک)، اسی طرح باقی اوقات نماز ہیں، چنا نچہ شخص کو اس سلسلہ میں جتناعلم ہو اس کے لیے اس پڑمل کرنالازم ہے، البندر مضان کے چاند کے ثبوت کو شارع

- (۱) الزواجر ۲/۹۰،۹۰،مواهب الجليل ۲/۷۷۷
  - (۲) ابن عابدین ار ۳۔
    - (۳) سورهٔ رخمن/۵\_
- (۴) مواجب الجلیل ۲۷۷–۳۸۸، ابن عابدین ار ۲۸۹، ۲۸۹، المغنی ارا ۴، روض المطالب ار ۱۳۸۷ -
  - (۵) سورة اسراء ۸۷-

نے چاند دیکھنے پر معلق کیا ہے، لہذافلکی قواعد پر اعتماد کرنا جائز نہیں ہے، گر چہوہ فی نفسہ صحیح ہوں۔ اور بعض فقہاء کی رائے ہے کہ حساب کے ذریعہ رمضان کے شروع ہونے اور ختم ہونے کو ثابت کرنا جائز ہے<sup>(1)</sup>۔ دوم ۔ استدلالی:

ابن عابدین نے اس قسم کی تعریف میر کی ہے کہ بیا یک ایساعلم ہے جس میں آسان میں ہونے والے تغیرات سے زمین پر پیش آن والے واقعات پر استدلال کیا جائے، اور یوشم اس وقت ممنوع ہے جبکہ اس کے جانے والے اپنے بارے میں علم غیب کا دعوی کریں، یا اس چیز کا دعوی کریں کہ وہ بذات خودان واقعات میں مو تر ہیں، اس لئے کہ حدیث ہے: "من اقتبس علما من النجو م اقتبس متعبة من السحر زاد مازاد"<sup>(۲)</sup> (جس نے علم نجوم حاصل کیا تو وہ جادو کا ایک حصہ حاصل کیا، جتنا وہ علم نجوم میں بڑ ھے گا اتنا،ی وہ جادو میں بڑ ھے گا)، اور دوسری حدیث ہے: "من صدق کا هنا او عرافا، أو منجما فقد کفر بما أنزل علی محمد"<sup>(۳)</sup> پرنازل شدہ شریعت کا انکار کرنے والا ہوگا)۔ البتہ اگر سی نے واقعات کو اس عادت کی طرف منسوب کیا جس کو اللہ نے فلاں مخصوص اوقات کے لئے جاری فر مایا ہے تو وہ اس سے آنہ کا راللہ ہوگا، اس لئے کہ حدیث ہے: "اذا أنشأت بحریة شم تشاء مت

- (ا) سابقه مراجع۔
- (۲) حدیث: "من اقتبس علماً من النجوم اقتبس شعبة من السحر زاد مازاد" کی روایت ابوداؤد (۲۲۲،۲۲۲<sup>۳</sup> تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت ابن عباسؓ سے کی ہے، نووی نے ریاض الصالحین (رص ۲۴ طبع الرسالہ) میں اس کو صحیح کہا ہے۔
- (۳) حدیث:"من صدق کاهنا أو عرافا أو منجما فقد کفر بما أنزل علی محمد" کی *تخ تن اس متن کے ساتھ رفقر*ه ۲ میں گذرچکی ہے۔

تنجيم ۷

برل کتابت کی تنجیم: ۹ – اس پرفتهاء کاانفاق ہے کہ بدل کتابت کوادھار کرنا جائز ہے، نفتر بدل کتابت کے جائز ہونے کے سلسلہ میں اختلاف ہے، چنانچہ شافعیہ اور حنابلہ کی رائے بیہ ہے کہ وہ ادھار ہی ہوگا اور اس کودو یا زیادہ قسطوں میں ادا کیا جائے گا، بیر حفر ات فرماتے ہیں کہ غلام عقد کے وقت بدل کو سپر دکر نے سے عاجز ہے، کیونکہ وہ تنگدست ہے، اس کے پاس کوئی مال نہیں ہے، اور سپر دگی سے عاجز ہونا عقد کے انعقاد سے مانع ہے، اس کی دلیل بیہ ہے کہ اگر عقد کے دور ان بخز پیش آ جائے تو وہ عقد کو ختم کرد ہے گا، لہذا جب بخز شروع سے عقد میں موجود ہوتو بدر جداولی عقد کے انعقاد کے لئے مانع ہوگا۔

اوراس اسم کاما خذبھی ہماری بات پر دلالت کرتا ہے، چونکہ کتابت کی ضرورت ادھار میں ہوتی ہے، نیز کتابت بھی عقدار فاق (سہولت دینا) ہے،اور پوری سہولت تنجیم میں ہے<sup>(1)</sup>۔ حفذیفر ماتے ہیں: بیجائز ہے کہ وہ نفذ ہو،اور مالکیہ کے نز دیک

یمی رائے ہے، اور وہ فرماتے ہیں کہ آیت مطلق ہے۔ ارشاد خداوندی ہے: ''فَکَاتِبُوُ هُمُ إِنَّ عَلِمُتُمُ فِيْهِمُ خَيْرًا''<sup>(۲)</sup> ( توانہیں مکاتب بنادیا کرواگران میں بہتری (کے آثار) پاؤ)۔ اور اس لئے کہ بدل کتابت ایسا دین ہے کہ قبضہ سے پہلے اس کا تبادلہ جائز ہے، لہذا تمام دیون کی طرح اس میں بھی ادھارکی شرط نہیں ہوگی <sup>(۳)</sup> (دیکھئے: ''کتابت')۔

- (۱) روض الطالب مهر ۳۷٬۴۷ ، المغنی ۹۷۷۱ م.
  - (٢) سورة نور ٢٣٠
- (۳) بدائع الصنائع مهر ۱۴، الزرقانی ۸ / ۹ ۴۱۔

فتلک غدیقة "<sup>(1)</sup> (جب سمندری ہوا چلاور ملک شام کارخ کرتو وہ زیادہ بارش برسانے والی ہوتی ہے) ، اور بیاتی طرح ہے جس طرح ڈاکٹر نبض کے ذریع صحت و مرض پر استدلال کرتا ہے<sup>(۲)</sup>۔ ابن عابدین فرماتے ہیں: تین اسباب کی بنا پر اس سے ضح کیا گیا ہے: الف سیا کہ مخلوق کے لئے نقصان دہ ہے، کیونکہ جب ان کے ذہنوں میں بیہ بات ڈالد کی جائے گی کہ بیآ ثار ستاروں کی رفتار کے بعد پیدا ہوتے ہیں توان کے ذہن میں بیہ بات پیدا ہوجا ئیگی کہ وہی مؤثر ہیں۔ بام نجوم کے احکام محض تخفینی ہیں، ابن عابدین فرماتے ہیں: ادریس علیہ السلام جو بیان کرتے تصود ان کا معجزہ مقااوروہ مٹ چکا ہے۔ رج اس کا کوئی فائدہ نہیں ہے، کیونکہ مقد رات کا ہونا لاز می ہے، اور اس سے بچنا نامکن ہے (<sup>1)</sup>۔

- دوم- قرض قسط وارکرنے کے معنی میں تنجیم: قمل خطا اور قمل شبہ عمد کی دیت کی تنجیم: ۸- فقہاءاس بات پر متفق ہیں کہ عاقلہ پر تخفیف کے لئے قمل خطا کی دیت کو قسط وارتین سالوں میں ادا کی جائے گی<sup>(۳)</sup> اور ایسا، پی قمل شبہ عمد کی دیت ہے، ان فقہاء کے نزد یک جو اس کے قائل ہیں (دیکھئے: '' دیت')۔
- (۱) حدیث: 'نِاذا أنشأت بحریة ثم تشاء مت فتلک غدیقة 'کاذکرامام مالک نے المؤطا(۱۱۲ طبح <sup>الحل</sup>ی) میں بلاغاً کیا ہے، اور ابن عبد البر نے کہا: اس حدیث کو اس طریق سے میں نے المؤطاکے علاوہ میں نہیں پایا، سوائے اس کے جس کوامام شافعی نے الأم میں ذکر کیا ہے۔
  - (۲) ابن عابدین ار ۳۰ الزواجر ۲ ر ۹۱، جواہر الاِکلیل ۱۷۵ ۴۰۱ -
    - (۳) حاشیدابن عابدین ا/ ۳،۱۳۰
  - (٣) المغنى ٢/٢٢٤، روض الطالب ٢/ ٨٦، الزرقاني ٨/ ٢٨، ٢٨.

تنجيم ٨-٩

شرعی حکم:

بَرُوَ رَبَّى بَوَى جَهُ عَنَى مَوَ مَعَنَ مَعَ وَلَمْ يُوُلَدُ وَلَمْ يَكُن لَّهُ تُفَوَّا أَحَدٌ "<sup>(٣)</sup> (آ پ كهدد يجئ كدوه اللَّد اير باللَّه بنالَ عراركا ج) ، اور ارشاد بارى ج: "وَ أَنَّهُ تَعَالَى جَدُ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَ لَا وَلَدًا "<sup>(٣)</sup> (اور بمار ب پروردگار ك شان بر مي جاس نے نه كى كو يوى بنايا اور نداولاد) ۔ سا- اسى طرح اس پر مسلمانوں كا اتفاق ب كداللَّه كَمْ كو كَ چَيْ بَيْن به نداس كى ذات ميں ، نه صفات ميں ، اور نداس كے افعال ميں ، وہ كمال كى صفات كے ساتھ متصف ہے، اور نقص كى صفات سے منزه و پاك صاف ہے: "لَيْسَ حَمِنْدِ اللَّهُ مَنْ وَهُوَ السَّمِيْعِ الْبَصِيْرِ ''<sup>(1)</sup>

- (۱) التمهيد للباقلاني رص ۲۵ ، شرح الطحاويه رص ۹۹ ، اصول الدين للبز دوى رص ۱۸ طبع عيسى البابي ، كشاف القناع ۲ / ۱۹۸ طبع النصر ، الشفا ۲ / ۱۹۵ ، رص ۱۸ طبع دارالكتاب العربي ، الشرح الصغير ۲ / ۲۰۱۱ طبع دارالمعارف .
  - (۲) سورهٔ مؤمنون/ ۷۱۱\_
  - (۳) سورهٔ اخلاص/ا\_۴\_
    - (۴) سورهٔ جن/ ۳\_
    - (۵) سورهٔ شوری/۱۱\_

تنزيه

تعريف: ا-التنزيه عن المكروه: نا پند يده شي كودورر كهنا. اور تنزيه الله تعالىٰ: جن نقائص كوالله كى جانب منسوب كرنا جائز نبيس بي ان سے اس كودورر كهنا. "نزه" كاصل معنى : دور مونا ہے۔ اور "التنزه" كامل معنى ہے: دورر كهنا، اس معنى ميں ہے: "فلان اور "التنزه" كامل معنى ہے: دورر كهنا، اس معنى ميں ہے: "فلان ركھتا ہے۔ مادر القادار ": ليعنى فلال شخص الين كو گند گيوں سے دور ركھتا ہے۔ مادب القاموس فرماتے بيں: أرض نؤ هة، و نز هة، و نزيهة مادب القاموس فرماتے بين: أرض نؤ هة، و نز هة، و نزيهة ت مراد: وہ زمين ہے جو ديہات سے، پانى كى نمى اور رطوبت كے علاقہ سے، بستيوں كى تحقيوں سے ادر سمندر كے سيلاب اور ہوا كے فساد اور تنز بير كى طرح نقد ليس وتكريم ہے، اس معنى ميں الله كى صفت

''القدوس''ہے،اوراتی معنی میں 'الأدض المقدسة'' (لیعنی پاک سرز مین) ہے<sup>(1)</sup>۔ اس کلمہ کا اصطلاحی معنی اس کے لغوی معنی سے الگنہیں ہے<sup>(۲)</sup>۔

لسان العرب، النهابيلابن الأثير، القاموس الحيط، المصباح المنير ماده: "نزه".
 التعريفات للج حاني.

امام احمد کی نصوص کوعلی حالہ برقرار رکھا ہے، امام احمد نے ایک سے زائد مقامات پر صراحت کی ہے کہ جوذمی اللّٰہ ورسول کو سب وشتم کرے تواس سے معاہدہ ختم ہوجائے گا،اس کوتل کر دیا جائے گا<sup>(1)</sup>، اوراس میں تفصیل ہے جس کے لئے اصطلاح: ''سبّ' میں رجوع کیا جاسکتا ہے۔

۲-انبیاعلیهم السلام کی ننزییہ: الف- پیغام رسانی میں کذب یا خطا سے: ۵- امت کا اس پر اتفاق ہے کہ انبیاء ورسل جھوٹ اور خیانت (خواہ

معمولی ہو) سے معصوم ہوتے ہیں اور عصمت ان کے لئے واجب ہے۔ اور ان کے لئے صحیح نہیں ہے اور نا جائز ہے کہ جو ان پر نازل کیا گیا ہے اس کی تبلیخ نہ کریں ، یا جو نازل ہوا ہے اس کے برخلاف خبر دیں ، یہ نہ قصد اُوعد اُجائز ہے ، اور نہ سہوا ، اور تبلیغ میں غلطی بھی جائز نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں قصد اُخلاف ورزی ان سے واقع نہیں ہے۔ اس کی دلیل ان کا معجز ہ ہے جو بالا تفاق اللہ تعالیٰ کے ارشاد کے قائم مقام ہے ، نیز اس پر تمام مسلما نوں کا اجماع ہے ، اسی طرح اس امر پر بھی اجماع ہے کہ خلطی سے بھی ان سے خلاف ورزی نہیں ہوتی۔ ہوتا ہے ، اس لئے کہ جب سی بھی آ دمی کی کسی خبر کے بارے میں معلوم ہوجا تا ہے کہ جب سی بھی آ دمی کی کسی خبر کے بارے میں دیکھاجا تا ہے ، اور اس کی بات میں اس کو تہم قرار دیا جا تا ہے ، اور اس کی بات دلوں پر اثر انداز نہیں ہوتی ہے <sup>(1)</sup>

- أحكام أبل الذمه لا بن القيم ٢ / • ٨ -
- (۲) الشفا۲/۱۵/۵۰،۵۴۵،۷۲۰،۵۹۵، الأنبيا بلرازى ۲ طبع المنير بيداوامع الأنوار ۲/۰۴، شرح السنوسية الكبرى رص ۱۷۳ طبع دارالقلم، المسامره رص ۲۳۴ طبع السعاده-

( کوئی چیز اس کے مثل نہیں اور وہی ( ہر بات کا ) سننے والا اور ( ہر چیز کا) دیکھنے والا ہے )۔ امام ابوحنیفہ فرماتے ہیں : کسی کے لئے بیہ درست نہیں کہ وہ اللہ کی صفات کے معاملہ میں کچھ بولے، بلکہ اس کی صفات کواسی طرح بیان کرےجس طرح بذات خود اللہ تعالیٰ نے بیان کی ہیں،اوراللّٰد تعالٰی کےصراحة نقص کے ساتھ متصف ہونے کا اعتقادر كهنا كفرب، البيته ابيسا مركاا عتقا در كهناجس يفقص لا زم آتا ہو یااس کے کلام یرغور دفکر سے فقص سمجھ میں آتا ہوتو اس کے بارے میں اختلاف ہے، کیونکہ کسی قول سے جو لازم آئے وہ صراحة قول کے علم میں نہیں ہوتا۔ جمہور فقہاءاور متکلمین نے کہا ہے کہا بیےلوگ فاسق گنا ہگا راور گمراہ ہیں (۱)۔ ۲ - فقہاء کا اس پر اتفاق ہے کہ مسلمان جب اللہ کو گالی دیے تو اس کو قتل کردیاجائے گا، کیونکہاس کی وجہ ہے وہ کا فرمر تد ہوجا تاہے، بلکہ کافر سے بھی بدتر ہے، کیونکہ کافررب کی تعظیم کرتا ہے، اور پیداعتقاد رکھتا ہے کہ جس دین باطل پروہ ہے وہ اللہ کے ساتھ استہزاءنہیں ہے اور نہاس کے لئے سب وشتم کا باعث ہے۔ اس کی توبہ کے قبول ہونے کے بارے میں اختلاف ہے، جمہور کی رائے ہے کہ اس کی توبہ قبول کی جائے گی۔ اسی طرح وہ پخص جواللہ کے کسی نام سے یااس کے حکم ہے، یااس کے دعدہ سے پاس کی دعید سے تمسخراور مذاق کرتے وہ کافر ہے<sup>(۲)</sup> ۔ جہاں تک ذمی کاتعلق ہے،توابن تیمیہ فرماتے ہیں: عام متقد مین (لیعنی امام احمد کے اصحاب ) اور متاخرین میں سے ان کے تبعین نے

- (۱) اصول الدين للبز دوی رص۲۱، شرح الطحاويه رص ۳۹، ۲۲،۷۶۴، الشفا ۱۰۵۱/۲۵۲۰،۱۰۵۲،۱۰۷ دا،الزواجر ۲۶۸-
- (۲) الصارم المسلول رص ۲۵۴ ، مكتبه تاج، الثقا ۲/۲ /۱۰۴، كشاف القناع ۲/۱۱۰۱لخرش ۸/ ۲۲۵،الروضه ۱۰/۲۲ طبع المكتب الاسلامی، ابن عابدين ۲/۲۸ طبع دارإ حياءالتراث، الأعلام مبيشی رص ۲۷\_

ملا ککہ کی تنزید: 2 - مسلمانوں کاس پرانفاق ہے کہ ملا تکہ مؤمن ومکرم ہیں، اورائمہ مسلمین کا اس پرانفاق ہے کہ ان میں سے مرسلین کا وہی حکم ہے جو عصمت اور تبلیخ میں انبیاء کا حکم ہے۔ ان میں جو غیر مرسلین ہیں ان کے بارے میں اختلاف ہے، اور صحیح بات بیہ ہے کہ وہ سب معصوم ہیں، اوران کا بلند مقام ان تمام امور سے منزہ و پاک ہے جو ان کی عظمت ومنزلت اور رتبہ میں کمی کے ماعث ہوں <sup>(1)</sup>

اس کے دلائل قرآن کریم کے بیہ بیانات ہیں: "لَا يَعْصُونَ الله ما أَمَوَهُمُ وَيَفْعَلُوْنَ مَا يُؤْمَرُوْنَ "<sup>(1)</sup> (وہ اللّٰہ کی نافر مانی نہیں کرتے کسی بات میں جو پچھ وہ ان کو حکم دیتا ہے اور جو پچھ حکم دیاجا تا ہے اسے (فوراً) بجالاتے ہیں)، اور ارشاد باری ہے: "یَحَافُوْنَ رَبَّهُمُ مِّنْ فَوُقِهِمُ وَيَفْعَلُوْنَ مَايُوْمَرُوُنَ "<sup>(1)</sup> (وہ درتے رہتے ہیں اپن کوردگار سے جوان پر بالادست ہے اورون کرتے ہیں جس کا انہیں حکم ملتارہتا ہے )، اور ارشاد باری ہے: وُمَنُ عِندَهُ لَا يَسُتَكْبِرُوُنَ عَنُ عَبَادَتِهٖ وَلَا يَسُتَحُسِرُوُنَ یُسَبِّحُوْنَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُوْنَ <sup>(1)</sup> (اور جو اس کے رات اوردن سِیچ کرتے رہتے ہیں موان کی عبادت سے عارفیں کرتے اور نہ وات کے مزد یک ہیں وہ اس کی عبادت سے عارفیں کرتے اور نہ وہ تیں ہو رات اوردن سِیچ کرتے رہتے ہیں موقوف نہیں کرتے اور نہ وات کے منہ وَضی عیاض فرماتے ہیں : جو شکس ان ملائکہ کوسب وشتم کرے جو منہ منہ میں یا تمام کوسب وشتم کر تو اس کو گا

- (۱) عصمة الأنبياءر ص•۱، الشفا٢ / ٨٥١، شرح الطحاويدر ص٢٣٦ .
  - (۲) سورهٔ تخریم ۲/
  - (۳) سورهٔ کل/۰۰\_
  - (۴) سورهٔ انبیاء/۱۹، ۲۰
    - (۵) الشفا۲/۱۰۹۹\_

ب-سبّ وشتم اوراستهزاء سے انبیاء کی تنزیی: ۲-جو شخص کسی نبی کو گالی دے، یا اس کو عیب لگائے، یا اس کی ذات یا نسب یا دین یا اس کی کسی خصلت میں نقص بیان کرے یا اس پر تعریض کرے، یا اس کو گالی اور سب وشتم کے ذریعہ یا اس کی تحقیر کرکے یا اس کی شان گھٹا کر، یا اس کا مرتبہ کم کرکے، یا اس کو عیب لگا کر کسی چیز سے اس کو تشبید دے تو وہ کا فر ہوگا۔

اسی طرح وہ شخص بھی کا فر ہے جو نبی پر لعنت بھیج، یا اس کو بدد عا دے، یا اس کو نقصان پہنچانے کی تمنا کرے، یا مذمت کے طریقہ سے کوئی الیی بات اس کی جانب منسوب کرے جو اس کے شایان شان نہیں ہے، یا اس کی محبوب ذات کے سلسلہ میں کوئی پھو ہڑ اور بیہودہ بات، اور منگر اور جھوٹ بات کہہ کر اس سے کھلوا ڈ کرے، یا اس کو اس کی آزمائش اور اس کے امتحانات سے عار دلائے، یا جائز بشری عوارض کی وجہ سے اس کی تحقیر کرے۔

التحق بن راہو یہ فرماتے ہیں: مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے کہ جواللد کوگالی دے، یا کسی رسول کوگالی دے، یا اللہ کے نازل کر دہ کسی حکم کوٹھ کرائے یا کسی نبی کوفل کر بے تو دہ اس کی دجہ سے کا فر ہوجائے گا، گرچہ دہ اللہ کی نازل کر دہ تمام ہاتوں کا اقرار کرے۔

اورسب وشتم کرنے والا اگر مسلمان ہوتو بلا اختلاف اس کی تلفیر کی جائے گی، اور اس کوقتل کردیا جائے گا، اور بیدائمہ اربعہ اور دیگر حضرات کا مسلک ہے، اگروہ ذمی ہوتو جمہور کے نزدیک اس کوقتل کردیا جائے گا، حنفیہ فرماتے ہیں: اس کوقتل نہیں کیا جائے گا، لیکن اس چیز کے اظہار پراس کو سزادی جائے گی<sup>(1)</sup> ۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح ''سبّ' ۔

<sup>(</sup>۱) الشفا۲۲/۲۱، ۹۳۳، ۲۰۳۲، ۱۰۹۷، الصارم المسلول رص ۴، ۱۰، ۵۶۱، ۵۲۵، الزواجرا (۲۶، الأعلام رص ۳۳ ب

کسی جز کوسب وشتم کرے، یا اس کو گندگی میں ڈال دے، یا کوئی ایسا کاغذ ڈال دے جس میں قر آن کریم کی کوئی آیت ہو، یا بغیر کسی عذر کے صحف کو نجس شکی سے ملوث کردے اور کوئی معمولی بھی قرینہ نہ ہو جو اس کے عدم استہزاء پر دلالت کرے تو وہ کا فر ہوگا، اس پر علاء مسلمین کا اتفاق ہے۔ اور کسی نجس شکی سے قر آن کریم کا لکھنا نا جائز ہے۔ اس طرح محد شے لئے قر آن کریم چھونا اور اٹھانا حرام ہے<sup>(1)</sup>۔

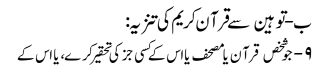
5- کفار کے ہاتھ میں جانے سے قرآن کریم کی ننزیی: \*۱- جب دشمنوں کے ہاتھوں میں قرآن کے پڑجانے کا اندیشہ ہوتو الیی صورت میں قرآن ساتھ لے کر دشمنوں کی سرز مین کا سفر کرنا حرام ہے، اس لئے کہ صحیحین کی حدیث ہے: ''ان دسول الله علاق ہے، اس لئے کہ صحیحین کی حدیث ہے: ''ان دسول الله علاق ہوں الله علاق کی محدیث ہے: ''ان دسول الله علاق ہوں اللہ علاق کی محدیث ہے: ''ان دسول اللہ علاق کے اللہ علیہ محدیث ہے: محدیث ہے: ''ان دسول اللہ علاق کی محدیث ہے: ''ان دسول اللہ علیہ محدیث ہے: محدیث ہے کہ محدیث ہے: ''ان دسول اللہ علیہ محدیث ہے: ''ان دسول اللہ محد

تفسیر وحدیث اور علوم شرعیہ کی کتابوں کی تنزییہ: ۱۱ - تفسیر وحدیث اور شرعی علوم کی کتابوں کو پامالی سے بحچانا اور دور رکھناوا جب ہے۔

- ۱۲ ابن عابد ین ۱۱۲۱۱، ۳۰ ۲۸۴٬ جوابر الا کلیل ۱۱۲۱، الشفا ۱۲۱۰۱، الزواجر ۲۲۱٬۱۱۱ علام ۲۸٬ ۳۹، التبیان رض ۱۱۲، ۱۱۳ طبع دارالفکر، الفروع ۱۱۸۸٬ ۱۹۳۰\_
- (۲) حدیث: "نبھی أن یسافو بالقرآن إلى أدض العدو" كى روایت بخارى (فتح البارى ٦ / ١٣٣ طبع التلفيه) اور مسلم ( ١٣ / ٩٠ اطبع الحلى) نے حضرت عبداللہ بن عمر سے كى ہے۔
- (۳) التبیان: ۱۱۳۰ الفروع ۱۹۶۱، جواہر الاِکلیل ۲، ۲۵۴٬۲۷ ، ۲ / ۳، این عابدین سر ۲۲۳

قرآن کریم کی تنزید: الف - تحریف و تبدیل سے قرآن کریم کی تنزید: ۸ - مسلمانوں کے زدیک متفق علیہ ہے کہ قرآن کریم تحریف و تبدیل سے محفوظ ہے، ارشاد باری ہے: " إِنَّا نَحُنُ نَزَّ لُنَا الذِّحُو وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ <sup>(1)</sup> (اس ضیحت نا مہ کوہم ہی نے نازل کیا ہے اور ہم ہی اس کے محافظ میں)، اور اللہ تعالی نے فرمایا: "لا یأ تیه الباطل من میں باطل نہ آگ سے آسکتا ہے اور نہ پیچھے سے میکلام نازل ہوا ہونا تو اس کے اور میر کلام کا للہ کو جَدُو ا فِیْهِ الْحُتِلَافا موتا تو اس کے اندر بڑاا ختلاف یاتی )۔

لہذا جو شخص قرآن کے ایک حرف یا ایک آیت کا انکار کرے، یا اس کی یا اس کے سی جز کی تکذیب کرے، یا جس حکم اور خبر کی اس میں صراحت ہے اس کی تکذیب کرے یا جس کی اس نے ففی کی ہے اس کو ثابت کرے، یا جو پچھاس نے ثابت کیا ہے جان بوجھ کر اس کی نفی کرے، یا ان میں سے سی چیز میں شک کر بے تو وہ کا فر ہوگا<sup>(ہ)</sup>۔



- (۱) سورهٔ ججر ۱۹\_
- (۲) سوهٔ فصلت (۴۲\_
  - (۳) سورهٔ نساء (۸۲\_
- (۴) القرطبى ١٠/٥، طبع دارالكتب، الرازى ١٩/ ١٤ طبع المطبعة البهيه، حاشية شخ زاده على البيضاوى ٣/٧ / ١٣ طبع المكتبة الإسلاميه، روح المعانى ١٢/١٢ طبع المنير بية معترك الأقران ١/٢ لطبع دارالفكرالعربى، الشفا ٢/١٠١٢-

امام الحرمين فرماتے ہيں: ان كى عدالت كے سلسلہ ميں جنتونہ کرنے کا سبب بیر ہے کہ وہ حاملین شریعت ہیں، اگران کی روایت میں توقف ثابت ہوجائے تو شریعت عہدرسول اللہ علیک میں محصر ہو کر رہ جائے گی،اور تمام زمانوں تک محیط نہ ہوگی،ایک قول ہیے ہے: مطلقاً ان کی عدالت کے متعلق تحقیق واجب ہے، اور دوسرا قول بد ہے: فتنول کے دقوع کے بعد واجب ہے۔ معتزلہ کہتے ہیں: حضرت علیؓ سے جنگ کرنے والوں کے سوا سب عادل ہیں، ایک قول ہے: صحابی اس وقت عادل ہوگا جب وہ منفرد ہو، ایک قول ہے: سوائے اس کے جو جنگ کرے یا جس سے جنگ کی جائے کمیکن بیتمام اقوال درست نہیں ہیں، کیونکہ بی<sup>حس</sup>ن ظن کا تقاضا بھی ہےاور بیمکن ہے کہان کے مشاجرات کوان کے اجتہاد پر محمول کیا جائے کہ اجتہا دمیں ہر شخص ماجور ہوتا ہے۔ مازری "شرح البربان" میں فرماتے ہیں: ہمارے قول: "الصحابة عدول" (صحابه عادل بين) سے مراد ہر وہ شخص نہيں ہے جس نے حضور علیقہ کو کسی دن دیکھ لیا ہو، یا تبھی کبھار آپ ﷺ کی زیارت کی ہو، پاکسی مقصد ہے آپ کے پاس آیا ہو پھرلوٹ گیا ہو، بلکہ اس سے مراد وہ لوگ ہیں جنہوں نے آپ کی صحبت کولازم بکرا، آپ کوقوت بخش اور آپ کی نصرت ومدد کی ۔علائی فرماتے ہیں: بیغریب قول ہےجس سے بہت سے وہ صحابہ عادل ہونے سے خارج ہوجاتے ہیں جوصحبت وروایت میں مشہور ہیں، مثلاً وأكل بن حجر، ما لك بن الحويرث، عثمان بن ابي العاص وغيره ، بيروه

حضرات ہیں جو نبی کریم علیلیہ کے پاس تشریف لائے اور آپ علیلہ کے پاس مختصر قیام کر کے لوٹ گئے، اسی طرح وہ حضرات جن سے صرف ایک حدیث مروی ہے، اسی طرح وہ لوگ جو دیہاتی قبائل کے ہیں اوران کے قیام کی مقدار معلوم نہیں، اور عام صحابہ کے عادل لہذا جو شخص نجاست میں کوئی ایسا کاغذ ڈال دےجس میں علم شرعی کی کوئی بات ہو، یااس میں اللہ کا کوئی نام، یا نبی کا، یا فر شتے کا کوئی نام ہو، یااس کو نجاست سے ملوث کردے( خواہ نجاست قابل معانی ہو )، اس پر کفر کا حکم لگا یا جائے گا، جب بید لیل مل جائے کہ اس سے اس کا مقصد شریعت کی توہین ہے<sup>(1)</sup>۔

اور بعض فقہاء کی رائے ہے کہ پامالی کے خوف سے علم شرعی کی کتابوں کو کفار کے ہاتھوں میں پڑنے سے (خواہ وہ بیچ کے ذریعہ یا کسی دوسرے ذریعہ سے ) بچانا واجب ہے۔ یہ مسئلہ اختلافی ہے<sup>(1)</sup> '' جہاد' اور'' بیچ'' کے ابواب میں اس کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے۔

صحابة كرام كى تنزيي: ۲۱ - علامة سيوطى فرمات بين: تمام صحابة خواه وه فتنه ميں شريك موں یانہيں عادل بيں، اس پر قابل اعتبار حضرات كا اجماع ہے، ارشاد بارى ہے: "وَ كَذٰلِكَ جَعَلْنَا حُمْ أُمَّةً وَّ سَطًا"<sup>(m)</sup> (اور اسى طرح مم ن بناديا ايك امت عادل)، اور ارشاد بارى ہے: "حُنْتُمْ حَيُرَ أُمَّةٍ أُخُو جَتْ لِلنَّاسِ"<sup>(n)</sup> (تم لوگ بہترين جماعت موجو لوگوں كے لئے پيدا كى گئى ہے)، اس ميں خطاب اس وقت كے موجود حضرات سے ہے، اور نبى كريم علي تشرين جماعت الداس قرني"<sup>(م)</sup> (بہترين لوگ مير بے زمانے كو لوگ بيں)۔

- (۱) الزواجرا / ۲۶،الأعلام/ ۳۸،القليو بي ۴/۲۷۱\_
- (۲) الروضه ۳ ۲ ۴ ۳ ۴، جوابرالا کلیل ۲ ۲ ۳، ابن عابدین ۳ ۲ ۲۳ ۰
  - (٣) سورهٔ بقره (۳۷۱-
  - (۴) سورهٔ آل عمران/۱۱۰
- (۵) حدیث: محصور الغامس قدینی" کی روایت بخاری (فتح الباری۵۹/۲۵۹ طبع السّلفید) اور سلم (۱۹۷ ساده اطبع کملی ) نے حضرت عبداللّد بن مسعود سے کی ہے۔

جوان سے محبت کرے گا تو مجھ سے محبت رکھنے کی وجہ سے ان سے محت کرےگا،ادرجو ان سے بغض رکھے گاتو وہ مجھ سے بغض رکھنے کی وجه سان س بغض رکھے گا،اور جوان کوایذا پہنچائے گاوہ مجھ کوایذا يہنچائے گااور جو مجھےایذا پہنچائے گا وہ اللہ کوایذا پہنچائے گا،اور جو اللدكوايذا پہنچائے گاتو قريب ہے كہ اللہ اس كى پكر كرے)۔ شافعیہ میں سے زرکشی اور سبکی فرماتے ہیں: بیمکن ہے کہ اختلاف ایں وقت ہوجب کسی خاص معاملہ کی وجہ سے صحابی کو گالی دے،البتہ اگران کوصحابی ہونے کی بنا پر گالی دے توقطعی طور پرایسے خص کی تکفیر کی جائے گی ،اس لئے کہاس میں صحبت نبوی علیق کے جن ومرتبہ کی حقارت ہےاوراس میں نبی کریم علیق کی تو ہین ہے۔ ادر شیخین کوگالی دینے والے کوکافر کہنے میں اختلاف ہے، حفیہ کے نز دیک تواں شخص کی تکفیر کی جائے گی جو شیخین کو پاان میں سے سی ایک کوگالی دے، جمہور کامذہب اس کے خلاف ہے (۱) ۔ ابوزرعہ رازی فرماتے ہیں: جب تمہیں کوئی ایپا څخص دکھائی دے جواصحاب نبي عليلة ميں ہے کسی کی تنقیص کررہا ہوتو سمجھ لو کہ وہ زندیق ہے، کیونکہ ہمارےنز دیک نبی کریم علیق برحق ہیں، اور قرآن بھی برحق ہے، اور ہم تک قرآن وحدیث کو پہنچانے والے صحابہ کرام پی ہیں،اورا یسے لوگ یہ چاہتے ہیں کہ ہمارے شاہدوں کو مجروح کردیں تا کہ کتاب وسنت کو باطل کریں، حالانکہ جرح کے وہی لوگ زیادہ مشتق ہیں،اورایسےلوگ زندیق ہیں<sup>(۲)</sup>۔

ہونے کا قول جس کی جمہور نے صراحت کی ہے وہی معتبر ہے <sup>(1)</sup>۔ اور مسّلہ میں دیگر تفصیلات ہیں جو'' اصولی ضمیمہ'' میں دیکھی جاسکتی ہیں۔

ابن حمدان حنبلی فرماتے ہیں: تمام صحابہ سے محبت کرنا اوران کے درمیان جو شکش رہی ہے اس پر تنقید سے باز رہنا خواہ تحریر و کتابت کے ذریعہ ہویا درس و تدریس کے دوران یا قصہ کہانی کے طور پر، واجب ہے، اسی طرح ان کے محاس کو ذکر کرنا، اور ان سے راضی رہنا،ان کے لئے محبت رکھنا،ان کے او پرظلم وزیادتی نہ کرنا،اوران کے لئے معذور ہونے کااعتقا درکھناواجب ہے،اورانہوں نے جو کچھ بھی کیا جائز اجتہا دے ذریعہ کیا جو کفراور فشق کا سبب نہیں ہے، بلکہ بسا اوقات ان کواس پر ثواب دیا جاتا ہے، اس لئے کہ بد جائز اجتہا د \_<sup>(۲)</sup>\_ سا - نبی کریم علی کہ کے اہل بیت، از واج مطہرات اور آپ کے اصحاب کوسب وشتم کرنا ،اوران کےاندرنقص نکالنا حرام ہے، نبی کریم صالله المار الماد بي: "الله الله في أصحابي، لا تتخذوهم غرضا بعدي، فمن أحبهم فبحبى أحبهم، ومن أبغضهم فببغضى أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى الله يوشك أن يأخذه " (") (مير ) اصحاب کے بارے میں اللّٰدے ڈرو، ان کومیرے بعد نشانہ مت بنانا،

- (۱) تدريب الراوی رص • ۴،۱۰ ۴ طبع المکتبة العلميه -
  - (۲) لوامع الأنوار ۲/۲۳۷
- (۳) الشفا ۲۷، ۱۱۰ لوامع الأنوار ۲۰۸۹، الجامع لا بن أبی زید ۱۱۲ طبع دارالغرب۔ حدیث: "الله الله فی أصحابی.....، کی روایت تر مذی (۲۹۲۵ طبع الحکمی) نے حضرت عبدالله بن مغفل ؓ سے کی ہے، اور کہا: اس طریقہ سے بی حدیث غریب ہے، اور اس کی سند میں عبدالرحمٰن بن انعم افریقی ہیں جوضعیف ہیں، جیسا کہ المیز ان للذہبی (۲۷،۱۵، ۲۵۳ طبع الحکمی) میں ہے۔

بری کردیا ہے تو دہ بالا تفاق کا فر ہوگا، بہت سے ائمہ نے اس پراجماع نقل کیاہے۔ امام ما لک سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: جو حضرت ابوبکڑ کوگالی دے اس کوکوڑ بے لگائے جائیں گے، اور جوحضرت عائشڈ گو گالی دے اس کو قتل کیا جائے گا، ان سے یو چھا گیا، ایسا کیوں؟ فرمايا: جو حضرت عائشتْ يرتبهت لگائے تو وہ قرآن کا مخالف ہوگا، اس لَحَ كَهارشاد خداوندى بِ: "يَعِظُكُمُ اللَّهُ أَنْ تَعُوُدُوا لِمِتْلِهِ أَبَدًا إِنْ كُنتُهُ مُوْمِنِينَ<sup>، (١)</sup> (الله تمهيل نفيحت كرتا ب كه پر اس فتم کی حرکت کبھی نہ کرنا اگرتم ایمان دالے ہو)۔ کیا تمام از واج مطہرات کو حضرت عائشۃ کی طرح سمجھا جائے گا؟ اس سلسله میں دوټول ہیں: اول: ایپاشخص از داج مطہرات کے علاوہ دیگر صحابہ کو گالی دینے والے کی طرح ہوگا۔ دوم: جوامهات المؤمنين ميں ہے کسی پر بھی تہمت لگائے تو وہ حضرت عائشةٌ يرتبهت لگانے کی طرح ہوگا،اور بیاس لئے کہاس میں حضور علی پر عارادر شرمندگی کی بات ہے، اور اس کی اذیت آپ میلانہ عایشہ کے بعد آپ کی ازواج سے نکاح کرنے کی اذیت سے زیادہ بِ، ارشاد بارى بِ: "إِنَّ الَّذِيْنَ يُؤْذُوُنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَّهُمُ الله في الدُنيا وَالأخِوَةِ" (٢) (بِشَك جولوك الله اوراس ) رسول کوایذاء پہنچاتے رہتے ہیں ان پر اللہ لعنت کرتا ہے دنیا میں اور آخرت میں)۔

اورجمہورعلاء نے دوسرے قول کومختار کہا ہے <sup>(m)</sup>۔

- (۱) سورهٔ نور ۲۷ ا
- (۲) سورهٔ احزاب (۵۷ ـ
- (۳) الصارم المسلول (۵۲۵، ۵۲۷، المحلى ۱۱/ ۵۰۲ طبع الإمام، فتادى السبكى ۲/۵۹۳،۵۹۲،۱۲۹،الخرش ۸/ ۲۷۷،الزواجرا / ۲۷

مجاہلؓ فرماتے ہیں: مکہ کے اندر سیئات کا جرم بھی کئی گنا ہوجا تا ہے،جس طرح حسنات کا ثواب کئی گناہوجا تاہے <sup>(۲)</sup>۔

اور مكدكو جنگ وجدال سے منزہ و پاك ركھنا بھى واجب ہے، نجى كريم عليك كافر مان ہے: "إن مكة حرمها الله، ولم يحرمها الناس، فلا يحل لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دما، ولا يعضد بها شجرة، فإن أحد ترخص لقتال رسول الله فيه، فقولوا إن الله عزوجل أذن لرسوله ولم يأذن لكم، وإنما أذن لي فيها ساعة من نهار، ثم عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالأمس"<sup>(٣)</sup> (باشبمكه كواللا نرام و مقد فرمايا ہے لوگوں نے اسكومقد سن بيس بنايا، لهذا كسى ايس خص خون بہا ك، اور نداس ميں درخت كائے، اگركونی شخص كم كه ال خون بہا ك، اور نداس ميں درخت كائے، اگركونی شخص كم كه اس فرايا ہے توتم كہوكہ بے شك اللہ نے اپن رسول كونك حضور ما يس قال قرمايا ہے توتم كہوكہ بے شك اللہ نے اپن رسول كو اين ال مال

- (۱) سورهٔ جحر۲۵\_
- ۲۵) تحفة الراكع للجراعی رص ۴۲ طبع المكتب الاسلامی، شفاءالغرام للفاسی ا ۲۸ ۲ طبع الحلبی ، إ علام الساجدللورکشی ۲۸ اطبع المجلس الأعلی \_
- (۳) حدیث: 'ان مکة حرمها الله، ولم یحرمها الناس ، کی روایت بخاری (۳) حدیث: 'ای مکة حرمها الله، ولم یحرمها الناس ، کی روایت بخاری (فتح الباری ۱/۳ طبع السلفیه) نے ابوش تح عدوی سے کی ہے۔

باشندوں کے بارے میں کوئی براارادہ نہ رکھ، کیونکہ ارشاد نبوی ہے: ''لا یوید أحد أهل المدینة بسوء إلا أذابه الله في النار ذوب الرصاص أو ذوب الملح في الماء''<sup>(1)</sup> (جو محص بھی اہل مدینہ کے ساتھ براارادہ رکھ گاتواللداس کو جہنم میں سیسہ پکھلنے کی طرح یا پانی میں نمک پکھلنے کی طرح پکھلا نے گا)۔ اور مدینہ کو احداث وبدعات سے منزہ و پاک رکھنا بھی واجب ہے، نبی کریم علیف لعنة الله والملائکة والناس أجمعین''<sup>(1)</sup> (جو شخص مدینہ کے اندرکوئی بدعت ایجاد کرے گا یا کسی بدعتی کو پناہ دے گاتواس پر اللہ کی اور ملائکہ کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہوگی )۔

نجاسات اورگندگیوں سے مساجد کی تنزییہ: ۱۹ - فی الجملہ نجاسات اور گندگیوں سے مساجد کی تنزیہ فقہاء کے نزدیک بالانفاق واجب ہے۔ لہذا نجاست کو متجد میں داخل کرنا، یا ایسے شخص کا داخل ہونا جس کے کپڑوں پر یا بدن پر نجاست ہو، یا زخم ہو، جائز نہیں۔ شافعیہ کے نزدیک یوتیہ ہے کہ اگر اس کا اندیشہ ہو کہ متجد بھی ملوث ہوجائے گی، اس طرح نا پاک میٹریل سے متجد کی تعیر ناجائز ہے۔ متجد میں پیشاب پا خانہ کرنا بھی جائز نہیں ہے، اس لئے کہ نبی کریم علی یہ نے فرمایا: ''ان ہذہ المساجد لا تصلح لشیء من هذا البول، ولا القذر، إنها هی لذ کر اللہ، و الصلاق،

- (۱) حدیث: "لا یوید أحد أهل المدینة بسوء....." کی روایت مسلم ۲٫ سام طبح انحلی )نے حضرت سعد بن ابی وقاصؓ سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "من أحدث فیها حدثا أو آوی محدثا فعلیه....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۸۱/۴ طبع التلفیه) نے حضرت علی بن ابی طالب سے کی ہے، نیز اس کی روایت بخاری اور سلم (۲/ ۹۹۴ طبع الحلی) نے حضرت انس بن ما لک سے کی ہے۔

(قمال کی) اجازت دی گئی تھی، پھر اس کے بعد آن اس کی حرمت اس طرح واپس آگئی ہے جس طرح کل تھی)۔ ۲۱ – اور بھیار لے کر جانے سے بھی اس کی تنزیی ضروری ہے، اس لئے کہ حضور علیق نے فرمایا: "لا یحل لا حد کم أن یحمل بمکة السلاح"<sup>(1)</sup> (تم میں سے سی کے لئے بھی حلال نہیں کہ وہ ملہ میں بتھیار لے کرجائے)۔ 21 – کفار کے داخلہ سے بھی اس کی تنزید واجب ہے، ارشا دربانی ہے:" إِنَّمَا الْمُشُو حُوْنَ نَجَسٌ فَلَا يَقُرَ بُوا الْمَسُجِدَ الْحَرَامَ بعُدَ عَامِهِمُ هذا"<sup>(1)</sup> (مثرکین تو نرے ناپاک میں سواس سال کے بعد مجرحرام کے پاس بھی نہ آنے پائیں)۔ مالکیہ شافامت کے لئے اور نہ اس سے گذرانے کے لئے<sup>(1)</sup> ر حفنیہ کا مسلک ہی ہے کہ کافر کے لئے مکہ کو وطن بنانا ممنوع ہے، لیکن اگروہ ملہ میں بخرض تجارت داخل ہوتو جائز ہے، کیکن طویل قیام

مدینہ منورہ کی تنزییہ: ۱۸ – مدنیہ منورہ کی تنزیہ بھی واجب ہے، بایں طور کہ وہاں کے

- (۱) شفاءالغرام ۱۱/۵، المجموع ۲۷/۵۱، إعلام الساجد (۱۲، ۱۲۳، جوابر الإكليل ۱۲۵۲، تحفة الراكع/۱۱۱، ۱۱، بدائع الصنائع ۲۷٬۱۱۱، ابن عابدين ۲۵۲/۲-حديث: "لا يحل لأحدكم أن يحمل بمكة السلاح" كى روايت
- حدیث . کا یک کو محلہ کہ کا یک کہ کا یک کہ کہ انساز سے کا روایت مسلم( ۱۸۹۸ طبع کملی ) نے حضرت جابر بن عبداللڈ سے کی ہے۔
  - (۲) سوهٔ توبه ۲۸\_

نه کرے<sup>(۴)</sup>۔

- (۳) شفاءالغرام ۲۱ + ۷، جوابرالاِکلیل ۲۱ ۲۷ ۱۰ با علام الساجدر ۱۷۳، تخفة الراکع ۱۱۲،القرطبی ۲۸ ۴۰۰ ۱۰
  - (۴) ابن عابدین ۳/۲۷۵

و قواء ۃ القوآن<sup>، (1)</sup> (بلاشبہ بیہ مساجد پیشاب، گندگی وغیرہ جیسی چیز وں کے لئے نہیں ہیں، بلکہ ریتواللہ کے ذکر، نمازاور تلاوت قرآن کے لئے ہیں )۔

اور پیشاب کرنے کے لئے مسجد میں برتن رکھنے کے بارے میں اختلاف ہے، شافعیہ کے نز دیک اضح مسلک کے مطابق ممنوع ہے، اور مالکیہ کے نز دیک اس وقت جائز ہے جب مسجد میں رات گذارنے والا اس کواپنے لئے رکھے اور اس کو اس بات کا خوف ہو کہ مسجد سے باہر نگلنے سے پہلے ہی اس کا پیشاب نگل جائے گا، اور مسجد میں چچنالگوا نا اور فصد کھلوا نا بھی حرام ہے۔

اسی طرح مسجد میں جماع کرنا بھی حرام ہے، اس لئے کہ ارشاد باری ہے:"وَلَا تُبَاشِرُوُهُنَّ وَأَنْتُمُ عَاكِفُوُنَ فِي الْمَسَاجِدِ"<sup>(1)</sup> (اور بیویوں سے اس حالت میں صحبت نہ کروجب تم اعتکاف کئے ہو مسجدوں میں )۔

اور میجد میں وضو کرنا اس وقت جائز ہے جب وضو کے پانی سے مسجد ملوث ہونے کا اندیشہ نہ ہو،اوراعضاء پر لگی ہوئی نجاست کو دور کرنا (میجد میں )جائز نہیں ہے۔

حفنیہ وشا فعیہ کی رائے ہے کہ مسجد میں ریاح خارج کر ناحرام نہیں ہے ،اور اس سے اجتناب کرنا بہتر ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی سلامیت ہے: ''فإن الملائکة تتأذی مما یتأذی منه بنو آدم'' <sup>(m)</sup> (بلاشبہ ملائکہ کوان چیزوں سے تکلیف ہوتی ہے جن سے انسانوں کو تکلیف ہوتی ہے)، اور مالکیہ کی رائے ہے کہ حرام ہے،

- (۱) حديث: "إن هذه المساجد لاتصلح لشيء من هذا......" كى روايت مسلم (۱۱ ۲۳۷ طبح الحلى) فے حضرت انس بن مالک سے كى ہے۔
  - (۲) سورهٔ بقره ۱۸۷-
- (۳) حدیث: فإن الملائکة تتأذی مما يتأذی منه بنو آدم" کی روايت مسلم (۱۹۵۱ طع الحلی) نے حضرت جابر سے کی ہے۔

انہوں نے حدیث کوتح یم پر محمول کیا ہے۔ مسجد میں تھو کنا بھی جائز نہیں ہے، اس لئے کہ حضور علیظیمہ کا ارشاد ہے: "البز اق فی المسجد خطیئة و کفار تھا دفنھا"<sup>(1)</sup> (مسجد میں تھو کنا جرم ہے اور اس کا کفارہ اس کو ڈن کر دینا ہے)۔ اور ناپیند یدہ بوکو مسجد میں داخل کرنا مکروہ ہے، اس لئے کہ ارشاد نبوی ہے: "من أكل ثو ما أو بصلا فلیعتز لنا، أو لیعتز ل مساجد نا"<sup>(1)</sup> (جولہ س یا پیاز کھاتے ہوتو وہ ہم سے دور رہے، یافر مایا: ہماری مساجد سے دور رہے)۔ ان احکام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح " مسجد" نجاست"۔

جنبی اور حالضہ کے داخل ہونے سے مساجد کی تنزییہ: • ۲ - فقہاء کافی الجملہ اس بات پر اتفاق ہے کہ جنبی اور حالف مورت کا مسجد میں داخل ہونا اور اس میں تھر بنا حرام ہے۔ اس سلسلہ میں ان کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے:" لَا تَقُوَ بُوُا

الصَّلُوةَ وَ أَنْتُمُ سُكُرى حَتَّى تَعُلَّمُوُا مَا تَقُوُلُوُنَ وَلَا جُنُباً إِلَّا عَابِوِيُ سَبِيلٍ "<sup>(٣)</sup> (نماز كَقريب نه جاوًا س حالت ميں كه تم نشه ميں ہو يہاں تک كه جو كچھ (منہ سے) كہتے ہوا س كو بچھنے لگو اور نه حالت جنابت ميں (جب تك نُسل نہ كرلو) بجزا س حالت كه تم مسافر

- حاشید از یا بدین از ۱۱۱ ۱۳ ۲۵، المجموع ۲ ۵ ۵ ۵ ۱۰ القلیو بی وعمیره ۲ ۵ ۷ ۵ ۷ ۵ ۹ مساجد جوا بر الا کلیل ۲ ۲ ۳۰ ۲۰ شرح الزرقانی از ۳۳ ۱۰ با علام الساجد با حکام المساجد للزرکشی رض ۲۳ ۲۳ اوراس کے بعد کے صفحات۔ حدیث: "البزاق فی المسجد خطیئة و کفارتها دفنها" کی روایت بخاری (فتح الباری ارا ۵۱ طبح السلفیه) اور مسلم (۱ / ۹۰ ۲ طبح الحلنی) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے۔ (۲) حدیث: "من أكل ثوما أو بصلا (۱ / ۳۹ ۲ طبح الحلنی) نے حضرت جار بن
  - عبداللد سے کی ہے۔ سورۂ نساءر ۱۹۳۰۔

ہو)، یعنی تم نشہاور جنابت کی حالت میں نماز کی جگہ یعنی مسجد کے قریب نہ جاؤ۔

ایی طرح ان کی دلیل حفزت عائش کی بیر حدیث ہے: "جاء رسول الله عَلَنَظِنَهِ ووجوه بیوت أصحابنا شارعة في المسجد فقال: وجهوا هذه البیوت عن المسجد ثم دخل فنی عَلَنَظِنَهُ ولم یصنع القوم شیئا رجاء أن ینزل لهم رخصة فغرج إلیهم بعد فقال: وجهوا هذه الیبوت عن المسجد فإني لا أحل المسجد لحائض ولا جنب" <sup>(1)</sup> (نبی کریم عظين تشريف لائے اور ہمارے اصحاب کے گھرول کے دائے مسجد علين تشريف لائے اور ہمارے اصحاب کے گھرول کے دائے مسجد علين تشريف لائے اور ہمارے اصحاب کے گھرول کے دائے مسجد پر نبی کریم علین تشریف لائے اور ہمارے اصحاب کے گھرول کے دائے مسجد پر نبی کریم علین تشریف لائے اور ہمارے اصحاب کے گھرول کے دائے مسجد میں تشے، آپ نے فرمایا: ان گھروں کا رخ مسجد کی جانب سے پھر دو، پر نبی کریم علین این این ای ای اس امید میں ایسانہیں میں تشریف لے گئے اور فرمایا: ان گھروں کا رخ مسجد کی جانب سے پھر دو، میں کسی حائضہ یاجنبی کے لئے مسجد کو حلال قرار نہیں دیتا)۔ حائضہ اور جنبی کے مسجد سے گذرنے کے جائز ہونے کے سلسلہ میں فقہاء کر ام کا اختلاف ہے:

حنفیہ اور مالکیہ کے نز دیک حالفہ اور جنبی کا مسجد سے گذر ناحرام ہے، اوریہی قول سفیان ثوری اور اسحاق بن راہو بیر کا ہے، اور ان کی دلیل حضرت عالئتہ کی گذشتہ حدیث کا مطلق ہونا ہے، اس لئے اس کی حرمت کے لئے کوئی قید نہیں ہے، لہذا اس کا اطلاق باقی رہے گا اور گذر نا اور گھہر ناحرام رہے گا۔ البتہ ضرورت کے تحت ان دونوں کے لئے گذر نا مباح ہے، مثلاً

(۱) حدیث: "جاء دسول الله علی و جوه بیوت أصحابنا....." کی روایت ابوداود (۱/ ۱۵۹،۱۵۹ تحقیق عزت عبید دعاس) اور میتی (۲/ ۲۴۲ طبع دائرة المعارف العثمانی) نے حضرت عائشہ سے کی ہے، یہتی نے اس کو معلل کہا ہے۔

جان ومال کا خطرہ ہو۔ اورانہوں نے اللہ تعالیٰ کے اس قول: "وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِدِي سَبِيلٌ "() (اور نه حالت جنابت ميں بجزائ كتم مسافر مو) كواس مسافر پر محمول کیا ہے جس کو یانی نہ ملے تو وہ تیم کر لے۔ اورآیت میں کلمہ "ہلا" سے مراد "لا" بے یعنی: "لا عابری سبیل" (راستہ سے نہ گذرنے والے)، اور آیت میں'' الصلوق'' سے مقصود خود نماز ہے، اس کی جگہ ہیں۔ حفنیہ کے نز دیک بیر ہے کہ اگر کسی خوف کی وجہ سے مسجد میں داخل ہونے پاکھہرنے پر مجبور ہوجائے تواس کے لئے تیم کرنا واجب ہے ابن عابدین نے'' العنابہ' سے قل کیا ہے: مسافر جب کسی ایسی مسجد *سے گذرے جس میں* یانی کا چشمہ ہواور وہ جنبی ہواور اس کے علاوہ کہیں دوسری جگہ یانی نہ ملے،تو ہمارےنز دیک ایسا شخص مسجد میں داخل ہونے کے لئے تیم کرےگا۔ ادر حفیہ کے نز دیک بیر بھی ہے کہ اگر کسی کو مبجد میں احتلام ہوجائے اور وہ نکلنا چاہے تواس کے لئے ٹیم کر نامستحب ہے، چنانچہ حفنیہ کے نز دیک مسجد میں داخل ہونے اور نکلنے میں فرق ہے۔ شافعیہاور حنابلہ کی رائے ہے کہ کسی ضرورت کی وجہ سے پابلاکسی ضرورت کے جنبی کامسجد سے گذرنا جائز ہے، اور امام ابوحذیفہ کے اختلاف سے بچنے کے لئے بلاضرورت نہ گذرنا بہتر ہے۔ اسی طرح جائفیہ کابھی مسجد سے گذرنا جائز ہے بشرطیکہ مسجد کے ملوث ہونے کااندیشہ نہ ہو، کیکن اگر مسجد کے ملوث ہونے کااندیشہ ہوتو اس کے لئے بھی گذرناحرام ہے۔ حضرت عبداللَّد بن مسعود، حضرت ابن عماس، سعيد بن المسيب ، حسن بصری ،سعیدین جبیر ،عمر وین دینار اور څمه بن سلمه رضی الله عنهم اجمعین کی رائے ہے کہ جنبی کامسجد سے گذر ناجائز ہے۔ (۱) سورهٔ نساء / ۳۴ -

## تنزيه ۲۱-۲۲

لڑائی جھگڑ ے اور بلند آواز سے مساجد کی تنزید: ا۲ - مبحد میں لڑائی جھگڑا کرنا، آواز بلند کرنا، گمشدہ چیز کا اعلان کرنا، تی ، اجارہ، اور اسی طرح دیگر عقود کا انجام دینا مکروہ ہے، اس لئے کہ حضرت ابو ہریرہؓ کی حدیث ہے: 'من سمع رجلا ینشد ضالة في المسجد فليقل: لاردها الله عليک، فإن المساجد لم تبن لهذا، <sup>(1)</sup> (جو کسی څخص کو مبحد میں گمشدہ چیز کے بارے میں اعلان کرتا ہوا سے تو وہ کے: اللہ وہ چیز تم کو نہ لوٹا کے، کیونکہ مساجد رأیتم من يبيع، أو يبتاع في المسجد فقو لوا: لا أربح الله تجارتک، وإذا رأیتم من ینشد فیه ضالة فقو لوا: لا رد الله علیک، <sup>(1)</sup> (جب تم کسی څخص کو مبحد میں ٹر يدوفر وخت کرتے ہوئے دیکھوتو کہو: اللہ تمہار کی تجارت کو نافع نہ بنائے، اور جب کسی گمشدہ چیز کا اعلان کرتے ہوئے دیکھوتو کہو: اللہ تمہیں سے چیز نہ لوٹا ہے)۔

علماء کاان مسائل میں کراہت وتحریم کے سلسلہ میں اختلاف ہے، اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' مسجد'' ۔

پالگوں اور بچوں سے مساجد کی تنزییہ: ۲۲ – چو پایوں، پاگلوں اوران بچوں کا جومسجد کا احترام نہیں کر سکتے مسجد میں داخل کرنا مکروہ ہے، اس لئے کہ ان کی جانب سے مسجد کو

- (۱) حديث: "من سمع رجلا ينشد ضالة في المسجد فليقل...... كل روايت مسلم (۱/ ۹۷ طبح الحلمي) نے حضرت ابو ہر يرة سے كى ہے۔
- (۲) حديث: "إذا رأيتم من يبيع أو يبتاع في المساجد فقولوا: لا أربح الله تجارتك، وإذا رأيتم من ينشد فيه ضالة فقولوا: لا رد الله عليك، كى روايت تريزى (۳۲ ما ۲۱۱، طبح الحلى) نى كى باوراس كو حسن كها ب-

ان کی دلیل قرآن کریم کی یہ آیت ہے: ''وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِوِي سَبِيُلِ<sup>ِ،(1)</sup> (اورنہ جنابت کی حالت میں بجزاں کے کہ تم مسافر ہو)، یعنی تم نماز کی جگہوں کے قریب نہ جاؤ،اس لئے کہ نفس نماز میں راستہ ہے گذرنانہیں ہے، بلکہ گذرنا صرف نماز کی جگہ میں ہوگا اور وہ مسجد ہے۔

اسى طرح ان كى دليل حفزت جابر كى بيحديث ب، وه كهتم بين: "كان أحدنا يمر في المسجد جنبا مجتازاً"<sup>(1)</sup> (تهم ميں توكى شخص حالتِ جنابت ميں مسجد سے ہوكر گذرتا تھا) اور حفزت عائشتر كى حديث ب: "إن حيضتك ليست في يدك"<sup>(m)</sup> (تمهادا حيض تمهار بے باتھ ميں نہيں ہے)۔

اور مزنی، ابن المنذر اورزید بن اسلم کی رائے ہے کہ مطلقاً جنبی کا مسجد میں تظہر نا جائز ہے، ان کی دلیل حضرت ابو ہریرہ گی یہ حدیث ہے: "المسلم لاین جس" (مسلمان نجس نہیں ہوتا)، اور یہ کہ مشرک جب مسجد میں تظہر سکتا ہے توجنبی مسلمان تو بدر جداولی تظہر سکتا ہے، اور اصل یہ ہے کہ حرام نہیں ہے اور حرام کہنے والوں کے پاس کوئی ضحیح وصر کے دلیل نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔ ان احکام کی تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح" مسجد''' جنابت'

- (۱) سورهٔ نسار ۳۳\_
- (۲) حدیث جابر: "کان أحدنا یمر فی المساجد جنبا مجتازاً" کی روایت سعید بن منصور نے کی ہے جیسا کہ کشاف القتاع (۱/ ۸/۱۱ طبع عالم الکتب) میں ہے۔
- (۳) حدیث: 'اِن حیضتک لیست فی یدک" کی روایت مسلم (۲۴۵/۱ طبع الحلبی ) نے حضرت عائش سے کی ہے۔
- (۴) البنایه ۱۲ ۲۳۴، حاشیه ابن عابدین ار ۱۱۵، ۱۹۴، کشاف القناع ۱۷۸، ۱۴، ۱۹۸، الجموع ۲/۱۶۰، ۱۷۷، ۱۵۸، مواجب الجلیل ار ۷۷۷، جواهر الإکلیل ار ۳۲،۲۳

تنشيف

تعريف: ا- لغت میں تنشیف" نشّف"کا مصدر ہے، کہاجا تا ہے: نشف الماء تنشیفاً یعنی پانی کو چیتھ کے وغیرہ سے ختک کردینا، ابن الا ثیر فرماتے ہیں: نشف کا اصل معنی پانی کا زمین اور کپڑے میں داخل ہونا ہے، کہاجا تا ہے: نشفت الأرض الماء تنشفہ نشفا: یعنی زمین نے پانی کو جذب کرلیا<sup>(1)</sup>، اور اسی معنی میں حدیث ہے: "کان لرسول اللہ علیک نشافة ینشف بھا غسالة وجھہ"<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیک کے پاس ایک منہ یو تچھنے کا کپڑ ایعن رومال تھاجس سے آپ علیک وضوکا پانی یو نچھا کرتے تھے)۔ فقہاء اس کو لغوی معنی ہی میں استعال کرتے ہیں، بیہ حضرات فرماتے ہیں: تنشیف سے مراد کپڑے وغیرہ سے پانی کو خشک کرنا ہے<sup>(1)</sup>۔

- (۱) القاموس المحيط : المصباح الممنير ، النهابيدلا بن الأشير ماده: "نشف" .
- (۲) حدیث: "کان لرسول الله علی مشافه ینشف بها غسالة وجهه"
  کاذکرابن اثیر نے النہایہ (۵۸۵) میں انہیں الفاظ کے ساتھ کیا ہے، اور اس کی روایت ترمذی اور حاکم نے حضرت عائشہ سے ان الفاظ کے ساتھ کیا ہے، اور ہے: "أن النبی علی علی کان له خوقة ینشف بها بعد الوضوء"، حاکم ہے: "أن النبی علی علی کان له خوقة ینشف بها بعد الوضوء"، حاکم اس کی تبیی بین ہیں دی جائیں کا نائہ ہے، حارت ما کہ وغیرہ سے مروی ہے، شینی نے کہتے ہیں: اس کی روایت نہیں کی ہے، اور داکم نے حضرت ما کنہ ہے، حاکم اس کی روایت ترمذی اور حاکم نے حضرت ما کنہ ہے، حاکم ہے: "أن النبی علی میں میں کہ حضرت ان بن ما لک وغیرہ سے مروی ہے، شینی نے کہتے ہیں: یہ حدیث حضرت ان بن ما لک وغیرہ سے مروی ہے، شینی نے اس کی روایت نہیں کی ہے، اور ذہبی نے اس کی تائید کی ہے۔ احمد شاکر کہتے ہیں: اس طرح سے حدیث کی سند سیح ہوجاتی ہے (ترمذی ا / ۲۰ 2، ۵۵ طبع الحکمی، المستد رک / ۱۹۵۱)۔

- (۱) المدخل لابن الحاج ۲ (۲۳۵، إعلام الساجد رص ۲۲۳، تخفة الرائع ر ۲۰۴٬ المجوع ۲ ۲ ۲ ۱۷
- (۲) حدیث: "صلی دسول الله ﷺ حاملا أمامة بنت زینب" کی روایت بخاری (فتح الباری ار ۵۹۰ طبع السلفیه) اور مسلم (۱۸۵ ۲ طبع الحلبی) نے حضرت ابوقتادہ ﷺ کے ہے۔
- (۳) حدیث: "طاف علی بعید "کی روایت بخاری (فتح الباری ۳ ۲ ۲ ۲ طبع السّلفیہ)اور سلم (۹۲۲/۲ طبع الحلی )نے حضرت ابن عباسؓ کے لیے۔

منشيف ا

اور تنظیف کو جائز کہنے والوں کی دلیل چند احادیث ہیں، جو یہ بیں: شیخین کے نزدیک ام ہانی کی بی حدیث ہے:"قام رسول الله علیف اللہ فسترت علیه فاطمة ثم أخذ ثوبه فالتحف به"<sup>(1)</sup> (نمی کریم علیف عنس کرنے کے لئے کھڑے ہوئے، حضرت فاطمہ نے ان پر پر دہ فر مایا، پھر آپ علیف نے اپنا کپڑ الیا اور اس کو اپنے بدن سے لپسٹ لیا) اور ظاہر ہے کہ میتن شدیف ہی میں ہوتا ہے۔

فقلب جبة صوف كانت عليه فمسح بها وجهه''<sup>(۳)</sup>

- (۱) حدیث: "قام رسول الله ﷺ إلى غسله فسترت عليه فاطمة ثم أخذ ثوبه فالتحف به" كى روايت بخارى (فخ البارى ۲۹/۲۱ طبح السلفيه) اور سلم (۱/۲۲۱ طبع عيسی الحلي ) نے كى ب،الغاظ سلم كے ہيں۔
- (۲) حدیث: "أتانا النبي تَنْكَلْنَا فوضعنا له ماء فاغتسل ثم أتیناه بملحفة ورسیة فاشتمل بها فكأني أنطر إلى أثر الورس على عكنه "كى روایت ابوداود (۵ / ۲۳ ۲ طبع عزت عبید الدعاس) اورا بن ماجر (۱۸ ۸۵ طبع عیسی الحلی) نے كى ہے، منذرى كتب بيں: نسائى نے مرسلاً ومند أاس كى روایت كى ہے۔
- (۳) حدیث: "أن رسول الله ﷺ توضأ فقلب جبة صوف كانت علیه فمسح بها وجهه" كی روایت ابن ما جد (۱۸۸۱ طبع عیسی الحلق) نے كی ہے، اور بوميرى كی الزوائد ميں ہے: اس كی سند صحح ہے، اور اس كے

متعلقہ الفاظ: تحفیف: ۲-لغت میں تجفیف کامعنی خشک کرنا ہے، اور فقہاء کے نز دیک سے اس معنی میں مستعمل ہے<sup>(1)</sup>۔ تنشیف اور تحفیف کے درمیان فرق ہیہ ہے کہ:'' تنشیف'' اکثر وبیشتر پانی کو کپڑ بے یا اون وغیرہ سے خشک کرنے کو کہتے ہیں، البستہ

لفظ<sup>ر ( ت</sup>جفیف' ' اس سے اور اس کے علاوہ مٹی وغیرہ سے پو نچھنے اور دھوپ میں یا سامیہ وغیرہ میں رکھ کر خشک کرنے کے لئے بھی استعال ہوتا ہے،لہذ اتجفیف تنشیف سے عام ہے<sup>(1)</sup>۔

- اجمالی حکم: سا-وضواور خسل کے بعد تنشیف: وضوادر عنسل کے بعد رومال یا کپڑے وغیرہ سے بدن خشک کرنے اور پو نچھنے میں کوئی حرج نہیں ہے، حنفیہ ما لکیہ اور حنابلہ اسی کے قائل ہیں، اور یہی ایک قول شافعیہ کے نزدیک ہے۔ ابن المنذر نے حضرت عثان بن عفان، حسین بن علی، انس بن ما لک، بشر بن اُبی مسعود، حسن بھری، ابن سیرین، علقمہ، اسود، مسروق، ضحاک، ثوری اور الطحق سے تنشیف کی اباحت کوفل کیا ہے (<sup>m)</sup>۔
- (۱) محیط الحیط، المصباح المنیر ، لسان العرب، کشاف القناع ۵۷۹۹۹، مطالب اولی النبی ۱۷٫۱۱۲، حاشیة الجمل علی شرح المنبح ۱۷٫۲۷۲، حاشیه ابن عابدین ۱۷۷۷-۲-
- ۲) البنايد ا/۲۲۵، فتح القد يرا /۲۰۷ اطبع داراحياء التراث العربي، حاشية الطحطاوي على الدرا /۱۵۷، حاشيدا بن عابدين ا /۲۰۶۱ .
- (۳) عمدة القاری ۳/ ۱۹۳، ۱۹۵ طبع المنیر میه البنامیه ۱۱۹۱، ۱۹۲ طبع دارالفکر، الفتادی البندمیه ۱۹۶، التاج والاِ کلیل بهامش الحطاب ۲۲۲۱، روضة الطالبین ۱/ ۲۳، کشاف القتاع ۱/۲۰۱، ۲۰۰، المغنی مع الشرح الکبیر ۱/ ۱۳۳۰، فتح الباری ۱/ ۳۲ سطیع السلفیه۔

تنشيف ۲-۳

کراہت منقول ہے،اور حضرت جابر بن عبداللّٰہ نے بھی اس سے منع فرمایا ہے<sup>(۱)</sup> ۔

وضو کے بعد یو نچھنا افضل ہے یا نہیں یو نچھنا: ۲۹ - جو لوگ وضو کے بعد یو نچھنے کوجائز کہتے ہیں ان میں اختلاف ہے کہ یو نچھنا افضل ہے کہ نہ یو نچھنا۔ مالکیہ وحنا بلہ کی رائے (اور یہی شافعیہ کا اصح قول ہے) کہ نہ یو چھنا افضل ہے، اس لئے کہ حضرت میمونہ کی حدیث ہے: "اُن النبی ع<sup>رسینی</sup> اغتسل قالت: فأتيته بخو فة فلم یو دھا فجعل ینفض بیدہ، <sup>(۲)</sup> (نبی کریم عیالیتہ نے اس کو نہیں لیا، اور آپ میں ایک کپڑا لے کر آئی، آپ علیک نے اس کو نہیں لیا، اور آپ میں ایک کپڑا لے کر آئی، آپ علیک کے اس کو نہیں لیا، اور آپ

یاس وقت ہے جبکہ اس کو ٹھنڈک کے خوف یا نجاست وغیرہ کے لگ جانے کے ڈر سے اس کی ضرورت نہ ہو ور نہ اس کا ترک کرنا مسنون نہیں ہے، اذ رعی فرماتے ہیں: یہ سنت مو کدہ اس وقت ہے کہ جب وضو یا غسل کے بعدا یسے نجس مقامات پر جائے جہاں ہوا کمیں چل رہی ہوں، اور اسی طرح اگر پانی کی ٹھنڈک کی شدت یا مرض یا زخم کی شدت اس کو تکلیف پہنچائے یا وضو کے بعد تیم کرے یا مذکورہ حالات کی طرح اورکوئی حالت ہوتو درست ہے (<sup>m)</sup>

- (۱) البنایه ار ۱۹۲،عمدة القاری ۳۷ (۱۹۵، نیل الأوطار ۲۲۱/۱ طبع دارالجیل، المغنی مع الشرح الکبیر ار ۱۳۳۴۔
- (۲) حدیث: "أن النبي عَلَيْتِ اغتسل قالت: فأتيته بخرقة فلم يردها فجعل ينفض بيده" کی روايت بخاری (فتح الباری ا ۲۸۳ طبح السّلفيه) اور سلم (۱ ۲۵۴ طبح عيسی الحلبی) نے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں اور سے حضرت میونہ کی حدیث ہے۔
- (۳) کشاف القناع ۲۰۱۱، روضة الطالبين ۲۷۳، أسنی المطالب ۲۷، التاج والإکلیل بهامش الحطاب ۲۲۱۲ به

(رسول الله علي الله عن المعلم الما اور جوآ پ كاو پراون كا جبه تها اس كوال كيا اور اس سے اپنا چېره يو نچها) ۔ حضرت ابو بر حکی حدیث ہے: ''كانت للنبي علي الله بن خوقة کیر اتها جس سے آپ علي الوضوء ''<sup>(1)</sup> (نبي كريم علي الله بن علي ايك کپر اتها جس سے آپ علي الله وضوك بعد پاني يو نچها كرتے تھے) ۔ ابو مريم اياس بن جعفر كسى صحابي سے حديث قتل كرتے ہيں :''أن النبي علي الله منديل أو خرقة يمسح بها و جهه إذا النبي علي الله منديل أو خرقة يمسح بها و جهه إذا سے آپ علي الله منديل أو خرقة يمسح بها و جهه إذا النبي علي الله منديل أو خرقة يمسح بها و جهه إذا النبي علي الله منديل أو خرقة يمسح بها و جهه إذا موضاً ''<sup>(1)</sup> (نبي كريم علي الله منديل أو خرقة يمسح بها و جهه إذا سے آپ علي الله وال له منديل أو خرقة يمسح بها و جهه إذا النبي علي ، سعيد بن المسيب ، خوبی ، جاہد اور ابوالعاليه وضواور خسل مروى ہے كہ نبي كريم علي اله مندين الم مندين من بين كي الله المان من بين ك مروى ہے كہ نبي كريم علي وضوك بعدرومال سے چره نبيں پو نبي ك تھ <sup>(7)</sup> اور نه الو مروم اور نه ابن مسعود يو نبي مي اله مندين ك

- حدیث: "کانت للنبی ﷺ خوقة یتنشف بها بعد الوضوء" کی روایت ترمذی (۱/ ۴۲ طبع مصطفیٰ الحلی) نے حضرت عائشہؓ ہے کی ہے، (۱/۵۵ طبع مصطفیٰ الحلی) اور بیہیتی (۱/۵۸ طبع دارالمعرفہ) نے حضرت ابو کمرؓ ہے کی ہے، احمد شاکر نے اس کوضیح قرار دیا ہے (ترمذی ا/۵۵ طبع مصطفیٰ الحلی )۔
- (۲) حدیث: "أن النبي عَلَيْكَ كان له مندیل أو خرقة یمسح بها وجهه إذا توضأ عینی فرماتے میں، نسانی نے اکنی میں صحیح سند کے ساتھ اس کو روایت کیا ہے (عمرة القاری ۲۳/ ۱۹۵ طبع المزیر سے)۔
- (٣) حديث: "أن رسول الله تلطيل لم يكن يمسح وجهه بالمنديل" شوكاني فرمات بين كداس كوابن شابين في النائخ والمنهوخ ميں روايت كيا ب، حافظ في كها: اس كى سند ضعيف ب(نيل الأوطار ا ٢٢١ طبع دار الجيل)-

تنشیف ۵، تعظیم ۲-۲ حنفیداور ایک قول کے مطابق شافعیہ کے یہاں وضو کے بعد رومال سےصاف کرنااور یو نچھنافضل ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیلات کے لئے دیکھئے:اصطلاح<sup>در عن</sup>سل''اور' وضو'۔

> میت کی تنتیب : ۵- میت کو گفن پہنا نے سے پہلے پاک کپڑ ے سے میت کی تنشیف مندوب ہے تا کہ اس کا گفن نہ بیسیکے اور وہ جلد کی خراب نہ ہو، حضرت ام سلیم کی حدیث میں ہے:" فیا ذا فرغت منبھا فألق علیھا ثوبا ن ظیفا''<sup>(۲)</sup> (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجا و تو میت پر ن ظیفا''<sup>(1)</sup> (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجا و تو میت پر ن ظیفا''<sup>(1)</sup> (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجا و تو میت پر ن ظیفا''<sup>(1)</sup> (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجا و تو میت پر ن ظیفا''<sup>(1)</sup> (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجا و تو میت پر ن ظیفا''<sup>(1)</sup> (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجا و تو میت پر ن ظیفا''<sup>(1)</sup> (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجا و تو میت پر ن ظیفا''<sup>(1)</sup> (جب تم عنسل دینے سے فارغ ہوجا و تو میت پر کپڑ ا ڈال دو)، اور قاضی نے ن کر کی ہے کہ انہوں نے بیان کیا: کپڑ ے سے خشک کیا)۔

- حاشیة ابی السعودعلی شرح الکنو ا < ۲۰، روضة الطالبین ا < ۲۳ -</li>
- (۲) حدیث:"فواذا فرغت منها فألق علیها ثوباً نظیفاً....." بیتمی کہتے ہیں: طبرانی نے اس کودوسندوں کے ساتھ روایت کیا ہے، ایک میں لیٹ بن اُبی سلیم ہیں جو مدلس ہیں لیکن وہ ثقہ ہیں،اور دوسری میں جند ہیں جو تقہ ہیں لیکن ان کے بارے میں کلام ہے (مجمع الزوائد ۳۲ ۲۲ طبع دارالکتاب العربی)۔
- (۳) الاختیار تعلیل المخار ۲۱ ، فتح القد یرا ۲۵ ۲ طبع دارصا در ، الشرح الصغیر ۱۹۷۱ ، مواجب الجلیل ۲ ۲ ۳۲۰ ، المجموع شرح المبذب ۲۵ ۲۷ ۱۰ نهایة المحتاح ۲ ۲ ۲ ۳۳ ، المغنی مع الشرح الكبیر ۲ ۲ ۳۰ ، اور حدیث "فجففوه بثوب" کی روایت احمد بن خلبل نے اپنی مند (۲ ۲۰ ۲) میں حضرت ابن عبال سول الله علی الفاظ کے ساتھ کی ہے: "حتی إذا فر غوا من غسل دسول الله علی و کان یغسل بالماء والسدر جففوه ثم صنع به ما یصنع بالمیت..... "احمد شار تحقق المند ( ۲ ۲۵ ۳ ، تم صنع به ما یصنع بالمیت..... " احمد شار تحقق المند ( ۲ ۲ ۵ ۳ ۲ ، حدیث کو صفه من البی علی مند حقیق ہے، اور ابن کثیر نے ابن عبال کی حدیث کو صفه تنسل البی علیک مند مند میں بیان کیا ہے اور کہا: احمد اس میں منفرد میں (البدا یہ والنہ ایہ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ )۔



تعریف: ا - مکه کے شمال مغرب میں حل میں ایک جگہ '' تنعیم'' ہے، اور مدینہ منورہ کی جانب سے حرم کی حد ہے، فاسی فرماتے ہیں: باب عمرہ اور حرم کے ان نشانات کے درمیان کی مسافت جو اس طرف زمین میں ہیں، وہ نہیں جو پہاڑ پر ہیں، بارہ ہزارچار سو ہیں ذراع ہے<sup>(1)</sup>۔ اس کا نام <sup>تنع</sup>یم اس وجہ سے ہے کہ جو پہاڑ داخل ہونے والے کی دائیں جانب ہے اس کو'' ناعم'' اور بائیں جانب والے کو'' منعم'' یا '' نعیم'' کہتے ہیں اور وادی کو نعمان کہتے ہیں<sup>(1)</sup>۔

تنعیم سے متعلق احکام: ۲-فقہاء کااس پراجماع ہے کہ عمرہ کرنے والے کمی کے لئے حل تک جانا ضروری ہے چر وہاں سے احرام باند ھے گاتا کہ عبادت میں حل وحرم دونوں کو جمع کرلے، برخلاف کمی حاجی کے اور اس شخص کے جو اس کے حکم میں ہو، وہ اپنے گھر سے احرام باند ھے گا، اور انہوں نے

- () ابراہیم رفعت باشانے فاسی کے قیاس کے اعتبار سے بعض جگہوں کی ہاتھ والے ذراع کی مقدار نکالی ہے،جس سے ہاتھ کا ذراع ۹ م سینٹی میٹر ہوا،لہذا ان کے اندازہ کے مطابق شعیم اور باب العمرہ کے درمیان کی مسافت ۸ ۲۱۴ میٹر ہے ( مرآ ڈالحرمین ۱/۱۳۳۱)۔
- (٢) معجم البكدان ٢ ٣٩ ٦ كتاب المناسك لأبي إسحاق الحربي رص ٢ ٢ ٣، لسان العرب ماده: `` نعم'، مرآة الحرمين ١ / ١ ٣ طبع دارالكتب المصرية، شفاء الغرام بأ خبارالبلد الحرم الر ٢٢ طبع الحليي، فتح الباري ٢ / ٢ - ٢ طبع السلفية، البناية ٢ / ٥٩ ٨ -

بيعلت بيان کی ہے کہ وہ عرفہ جائے گا، اور اس کا تعلق حل سے ہے، ای طرح وہ حل و حرم دونوں کو جنع کر لے گا<sup>(1)</sup>۔ علی ہے مراد ہر وہ شخص ہے جو مکہ میں ہو، خواہ وہ و ہاں کا با شندہ ہو یا نہ ہو<sup>(۲)</sup>۔ عرب کر نے کے لیے حل کے اضل مقام کے سلسلہ میں اختلاف ہے: عرب کہ الکیہ اور جمہور شافعیہ کی رائے (اور حنا بلہ کا ایک قول) ہی ہے کہ عرب کے احرام کے لیے حل کے اطراف میں سب سے افضل مقام مقام جرانہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> اعتدمر من الم جعر انہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> اعتدمر من الم جعر انہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> اعتدمر من الم جعر انہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> من الم جرانہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> من الم جرانہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> من الم حرانہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے: ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> من الم حرانہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے، ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> من الم حرانہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے، ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> من الم حدانہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے، ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> من الم حدانہ ہے، اس لئے کہ حدیث ہے، ''ان النہ پی ع<sup>قلین</sup> من الم حدانہ ہے، اس الم مندین عائشہ کر میں الم میں محدیث ہے، ''ان النہ ہوں کا کہ مروبی ہے، پھر افضل کو تکم دیا تھا کہ دوں دہاں ('نی کریم ع<sup>قلین</sup> کو تکم دیا تھا کہ دوں دہاں ('نی کریم ع<sup>قلینہ</sup> من الم عنیا ان میں الہ من میں الم عنیا ان

- (۱) بداية الجعتبد الر۲۸۹ طبع المكتبة التجاريه، المغنى لا بن قدامه ۲۵۹ طبع الرياض، البنايه سار ۲۵۹،۴۵۵، فتح القد ير ۲۲۳ طبع دارا حياء التراث العربي، تعيين الحقائق ۲۸۸، حاضة العدوى على شرح الرساله الر ۲۵۹ شائع كرده دارالمعرفه، المجموع شرح المهذب ۲۰۹/۷ طبع المنيريه، روضة الطالبين ۳/ ۲۳۳، نهاية الحتاج ۳/ ۲۵۵۔
  - (۲) حاشیة العدوی علی شرح الرساله ا ۷۷ ۵ ۳ -
- (۳) حديث: ''اعتمر النبي ﷺ من الجعرانة'' کی روایت بخاری (فنج الباری/۳۳۹طبعالتلفیہ)اورمسلم(۳۱۲/۳۱طبعالحلق) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "أمو أم المؤمنین عائشة أن تعتمو من التنعیم" كى روایت بخارى (فتح البارى ۵۸۲/۳ طبع التلفیه) نے كى ہے۔
- (۵) حاشیة العدوی علی شرح الرساله ا ۲۵٬۳۵۷ مواجب الجلیل ۲۸/۳ شائع کرده

- مصر، روضة الطالبين سار ۲۶، نهاية الحتاج سار مرب المير (۲۹۶ مل دارا معارف مصر، روضة الطالبين سار ۲۶، نهاية الحتاج سار ۲۵۵ ، الإ نصاف ۲۷ ۵٬ ۵۵ طبع داراحياءالتر اث العربى،الفروع لا بن خلح سار ۲۷۵ طبع عالم الكتب۔ حديث: "هم النبي عليظ بالاعتمار من الحديبية فصده الكفار" كى روايت بخارى (فتح البارى 2 / ۳۵ ۲ طبع السلفيه) نے كى ہے۔
- (۱) حدیث: "أمر عبدالرحمن بن أبی بكر أن یذهب بأخته عائشة
  ۱) الی...... كلروایت مسلم (۸۸۱/۲ طبح الحلی) نے كل ہے۔
- (۲) حاشید ابن عابدین ۲ (۱۵۵ طبع بولاق، البنایه ۵۹/۵۹، الانصاف ۷ / ۵۴، التنبیه فی الفقه علی مذہب الإ مام الشافعی ر ۵۷ طبع مصطفیٰ الحکسی و سی سی د
- (۳) نیل الأوطار ۲۶/۵ طبع دارالجیل ،عمدة القاری ۱۰ (۲۰ اطبع المنیرید، المغنی لا بن قدامه ۲۵۹/۳۷
- (۳) حدیث ابن سیرین:"وقت دسول الله ﷺ .....، کی روایت ابوداؤد نے المراسل میں کی ہے، جیسا کہ تحفۃ الإ شراف للمز نی (۳۱ / ۵۷ طبع الدارالقیمہ) میں ہے،اورابوداؤد نے سفیان سے تقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: بیچدیث غیر معروف ہے۔

تنعيم ٢

تنقمذ

تعريف: ا – لغت میں تنفیذ کا معنی : کسی چیز کو اس کے مقام سے آگے برُ هاناب، كهاجاتا ب: نفذ السهم في الرمية تنفيذاً: يعن تير چھید کریار ہو گیا۔ اور نفذ الکتاب کامعنی ہے: خط بھیجنا۔ اور نفذ الحاكم الأمو كامعنى بيرحاكم فيصله كيااوراس كونافذ كيا() -اس لفظ کا شرعی اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگنہیں ہے، اور نفاذ کامعنی حکم پرشرعی انژات کا مرتب ہونا ہے۔ کسی جائم کو دوسرے جائم کے فیصلہ کاعلم ہواور اس کو وہ تسلیم کرے اس کو تنفیذ کہتے ہیں اور اس کا نام ا تصال بھی ہے، اس کومجاز أ ثبوت بھی کہتے ہیں، ابن عابدین فرماتے ہیں: غالبًا ہمارے اس زمانے میں یہی متعارف ہے<sup>(۲)</sup>۔ ۲ - حکم یا عقد کے نفاذ اور تنفیذ کے درمیان فرق بہ ہے کہ نفاذ کا مطلب عقد یا حکم کاضیح ہونا اور اس سے خاص انژات کا مرتب ہوناہے، جیسے محکوم علیہ پر حد قائم کرنے کا واجب ہونا، اور مشتر ی کی طرف مبيح کی ملکیت اور بائع کی طرف ثمن کی ملکیت کامنتقل ہونا،اور تنفیذ عقد پاحکم کے مقتضی کے مطابق عمل کرنا، اور محکوم علیہ پر حد کی تعفيذ اورمشتري كومبيع اوربائع كوثن سيردكركاس كونا فذكرنا ب ،خواه

(I) تاج العروس، لسان العرب ماده: "نفذ"-

(۲) ابن عابدین ۳۷ ۲۹۷،مطالب اولی کنبی ۲۷ ۸۸ ۳۷

لئے نبی کریم علیظیہ نے تعیم کو میقات متعین کیا ہے)۔ پھر طحاوی فرماتے ہیں: دیگر حضرات نے ان کی مخالفت کی ہے اور کہا ہے: عمرہ کی میقات حل ہے اور حضرت عائشہ کو تنعیم سے احرام باند صنے کا حکم اس لئے دیا گیا، کیونکہ حل کے مقامات میں مکہ سے سب سے زیادہ قریب تنعیم تھا، پھر حضرت عائشہ سے ان ہی کی صدیث سے مروک ہے کہ انہوں نے فرمایا: حرم سے سب سے زیادہ قریب ہمارے لئے تنعیم تھا، لہذا میں نے وہیں سے عمرہ کیا۔ کہتے ہیں کہ اس سے بیڈابت ہوتا ہے کہ تعیم اور دیگر علاقے اس میں سب



د مکھئے:''نافلہ''

نیل الأوطار ۲۶/۵، شرح معانی الآثارللطحا دی ۲ (۲۰ ۲۰ - ۲۰).

تنفل، تنفيذ ا-٢

تنفیذ کا اختیار کس کو ہے: ۵-جس حق کی تنفیذ مقصود ہے اس کے اعتبار سے الگ الگ لوگوں کو تنفیذ کا اختیار ہوتا ہے۔ اگر نافذ کیا جانے والاحق سزا ہو مثلاً حد، تعزیر ات اور قصاص تو فقہاء کا اتفاق ہے کہ امام یا نائب امام کی اجازت کے بغیر اس کی تنفیذ جائز نہیں، اس لئے کہ اس میں اجتہا د اور احتیاط کی ضرورت ہے، اور ظلم و خطا کا اندیشہ ہے، لہذا اس کو اللہ کی مخلوق میں اس کے نائب کے سپر دکردینا واجب ہے، اور اس لئے کہ نبی کریم علیق مائب کے سپر دکردینا واجب ہے، اور اس لئے کہ نبی کریم علیق حدود قائم کیا کرتے تھے، اور اسی طرح آپ کے خلفاء بھی حدود قائم کہ اکرتے تھے<sup>(1)</sup>

تفصیلات کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' استیفاء''۔ حفید کا مذہب یہ ہے کہ ہر مسلمان کے لئے معصیت میں مبتلا ہونے کی حالت میں سزا کی تنفیذ جائز ہے، اس لئے کہ وہ منکر سے روکنا ہے اور اس پڑ مل کرنے کے لئے ہر شخص ما مور ہے<sup>(1)</sup> ۔ اگر نافذ کیا جانے والاحکم بندوں کے مالی حقوق کا ہو، توجس پر تن ہے اس پر تنفیذ واجب ہوگی، اگروہ بغیر کسی عذر شرعی کے گریز کر یے تو حاکم صاحب حق کے مطالبہ پر عدالت کی طاقت سے اس کو نافذ کر ے گا، تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' استیفاءُ' اور'' حسبة '' ۔

قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ کا تھم: ۲ - جب قاضی سے سی ایسے فیصلہ کی تنفیذ کا مطالبہ ہوجس کواس نے خود کیا ہوتو فقہاء کا انفاق ہے کہ اس پرلا زم ہوگا کہ وہ اس کونا فذ کرے

- (۱) مطالب اولی اکنبی ۱۵۹/۲۱، روضة الطالبین ۱۷۱/۱۲۱، ۱۰/۱۰۱۰، الخرشی ۸ر ۱۱٬۲۴ با مابدین ۱۸/۸۳-
  - (۲) ابن عابدین ۳/۱۸۱\_

عقد کرنے والے کی رضامندی سے ہو یا حاکم کے فیصلہ کی وجہ سے، فقہاء فرماتے ہیں: تنفیذ کو کی حکم نہیں ہے، بلکہ وہ سابق حکم پرعمل ہے، اور موقوف عقد کی اجازت دینا ہے۔ اسی وجہ سے وہ حضرات فرماتے ہیں کہ محکوم بہ پر حکم لگا نا تحصیل حاصل ہے اور دہ ممنوع ہے<sup>(1)</sup>۔

متعلقه الفاظ:

قضاء:

<sup>44</sup> لغت میں قضاءکا معنی بحکم دیناہے<sup>(۲)</sup>، اسی معنی میں قرآن میں ہے: "وَقَضی دَبُّکَ اَلَّا تَعُبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ" <sup>(۳)</sup> (اور تیرے پر وردگار نے حکم دےرکھا ہے کہ بجزائی (ایک رب) کے پر سنٹن نہ کرنا)۔ قضا اور تنفیذ کے درمیان فرق میہ ہے کہ تنفیذ قضا کے بعد ہوتی ہے، اور قضا اس کا سبب ہے۔

نثر عظم: ۲۹ - وصی یا ورثاء پرمیت کی وصیتوں کوان کی نثر الط کے ساتھ نافذ کرنا واجب ہے، اور حاکم یا نائب حاکم پر محکوم علیہ کے خلاف سزاؤں کی تعفیذ واجب ہے، اور جو شخص اپنے اختیار سے مالی حقوق کا التزام کرے، یا شارع اس پر کوئی حق لازم کر ے اس پر لازم شدہ حقوق کا نافذ کرنا واجب ہے، جو شخص رضا مند کی سے تنفیذ سے کر یز کر ےاور صاحب حق اپنے حق کا مطالبہ کر بے تو حاکم پر جبراً اس کو نافذ کرنا واجب ہے۔

- (۱) ابن عابدین ۳۸ ۳۶٬۳۲۴،مطالب اولی انبی ۲۷/۷۲، المغنی ۲/۷۹
  - (۲) تاج العروس\_
  - (۳) سورهٔ اِسراء (۳۳-

جبکہاسے بیہ یادہو کہ بیاسی کا فیصلہ ہے، اگر بھول جائے اوراسے یا دنہ آئے کہ بیاسی کاحکم ہے، توفقتہاء کے درمیان اس فیصلہ کی تنفیذ کے جائز ہونے میں اختلاف ہے۔

حنفنہ وشا فعیہ کا مذہب میہ ہے کہ اس کی تنفیذ اس وقت تک جائز نہیں جب تک کہ یاد نہ آجائے، اگر چہ دو گواہ اس بات کی گواہی دیں کہ بیاتی کا فیصلہ ہے، یا وہ کوئی کا غذ دیکھے جس میں لکھا ہوا ہو کہ بیاتی کا فیصلہ ہے، اس لئے کہ اس کے لئے یاد کر کے یقین حاصل کرناممکن ہے، لہذا ظن پرعمل نہیں کرے گا، اور اس لئے بھی کہ خط میں تزویر اور جعلسازی کا امکان ہے<sup>(1)</sup>۔

ما لکیداور حنابلہ فرماتے ہیں: اگر دوگواہ گواہی دے دیں کہ بیاتی کا فیصلہ ہے تو اس پر اس کو قبول کرنا اور فیصلہ کو نافذ کرنا لازم ہوگا، بیر حضرات فرماتے ہیں: اس لئے کہ اگر دوا شخاص اس کے پاس کسی دوسرے کے فیصلہ کی گواہی دیں تو قبول کرےگا، تو اسی طرح یہاں بھی ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

دوسر بے قاضی کے فیصلہ کی تنفیذ کا حکم: 2 - جب قاضی کے پاس کسی دوسر بے قاضی کا فیصلہ پیش کیا جائے تو وہ اس کی تنفیذ کر بے گا، اگر چہ وہ اس کے مذہب کے خلاف ہو، یا وہ مید کیصے کہ اس فیصلہ کے علاوہ دوسرا فیصلہ اس سے بہتر ہے، بشر طیکہ وہ ایسا فیصلہ نہ ہوجس کوتو ڑنا واجب ہو، مثلاً وہ نص یا اجماع یا قیاس جلی کے خلاف ہو<sup>(m)</sup> ب تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح'' قضاء'' ب

- المحلي شرح المنهاج مهم مهم ۵۰۳۰ ۵۰ ۳۰ روضة الطالبين ۱۱ / ۱۵۷۔
  - (۲) المغنی۹/۲۷،۷۷،الخرشی۷/۱۹۹۱\_
- (۳) ابن عابدین ۴۸ (۳۲۴، ۳۲۵، روضة الطالبین ۱۱/ ۱۵۲، الخرش ۲۷۲۷، مطالب اولی اکنبی ۲/ ۹۸ ۳

وصیت کی شنفیذ: ۸ - شفیذ وصیت کی وصیت کرنامستحب ہے اور وصی پر اس کی شفیذ واجب ہے، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے۔ چنا نچہ جب دویا دو سے زیادہ اشخاص کو وصیت کرے، تو اگر ان میں سے ہرایک کو مستقلاً وصی بنایا ہوتو ہرایک کو اکیلیا کیلے شفیذ کا حق ہوگا، کیکن اگر شفیذ میں دونوں کے اجتماع کی شرط ہوتو کسی کو اکیل شفیذ کا حق نہیں ہوگا، اگر کسی نے اکیلے شفیذ کی تو شفیذ صحیح نہیں ہوگی، اگر مطلق ہوتو دونوں کے باہمی تعاون منیذ کی تو شفیذ صحیح نہیں ہوگی، اگر مطلق ہوتو دونوں کے باہمی تعاون پر اس کو محمول کیا جائے گا، اور ان میں سے کسی کو بیر حق حاصل نہیں ہوگا کہ دوسر کو چھوڑ کر وہ مستقل تصرف کر کے <sup>(1)</sup> ۔ وہ وصیتیں جن کی شرطیں کیا ہیں سے جانے کے لئے اصطلاح اور موصی اور وصی کی شرطیں کیا ہیں سے جانے کے لئے اصطلاح '' وصیت'' کی طرف رجوع کہا جائے ۔

باغيوں كے قاضى كے فيصلد كى تنفيذ : ٩- فقتهاء كے درميان بي<sup>شف</sup>ن عليہ ہے كہ اگر كسى شہر پر باغى غالب هوجا ئيں اوروہ اپنے ميں سے كسى كوقاضى بناليں پھر اس قاضى كا فيصلہ اہل عدل كے قاضى كے سامنے بيش كياجائے تو اہل عدل كے قاضى كا جو فيصله نافذ كياجا تا ہے ان كا بھى وہ فيصله نافذ كرے گابشر طيكہ : الف- ان كے پاس كوئى تا ويل ہو جو ظاہرى طور پر باطل نہ ہو، اگر ان كے پاس تاويل نہ ہوتو ان كے قاضى كے فيصلوں كى تنفيذ نہيں ہوگى، اور ما لكيفر ماتے ہيں : اگر ان كے پاس تاويل نہ ہوتو اس كے فيصلوں كا جائزہ لياجا ئے گا، جو فيصلہ درست ہوگا اس كا نفاذ ہوگا، اور مور سے نہيں ہو گا اس كورد كرد ياجا ئے گا۔ جو درست نہيں ہو گا اس كورد كرد ياجا ہے گا۔

(۱) روضة الطالبين ۲۸/ ۱۸ ۳۰،الدسوقی ۲۸/۵۵، مغنی ۲۷/ ۱۳،۱۷ نفتيار ۲۵/۷۶\_

ہوگا کہوہاس کوباطل قرارد<sup>ے (۱)</sup>۔ اور بعض متأخرین شافعیہ کا فتوی ہے کہ جب لوگ کسی عورت کی ولایت میں رہنے پر مجبور ہوجا <sup>ن</sup>یں تواس کا فیصلہ ضرورتاً نافذ ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ تفصیل اصطلاح'' قضاء''میں موجود ہے۔

غیر مسلم کے فیصلہ کی تنفیذ: اا - غیر مسلم کو قضاء کا منصب سپر دکرنا درست نہیں ہے، کیونکہ وہ ولایت کا اہل نہیں ہے، اور اس جیسے عہدوں پر اس کے فائز ہونے کا مطلب محض اس کو سردار بنانا ہے، اس کو حکم اور فیصلہ کا اختیار دینا نہیں ہے، اسی وجہ سے اس کا فیصلہ لو گول پر اسی دفت لا زم ہو گا جب وہ اس ہے، اسی وجہ سے اس کا فیصلہ لو گول پر اسی دفت لا زم ہو گا جب وہ اس مطلب محض اس کو سردار بنانا ہے، اس کو حکم اور فیصلہ کا اختیار دینا نہیں ہو جب سے راضی ہوجا کیں <sup>(س)</sup> جب تک وہ کا فر رہے گا مسلمانوں کے خلاف اس کا فیصلہ درست نہ ہو گا، ہاں! اس کے ہم مذہب لو گوں پر اس کی تنفیذ درست ہو گی<sup>(س)</sup> تفصیل ''باب القضاء'' میں موجود ہے۔

- (I) سابقه *م*راجع۔
- ۲) نهایة الحتاج مع حاشیة الشمر املسی ۸/ ۲۴۰ -
- (٣) نهاية الحمتاح ٨ر ٨ ٣٢ طبع مصطفى البابي الحلمي ، كشاف القناع ٢ / ٢٩٣ ـ
  - (۴) حاشیداین عابدین ۴۷/۲۹۹\_

ہوں،اگروہایسے ہوں توان کے فیصلوں کی تنفیذ نہیں ہوگی۔ ج-وہ فیصلہ نص یا اجماع، یا قیاس جلی کے مخالف نہ ہو<sup>(1)</sup>۔ یہ باغیوں کے قاضی کے فیصلہ کے سلسلہ میں ففتہاء کی اجمالی آراء ہیں۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:اصطلاح'' بغاق''۔

عورت کے فیصلہ کی تنفیذ: • ا - عورت کا فیصلہ کرنا درست نہیں ہے، اس لئے کہ حضور علیقیہ کا فرمان ہے: ''لن یفلح قوم و لّوا أمر هم امرأة''<sup>(7)</sup> (وہ لوگ ہرگز کا میاب نہیں ہوں گے جنہوں نے اپنے معاملہ میں کسی عورت کو والی بنایا)۔ <sup>ص</sup>ح ہونے کا نتیجہ ہے۔ امام مالک، امام شافعی اور امام احمد کی رائے یہی ہے۔ حفنی فرماتے ہیں: جن چیز وں میں عورت کی شہادت جائز ہے ان میں اس کا فیصلہ کرنا بھی جائز ہے، اور وہ قصاص اور حد کے علاوہ ہیں، موافق فیصلہ کر نے تو اس کا نفاذ ہوگا<sup>(4)</sup>، اور اگر وہ کسی حد یا قصاص موافق فیصلہ کر نے تو اس کا نفاذ ہوگا<sup>(4)</sup>، اور اگر وہ کسی حد یا قصاص

میں فیصلہ کرے، اور اس کو دوسرےقاضی کے سامنے پیش کیا جائے، جو اس کو جائز سمجھتا ہے اور اس کو نافذ کرد ہے تو اب کسی اور قاضی کو جن نہیں

- حاشیة الدسوقی ۲۹/۵۵۵، روضة الطالبین ۱۰/ ۵۳، این عابدین ۲۶/۷۰،
  نهایة الحتاج ۷/ ۲۰۰۹، المغنی ۸/۱۱۱۹۰، ۲۱، کشاف القناع ۲/۱۲۱۱۔
- (۲) حدیث: "لن یفلح قوه ...... کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۲۶/ طبع السّلفیہ) نے حضرت ابد بکر ہ ہے کی ہے۔
- (۳) حاشیة الدسوقی ۴۸ (۱۲۹، تحفة الحتاج ۱۸/۱۱۳، نهایة الحتاج ۸ (۲۴۰، کشاف القناع ۲۷ (۲۹۴-
  - (۴) ابن عابدین ۳۵۶/۳۵۹، فتح القدیر ۲۷۱۱ طبع دارا حیاءالتراث .

شرع حکم: **س**ا- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تعفیل جائز ہے، سوائے حضرت عمر و بن شعیب کے، وہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم علیک کے بعد کوئی نفل نہیں۔ شافعيهادرما لكيدكا مذهب بدي كتعفيل كاجواز صرف اس دفت ہے جب شد پد ضرورت در پیش ہو، اس طرح کہ دشمن کی تعداد زیادہ ہواور مسلمانوں کی تعداد کم ہواور حالات اس بات کے متقاضی ہوں کہ سرایا بھیج جائیں ،اورکمین گاہوں کی حفاظت کی جائے ،اسی وجہ سے رسول اللہ ﷺ نے بعض غزوات میں نفل دیا ہے اور بعض میں نہیں دیا ہے<sup>(۲)</sup>۔ حفنیہ کے نزدیک بیمستحب ہے، کیونکہ بیا یک طرح سے جہاد کی ترغيب ہے (۳)۔ م، - تنفیل کی تین صورتیں ہیں: اول: یہ کہ اما ملشکر کے آگے دشمنوں پر حملہ کرنے کے لئے ایک سر بیہ جیجے، اوران کے حاصل کردہ مال غنیمت میں ان کے لئے کچھ حصبه مثلاً تهائي بإجوتهائي مقرر كردے۔ دوم: بیہ کہ امام یا امیرلشکر کے بعض افراد کو جنگ میں ان کی شجاعت وبہادری اور پیش قدمی کے مظاہرہ کی وجہ سے پاکسی ایسے مفید کام کی وجہ سے جس میں وہ دوسروں سے فائق ہو، پہلے سے کسی شرط کے بغیر دے۔

- لسان العرب، مختار الصحاح ماده: ' رضح''، '' سهم'' -
- ۲) مغنی الحتاج ۳۷٬۲۰۱، روصنهٔ الطالبین ۲/۳۹٬۸۱ الزرقانی ۳٬۸۲۲، جواهر الإکلیل ۱۰۲۱۲-
  - (۳) فتحالقد بر۵/۹۴٬۲۰ بن عابدین ۳/۸۳ ب

تنفيل

تعريف: ا - لغت ميں تنفيل "نفل" ، ما خوذ ہے جس كا معنى غنيمت ہے، كہاجاتا ہے: نفّله ليعنى اس نے اس كو زيادہ ديا، اور (تخفيف كے ساتھ) نفلاً و أنفله إياہ بھى استعال ہوتا ہے، اور جب خليفہ مال غنيمت لشكر كے درميان تقسيم كرتو كہاجاتا ہے: نفل الإمام الجند، اور اسى طرح نفّل فلان على فلان كا معنى ہے فلاں نے فلاں كودوسر يرفوقيت دى۔ اہل لغت كہتے ہيں: نفل اور نافلہ كا قدر مشترك معنى اصل واجب

پراضافہ ہے۔ اصطلاح میں تنفیل اس مال کو کہتے ہیں جو مال غنیمت کے متعینہ حصہ سے زائد ہوجس کوامام یا امیرلشکراں شخص کودینے کی شرط لگائے جو( میدان جنگ میں) دشمنوں کوزیا دہ نقصان پہنچائے<sup>(1)</sup> ۔

متعلقة الفاظ: رضح: ۲ - رضح كامعنى تفور اعطيه ب، اور شريعت ميں رضح بيه ب كه جن كو غنيمت ميں حصه نہيں ملتا ہے ان كو حصه سے كم غنيمت ميں سے پچھ د ياجائے، جيسے بچے اورعور تيں جبكه وہ ايسا كام انجام ديں جو جنگ د ياجائے، جسے بختي اوره: ''نفل'، حاشيه ابن عابدين سر ٢٣٨، روضة الطاليين ١) ليان العرب مادہ: ''نفل'، حاشيه ابن عابدين سر ٢٣٨، روضة الطاليين قول ہے<sup>(1)</sup> اور ان کی دلیل یہ حدیث ہے: "لانفل إلا بعد المحمس"<sup>(1)</sup> (<sup>نفل خ</sup>س کے بعد ہی نکالا جائےگا)۔ حفنیہ کہتے ہیں کہ اگر امام جنگ کے دوران ہی ففل دے تو یہ مال فنیمت کے چار خمس میں سے ہوگا، البتہ اگر (جنگ کے بعد) مال فنیمت جمع ہوجانے کے بعد دیتو ہی صرف خمس میں سے ہوگا<sup>(۳)</sup>۔ مالکیہ کے یہاں ففل خمس میں سے ہوگا<sup>(۳)</sup>۔ مالکیہ کے یہاں ففل خمس میں سے ہوگا<sup>(۳)</sup>۔ امام کا حصہ ہے، اوران ہی کا ایک دوسرا قول یہ ہے کہ دو اصل مال فنیمت میں ہے ہوگا<sup>(۵)</sup>۔ منابلہ اور شافعیہ کے نزد یک یہ کہنا صحیح نہیں ہے، یہ حضرات حاصل کرے وہ اسی کی ہے، اور یہ شرط صحیح نہیں ہے، یہ حضرات فرماتے ہیں: یہ منقول ہی نہیں ہے کہ رسول اللہ علیک ہے، یہ حضرات مراتے ہیں: یہ منقول ہی نہیں ہے کہ رسول اللہ علیک نے ایسا کیا

نفل کی مقدار: ۲-فل کی کم سے کم کوئی حدنہیں ہے، چنانچہ امام کواختیار ہے، چاہے تہائی دے، یاچوتھائی دے، یاس سے بھی کم دے، اسی طرح اسے بیچی حق ہے کہ فل کچھ بھی نہ دے، اس پر تمام فقہاء کا اتفاق ہے، اس میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ تعفیل کی زیادہ سے زیادہ کوئی حد متعین حفظیہ وشافعیہ کی رائے ہے کہ فل کی زیادہ سے زیادہ کوئی حد متعین (1) لیٹنی ۸ ریم ۳۷

- (۲) حدیث" لانفل إلا بعد الخمس" کی روایت ابوداؤد (۳/ ۸۷ تحقیق عزت عبیددعاس) نے معن بن یزید سے کی ہے، اس کی سند حسن ہے۔
  - (۳) ابن عابدین ۳/۱۴۱، فتح القدیر۵/ ۲۵۰
  - (۴) الزرقانی ۳۷ / ۱۲۸ اوراس کے بعد کے صفحات، بدایۃ المجنہد ا 🖉 ۳۰
    - (۵) قليوبي سر ساوا\_
    - (۲) قليوني ۳۷ (۱۹۳، روضة الطالبين ۲ ۷ + ۷۷، كمغنى ۸ ۷ + ۸ س

سوم: یہ کہ امام بیداعلان کردے کہ جو شخص فلال کام کرے گا اس کواننا ملے گا، مثلاً شہر پناہ کو منہدم کردینا یا دیوار میں نقب لگا نا وغیرہ، اور یہ تمام صورتیں فقہاء کے نز دیک جائز ہیں<sup>(1)</sup>۔ امام مالک اوران کے تبعین کے نز دیک آخری صورت مکروہ ہے۔ فرماتے ہیں: یہ چیز مجاہدین کی نیتوں کو دنیا کے لئے جنگ کی طرف تیمیر دے گی، اور جنگ میں بھاری مشقت اٹھانے اور خطرہ مول لینے کا سبب سے گی، اور حضرت عمر فاروق شفرماتے ہیں: مسلمانوں کے سرکوفلعوں پر قربان مت کرو، اور ایک مسلمان کا زندہ فرماتے ہیں: شرط نافذ کی جائے گی اگر چہ منوع ہو، اگر امام اس کو فرماتے ہیں: شرط نافذ کی جائے گی اگر چہ منوع ہو، اگر امام اس کو

محل تنفيل:

- (۱) المغنی ۸۸ ۲۹۷ ۳۸۱،۳۳۰ وضدة الطالبین ۲۹/۲ ۳، القلیو بی ۳۷ ۱۹۳۰، حاشیه ۱بن عابد بن ۳۷ ۲۳۸، فتح القدیر ۷۵ ۲۴۲
  - (۲) حاشیة الرزقانی ۳/ ۱۲۸\_
- (۳) حاشیه ابن عابدین ۳۷ ۲۳۸، روضة الطالبین ۲۹/۲ ۳، المغنی ۸۸ ۳۸ ۳۰

ہونے سے پہلے پہلے ہوگی ، مال غنیمت اکٹھا ہونے کے بعد نہیں ، کیونکد انہوں نے جو مال غنیمت اکٹھا کیا ہے اس میں سے پچھ بعض کو دینا ممنوع ہے ، اس لئے مال غنیمت کو حاصل کرنے اور جمع کرنے کے بعد اس میں مجاہدین کا حق مؤ کد ہوجا تا ہے ، اور حفن فر ماتے ہیں : امام مال اکٹھا کرنے کے بعد خمس میں سے دے سکتا ہے ، اس لئے کہ اس میں مجاہدین کا کوئی حق نہیں ہوتا ہے بشر طیکہ نفل پانے والے خمس کے اصاف اور مستحقین میں سے ہوت کے جمع ہوجانے اور حاصل ہوجانے کے بعد ہی دیا جائے گا<sup>(1)</sup> ہ

نہیں ہے، امام کو بیداختیار ہے کہ چاہے تو ہراول دستہ کو حاصل ہونے والاتمام کا تمام مال غنیمت دے دے، یا اس میں کچھ مقدار دے دے، مثلاً به اعلان کردے کہ جو کچھ بھی مال غنیمت حاصل ہووہ سب تمہارا ہوگا، پاخس نکالنے کے بعد پاس سے پہلےاس کا چوتھائی یا تہائی تمہارا ہوگا۔حنفیہ فرماتے ہیں کہ امام کو بید ق حاصل نہیں کہ وہ یورے لشکر سے بیربات کے،اور حنفیہ میں سےابن الہما م کا قول بیر ہے کہ بیر بات يور \_ سربير سے بھى كہنا جائز نہيں ہے <sup>(1)</sup> ۔ شافعیہ کے یہاں تنفیل کی زیادہ سے زیادہ کوئی حدنہیں ہے بلکہ امام کے اجتہاداوراس کی صواب دید پر مبنی ہے، کام کی قدرو قیمت اور اس کی عظمت کے مطابق جتنا مناسب ہو دے سکتا ہے، ان کی دلیل حبيب بن مسلمه کی به حديث ہے: "أن دسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ كان ينفل الربع بعد الخمس والثلث بعد الخمس إذا نفل "(٢) (نبی کریم علیق جب نفل دیتے توخس نکالنے کے بعد چوتھائی دیتے اورخس نکالنے کے بعد تہائی دیتے )۔ لہذااس روایت سےمعلوم ہوتا ہے کہ فل مقدارامام کی صواب دید پر مبنی ہے<sup>(m)</sup>۔ حنابلہ فرماتے ہیں: تہائی سے زیادہ ففل دینا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ رسول اکرم عظیم کانفل تہائی سے زیادہ نہیں ہوتا تھا (\*) ۔

تنفیل کاوقت: ک- حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے میہ ہے کہ تنفیل مال غنیمت جمع (۱) حاشیہ ابن عابدین ۲۰ ۲۰، قلیو بی ۲۰ ۱۹۳۔ (۲) حدیث حبیب بن مسلمہ: "أن رسول الله علی کی روایت ابوداؤد (۳۰ / ۱۸۲ المحمس والثلث بعد المحمس إذا نفل" کی روایت ابوداؤد (۳۰ / ۱۸۲ تقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اس کی سند صحیح ہے۔ (۳) نہایتہ الحتا جا ۲/ ۲۰۱۱، مغنی الحتاج سر ۲۰۱۰، قلیو بی ۳ / ۱۹۳۔ (۲) المغنی ۲/ ۲۰ ۳۱.

(۱) مغنی الحتاج ۳۷/۱۰۱۰، نهایة الحتاج ۲/۱۴٬۱۶۱، ابن عابدین ۳۷/۲۳۰، فتح القدیر۵/۲۵۰۰، بدایة المجتهد ار ۱۴۳۷-

تنقيح مناط ا-٢ کیاجائے۔دوسرےاوصاف میہ ہوسکتے ہیں: اس کااعرابی ہونا، اس کا متعين شخص ہونا،اس زمانہا دراس مہينہ کامخصوص ہونا،اس دن کامتعين ہونا، موطوءۃ کابیوی اور متعین عورت ہونا کمین دیگر دلائل کے پیش نظر حکم میں ان اوصاف کا کوئی دخل نہیں ہے،لہذا بیچکم ہراں شخص تک متعدى ہوگا جودانستہ طور پر رمضان کے دن میں وطی کرے، بشرطیکہ وہ

مكلّف روز ه دار ہو<sup>(1)</sup> ب

تنقيح مناط

متعلقہ الفاظ: الف – إلغاء الفارق: ۲ – قياس ميں اصل اور فرع كے درميان فارق كے عدم تا ثير كو بيان كردينے كانام '' الغاء الفارق '' ہے ، لہذا جس چز ميں اصل اور فرع دونوں مشترك ہوں گے اس كے لئے حکم ثابت ہوگا ، اس كى مثال وہ ہے جو صحيحيين كى حديث سے ثابت ہے جس ميں آزادى ميں باندى كو حکم ميں غلام كے ساتھ شرك كيا گيا ہے : ''من أعتق شركا له في عبد فكان له مال يبلغ ثمن العبد قوّم عليه قيمة العدل فأعطى شركاء ہ حصصهم و عتق عليه العبد و إلا فقد عتق منه ماعتق ''<sup>(1)</sup> (جو مشترك غلام ميں سے اپنا حصہ آزاد كرد بے اور اس كے پاس غلام كى قيمت كے برابر مال ہوتو انصاف كے ساتھ غلام كى قيمت لگائى جائے گى اور اس كے شركاء كو ان کے حصے دیئے جائيں گے اور اس كی طرف سے غلام آزاد ہوجائے گا، ورند اس كى طرف سے صرف اتنا ، مى حصد آزاد ہوگا جتنا

- ۱) الإحكام في أصول الأحكام للآمدى سرسا۲، روضة الناظر ۲ ۲۴، ۲۳، ۱۴،
  ۱۸ المتصفى ۲۷ استر.
- (۲) حدیث: "من أعتق شر کا له في عبد..... کی روایت بخاری (قرح) الباری ۵ر ۱۵۰، ۱۵۱ طبع التلفیه) اور مسلم (۱۲۸۲/۳ طبع الحلمی) نے حضرت عبداللہ بن عمر سکی ہے۔

لعريف: ا - تنقیح کامعنی: اصلاح کرنا اور ایک چیز کو دوسری چیز سے الگ كرناہے۔ مناط کا معنی: علت ہے<sup>(1)</sup>۔ اصوليين كےنز ديک جب کوئی چزنص کی روسے علت واقع ہورہی ہولیکن غیر متعین ہوتواس کی تعیین کے لئےغور دخوض کرنا تنقیح مناطب، اس موقع پر اس میں پائے جانے والے ان اوصاف کو حذف کردیا جائے گا جن کااس کی علت داقع ہونے میں کوئی دخل نہ ہو، ہر فقیہا بینے طریقہ کے مطابق اس یرغور کرتا ہے، اس کی مثال حضورا کرم علیق کا احرابی سے بیدارشاد ہے جس نے آکر کہا: اے اللہ کے رسول! میں ہلاک ہوگیا، تو آپ علیقہ نے اس سے دریافت فرمایا جتم نے کیا کیا؟ اعرابی نے جواب دیا: میں نے رمضان کے دن میں اپنی بیوی سے جماع كرليا ب، تو ني كريم عليه في اس س فرمايا: "أعتق رقبة "() (ايك غلام آزادكرو)، اس معلوم موتا ب كه جماع غلام آزاد کرنے کی علت ہے، اگرچہ جماع کے علت ہونے کی طرف نص میں اشارہ ہے، کیکن اس کی وضاحت اور تعیین کے لیئے ضرورت ہے کہ اس سے ملے ہوئے دوسرے اوصاف كوغور وخوض كركے علاحدہ

- (۱) محتار الصحاح، المصباح المنير ، لسان العرب، ارشاد الفو لللثو كاني رص ۲۲۱ -
- (۲) حدیث: "أعتق دقبة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۹ مر ۱۳ طبع السلفیه) نے حضرت الو مریر ڈ سے کی ہے۔

فرق ہے، اور علم میں اس فرق کا کوئی دخل نہیں ہے، لہذا علم میں ان دونوں کا مشترک ہونالا زم ہوگا، کیونکہ اس کی علت میں دونوں مشترک ہیں، جیسا کہ آزادی میں باندی کو غلام پر قیاس کرنا، کیونکہ ان دونوں کے درمیان جو فرق ہے وہ صرف مذکر ومؤنٹ کا ہے، اور یہ بالا تفاق کالعدم ہے، اس لئے کہ علت ہونے میں اس کا کوئی دخل نہیں ہے<sup>(1)</sup> ۔

ب-سبر وتقسیم: سا-سبر اور تقسیم کامعنی اصل مقیس علیه میں موجود تمام اوصاف کوشار کرنا ہے، اور ان میں جو اوصاف علت بننے کے لائق نہ ہوں ان کو باطل کرنا تا کہ باقی اوصاف علت کے لئے متعین ہوجا کمیں، جیسا کہ ملکی کو گیہوں پر قیاس کرنے میں گیہوں کے اوصاف طعم وغیرہ کو شار کیا جائے، اور طعم کے علاوہ دوسرے اوصاف کو باطل قرار دیا جائے، اس طرح طعم کا علت ہونا متعین ہوجائے گا<sup>(۲)</sup>۔ تنقیح مناط اور سبر وتقسیم میں منصوص نہیں ہوتا ہے<sup>(۳)</sup>۔ وصف منصوص ہوتا ہے اور سبر وتقسیم میں منصوص نہیں ہوتا ہے<sup>(۳)</sup>۔ اور شوکانی نے ذکر کیا ہے کہ فخر الرازی کی رائے سے ہے کہ جو الگ قسم شار کرنا منا سب نہیں ہے۔ ال گو تسم شار کرنا منا سب نہیں ہے۔ مناط ریقہ در تنقیح مناط' کا ہے وہی'' سبر وتقسیم'' کا ہے، لہذا اس کو ایک ال گو تسم شار کرنا منا سب نہیں ہے۔ وقعی ہے یا اعتباری ہے، اور تقصیح مناط میں فارق کو تعین کا جو حصر ہے یا تو وہ واقعی ہے یا اعتباری ہے، اور تنقیح مناط میں فارق کو تعین کر نے اور اس کو واقعی ہے یا اعتباری ہے، اور تنقیح مناط میں فارق کو تعین کر ہے اور اس کو

- (۱) ارشادالفحول للشوكاني رص ۲۲۲،۲۲۱ .
  - (۲) جمع الجوامع ۲/۰۷ L
  - (۳) بامش جمع الجوامع ۲۷ ۲۹۲\_

اس نے آزاد کیا ہے) چنانچہ باندی اور غلام کے درمیان فرق کرنے والی چیز عورت ہونا ہے اور آزادی کے عدم نفاذ میں اس کا کوئی انژ نہیں ہوتا ہے،لہذا باندی میں بھی آزادی ثابت ہوگی کیونکہ دونوں ہی وصف غلامی میں مشترک ہیں <sup>(1)</sup>۔

<sup>(\* تنقی</sup>ح المناط' اور' الغاء الفارق' کے درمیان فرق ہی ہے کہ <sup>\*</sup> الغاء الفارق' میں علت کی کوئی تعیین نہیں ہوتی ہے، اور إلحاق (ایک مسئلہ کو دوسرے مسئلہ سے ملحق کرنا) محض إلغاء سے حاصل ہوجا تا ہے، البتہ تنقیح مناط میں علت کے باقی ماندہ اوصاف کی تعیین ہوجا تا ہے، البتہ تنقیح مناط میں علت کے باقی ماندہ اوصاف کی تعیین میں اجتہا دکیا جا تا ہے، البنانی '' شرح جمع الجوا مع' پر اپنے حاشیہ میں فرماتے ہیں: فارق کو کا لعدم قرار دینے سے لغو قرار دی ہوئے میں فرماتے ہیں: فارق کو کا لعدم قرار دینے سے لغو قرار دی ہوئے اوصاف کے بعد باقی رہ جانے والے اوصاف کا علت ہونا ضروری میں نیں ہے، کیونکہ میمکن ہے کہ ان دونوں کے علاوہ کوئی دوسری چیز علت ہو۔ پھر آ گے فرماتے ہیں: خلاصۂ بحث سیہ ہے کہ یہاں پر دوا مر میں: فارق کا علت ہونے میں غیر معتبر ہونا اور فارق کے بعد بقیہ کا علت ہونا، اور اول کے ثبوت سے دوسرے کا ثبوت لازم نہیں آتا

البتہ شوکانی نے تنقیح مناط کی جوتعریف کی ہے وہ تقریباً الغاءفارق ہی کی تعریف ہے جومحلی نے'' جمع الجوامع'' میں ذکر کی ہے، اور اسی مثال کو ذکر کیا ہے، اس سے بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ ان کے ہزدیک ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔

شوکانی تنقیح مناط کی تعریف میں فرماتے ہیں :اصولیین کے نز دیک تنقیح مناط کامعنی مد ہے کہ فارق کو کالعدم قرار دے کر فرع کو اصل سے ملحق کیا جائے ،اس طرح کہا جائے کہ اصل اور فرع میں صرف ایسا ایسا

- (I) جمع الجوامع ۲ / ۲۹۳\_
- (٢) حاشية البناني على جمع الجوامع ٢ (٢٩٣-

شمص تعريف: ا-نمص كامعنى:بال الحيرناب-ایک قول ہے کہ نمص کامعنی: چہرہ سے بال اکھیڑنا ہے۔ نامصة: وه عورت ہے جوابنے چہرہ کے بال یا دوسرے کے چہرہ کے پال اکھیڑتی ہے۔ المتنمصة: وه عورت ہے جوابنے چیرہ سے بال اکھیڑے، یا دوسر بے کواس کا حکم دے۔ المنماص: وه آله ہےجس سے کانٹا نکالا جائے۔ تنمصت المرأة: عورت كابال المير في كن لئ وهاك وغیرہ سے پیشانی کے بال پکڑنا۔ انتمصت كامعنى ب: بال المحير في والى عورت كااين چره س کسی کوبال اکھیڑنے کا تھم دینا یا خوداس کا اپنے چہرہ سے بال اکھیڑنا۔ النمص كامعنى: بالول كاملائم اوربار يك ، وناب، يهال تك كه وہ روئیں کی طرح محسوں ہوں <sup>(۱)</sup>۔ فقہاء کے استعال میں بیافظ اپنے لغوی معنی سے الگ نہیں ہے، الایہ کہ بعض فقہاء نے نمص میں بید قید لگائی ہے کہ بیمل بھوؤں کو باریک کرنے کے لئے ہوتا ہے<sup>(۲)</sup>۔ لبان العرب، النهابه لابن الأثير، مجمع البحار للفتني ماده: "تمص"، القرطبي

- (۱) کسان العرب، النہایہ لابن الأشیر، بمع الجار مصلی مادہ: سیم مصل ۲۰، الفر سبی ۵۸ ۹۲ ۲۰۹۳،الفائق للرمخشری ۲۷ • ۱۳ طبیع عیسی الحکسی ۔
- (۲) أحكام النساء لابن الجوزى رص ۹۴ طبع التراث الاسلامى، نيل الاوطار ۶ ر ۱۹۲

اجمالی حکم: ۲۹ - تنقیح مناط تلاش علت کا ایک طریقہ ہے، لیکن مرتبہ میں تحقیق مناط سے کم درجہ کا ہے، اور اس کو اکثر منکرین قیاس نے بھی تسلیم کیا ہے، بلکہ امام ابوحذیفہ فرماتے ہیں: کفارات میں کوئی قیاس نہیں ہے۔ حالا نکہ انہوں نے تصرف کا یہ طریقہ ثابت کیا ہے اور اس کا نام استد لال رکھا ہے۔ فزالی فرماتے ہیں: منگرین قیاس میں سے اور اصحاب ظواہر میں سے جس نے بھی اس قسم کا انکار کیا ہے اس کے کلام کا فساد خفی نہیں ہے۔ قیاس کے مابین اس میں اختلاف ثابت ہے کہ مثبتین قیاس اور منگرین قیاس کے مابین اس میں اختلاف ثابت ہے کہ مثبتین قیاس اور منگرین کے قائل ہیں <sup>(۲)</sup>۔ اس کی تفصیل نے لئے دیکھنے: '' اصولی ضمیمہ' ۔

باطل قراردینے کے لئے ہے،علت کی تعیین کے لئے نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

(۱) <sub>ا</sub>ارشادالفحول *رص* ۲۲۲\_

(۲) المستصفى ۲ / ۲۳۳ ،الأحكام للآمدى ۳ / ۲۶،ارشادالفول رص ۲۲۲ \_

تنقيح مناط بم بنمص ا

متعلقہ الفاظ: الف-حف: ۲-حف کا ایک معنی دور کرنا ہے۔ کہاجا تا ہے: حف اللحیة یحفھا حفا: یعنی داڑھی مونڈ نا یا کترنا،اور کہاجا تا ہے: حفت المرأة وجھھا حفا و حفافا: یعنی کترنا،اور کہاجا تا ہے: حفت المرأة و جھھا حفا و حفافا: یعنی ورت نے استر ے کے ذریعہ چہرہ سے بال صاف کے اور دور کئے <sup>(1)</sup>۔ چنا نچہ حف اور شمص کے در میان فرق یہ ہے کہ حف استر ے سے ہوتا ہے۔

ب- حلق: ۲۰- حلق کامعنی استر ے وغیرہ سے بال مونڈ نا ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "مُحَلِّقِیْنَ دُعُوُ سَکْمُ وَمُقَصِّرِیْنَ<sup>(1)</sup> (سرمنڈ اتے ہوئے اور بال کتراتے ہوئے)، اور بیہ بال کا ٹنے اور کتر نے پر بھی بولا جاتا ہے<sup>(۳)</sup>۔

مترعی حکم: ۴۷ - فقتہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ ابرو کے بال اکھیڑنا چہرے کے بال اکھیڑنے میں داخل ہے جومنوع ہے، اس لئے کہ حضور

- = طبع مصطفى الحلمى، القرطبى ۵ر ۹۲، الجمل على تمنيج ار ۱۸ ۲ طبع احياء التراث، الأبي والسوس ۵۸/۵ ۲ طبع دارالكتب العلميه، ابن عابدين ۵/۹۳ طبع احياء التراث، عون المعبود ۱۱/۲۲۲ طبع السلفيه، زروق على الرساله ار ۵ ۲۲ طبع التراث، عون المعبود ۱۱/۲۲۸ طبع السلفيه، زروق على الرساله ار ۵ ۲۲ طبع التراث، عون المعبود ۱۱/۳۵ طبع السلفيه، العدوى على الرساله ۲ ۲ ۳۲ طبع البارى ۱۰/۷ ۲ سلطبع السلفيه.
  - (۱) الليان، المصباح، معجم الوسيط ماده: '' حف' به
    - (۲) سورهٔ فتح ۲۷ ـ
  - (٣) مفردات القرآن،اللسان،النهايدهاده: ''حلق' -

اكرم عليه كاار شادي: "لعن الله النامصات والمتنمصات" (1) (بال اکھیڑنے والیوں اور اکھڑ وانے والیوں پر اللہ کی لعنت ہے )۔ حف اورحلق کے مسئلہ میں فقہاء کرام کا اختلاف ہے، مالکیہ اور شافعیہ کے نزدیک حف، نتف کے معنی میں ہے۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ حف اور حلق دونوں جائز ہیں، اور ممنوع صرف نتف ہے۔ جمہور فقہاء فرماتے ہیں کہ ابروؤں کے علاوہ چیرے کے بال اکھیڑنا بھی نمص میں داخل ہے، اور معتمد قول کے مطابق مالکیہ اور ابوداؤد الهجستاني اور مذاجب ثلاثة كے بعض ديگر علماء كے نز ديك بير نمص میں داخل نہیں ہے۔ فقہاء کا اس پر بھی اتفاق ہے کہ حدیث پاک میں جو تنمص کے متعلق نہی دارد ہوئی ہے وہ حرمت پر محمول ہے، اورامام احمد وغیرہ سے منقول ہے کہ بینہی کرامت پرمحمول ہے۔ اورجمہورعلاء کااس بات پراتفاق ہے کہ حدیث میں جونہی ہے وہ عام نہیں ہے، اور ابن مسعود اور ابن جر پر طبر ی فرماتے ہیں کہ بیہ نہی عام ہے، اور شمص ہر حال میں حرام ہے (۲)۔ جمہور کے مزدیک نمص غیر شادی شدہ کے لئے جائز نہیں ہے، اوربعض نے اس فعل کوغیر شادی شدہ کے لئے بھی جائز قرار دیا ہے جبکهاسے سی علاج کی وجہ سے پاکسی عیب کی وجہ سے ضرورت ہو،

- (۱) حدیث: "أنه عَلَيْنَا لعن النامصات والمتنمصات..... ، کی روایت مسلم (۱۷۸/۸۷ طبح الحلیی) نے حضرت عبداللہ بن مسعود سے کی ہے۔
- (۲) احکام النساءرص ۹۴، نیل الأوطار ۲/ ۱۹۲، القرطبی ۵/ ۹۴ ۳، الجمل علی امنیج ۱/ ۱۸ ۱٬۰۱۰ ماین عابدین ۲/ ۲۳۹ ، زروق علی الرساله ۱/ ۷۰ ۳، عون المعبود ۱۱/ ۲۲۸، فتح الباری ۱۰ / ۷۷ ۲۰ المجموع ۳/ ۱۶۱ طبع المنیریه، الآداب الشرعیه لاین مفلح ۳/ ۵۵ ۳ طبع المنار، المغنی ۱/ ۹۴ طبع الریاض ،الطحطاوی علی الدر ۲/ ۲۸ اطبع دارالمعرفه،احکام القرآن لاین العربی ۱/۱۰ ۵ طبع عیسی الحلبی -

تنمص ۲-۴

ینمص ۵، تنمید ان شرط کے ساتھ کدان میں دوسرول کودھو کہ دینا نہ ہو۔ عدوی فرماتے ہیں: نہی اس عورت پر محمول ہے جسے آرائش اجازر وزیبائش اورزینت کی چیز وں کے استعال سے روک دیا گیا ہو، جیسے ما وہ عورت جس کا شوہرانتقال کر گیا ہو یا جس کا شوہر غائب ہو گیا ہو۔ وہ عورت جس کا شوہرانتقال کر گیا ہو یا جس کا شوہر غائب ہو گیا ہو۔ وہ عورت جس کا شوہرانتقال کر گیا ہو یا جس کا شوہر غائب ہو گیا ہو۔ اجب جہاں تک شادی شدہ عورت کا تعلق ہے تو اسلسلہ میں جمہور فقہاء ہواں تک شادی شدہ عورت کا تعلق ہے تو اسلسلہ میں جمہور فقہاء ہواں تک شادی شدہ عورت کا تعلق ہے تو اسلسلہ میں جمہور فقہاء ہواں تک شادی شدہ عورت کا تعلق ہے تو اسلسلہ میں جہور فقہاء ہر کا اے بیہ ہے کہ تمص اس کے لئے جائز ہے، جبکہ شوہر کی اجازت اسباب زینت اختیار کرنا پا کدامنی کے لئے مطلوب ہے، اور عورت کو ما شرعاً اینے شوہر کے لئے اس کا حکم دیا گیا ہے۔

> ان کی دلیل حضرت بکرہ بنت عقبہ کی بیحدیث ہے کہ'' انہوں نے حضرت عائشۃ سے حفاف کے بارے میں دریافت کیا تو حضرت عائشۃ نے فرمایا: اگر تیرے شوہر ہیں اور تمہیں اس بات پر قدرت ہو کہتم اپنی دونوں آئلھیں نکال کران کواس سے بہتر بنا سکوتو اس سے بھی دریغی نہ کرو<sup>(1)</sup> ہے

> حنابلہ کی رائے ہے کت<sup>ش</sup>مص یعنی نتف جائز نہیں ہے اگر چیشو ہر کی اجازت سے ہو،اور حف اور حلق جائز ہے۔ اور این الجوزی نے حنابلہ کی مخالفت کرتے ہوئے اس کو مباح قرار دیا ہے،اور نہی کو تدلیس پر محمول کیا ہے، یا اس پر محمول کیا ہے کہ بی عمل بد کارعور توں کا شعار تھا<sup>(۲)</sup>۔

> جمہورعلاءفر ماتے ہیں کہ جبعورت کو داڑھی نکل آئے یا مونچھ نکل آئے یا ہونٹ اور ٹھوڑی کے درمیان بال نکل آئیں تو ان کو دور

- (1) صحيح مسلم بشرح النووى ٨/٢٦، الآداب الشرعيه ٣٧/ ٣٥٥، الثمر الداني / ٥٠٠، العدوى على الرساله ٢/ ٣٢، ١٢، ١٠، عابدين ٩/٥٣، الأبي والسوس ٩/٥٠، نهاية المحتاج ٢/ ٣٢ طبع مصطفى الحلي، أحكام النساءر م٩٢-
  - (٢) احكام النساءر ٩٣، الفروع الر ١٣٥، الآداب الشرعيه ٣٧٥٥ ٣٠

کرنا عورت کے لئے مستحب ہے، اور بعض نے اس میں شوہر کی اجازت کی قیدلگائی ہے۔ مالکیہ کا معتمد قول سے ہے کہ ایسے بال کا دور کرنا عورت کے لئے واجب ہے، کیونکہ بال کا رہنا چہرہ کے لئے بدنمائی ہے۔ ابن جریراس کو حرام قرار دیتے ہیں<sup>(1)</sup>۔ ۵-جمہور فقتهاء کی رائے ہے کہ عورت کے لئے اپنے ہاتھ ہیر، پیٹھاور پیٹ کے بال صاف کرنا جائز ہے۔ مالکیہ کے نزدیک بیٹمل عورت کے لئے واجب ہے، کیونکہ ان بالوں کو چھوڑ دینا بدنمائی ہے۔ مرد کے لئے شمص حرام ہے، اور ابرو کے بال اکھیڑنا یا حلق کرنا مردو ہے، اور اس کے لئے ابرو کے اس قدر بال کا طنے جائز ہیں



د یکھئے:'' اِنماء''۔

- (۱) المجموع ار ۹۰ ۸۰ ۸۷ ۲۰۰۰ بن عابدین ۵ ۲ ۳۳ ، فتح الباری ۱۰ ۷ ۲ ۲۰۰۰ سن الأسوة لصد بق خان ۲ ۷ ۷ ۸۷ طبع المدنی ، العدوی علی الرساله ۲ / ۹۰ ۳، زاد المسلم للشنقیطی ۱ / ۱۷ ۸، ۲ ۱۹۱ ، القرطبی ۵ / ۳۹۲ ، نیل الأوطار ۲ / ۱۹۲ -
- (۲) ابن عابدین ۱۸۶۵ ۲۰ العدوی علی الرساله ۷۹/۲ ۴۰، اکثر الدانی ۲۰۰۶، الطحطاوی علی الدر ۲۸/۱۸۶، زروقی علی الرساله ۲۱٬۷۷ ۳۰، الآداب الشرعیه ۲۰۰۰ ۵۵ ۳۰،الفروع/۱/۰۳۱

عادتوں میں سے مجس کی مشروعیت حدیث سے ثابت ہے، اور بالوں کی صفائی کی طریقوں سے ہو سکتی ہے جن میں سے ایک: تنور ہے۔ تنور کے ذریعہ موئے زیر ناف اور بغل کے بالوں کی صفائی کے جائز ہونے میں فقہاء کے در میان کوئی اختلاف نہیں ہے، اس لئے کہ خلال نے اپنی سند سے نافع سے نقل کیا ہے وہ فرماتے ہیں: ''کنت اطلی ابن عمر فإذا بلغ عانته نور ها هو بیدہ، وقد روی ذلک عن النبی ع<sup>رفی</sup> ('<sup>(1)</sup> ( میں ابن عمر کی صفائی کر ہاتھا جب وہ موئے زیر ناف تک پہنچ تو اسے پاؤڈ رسے اپنے ہاتھ سے صاف کیا، اور یہ نبی کریم علیک سے سے میں مروی ہے)، اور اصل سنت کسی بھی زائل کرنے والی چیز سے زائل کر لینے سے ادا ہوجاتی ہے (<sup>(1)</sup>)

تنور محلق اورنیف میں أفضل كيا ہے؟ ۲۲- اس پر فقہاءكا انفاق ہے كہ مرد كے تق ميں موتے زير ناف صاف كرنے كے لئے حلق افضل ہے، اس لئے كہ اس ميں اس حديث كى موافقت ہے: "عشر من الفطرة: قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط، وحلق العانة"<sup>(۳)</sup>

- (۱) حدیث: "طلائله عَلَيْنَكَمْ بالنورة" كى روایت ابن ماجه (۲ / ۲۳۴ طبع الحلمى) نے حضرت أم سلمة سے كى ہے، بو صرى نے كہا: اس حدیث كے رجال ثقه بیں، اوروه منقطع ہے، اور حبيب بن أبى ثابت كا ساع حضرت أم سلمة سے ثابت نہيں ہے، يہ بات ابوزر عدنے كہى ہے۔
- (۲) المغنى ال۸۶ طبع الرياض، كشاف القناع ۲۱٫۱۷، الإنصاف ۱۲۲۱ طبع دار احياء التراث العربى، كفاية الطالب الربانى ۲۹٬۴۰ ۳ شائع كرده دارلمعرفه، روصنة الطالبين ۲۲٬۶۳۳ شائع كرده المكتب الاسلامى، حاشيه ابن عابدين ۱۹۸۵، فنتح البارى ۱۰٫۲۳۳ ، ۲۴٬۳۶ طبع التلفيه، صحيح مسلم بشرح النودى سار ۱۹۸۸ طبع المطبعة المصرية، نيل الأوطار ۱۷٬۰۶۱ طبع دارالجيل -
- (۳) حدیث: "عشر من الفطرة" کی روایت مسلم (۱/ ۲۲۳ طبع اکلمی ) نے حضرت عائشتہ سے کی ہے۔

منتور

تعریف: ا - لغت میں تنوّد کا ایک معنی ہے: چونے وغیرہ سے لیپ کرنا<sup>(1)</sup> کہاجا تاہے: تنود :بال دورکرنے کے لئے پاؤڈ رلگانا<sup>(۲)</sup>۔ فقہاء کے نزدیک اس کا استعال لغوی معنی سے الگنہیں ہے۔

متعلقة الفاظ: استحداد: ۲-موئز یرناف صاف کرنے کواستحد اد کہتے ہیں، اس کواستحد اداس وجہ سے کہتے ہیں کہ اس میں لوہ لیعنی استر کے کا استعال کرتے ہیں، اور حلق کے حکم میں قص، نیف اور نور ۃ بھی آتے ہیں <sup>(m)</sup>۔ اس بنا پر استحد اد، تنور سے عام ہے، کیونکہ استحد اد جس طرح تنور سے ہوتا ہے اسی طرح اس کے علاوہ حلق قص اور نیف سے بھی ہوتا ہے۔

(۳) نیل الأوطار ا/ ۱۳۳ طبع دارالجیل، صحیح مسلم بشرح النودی ۱۴۸/۲ طبع المطبعة المصربیه-

-1+2-

نفاس کے بیان میں: ۲- دوجڑواں یا کٹی جڑواں بچوں کی ولادت کے درمیان نگلنے والے خون کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ بید خون نفاس ہے، یا استحاضہ ہے، یاحیض ہے؟ حفیہ وہ لکیہ کا مذہب ( اور حنابلہ کے نزد یک یہی رازح ہے ) بیہ

ہے کہ دوجڑواں یا کئی جڑواں بچوں کی ماں کا نفاس پہلے بچہ کی ولادت سے شروع ہوجا تا ہے، کیونکہ پہلے بچہ کی ولادت کے بعد جوخون ہے وہ ولادت کے بعد ہے، لہذا نفاس ہوگا جیسا کہ ایک بچہ کی پیدائش کے بعد ہوگا۔

(۱) حاشیه ابن عابدین ا٬۲۰۰ جواهر الاِکلیل ۱٬۳۲ کمغنی لابن قدامه ۱٬۰۵۰ کشف الخد رات رص۵۰ بر توام

تعریف: ا-تواُم لغت میں اس بچہ کو کہتے ہیں جس کے ساتھ ایک شکم میں دوسر ا بچ بھی ہو، اور تو اُم دونوں میں سے صرف ایک کے لئے بولا جاتا ہے، اس کا مؤنث تو اُمة ہے، دوجڑ واں بچوں کو تو اُمان کہتے ہیں، اور جمح تو اُئم ہے۔ اُتا مت المر أة کامعنی ہے: عورت کا ایک حمل سے دونیے جننا،

الی معنی العلومان میں کہ اور میں ایک میں میں دونے جبت ال صفت ''معندم " ہے (لیعنی جڑواں بچہ جننے والی عورت)<sup>(1)</sup> ۔ '' لسان العرب'' میں ہے: تو اُم ہرذی روح سے پیدا ہونے والے اس بچہ کو کہتے ہیں جودو سرے یا دو سے زائد کے ساتھ ایک پیٹ سے پیدا ہو، سب لڑکے ہوں یا سب لڑکیاں ہوں، یالڑ کالڑکی دونوں ہوں<sup>(1)</sup> ۔ جرجانی فرماتے ہیں: اصطلاح میں تو اُمان ان دو جڑواں بچوں کو کہتے ہیں جو ایک حمل سے پیدا ہوں اور دونوں کی ولا دت کے درمیان چھ مہینے سے کم کا وقفہ ہو<sup>(7)</sup> ۔

توائم سے متعلق احکام: فقہاء نے توائم (جڑواں بچوں) کے احکام مختلف مقامات پر ذکر کئے ہیں جومندرجہ ذیل ہیں: (۱) المصباح المنیر مادہ: '' توم' ۔ (۲) لیان العرب مادہ: '' تام' ۔ (۳) التحریفات لیج جانی رص ۷۰ ۔

اوراس وقت دوسری ولا دت کا نفاس شروع ہوگا، جبکہ پہلی ولا دت اور دوسری ولا دت کے درمیان چھ مہنے ہوں، اور ریحمل کی اقل مدت ہے، کیونکہ دوسری ولا دت ایک مستقل ولا دت ہے۔ بعد میں بیا

بعض حنابلہ کہتے ہیں: نفاس کا آغاز پہلی ولادت سے ہوگا اور اختیام دوسری ولادت سے ہوگا،اس لئے کہ دوسرا بچہ پیدا ہو گیا،لہذا نفاس کی مدت اس سے فراغت کے پہلے ختم نہیں ہوگی، اس طرح سے دوجڑ وال بچ جننے والی یازیادہ جڑ وال بچ جننے والی کے قت میں نفاس کی مدت چالیس دن سے زائد ہوتی ہے۔

امام محمد، امام زفر اور دوسرے حنابلہ کا قول اوریہی شافعیہ کا قدیم قول ہے کہ نفاس کی مدت صرف دوسر کی ولادت سے شروع ہوگی، کیونکہ نفاس کی مدت کا تعلق ولادت سے ہوتا ہے، لہذا اس کی ابتداء وانتہاء دونوں دوسر کی ولادت سے ہوگی، اس بنا پر دوسر کی ولادت سے پہلے یا جڑواں بچوں میں سے آخری بچہ کی ولادت سے پہلے عورت جو خون دیکھے گی وہ نفاس کا خون نہیں ہوگا، بلکہ استحاضہ ہوگا۔

شافعیہ کا قول جدید ہے ہے کہ دو جڑواں یا زیادہ جڑواں بچوں کے درمیان جوخون نظے وہ حیض ہوگا،اوریہی قول ان کے نز دیک راج ہے<sup>(1)</sup> ۔

لعان اورنسب کے بیان میں: ۲۰ - فقہاء کااس پراتفاق ہے کہا گرکوئی آدمی دویا دو سے زائد جڑ واں بچوں میں سے ایک کا اقرار کر لے اور دوسر ے کا انکار کرد تے وہاقی نیچ بھی اس کے قرار دئے جائیں گے، اس لئے کہ بیتے جنہیں ہے کہ ایک حمل میں بعض اس کا حصہ ہوا وربعض دوسر ے کا ہو، اگر ان میں سے ایک کا بھی نسب اس سے ثابت ہوگیا تو دوسرے کا نسب بھی

(۱) حاشید این عابدین ار ۲۰۰ ، جواہر الإکلیل ار ۲۳، تحفة المحتاج ارا ۲۴، ۳۱، مغنی المحتاج ار ۱۱۸، کمغنی لابن قدامہ ار ۵۰ ۳، کشف المحذ رات رص ۵۰ ۔

لامحالہ اس سے ثابت ہوجائے گا اس طرح کہ جس کی وہ نفی کررہا ہے۔ اس کواس کے تابع کردیا جائے گاجس کا وہ اقرار کرر ہاہے، کیونکہ نسب کوثابت کرنے میں احتیاط کی جاتی ہے اس کی نفی میں نہیں۔ اگرایک کااقرار کرےاور دوسرے کے بارے میں خاموثی اختیار کرے تو دوسرا بھی اس سے ملادیا جائے گا، کیونکہ اگر وہ نفی کرتا تب بھی بیہاس سے ملادیا جاتا،اس لئے جب سکوت اختیار کرے گاتو بدرجهٔ اولی اس سےملاد پاجائے گا۔ اگرایک کا انکار کرےاور دوسرے کے بارے میں سکوت اختیار کر بے تو د دنوں کواس کے ساتھ ملا دیا جائے گا، کیونکہ نسب کاحق ترجیح یر مبنی ہے،اور بیچ ش امکان سے ثابت ہوجا تا ہے<sup>(1)</sup>۔ ۲- فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ اگر عورت کوئی بچہ جنے اور ولادت کے بعد لعان کے ذریعہ اس کے نسب کی نفی ہوجائے، پھر عورت دوسرا بچہ جنے جو پہلے کا جڑواں ہواس طرح کہ ددنوں کے درمیان چرمہینے سے کم کی مدت ہو۔ جمہور کااس مسلہ میں مذہب بیر ہے کہ دوسرے بچہ کےنسب کی نفی یہلے لعان کی وجہ ہے نہیں ہوگی ، اس لئے کہ بیدلعان صرف پہلے بچہ تک محدودر ہےگا۔ لہذااگر دوسر بے لڑ کے کی نفی کرنا چاہے تو اس کے لئے ضروری ہوگا کہ دوسرے لعان کے ذریعہ اس کے نسب کی نفی کرے، اور دوسر بےلعان میں پہلےلڑ کے کے تذکرہ کی کوئی ضرورت نہیں ہوگی۔ مالکید کی رائے ہیہ ہے کہ پہلالعان دوسر لڑ کے لیے میں بھی لعان ہوگا،اس لئے کہ دونوں ایک ہی حمل سے ہیں۔ لیکن فقہاءکا اس پراتفاق ہے کہا گریہلے بچہ کی نفی کرنے کے بعد

(۱) حاشیه ابن عابدین ۱۷/۵۹۱، جواهر الاِکلیل ۱/۳۰۰، روضة الطالبین ۸/۸۵۰۰،حاشیة الباجوری ۲/۱۷۱، المغنی لابن قدامه ۲/۹۱۹دوسرے بچہ کا اقرار کرلے تو دونوں لڑکوں کا نسب اس سے ثابت ہوگا اور شوہر پر حد قذف جاری ہوگی، اس لئے کہ اس نے اپنے کو جھٹلا دیا ہے، کیونکہ بعض حمل کے نسب کے ثبوت کا اقرار کل کا اقرار ہے۔ اسی طرح اگر دوسری ولا دت کے بعد وہ خاموش رہے اور اس کا

انکارنہ کرے تب بھی دونوں لڑکوں کا نسب اس سے ثابت ہوجائے گا، لیکن اس آخری مسئلہ میں اس پر حد نافذ نہیں ہوگی، اس لئے کہ اس نے اپنے پہلے قول کے خلاف بات نہیں کہی ہے، اور پہلے لڑکے کو اس کے ساتھ ملادینا شریعت کا تھم ہے<sup>(1)</sup>۔

۵ - دوجڑواں بچوں میں سے اگرا یک مردہ ہوتواس کے بارے میں اختلاف ہے کہ کیا آدمی کو بیڈق حاصل ہوگا کہ وہ اس کی نفی کردے، یا حق نہیں ہوگا؟

مالکیہ شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب میہ ہے کہ دویازیا دہ جڑواں بچوں میں سے میت کی نفی سے اس کے لئے لعان ہوگا، اسی طرح ان میں سے زندہ کی نفی کی وجہ سے اور زندہ ومردہ دونوں کی نفی کی وجہ سے لعان ہوگا، اس لئے کہ اس کا نسب موت سے منقطع نہیں ہوگا، بلکہ کہاجا تا ہے: فلال کا بچہ مرگیا، اور یہ فلال کے لڑکے کی قبر ہے، اور اس لئے بھی کہ اس کی تجہیز وتلفین کے اخراجات اسی کے ذمہ ہوتے ہیں۔

حنفیہ کہتے ہیں کہ اگر دونوں کی نفی کرد ہے پھر ان میں سے ایک لعان سے پہلے مرجائے یاقتل کردیا جائے تو دونوں کا نسب اس سے ثابت ہوگا، کیونکہ مردہ کی نفی ممکن نہیں، اس لئے کہ نفی کا موقع موت کے ذریعہ شم ہو چکا ہے اوروہ اس سے بے نیاز ہو چکا ہے۔ کاسانی فرماتے ہیں: (لعان کی شرطوں میں سے) ایک شرط یہ (1) حاشیہ ابن عابدین ۲/۱۹۵، جواہر الإکلیل ار ۸۰، ۳، ۸۳، مواہب الجلیل

(۱) - حاشیه این عابدین ۱۷۲۷۵، جواهر الا کمیل ۱۷ ۸۰ ۳، ۱۸ ۳، مواجب العیل ۱۳۹۹٬۳۰، روضه الطالبین ۸۷ ۵۸ ۳، حاشیة الباجوری ۱۷/۱۷۱، المغنی لا بن قدامه ۱۹۷۷م -

بھی ہے کہ قطع نسب کے وقت لڑکا زندہ ہواور یہ تفریق کا وقت ہوتا ہے، اگرزندہ نہ ہوتو اس کا نسب باپ سے منقطح نہیں ہوگا حتی کہ اگر عورت بچہ جنے اور وہ مرجائیپھر شوہر اس کا انکار کردی تو وہ لعان کر ے گا اور لاز می طور پرلڑ کا اسی کا ہوگا، اس لئے کہ موت سے نسب کا ثبوت پند ہوجا تا ہے اور انقطاع کا احتمال نہیں رہتا۔ جب دوجڑ وال بچوں میں سے مردہ کی نفی نہیں ہوئی تو زندہ کی بھی نفی نہیں ہوگی، اس لئے کہ دونوں کا حمل ایک ہے، لاز می طور پر زندہ نفی نہیں ہوگی، اس لئے کہ دونوں کا حمل ایک ہے، لاز می طور پر زندہ اپنے سے حدکو دور کرنے کے لئے لعان کر ہوگا کہ اپنے سے حدکو دور کرنے کے لئے لعان کر ہوگا کہ مون یا ان کے درمیان چھ ماہ سے کم کا وقفہ ہو، اس لئے کہ اس نے کہ سب کی نفی ہوجائے گی، خواہ وہ سارے بچے کیے بعد دیگر ہے جن ہوں یا ان کے درمیان چھ ماہ سے کم کا وقفہ ہو، اس لئے کہ اس نے کہ کروں یا ان کے درمیان چھ ماہ سے کم کا وقفہ ہو، اس لئے کہ اس نے کہاں ہوں یا ان کے درمیان چھ ماہ سے کم کا وقفہ ہو، اس لئے کہ کہ اس نے کہاں

وراثنت کے بیان میں: ۲ - علمائے فرائض نے حمل کی وراثت کے ابواب میں دومسائل سے بحث کی ہے جن کا تعلق جڑواں بچوں سے ہے: پہلا مسکہ: حمل کے حق میں احتیاط پر عمل کرتے ہوئے اس کو دویا دو سے زیادہ جڑواں بچ فرض کرنا۔اختلاف اس میں ہے کہ جڑواں بچوں کی تعداد کیا فرض کی جائے، جمہور کی رائے میہ ہے کہ تر کہ میں

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۲ / ۵۹۱ بحواله فتخ القدیر ،البدائع للکاسانی سار ۲۷٬۷ جوام الاِکلیل ۱/۸۰ ۳، مغنی الحتاج سار ۸۰ ۳۰، المغنی لابن قدامه ۲ / ۹۱، روضة الطالبین ۸/۵۸ س
  - (٢) روصة الطالبين ٨ / ٣٥٩ .

-112 +-

## توأم ۷-۸

میں صلح کر لیں۔ پھرابن قد امد فرماتے ہیں: یہ بھی گنجائش ہے کہ احتمال کے مطابق ان کے درمیان تر کہ تقسیم کر دیا جائے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے: اصطلاح<sup>°°</sup> إرث'۔

عدت کے بیان میں: ک-فقہاءکاس پراتفاق ہے کہ تمام بچوں کے پیدا ہوجانے سے حاملہ کی عدت گذرجاتی ہے جبکہ حمل ایک ہو، کیکن اس میں اختلاف ہے کہ عدت کس بچہ سے ختم ہو گی جبکہ حمل میں دو بچ یا اس سے زیادہ ہوں۔ جمہور فقتہاء فرماتے ہیں کہ اس کی مدت اس وقت تک ختم نہ ہو گی جب تک آخری بچہ نہ جنے، اس لئے کہ جب تک سارے بچ نہیں جن گی اس وقت تک وضع حمل کا تحقق نہیں ہو گا، کیونکہ حمل تمام بچوں پر مشتمل ہے۔ عکر مہ اور ابو قلا بہ کہتے ہیں کہ جڑ وال بچوں میں سے پہلا بچہ جانے سے اس کی عدت ختم ہوجائے گی، کیکن شادی اس وقت تک نہیں کر سکتی جب تک آخری بچہ نہ جنے (<sup>1)</sup> ۔

جنین پر جنایت کے بیان میں: ۸ - فقہاءکاس پراتفاق ہے کہ اگر سی حاملہ عورت کے پیٹے پر ماردیا جائے جس کے اثر سے دویا دو سے زیا دہ جنین بچ ساقط ہوجا نمیں تو ہرجنین کا تاوان دینا پڑے گا، کیونکہ بیآ دمی کا ضمان ہے، لہذا جنین کے متعدد ہونے سے ضان بھی متعدد ہوگا۔ اورا گروہ بچ ایسے وقت میں زندہ ساقط ہوں جس میں وہ زندہ رہ

- (۱) المغنى لابن قدامه ۲ / ۱۸س
- (۲) حاشید ابن عابدین ا/۲۰۰۰، ۲/ ۲۰۴، جوابر الاِکلیل ا/۲۸۷، القوانین الفته په رص ۲۴، حاضیة الباجوری۲/ ۲۷۱، المغنی لا بن قدامه ۲/ ۲۷۶۰ -

سے دوجڑواں بچوں کا حصہ محفوظ رکھا جائے گا،اس لئے کہ دوجڑواں بچوں کی ولا دت کثرت سے ہوتی ہےاور عادت جار میبھی ہےاوراس سے زیادہ شاذ و نادر ہے،لہذا زیادہ کے لئے کوئی چیز محفوظ نہیں کی جائے گی۔

شافعیہ کے نز دیک رائح یہ ہے کہ نہ توحمل کی تعداد کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے اور نہ ہی سی متعین حد سے محدود کیا جاسکتا ہے، اس لئے کہ اس کے ضبط کا کوئی طریقہ نہیں ہے، لہذا پورا مال روکا جائے گا جبکہ بقیہ وارثوں کا جڑواں بچوں سے حجب ممکن ہو، لیکن اگر ججب نہ ہواور وہ اصحاب فرائض میں سے ہوں تو ان کو تر کہ میں سے ان کے حصے دے دیئے جائیں گے، اور اگر ان کا کوئی حصہ مقرر نہ ہوتو ان کو پچھ نہیں دیا جائے گا یہاں تک کہ حاملہ بچہ کوجنم دے دے<sup>(1)</sup> ہے

شافعیہ کا مرجوح قول ہی ہے کہ چارلڑکوں کے حصے محفوظ رکھے جائیں گے۔

مزید تفصیل کے لئے دیکھتے: اصطلاح'' إرث' ۔

دوسرا مسئلہ: اگر حاملہ مورث کی موت کے بعد جڑواں بچہ جنے، پھران میں سے ایک چلائے اور دونوں مرجائیں اور متعین طور پر یہ معلوم نہ ہو کہ کون سے بچے کی آواز نگلی تھی، اگر دونوں لڑ کے ہوں، یا دونوں لڑ کیاں ہوں، یا ایک لڑ کا اور ایک لڑ کی ہو، اور ان دونوں کی میراث الگ الگ نہ ہوتو ان دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہوگا، اور اگر ایک لڑ کا اور ایک لڑ کی ہوا در ان دونوں کی میر اث الگ الگ ہو توان دونوں کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے۔

ابن قدامہ فرماتے ہیں: اصحاب فرائض کی رائے ہیے کہ دونوں حالتوں میں مسلہ پرعمل کیا جائے گا اور ہر وارث کو یقینی حصہ دیا جائے گا،اور باقی کوروکا جائے گا یہاں تک کہ وہ آپس میں اس بارے (۱) مغنی المحتاج ۳۲/۲۳، حاشیہ ابن عابدین ۳۲/۳۳، المغنی لابن قدامہ ۲/۳۳-۲ توجمہور فقہاء ( حنابلہ، شافعیہ اور مالکیہ ) کہتے ہیں کہ جنایت کرنے والے پر جڑ وال بچوں میں سے ہرایک جنین کے بد لے کفارہ واجب ہوگا، اس لئے کہ وہ معصوم آ دمی ہے، کیونکہ اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے: "وَمَنُ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَّاً فَتَحُوِيُرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ "<sup>(1)</sup> (اور جو کوئی کسی مومن کو خلطی سے قتل کر ڈالے تو ایک مسلمان غلام کا آ زاد کرنا (اس پر واجب ) ہے)۔ حفیہ کہتے ہیں کہ اگر سب جنین مردہ پیدا ہوں تو ان میں کوئی کفارہ واجب نہیں ہوگا، کین کفارہ دینا مجرم کے لئے مندوب ہے<sup>(1)</sup> ہ

- (۱) سورهٔ نساء / ۹۲\_
- (۲) حاشید ابن عابدین ۵/۸۵ ۳٬ مغنی الحتاج ۲۰/۸۰۱، المغنی لابن قدامه
  ۸۱۵/۷

سکتے ہوں، پھر وہ مرجا <sup>ن</sup>یں تو ہرایک میں مکمل دیت لازم ہوگی ، اگر بعض ان میں زندہ ہوں پھر مرجا <sup>ن</sup>یں اوربعض اس میں مردہ ہی ہوں تو زندہ کے بد لے میں دیت ہوگی ،اورمردہ میں تا وان ۔

مالکیاس کی صراحت فرماتے ہیں کہ بیاس وقت ہوگا جبکہ مارنے کے بعد فوراً بچہ مرجائے ، کیونکہ فی الفوراس کا مرجانااس بات کی دلیل ہے کہ دہ مجرم کی مارسے مراہے۔

فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ اگر وہ عورت مرجائے جس کو مارا گیا ہے، پھر دومر دہ بچے پیدا ہوں، یا ماں کی موت سے پہلے ایک مردہ بچہ پیدا ہو، پھر دوسرا بچہ موت کے بعد مردہ پیدا ہو۔

توحنفیہ ومالکیہ کا اس سلسلہ میں مذہب سے سے کہ اس بچہ میں پچھ بھی نہیں دینا پڑے گا جو ماں کی موت کے بعد مردہ پیدا ہو، کیونکہ وہ ماں کے اعضاء میں شار ہوگا،اوراس کے اعضاء کا صان اس کی موت کی وجہ سے ساقط ہوجائے گا۔

شافعیداور حنابلد کا اس سلسلہ میں مذہب بیہ ہے کہ ماں کی موت کے بعد جودو بچے مردہ پیدا ہوں گے ان دونوں میں دوتا وان واجب ہوگا،اسی طرح ان دونوں میں سے اس میں بھی جو ماں کی موت کے بعد پیدا ہو،اس لئے کہ بی<sup>جن</sup>ین ہے جو جنایت کی وجہ سے نکلا ہے،لہذ ا اس کا ضان اس کی طرح واجب ہوگا جو ماں کی موت سے پہلے نگلے، اس کا ضان اس کی طرح واجب ہوگا جو ماں کی موت سے پہلے نگلے، اور اس لئے بھی کہ وہ اییا آ دمی ہے جس کی وراثت جاری ہوتی ہے، لہذا وہ اپنی ماں کے ضمان میں داخل نہیں ہوگا جیسا کہ اگر وہ زندہ پیدا ہو کر مرجا تا، ما لکیہ میں سے اشہب کا بھی یہی مسلک ہے<sup>(1)</sup>۔ جو شخص غلطی سے بچوں کو ساقط کرد ہے اس پر کفارہ واجب ہوگا یا نہیں؟

(۱) حاشیه ابن عابدین ۵۷۷۷۷، جواهر الاِکلیل ۲۷۷۲۷، القوانین الفقهیه (۳۵۳،الدسوقی ۲۲۹۶۴،المغنی لابن قدامه ۷۷۲٬۸۰۲،مغنی الحتاج ۲۰٫۳۰۳،۱۰۳ ے حوالہ،ودیعت اوررہن کی تفصیل مندرجہذیل ہے:

اول-حواله ميں توي: ۲ - فقهاء کا اس میں اختلاف ہے کہ اگر محال ( قرض خواہ ) کا حق محال عليه (جس ے حوالہ کیاجائ) کی موت یا اس کے مختاج ہوجانے کی وجہ سے فوت ہوجائے تو محال کو محیل (مدیون) سے وصول كرنے كاحق حاصل ہوگا پانہيں؟ مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص دوسرے کا دین حوالہ کی شرطوں کے ساتھ تیسر ہے کے حوالہ کردیتو محیل کا ذمہ بری ہوجائے گا،ادرمحال کوکسی طرح بھی بیرت حاصل نہیں ہوگا کہ دہ محیل سے مطالبہ کرے، حتی کہ اگراس سے محال یہ ( دین ) کالینا اس کے افلاس وغیرہ کی وجہ سے ناممکن ہوجائے ، مثلاً وہ انکار کردے، یا ٹال مٹول کرے، یا مرحائے، اس لئے کہ حوالہ قرض کومحیل کے ذمہ سے محال علیہ کے ذمہ کردیتا ہے<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ فرماتے ہیں: محال وصول نہیں کرےگا اگرچہ محال علیہ کے مال دارہونے کی شرط ہو، اورانہوں نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ مذکورہ کسی چیز کی وجہ سے ناممکن ہونے کی صورت میں وصول کرنے کی شرط لگائی ہوتو سرے سے حوالہ ہی صحیح نہیں ہوگا <sup>(۲)</sup>۔ حنابله فرمات بين: محال وصول نہيں کرے گا اگر جہ حوالہ مفلس پر اس کی رضامندی سے ہو، اگر محال علیہ کے مالدار ہونے کی شرط نہ \_<sup>(m)</sup>\* مالکیہ نے اس کا اشٹناء کیا ہے کہ اگرصرف محیل محال علیہ کے فقیر ومفلس ہونے کوجانتا ہو( محال نہ جانتا ہو)،تو اس صورت میں محال (۱) جواہرالا کلیل ۲/ ۱۰، القلوبی ۲/ ۱۸ ۳٬۹٬۳۱۹، کشاف القناع ۳/ ۳۸۳ به

- (۲) الجمل علی شرح کمنچ ۳۷۷۵۷ سک
  - (٣) كشاف القناع ٣ ٨٣،٣٨٣ -

توى

تعريف: ا-توى بروزن ''حصى''،لغت ميں اس كامعنى ہلاك ہونا ہے، كہا جاتا ہے: توى يتوى جيسے رضى يرضى لينى ہلاك ہونا، اور أتو اه الله فھو تو يعنى اللہ نے اس كو ہلاك كيا تو وہ ہلاك ہوگيا) ''الليان'' ميں ہے: التوى قصر كے ساتھ ہے، اور بھى بھى مد كے ساتھ بھى آتا ہے تو كہا جاتا ہے: تو اء۔

''اللیان''میں آیا ہے کہ التو حکامتنی ہلاک ہونا،اور مال کا اس طرح ضائع ہونا کہ اس کی واپسی کی امید نہ کی جاسکے،اور بیر تو ی المال یتو ی تو ی ً سے ماخوذ ہے<sup>(1)</sup>۔

فقہاء بھی اس لفظ کواسی معنی میں استعال کرتے ہیں، یعنی ہلاک ہونا اور مال کا ضائع ہونا<sup>(۲)</sup>۔ حنفیہ نے اس کی تعریف حوالہ کی بحث میں حق تک رسائی حاصل کرنے سے عاجز رہنے سے کی ہے، اس طور پر کہ محال علیہ اس کا انکار کردے یا وہ فقر وافلاس کی حالت میں مرجائے جیسا کہ آگے آئے گا<sup>(۳)</sup>۔

اجمالی حکم اور بحث کے مقامات: فقهاء نے تو ی کے احکام مختلف موقعوں پر بیان کئے ہیں: ان میں (۱) المصباح المئیر ،لسان العرب مادہ'' توی''، تاج العروس ۱۰ سر ۱۹۵ طبع القاہرہ۔ (۲) ابن عابدین ۱۰ ر ۲۹۲، کہ قنع ۲۲۲۷، المغنی ۲۷ / ۲۸۰۰، المغرب للمطرزی۔

(٣) ابن عابدين ٢٩ ، ٢٩٢ ، ٢٩٣ ، العناية بهامش فتخ القدير ٢ / ٣٥٢ .

اورا گرکسی طرح کا اندیشہ نہ ہواور ودیعت کو اس کی محفوظ جگہ سے دوسری جگہ نتقل کرد نے تو وہ ضامن ہوگا، اس لئے کہ اس نے حفاظت کرنے میں جس کا اس کوتھم دیا گیا ہے اس کی مخالفت کی ہے <sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھتے:'' ودیعت''۔

سوم - رتمن میں توی: ۲۹ - فقہاء نے بیان کیا ہے کہ کسی عادل کے پاس رتمن رکھنا جائز ہے، اور اس کے قبضہ کر لینے سے رتمن کا معاملہ کمل ہوجا تا ہے، اور اس صورت میں اگر رتمن رکھی ہوئی چز ہلاک ہوجائے تو کیا اس کا ضامن مرتہن ہوگا یا راتمن؟ اس میں بہت تفصیل اور اختلاف ہے، اس کا بیان اصطلاح" رتمن' میں آئے گا۔

لیکن حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ اگر اس کی بیچ پر مقرر کیا ہوا عادل شخص اس کو بیچ د نے تو بیر ، بن ہونے سے نگل جائے گا، اس لئے کہ بیشتری کی ملک ہو گیا، اور قیمت رہن ہو گئی، اس لئے کہ وہ اس کے قائم مقام ہے، خواہ اس پر قبضہ ہو یا نہ ہو، یہاں تک کہ اگر وہ مشتری کے پاس ہلاک ہوجائے تو اس کا ضامن مرتہن ہوگا، اور قیمت اور قرض میں سے جس کی مقدار کم ہوگی اس کو ہلاک تصور کیا جائے گا، کیونکہ رہن کا عقد قیمت میں باقی رہتا ہے، اس لئے کہ قیمت مرہون میچ کے قائم مقام ہوتی ہے (۲) ہے

- (۱) ابن عابدین ۲۹٬۹۵٬۹۰ اوراس کے بعد کے صفحات، المہذب ۱۷۷۶، المغنی لابن قدامہ ۲۷۷۱/۱۸۳، المقنع ۲۰۲۲ ا۔
  - (۲) ابن عابدین ۲۵/۵۳ البنا بیلی الهدایه ۹/ ۱۰۸ ، البدائع ۱/۹۹ ا

محیل سے وصول کر سکتا ہے، کیونکہ اس نے اس کو دھو کہ دیا ہے<sup>(1)</sup> ۔ حفنیہ کا مذہب بیہ ہے کہ ہلاکت کی صورت میں محال کو محیل سے وصول کر نے کا حق حاصل ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا ہے: محال محیل سے صرف ہلاکت کی حالت میں وصول کر سکتا ہے، اس طور پر کہ محال علیہ حوالہ کا انکار کرد بے اور اس کی قشم کھالے اور محیل اور محال کے پاس کوئی دلیل اور گوا، ہی نہ ہو، یا محال علیہ افلاس کی حالت میں مرجائے، بیدامام ابو صنیفہ ہے کہ زندگی ہی میں حاکم اس کو مفلس قرار در بے دے، بیہ امام ابولیوسف اور امام محمد کے زد دیک ہے، کیونکہ قاضی کا کسی کو مفلس قرار دینا صاحبین کے زندگی ہی میں حاکم اس کو مفلس قرار نرد یک صحیح نہیں ہے <sup>(1)</sup> ۔

دوم - ود نیعت میں تو ی: سا- ودیعت میں اصل میہ ہے کہ ودیع ودیعت رکھی ہوئی چیز کو اس جگہ سے منتقل نہ کر ے جس جگہ صاحب ودیعت نے اس کو حفاظت کے لئے متعین کردیا ہو، اگر ودیع مالک ودیعت کی متعین کی ہوئی جگہ میں ودیعت کی حفاظت کرے، اور اس پرکسی کا خوف بھی نہ ہوتو متفقہ طور پر اس پر کوئی حمان نہیں ہوگا، کیونکہ اس نے اس کے حکم کی اطاعت کی ہے، اس کے مال میں کوئی کو تا ہی نہیں کی ہے۔

اورا گرودیع کوودیعت رکھی ہوئی چیز کے بارے میں بہہ جانے اور ہلاک ہونے کا اندیشہ ہواور وہ اس کو اس جگہ سے نکال کر محفوظ جگہ میں منتقل کردے اور وہ تلف ہوئے تو اس صورت میں بھی بالا تفاق اس پر صلان نہیں ہوگا ، اس لئے کہ اس صورت میں اس کو اس کی حفاظت کے لئے منتقل کرنا ہی متعین ہے ، اور اس کو اس کی حفاظت کا تکم دیا گیا ہے۔ (۱) الشرح الکبیر مع حاشیة الدسوقی ۳۲۸ ۲۳۔

(٢) ابن عابدين ١٩ ٢٩٣

اور فقہاء اس کوصرف اصطلاحی معنی ہی میں استعال نہیں کرتے بلکہ اس کے لغوی معنی میں بھی اس کواستعال کرتے ہیں جیسا کہ آگ واضح ہوجائے گا<sup>(1)</sup> بہ

متعلقة الفاظ: آحاد: ۲-لغت میں آحاد '' کی جمع ہے۔ اور ''الأحد '' اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ایک نام بھی ہے: یعنی وہ فر دواحد جو ہمیشہ ایک رہے اورکوئی دوسرا اس کا شریک نہ ہو۔ یعنی وہ فر دواحد جو ہمیشہ ایک رہے اورکوئی دوسرا اس کا شریک نہ ہو۔ اور الأحد: ایک کے معنی میں بھی آتا ہے جو پہلا عدد ہے۔ اصطلاح میں خبر آحاد اس خبر کو کہتے ہیں جو بذات خود مفید یقین نہ ہو۔

ایک قول یہ بھی ہے کہ'' جوظن غالب کا فائدہ دے''<sup>(۲)</sup>۔ لہذا توا تر اور آحاد کے درمیان تضا د کی نسبت ہے۔ خبر آحاد میں مشہور،عزیز اور غریب بھی شامل ہیں، اس کی تفصیل علم اصولِ حدیث میں موجود ہے۔

اجمالی حکم: ۲۰ - اصولیین کاس پرا نفاق ہے کہ تواتر سے یقین کا فائدہ ہوتا ہے، جمہور فقہاءاور اصولیین کا اس پر انفاق ہے کہ بیعلم بدیہی ہے، اور ابوالحسن بصری اور معتزلہ میں سے کعھی اور شافعیہ میں امام الحرمین اور دقاق کے زدیک وہ علم نظری ہے، آمدی نے توقف اختیار کیا ہے، اور

المحصول: الجزء الثانى؛ القسم الاول ص ٣٢٣، كشف الأسرار ٢٠٢٣،
 يتيير التحرير ٢٠ ٣٠، الأحكام للآمدى ٢٠ ١٦، الكليات ٢٢ ٢٥، فصل التاء،
 التعريفات ٢٠ ٢٠ دستور العلماء ١٢ ٣٦ ٢٠ باب التاء مع الواور
 (٢) لسان العرب ماده: " أحدْ، تيسير التحرير ٣٢ ٢٠ -

تواتر

تعریف: ۱- لغت میں تواتر کا معنی کسی چیز کا یکے بعد دیگرے ہونا ہے، اور کہا گیا ہے کہ وہ چیز وں کا وقفہ اور فاصلہ کے ساتھ یکے بعد دیگرے آتے رہنے کا نام ہے، اور متواتر: وہ شی ہے جو تھوڑی دیر ہے پھر دوسری چیز آ جائے ،اگروہ مسلسل ہوتو متواتر نہیں ہوگی بلکہ بیہ متدارک اور متابع کہا جائے گا، اور لغت میں خبر متواتر: بیہ ہے کہ جس کوایک راوی ایک راوی سے فل کرے <sup>(1)</sup>۔

اصولیین اورفقہاء کی اصطلاح میں خمر متواتر کی کئی تعریفات ہیں، اور یہ ساری تعریفات اگر چہ لفظ مختلف ہیں لیکن معنی ایک ہی ہیں۔ چنا نچہ صاحب '' المحصول'' نے اس کی تعریف ہی کی ہے : اتنی بڑی تعداد کا خبر دینا جن کی کثرت کی وجہ سے ان کی بات پر یفین ہوجائے۔صاحب '' کشف الاسرار'' اس کی تعریف کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ایس جماعت کا خبر دینا جس کی صداقت و سچائی کاعلم خود بخو د ہوجائے۔ صاحب التحریر اس کی تعریف یوں کرتے ہیں: کسی ایس جماعت کا خبر دینا جو بغیر خارجی قرائن کے یفین کا فائدہ دے۔ صاحب '' دستور العلماء' فرماتے ہیں: تواتر کا مطلب ہے کہ چند افراد ایک ساتھ یا الگ الگ کسی ایسے معاملہ کی خبر دیں جس کے جھوٹ ہونے پر سب کا منفق ہوجانا عادۃ محال ہو۔

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ماده: "وتر" -

## تواتر ۴-۵

ایک قول اہل بدر کی تعداد کے برابر تین سو تیرہ ہے، اور ایک قول اہل بیعت رضوان کے برابر (چودہ سو) ہے۔ اور ایک قول ہے کہ اس کی تعداد ہم کو معلوم نہیں لیکن علم بدیہ کے حصول سے ہم کامل عدد کو جانے ہیں، عدد کے کامل ہونے کو یقین کے حاصل ہونے کی دلیل نہیں سبجھتے ہیں، اور اس کا ضابطہ سے ہے کہ جس عدد سے یقین حاصل ہوجائے اور بہت سے اصولیین نے اس خابطہ کو اختیار کیا ہے جن میں امام غزالی، امام رازی، ابن الہمام، امیر باد شاہ شارح التحریر، سعد الدین تفتا زانی اور صاحب <sup>دو</sup> کشف الاُ سرار' عبد العزیز بخاری ہیں ۔ سنے والوں سے جن شرطوں کا تعلق ہے وہ دو ہیں: دی جارہی ہے۔ دی جارہی ہے۔

تواتر کی متعمیں ہیں: لفظی اور معنوی لفظی وہ ہے جس کے ۵-تواتر کی دو تشمیں ہیں: لفظی اور معنوی لفظی وہ ہے جس کے الفاظ تواتر اور تسلسل کے ساتھ منقول چلے آرہے ہوں، جیسے حدیث: من کذب علیؓ متعمدًا،<sup>(1)</sup> ۔ معنوی میہ ہے کہ خبر کے داوی ایسی متعدد با تیں نقل کریں جن کے معنوی میہ ہے کہ خبر کے داوی ایسی متعدد با تیں نقل کریں جن کے معنوی میہ ہے کہ خبر کے داوی ایسی متعدد با تیں نقل کریں جن کے در میان تضمن یا الترام کے طور پر قدر مشترک ہو، یا ایک بڑی تعداد حس کا جھوٹ پر اتفاق کر لینا محال ہو، اس کا ایسے مختلف واقعات نقل کرنا جو ایک ایسے معاملہ میں مشترک ہوں جس میں وہ قدر مشترک کرنا جو ایک ایسے معاملہ میں مشترک ہوں جس میں وہ قدر مشترک دوایت بخاری (فتح الباری سر ۱۹۲۰ طبع السلفیہ) اور مسلم (ار ۱۰ طبع الحلق) نے کی ہے۔ امام غزالی نے تفصیل سے بیان کیا ہے اور کہا ہے: وہ بدیہی اس معنی میں ہے کہ ذہن تک اس کے پہنچنے میں کسی واسطہ کی ضرورت نہیں پڑتی ہے،اس لئے کہ واسطہ ذہن میں موجود ہوتا ہے،اوراس معنی میں بدیہی نہیں ہے کہ وہ بغیر واسطہ کے حاصل ہوجا تا ہے۔ تواتر سے یقین حاصل ہونے کے لئے چند متعین شرائط کا پایا جانا ضروری ہے، جن میں سے بعض کا تعلق خبر دینے والوں سے ہے اور

بعض کا تعلق سننے والوں سے ہے، اور بعض متفق علیہ ہیں، اور بعض مختلف فیہ ہیں، متفق علیہ شرائط مندر جہ ذیل ہیں، اور مختلف فیہ شرائط کے لئے علم حدیث کی اصطلاحات اور اصولی ضمیمہ کی طرف رجوع کیا جائے۔

۴ - وہ شرطیں جن کاتعلق خبر دینے والوں سے ہےاور جن پراصولیین کا تفاق ہے جارہیں:

پہلی شرط: بیہ ہے کہ وہ خبریقین کی بنیا د پر دیں ،ظن کی بنیا د پر نہ دیں ۔

دوسری شرط: بیہ ہے کہان کاعلم بدیہی ہواوراس کی بنیاد کسی محسوں پرہو۔

تیسری شرط: بیر ہے کہاں خبر کااول وآخراور وسط ان صفات میں اور کمال تعداد میں برابر ہو۔

چوتھی شرط: بیہ ہے کہ عدد کامل ہوجس سے یقین حاصل ہوجائے۔ کامل سے مقصود وہ کم سے کم تعداد ہے جو یقین کا فائدہ دے، یانقل کرنے والوں کی اتنی بڑی تعداد ہو کہ ان سب کا حجوٹ پر اتفاق کر لینا عام طور سے محال ہو۔

تعداد کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے، ایک قول میہ ہے کہ اس کی کم سے کم تعداد پانچ ہے، ایک قول میہ ہے کہ بارہ ہے، ایک قول میں کا ہے، اور ایک قول چالیس کا ہے، اور ایک قول ستر کا ہے، اور

-1124-

مسلسل چلی آرہی ہو، جیسے حضرت علیؓ کی شجاعت ود لیری، حاتم کا جودو اس کی وضع اوراس کی ترتیب کے توا تر کے وجور سخااور سے علی الخفین کی احادیث۔ لہذا جب بیہ بات ثابت ہے کہ خبر متوا ترعلم یقینی کا فائدہ دیتی ہے تو ترتیب میں توا تر شرطنہیں ہے، بلکہ اس سلسلہ ک اس یقینی علم کو وہی چیز منسوخ کرسکتی ہے جو اسی طرح علم یقینی کا فائدہ آ جا دہیں، سیوطی فر ماتے ہیں بحققین اہل سنت

اس کی وضع اوراس کی ترتیب کے تواتر کے وجوب میں اختلاف ہے۔ اکثر اصولیین کی رائے سے ہے کہ اس کے محل اور وضع اور اس کی ترتیب میں تواتر شرط نہیں ہے، بلکہ اس سلسلہ کی منقول مرویات زیادہ تر آ حاد ہیں، سیوطی فرماتے ہیں بحققین اہل سنت اس میں بھی تواتر کے وجوب کے قائل ہیں <sup>(1)</sup>۔ مزیر تفصیل کے لئے دیکھئے: '' اصولی ضمیمہ' ۔

(۱) المستصفى الر ۱۳ اور اس کے بعد کے صفحات، البر بان الر ۲۷ اور اس کے بعد کے صفحات، ۵۹۵، ۱۳ ۱۱، المحصول القسم الأول من الجزء الثانی لر ۲۳ ۳۳، المحصول الرالقسم الثالث ( ۹۹، بتیر التخرير ۲۷ ، ۳ الأول ( ۲۰ ۳، ۳۸، المحصول الرالقسم الثالث ( ۹۹، بتیر التخرير ۲۷ ، ۳ اور اس کے بعد کے صفحات، ۲۰۳۴، کشف الأسرار ۲ ، ۲۰۳۱ور اس کے بعد کے صفحات، التلویح علی التوضيح ۲ ، ۲، ۳۰، ۳۱، الأحکام للآ مدی ۲ / ۸۱، ۱۹، ۳۲، ۲۵، ۲۷، تدریب الراوی رسم ۲۰ سام الثبوت ۲ ، ۹، ۳۱،

سخااور سح على كخفين كي احاديث ۔ لہذاجب بیہ بات ثابت ہے کہ خبر متوا ترعلم یقینی کا فائدہ دیتی ہےتو اس یقینی علم کو دہی چیز منسوخ کر سکتی ہے جواسی طرح علم یقینی کا فائدہ دیتی ہو۔علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ خبر متوا تر کوخبر متوا تر سے منسوخ کرنا جائز ہے،لیکن احادیث متواترہ کواحادیث آحاد سےمنسوخ کرنے میں اختلاف ہے،جمہور اصولیین کی رائے ہے کہ بیرجا ئزنہیں ہے، یہاں لئے کہاجادیث متواتر قطعی اوریقینی ہوتی ہیں،اورخبرآ جاد ظنی بیں،لہذاخلی قطعی کو باطل نہیں کر سکتی، کیونکہ کمزور شی اینے سے طاقتوراورقوی چز کو باطن نہیں کرسکتی،صاحب'' البریان'' نے اس پر اجماع نقل کیا ہے، اور صاحب'' تیسیر التحریر'' نے بعض علماء کے نزدیک اس کاجواز فقل کیا ہے۔ رازی نے'' الحصول'' میں ککھا ہے کہا کثر حضرات کے نز دیک بہ عقلاً جائز ہے لیکن ایسامنقول نہیں ہے۔ امام غزالی فرماتے ہیں کہ بیرعقلاً جائز ہے اگر تعبدی ہو، اور حضور عليه بح زمانه ميں اس ير عمل ہوا ہو، ليكن آ ب عليه كى وفات کے بعد بیزاممکن ہے۔ صاحب'' التوضيح'' کہتے ہیں کہ آحاد میں سے صرف مشہور کے ذریعه خبر متواتر کومنسوخ کرنا جائز ہے، بیاس لئے کہ بیاس حیثیت سے ہے کہ بیہ بیان ہے جوآ حاد کے ذریعہ جائز ہے،اوراس حیثیت *سے کہ بیتبدیل ہےجس میں توا تر شرط ہے،لہذا اس کو اس چیز سے* منسوخ کرناجائز ہے جوان دونوں کے درمیان متوسط درجہ کی ہواور وہ مشہورہے۔ ۲ – علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ قرآن کریم میں جو کچھ ہے وہ اپنے اصل اوراجزاء دونوں میں وجو پی طور پرمتوا تر ہے، اور اس کے کل اور کہاجاتا ہے: تمالؤوا علی الأمر ، یعنی ان لوگوں نے باہم ایک دوسرے کا تعاون کیا۔ ابن السکیت نے کہا کہ اس کا معنی ہے: ان لوگوں نے اس پرا تفاق کرلیا، اور ابوعبید نے کہا: جب لوگ آپس میں کسی امر پر ایک دوسرے کی موافقت کرلیں تو اس وقت بولتے ہیں: تمالؤوا علیہ<sup>(1)</sup>۔

حضرت عمر محلی ایک حدیث ہے کہ انہوں نے سات لوگوں کو ایک شخص کے بدلے میں قتل کردیا، جنہوں نے اس کو دھو کہ دے کر اور غداری سے قتل کردیا تھا اور کہا: ''لو تمالاً علیہ اُھل صنعاء لافقد تھم بھ'' (اگر تمام اہل صنعاء اس کے قتل میں ساتھ ہوجاتے) تومیں اس کے بدلہ ان سب سے قصاص لیتا، ایک روایت میں ہے: میں ان سب کو قتل کردیتا، لیعنی اگر وہ سب اس کے قتل میں متحد ہوجاتے، تعاون کرتے اور ایک دوسر کا ساتھ دیتے <sup>(1)</sup>۔ اصطلاحی معنی لغوی معنی سے الگن ہیں ہے۔

ب- تضافر: ۲۰ - اس کامعنی ایک دوسر ے کی مدر کرنا اور جمع ہونا ہے، کہا جاتا ہے: تضافر القوم: لیعنی انہوں نے ایک دوسرے کی مدد کی، اور ضافر ته میں نے اس کی مدد کی، ابن سیدہ فرماتے ہیں: تضافر القوم علی الأمر کا معنی ہے: انہوں نے ایک دوسرے کا تعاون کیا اور مدد کی (<sup>۳)</sup> ۔

- (۱) لسان العرب ۳۷/۵۱۸، المصباح الممنير ۲/۵۸۰، القاموس المحيط ا/۳۰۰، المغرب/۳۳۲-
- ۲) أثر عمر: "لو تمالأ عليه أهل صنعاء لأقدتهم به" اورايك روايت مين "لقتلتهم" كى روايت بخارى (فتخ البارى ٢٢ / ٢٢ طبع الشلفيه) نے
   كى ہے۔
   ٣) المصباح المنير ٢ / ٣٦٣ السان العرب ٢ / ٩٣ - ٥

## تواطؤ

تعریف: ا- تواطؤ ''تواطأ'' کا مصدر ہے، اوراس کا اصل ثلاثی فعل وطئ ہے۔

لغت میں اس کا معنی توافق ہے، کہاجاتا ہے: تو اطأنا علی الأمر: ہم نے ایک دوسرے کی موافقت کی ، اور تو اطؤو ا علیہ: ان لوگوں نے ایک دوسرے کی موافقت کی ، اس کی حقیقت سے ہے کہ گویا کہ دونوں میں سے ہرایک نے اس چیز کوروندا جسے دوسرے نے روندا، اور متواطی متوافق کو کہتے ہیں<sup>(1)</sup>۔

ليلة القدركى حديث ميں ہے: "أدى دؤيا كم قد تو اطأت في السبع الأو اخر "<sup>(٢)</sup> (ميں تمہار \_ خوابوں كود كمير با موں كه وه آخر كے سات ايام ميں موافق ميں )\_ اصطلاحى معنى لغوى معنى سے الگنہيں ہے۔

متعلقه الفاظ: الف-تمالؤ: ۲ - لغت میں تمالؤ کا معنی: اکٹھا ہونا اور باہم تعاون کرنا ہے،

- (۱) لسان العرب ۲/۲۳٬۹۴٬ تاج العروس الر۹۹۴ \_
- (۲) حدیث: "أرى رؤیا كم قد تواطأت فى السبع الأو اخر" كى روایت بخارى (فتح البارى ۲۵۲/۲ طبع السلفيه) اور مسلم (۲/ ۸۲۳ طبع عیسى الحلى) نے كى ہے۔

جان يرجنايت: ۷ - اگرایک جماعت مل کرسی معصوم اور بے گناہ څخص کوعداً پاظلماً قتل کردے توجمہورفقہاء کامذہب بیرہے کہ بیہ یوری جماعت اس فردواحد کے بدلے میں قتل کردی جائے گی جس تحق میں پوری جماعت نے ایک دوسر بے کا ساتھ دیا ہے، جمہور فقہاء کا استدلال چند دلیلوں سے ہے: ان میں سے ایک سعید بن المسیب کی روایت ہے: '' أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قتل سبعة من صنعاء قتلوا رجلا وقال: لو تمالأ عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعا" (حضرت عمربن الخطاب رضی اللَّد عنه نے صنعاء کے سات لوگوں کو قُلْ کردیا جنہوں نے ایک شخص کوتل کردیا تھا،اورکہا: اگرتمام اہل صنعاء اس قتل میں شریک ہوتے تو میں سب لوگوں کو آل کردیتا )،اور حضرت علیٰ کی روایت ہے کہ انہوں نے تین لوگوں کول کردیا جنہوں نے ایک شخص کوفل کردیا تھا، اور حضرت ابن عباس سے مردی ہے کہ انہوں نے ایک مقتول کے بدلےایک یوری جماعت کول کردیا،اور کسی نے ان يرنكير بھىنہيں كى، لہذا بيدا جماع سكوتى ہوگيا، ابن قدامەفر مات ہیں: چونکہ قصاص ایک سزا ہے جوایک کے لئے ایک پر واجب ہوتی ہے،لہذاایک کے بدلے یوری جماعت پر بھی واجب ہوگی جیسا کہ حدقذف اور دیت میں فرق کیا جاتا ہے، کیونکہ دیت میں تجزی ہوسکتی ہے،اور قصاص میں تجزی نہیں ہوسکتی،اوراس وجہ ہے بھی کہ اگرمشارکت کی وجہ سے قصاص کوسا قط کردیا جائے تو اس صورت کو اینا کرقتل کا دقوع زیادہ ہوجائے گا، اور پھراس سے زجر وتو پیخ کی حکمت ساقط ہوجائے گی<sup>(۲)</sup>۔

(۱) الژعمرُ:"لو تمالأ عليه أهل صنعاء لقتلتهم جميعا" کی تخریخ گذر چکی ہے۔ (۲) المغنی ۲۵۲٬۶۷۱۲۷ يرسار الفاظ قريب المعنى بلكه مترادف بي ۔ ج- تصادق: ۲۹ - تصادق، مصادقة، صداق اور صداقة اور مخاله سب معنى ايک ۲۹ - تصادق، مصادق، صداق اور صداقة اور مخاله سب معنى ايک بی ۔ ۲۰ - تصادق "تصادق" کا مصدر ہے، اس کا اصل فعل صدق ہے، ۲۰ - تصادق "تصادق" کا مصدر ہے، اس کا اصل فعل صدق ہے، ۲۰ - تصادق "تصادق في الحديث و في المودة" يہ ۱۹ - تصادق معنى ، اور "تصادقا في الحديث و في المودة" يہ ۲۰ - تصادق معنى ، اور تصادقا في الحديث و في المودة" يہ ۲۰ - تصادق معنی ، اور "تصادقا في الحدیث و في المودة" ہے ۲۰ - تصادق معنی ، اور تصادقا في الحدیث و في المودة " يہ ۲۰ - تصادق معنی ، اور مادق معنی ، معاملہ میں ۲۰ - تصادق معنی ، ایک شخص کا دوسر شخص کے مرحم لی براس کی تصدیق کرنا ہے، اور عادة ان میں سے ایک شخص دوسر ہے تا گے ۲۰ - تصادق کا معنی ، ایک معنی ، میں سے ایک شخص دوسر ہے تا گے ہوگا۔

نثرعی حکم: ۵-جس پرتواطؤ ہوا ہے اس کے اعتبار سے اس کا شرعی حکم الگ الگ ہے،اور بیہ چند موقعوں پر پیش آتا ہے،ان میں سے جنایات، شہادات، رضاعِ محرم، اقرار بالنسب، سابق طلاق کا اقرار، وطی سے پہلے طلاق کی حالت میں وطی کرنا اور عدت کی حالت میں رجوع کرنا ہیں۔

اول-جنایات میں تواطؤ: ۲-جنایات میں تواطؤیا توجان کوہلاک کرنے میں ہوگا، یاجان کے علاوہ جسم کے دوسرے اعضاء کوتلف کرنے یاان پرظلم کرنے میں ہوگا۔

(۱) تاج العروس، لسان العرب ماده: "صدق" -

کامل ہونے کا سبب ہوتا ہے، لہذاان میں سے ہرایک کی طرف کمل جرم منسوب کیا جائے گا گویا کہ دوسرا اس کا نثر یک نہیں جیسے نکاح کرانے کی ولایت، لیکن اگر بعض کا زخم مہلک اور جان لیوا ہو، اور دوسروں کا زخم مہلک نہ ہو، توصرف قصاص ان لوگوں سے لیا جائے گا جن کا زخم مہلک ہو، اور جن کا زخم مہلک نہ ہوان کو سز اد کی جائے گی اور ان کے عمد أ بیر کام کرنے کی وجہ سے ( ظاہر طور پر) دیت ضرور کی ہوگی، البتہ اگر بعض لوگ دست بدست قتل میں نثر یک ہوت اور دوسروں کی حیثیت صرف تماشہ بین یا جھڑ کانے والوں کی ہوتوان پر نہ قصاص ہوگا، نہ دیت ہوگی<sup>(1)</sup>۔

مالکیہ فرماتے ہیں: پوری جماعت کو جو ایک شخص کے قتل پر جمع ہوں قتل کردیا جائے گا اگر وہ مارنے میں شریک ہوں، کوئی تلوار سے مارے اور کوئی کوڑے سے مارے یہاں تک کہ وہ مرجائے، تو پوری جماعت کو اس کے بدلے قتل کیا جائے گا، اس کی دلیل حضرت عمر عکی حدیث ہے، اور بیاس وقت ہوگا جبکہ تمام شرکاء مکلف ہوں، چنا نچہ اگر کسی بے گناہ اور معصوم شخص کے قتل میں بچے کے ساتھ مکلف بھی شریک ہوتو مکلف پر قصاص ہوگا، اور بچہ کے عاقلہ پر نصف دیت

یہ حضرات میہ بھی فرماتے ہیں: اگران لوگوں کی تعداد زیادہ ہو جنہوں نے عمداً اور ظلماً اتنا مارا ہو یا زخمی کیا ہوجس سے اس کی موت واقع ہوجائے ، تو اگر وہ لوگ اس کے قتل پر جمع ہو گئے تھے، تو ان سب لوگوں کو ایک آ دمی کے بدلے میں قتل کیا جائے گا ، اگر اس کی موت فی الفور اس جگہ پر ہوجائے ، یا اس کو بے ہو تی کی حالت میں اٹھا یا جائے یہاں تک کہ مرجائے ، اور اس میں کوئی فرق نہیں ہوگا کہ کس کی مار سخت تھی اور کس کی ہلکی ، اور اگر اس کے قتل پر معاونت و موافقت نہ ہو، امام احمد سے ایک دوسری روایت مروی ہے کہ اس کی وجہ سے ان سب کو تل نہیں کیا جائے گا بلکہ ان پر دیت واجب ہوگی ، اوریہی قول ابن الزبیر ، زہری ، ابن سیرین ، ربیعہ ، داؤد اور ابن المنذر کا ہے ، اور ابن عباس سے بھی یہی مروی ہے۔

فرماتے ہیں: معاذین جبل وغیرہ سے مروی ہے کہ ان میں سے ایک شخص کولل کیا جائے گا،اور باقی سے دیت لی جائے گی، کیونکہان میں سے ہرایک اس کے ہمسر اور برابر ہے، لہذا ایک مبدل کے بدلے میں دوسرے تمام بدل یورے نہیں ہوں گے، جیسا کہ ایک مقتول کی گئی دیپتی واجب نہیں ہوتیں، اور اس لئے کہ اللہ تعالٰی کا ارشاد ہے:"اَلْحُوُّ بِالْحُوّ"<sup>(1)</sup> (آزاد کے بدلے میں آزاد)، اور فرمايا: "وَكَتَبْنَا عَلَيْهِم فِيها أَنَّ النَّفُسَ بالنَّفُس" (اور ہم نے ان پر اس میں بیفرض کردیا تھا کہ جان کا بدلہ جان ہے ) اس کا مقتضابہ ہے کہایک جان کا قصاص بہت تی جانوں سے نہیں لیا جائے گا،اوراس لئے کہاوصاف میں تفاوت قصاص سے مانع ہے، اس کی دلیل بیر ہے کہ غلام کے بدلے آ زاد سے قصاص نہیں لیاجا تا ہے،لہذ اعدد میں تفاوت بدرجہاولی قصاص سے مانع ہوگا<sup>(m)</sup>۔ لیکن جمہور فقہاءنے فی الجملہ ایک شخص کے بدلے پوری جماعت کے تل پرا تفاق کے باوجوداس کی تفصیل میں اختلاف کیا ہے۔ حفیہ کہتے ہیں: فردواحد کے بدلے میں ایک یوری جماعت کواسی وقت قتل کردیا جائے گا جبکہ ہرایک نے ایک ساتھ مہلک زخم لگایا ہو، اس لئے کہ روح کا نکلنا مشارکت سے ہوا ہے، کیونکہ اس میں تجزی نہیں ہوسکتی، برخلاف جسم کے دوسر ےاعضاء کے،اورکسی جماعت کا

غیر تجزی ٹی میں شرکت کرناان میں سے ہرایک کے حق میں جرم کے

(۳) المغنی ۲۷۱۲٬۲۷۲۷

<sup>(</sup>۱) ردالحتار على الدرالحقار ۲۵۷۷۵۵

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره/ ۲۵۱-

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مانکده ۲۵ ۴۰

توالیی صورت میں اگر سب نے اس کے مارنے پر اتفاق کیا ہو، اور کوڑ ے ایسے تھے کہ ان کے ذریعہ ہلاک کا قصد کیا جا سکتا ہوتو ان سب کوقتل کیا جائے گا<sup>(1)</sup> ۔ اگر ایس صورت میں بغیر اتفاق کے اچا نک ریویت آجائے اور بعد میں مار نے والے کو دوسر کی مار کا علم نہ ہوتو اس صورت میں مارکی تعداد کے لحاظ سے سب پر دیت وا جب ہوگی جبکہ مارکا یقینی طور پرعلم ہو، اگر اس کا علم نہ ہو یا اس میں شک ہوتو ہوگی جبکہ مارکا یقینی طور پرعلم ہو، اگر اس کا علم نہ ہو یا اس میں شک ہوتو ہوگی جبکہ مارکا یقینی طور پرعلم ہو، اگر اس کا علم نہ ہو یا اس میں شک ہوتو زخم کی تقسیم کے اعتبار سے دیت کی بھی تقسیم ہوگی ۔ میں مہلک ہو، تواطؤ کا اعتبار اس لئے نہیں کیا جا تا ہے کہ وہ خود قاتل میں مہلک ہو، تواطؤ کا اعتبار اس لئے نہیں کیا جاتا ہے کہ وہ خود قاتل میں مہلک ہو، تواطؤ کا اعتبار اس لئے نہیں کیا جاتا ہے کہ وہ خود قاتل میں مہلک ہو، تواطؤ کا اعتبار اس لئے نہیں کیا جاتا ہے، اور جہاں تک میں مہلک ہو، تواطؤ کا اعتبار اس کے نہیں کیا جاتا ہے، اور جہاں تک ہلکی مارکا تعلق ہوتو اس سے ہلاک کر نے کا ارادہ مطلقاً ظاہر نہیں ہوتا ہلکی مارکا تعلق ہے تو اس سے ہلاک کر نے کا ارادہ مطلقاً ظاہر نہیں ہوتا ہلکی مارکا تعلق ہے تو اس سے ہلاک کر نے کا ارادہ مطلقاً ظاہر نہیں ہوتا ہو ہوں اور ایس سے تھا کہ کہ میں کے اخراد کے ای جاتا ہے، اور جہاں تک مرد یں، اور ان میں سے ایک کی مار خرب قاتل ہو، اور دوسر کی کا کردیں، اور ان میں سے ایک کی مار خرب قاتل ہو، اور دوسر کی کیا

کردی، اوران میں سے ایک کی مار صرب قامل ہو، اور دوسرے کی ضرب قاتل نہ ہو، تو اگر وہ مار جو قاتل ہے پہلے ہو مثلاً بچاس کوڑے، پھر اس کے بعد وہ مار پڑے جو قاتل نہیں ہے مثلاً دوکوڑے، اس حال میں کہ اس کو پہلچ شخص کی مارکی تکلیف ہو، اور دوسرے مارنے والے کو پہلے کی مار کاعلم ہوتو دونوں سے قصاص لیا جائے گا، اور اگر پہلی مار کاعلم نہ ہوتو قصاص نہیں ہوگا، اور پہلے مارنے والے پر اس کی مار کے اعتبار سے قتل عمد کی دیت ہوگی، اور دوسرے پر اس کی مار کے اعتبار سے قتل شہ عمد کی دیت ہوگی۔

(۱) یہی شرح امنج میں ہے، اور نہایۃ الحتاج میں ہے کہ قصاص کی چندوجو ہات ہیں جن میں سے اس حالت میں صحیح وجہ وجوب کی ہے، اتی طرح اس میں یہ ہے کہ اگر ان میں سے ہرایک کی ضرب قاتل ہوا گروہ انفرادی طور پر وار کرتے و یقینی طور پر ان پر قصاص واجب ہوگا۔ اس طور پر کہ ہرایک تنہا اس کوتل کرنے کا ارادہ کرے دوسرے کی معاونت وموافقت کے بغیر، یا ہرایک کا ارادہ صرف مارنے کا ہوتل کرنے کا نہیں، کیکن اتفا قاً اس کی موت واقع ہوجائے توجس کی مار سخت ہوگی اس کومقدم کیا جائے گا اگر ان کے افعال کی تمیز ممکن ہو، اور اس کوتل کردیا جائے گا، اور ان لوگوں سے قصاص لیا جائے گا جنہوں نے زخم لگایا ہو یا کچھکا ٹا ہو، اور اس کی تادیب کی جائے گی جس نے زخم نہ لگایا ہو، اور اگر ضربیں ایک دوسرے سے متاز نہ ہوں اس طرح کہ سب بر ابر ہوں یا سخت کا پتہ نہ چلتو سارے لوگوں کوتل کردیا جائے گا جبکہ وہ حقیقتاً یا حکماً اس جگہ مرجائے، ور نہ قسامہ کے ذریعہ ایک کوتل کیا حائے گا<sup>(1)</sup> ہ

شافعیہ فرماتے ہیں: پوری جماعت کوایک شخص کے بدلے قبل کیا جائے گا اگر چہ زخم تعداد میں اور سخت ہونے میں اور تاوان میں کم بیش ہوں، جہاں ان زخموں کا جان لینے میں دخل ہوخواہ اس کو کسی دھار دار چیز سے قبل کیا ہو یا کسی بھاری بھر کم چیز سے، یا اس کو کسی او نچی جگہ سے نیچے ڈال دیا ہو، یا دریا میں ڈال دیا ہو، اس لئے کہ قصاص واحد کے لئے واحد پر سزا ہے، لہذا واحد کی وجہ سے جماعت پر بھی نافذ ہوگی جیسا کہ حدفذف، اور اس لئے کہ بیجان کی حفاظت نہیں لیا جائے گا تو بیڈل وغارت گری کا ذریعہ بن جائے گا، نیز حضر سے مرجی حدیث بھی ہے۔

اگر کسی نے ایسازخم لگایا ہویا ایسی مار ماری ہوجس کا تجربہ کارلوگوں کے نزدیک روح کے نظنے میں کوئی دخل نہ ہوتا ہوتو ایسے زخم یا مار کا اعتبار نہیں ، اور اگر اس کوکوڑ ے سے مارا ہو، یا جلکے ڈنڈ ے سے مارا ہو اور قتل کردیا ہو، اور ان میں سے ہر ایک کی ضرب کاقتل میں دخل نہ ہو، اور تل کردیا ہو، اور ان میں سے ہر ایک کی ضرب کاقتل میں دخل نہ ہو، (۱) حاشیۃ الدسوقی علی الشرح الکبیر ۲۰ ۸۵ ۲۰۹۰، جواہر الاِکلیل ۲۰ ۲۵۷، ۲۵۵ - سارے اعضاء کاٹ دیئے جا<sup>ئ</sup>یں جس سے اس کی موت ہوجائے تو صرف ایک دیت داجب ہوتی ہے،جس طرح <sup>جس</sup>م کا ایک حصہ کا ٹنے سے اگرموت ہوجائے (توصرف ایک دیت داجب ہوتی ہے )<sup>(1)</sup>۔

قتل سے کم درجہ کی جنایت: ۸ - شافعیہ اور حنابلہ کامذہب بد ہے کہ اگرایک جماعت کسی عضو پر کوئی الیاز خم لگائے پاکسی ایسے جرم کاار تکاب کرے جس سے قصاص واجب ہوجا تا ہےتو پوری جماعت پر قصاص واجب ہوگا،اس کی دلیل ہی ہے کہ حضرت علیؓ کے پاس دوگواہوں نے ایک شخص کےخلاف گواہی دی کہاس نے چوری کی ہے، حضرت علیٰ نے اس کا ہاتھ کاٹ دیا، پھر اس کے بعد وہ دونوں گواہ ایک دوس شخص کولے کرآئے اور کہا کہ یہی چورہے پہلچنص کے بارے میں ہم یے تلطی ہوئی،تو حضرت علیٰ نے ددس ہے خص کے خلاف ان کی گواہی کورد کردیا اور دونوں گواہوں پر یہلے کی دیت لازم کی اور کہا: اگر مجھ کو معلوم ہوتا کہتم دونوں نے قصداً جھوٹ بولا ہے تو میں تم دونوں کے ہاتھ کاٹ دیتا۔اوراس لئے کہ بیہ قصاص کی ایک قشم ہے،لہذا ایک فرد کے بدلے میں یوری جماعت کا مؤاخذہ ہوگا جیسا کہ جان کے معاملہ میں ہوتا ہے۔ اوران حضرات کے نز دیک تمام شرکاء پر قصاص واجب ہوگا اگر ایک دوسرے کے فعل کی تمیز نہ ہو سکے، اس طرح کہ تمام لوگ ایک شخص کے ہاتھ پرتلواررکھیں اور اس کول کردیا ئیں یہاں تک کہ اس کا ہاتھ جدا ہوجائے،لیکن اگران میں سے ہرایک ایک طرف سے کاٹے، یا ہرایک الگ ضرب مارے تو ایسی صورت میں قصاص نہیں ہوگا،اس لئے کہان میں سے ہرایک نے ہاتھ نہیں کا ٹاہے،اور نہ ہی

اس کے پور بےطور پر کاٹنے میں شرکت کی<sup>(۲)</sup>۔ (۱) المغنی ۲۷۲،۶۷۷ -

(۲) مغنی الحتاج مهر ۲۵، المغنی ۷۷، ۲۷،۲۷ -

اگروہ مار پہلے ہو جو قاتل نہیں ہے، پھراس کے بعد تکلیف کی حالت میں وہ مار پڑے جو قاتل ہے، اور تواطؤ نہ ہوتو دونوں میں سے کسی پر قصاص نہیں ہوگا، بلکہ مار کے اعتبار سے پہلے والے پراس کے حصبہ کے اعتبار سے شبہ عمد کی دیت ہوگی<sup>(1)</sup>،اور دوسر بے پراس کے حصبہ کے اعتبار سے قتل عمد کی دیت ہوگی۔

حنابلہ کی رائے میہ ہے کہ جب ایک پوری جماعت کسی ایک شخص کوقتل کرد ہے تو ہر ایک پر قصاص واجب ہوگا ،اگر ان میں ہرایک ایسا ہو کہ اپنا کام تنہا کرتا تو اس پر قصاص واجب ہوتا ، اس کے بعد ابن قدامہ فرماتے ہیں: میہ حضرت عمرؓ، حضرت علیؓ، مغیرہ بن شعبہ اور ابن عباسؓ سے مروی ہے، اور سعید بن المسیب ، حسن ، ابوسلمہ، عطاء اور قتادہ بھی اسی کے قائل ہیں ، اور امام مالک ، ثوری ، اوز اعی ، شافعی ، اسحاق ، ابوثو راور اصحاب رائے کا بھی یہی مذہب ہے۔

 $-10^{\circ} t^{\circ} -$ 

کے دفت سےعدت گذارے گی ،خواہ عورت شوہر کی تصدیق کرے یا تكذيب، ياطلاق دين اورعدت ك كذرف يرباجهي اتفاق كرليني کی تہمت کی نفی کرتے ہوئے اپنی لاعلمی کا اظہار کرے<sup>(1)</sup>۔ مالکیفرماتے ہیں:اگرکوئی تندرست شخص ایک طلاق بائن پاایک طلاق رجعی وقت اقرار سے پہلے دینے کا اقرار کرلے، اور کوئی دلیل نہ ہو، تواس کے اقرار کے وقت سے عورت عدت شروع کرے گی، اس طرح طلاق میں اس کی تصدیق کی جائے گی 'لیکن سابق وقت کی طرف نسبت کرنے میں نہیں کی جائے گی ،خواہ عورت اس کی تصدیق کردے، اس لئے کہ اس صورت میں عدت کو ساقط کرنے کی تہمت اس پراًتی ہے،اورعدت حق اللہ ہے،اورا گرشو ہر کے پاس بینہ ہوتو عدت اس دقت سے شار ہوگی جس دقت کا ثبوت بینہ سے ہو، بینہ یائے جانے کی صورت میں مریض کا بھی وہی تھم ہوگا جو تندرست کا ہے، اور اگر مریض کے پاس کوئی بینہ نہ ہواور مریض اس مرض سے مرجائے توعورت ہر حال میں وارث ہوگی، اگر چہ وہ عدت گذرنے کے بعد مرے، اور اگر چیٹورت دوسرے سے شادی کر لے <sup>(۲)</sup>۔ شافعیہ فرماتے ہیں: اگر شوہر کے: أنت طالق أمس (تم کو گزشته کل میں طلاق) اور اس سے اس کا منشا طلاق دینانہیں، بلکہ موجودہ نکاح میں گذشتہ کل طلاق دینے کی خبر دینا ہے، اور عورت اس کی تصدیق بھی کرد بے تواس کی عدت کا شاراس دفت سے کیا جائے گا جس وقت کااس نے ذکر کیا ہے <sup>(m)</sup>۔ حنابلہ کے مذہب سے بھی وہی بات سمجھ میں آتی ہے جو شافعیہ کا قول ہے<sup>(4)</sup>۔

- (1) ردالحتا رعلى الدرالحقار ۲/ ۲۰۱۰ \_
  - (۲) حاشية الدسوقى ۲/۷۷۷
- (۳) مغنی الحتاج ۳۷٬۹۱۳ م
- (۴) شرح منتهی الارادات ۳/ ۱۸۸۔

حنفنیہ کہتے ہیں: ایک ہاتھ کے برلہ میں دو ہاتھ یا کئی ہاتھ نہیں کاٹے جائیں گے، اس لئے کہ مماثلت نہیں ہے، کیونکہ اعضاء وجوارح میں منفعت اور قیمت میں مساوات شرط ہے، جبکہ نفس کے اندر عصمت میں مساوات شرط ہے۔

امام احمد کے مذہب میں یہی ایک رائے قرار پاتی ہے، اس لئے کہ ان سے مروی ہے کہ جماعت کو ایک فرد کے بدیے قتل نہیں کیا جائے گا، بیاس بات کی وضاحت ہے کہ ایک عضو کے بدلے میں کئی اعضاء نہیں کا ٹے جائیں گے<sup>(1)</sup>۔

مالکی فرماتے ہیں: اگر پوری جماعت کے جرم الگ الگ متاز ونمایاں ہوجائیں اورجس پرظلم کیا گیا ہے وہ مرابھی نہ ہواور پوری جماعت کی طرف سے اتحاد بھی نہ پایا جائے ، تو ایسی صورت میں ہر ایک سے اس کے فعل کے بقدر قصاص لیا جائے گا، اور اگر جنایات میں تمیز نہ کی جا سکے اور ساتھ ہی ساتھ ان کی طرف سے اتحاد بھی نہ ہوتو ان سب پر تمام جنایات کی دیت لازم ہوگی ، ہاں اگر ان کی طرف سے اتحاد پایا جائے تو ہر ایک سے مکمل کے بر ابر قصاص لیا جائے گا، جنایات خواہ ایک دوسرے کے الگ الگ ہوں یا نہ ہوں<sup>(1)</sup>۔

دوم-زوجین کاکسی سابق وقت میں طلاق پر تواطؤ: ۹- جب کوئی آدمی اپنی معتدہ بیوی کوطلاق دینے کا اقرار کرلے اور اقرار کے وقت اس طلاق کی نسبت گذرے ہوئے وقت کی طرف کرےاور عورت بھی اس کی تصدیق کردے، تو اس مسئلہ میں فقتہاء کا اختلاف ہے:

حنفیہ فرماتے ہیں: اگر وہ زمانہ ماضی سے اس کو طلاق دینے کا افرار کرتے ویڈنوی دیا جائے گا کہ طلاق واقع ہوگئی اورعورت افرار (۱) الدرالخار ۸۵/۵۵،المغنی ۲۷ ۲۲۵۔ (۲) حاشیۃ الدسوقی ۲۴۵/۳۰

توافق

تعريف: ا - لغت میں توافق کے کئی معانی ہیں: ان میں سے ایک معنی اتفاق كرنا، ايك دوسر يكى مددكرنا اوراختلاف نهكرنا ب، كهاجا تاب: وافقه موافقة ووفاقاً واتفق معه وتوافقا (موافقت كرنا) ـ اور "الوفق"، الموافقة بين الشيئين سے ماخوذ ب، اور وہ قدرِ کفایت کے لئے بولا جاتا ہے، بولتے ہیں: حلوبتہ وفق عیالہ، اس سے اس کا دود ھاس کے اہل وعیال کے لئے برابر ہے لیتن کچھ بیتیانہیں ہے<sup>(1)</sup>۔ ۲ - اہل حساب دفر ائض کی اصطلاح میں توافق العددین کامعنی ہیہ ہے کہ ان میں کا چھوٹا عدد بڑ کے تقشیم نہ کرے، لیکن ایک کےعلا وہ کوئی تيسراعددان دونوں كونفشيم كردے، جيسے آٹھ اور ہيں، آٹھ ہيں كونفسيم نہیں کرسکتا،لیکن چار دونوں کونفسیم کردےگا،آٹھرکو دومرتبہ میں اور ہیں کو پانچ مرتبہ میں، تویہ دونوں متوافق بالربع ہیں، اس لئے کہان د دنوں کو شار کرنے والا عدد ہی ان دونوں کے درمیان وفق کے جزکا مخرج ہے، توجب چار نے ان دونوں کو شار کردیا اور چار ربع کا مخرج ہے تو بید دونوں متوافق بالربع ہوں گے، اسی طرح ان دونوں کو دوبھی تقشيم کرديتا ہے تو بيه متوافق بالعصف ہوں گے، اسی طرح آٹھ اور دس

(۱) تاج العروس، لسان العرب، مختار الصحاح ماده: '' وفق''۔

سوم-عدت ميں رجعت يرتواطۇ: ۱-فقهاء کااس پراتفاق ہے کہ جب مطلقہ رجعیہ کی عدت گذرجائے اور شوہر کہے: میں نے عدت کے دوران ہی اس سے رجوع کرلیا تھا، اور عورت اس کی تصدیق کرد ہے تو بہر جعت مانی جائے گی، اس لئے کہاس نے ایسے امر کی خبر دی ہے فی الحال جس کے انشاء کا مالک نہیں ہے،لہذاوہ متہم ہوگا،البتہ تصدیق سے تہمت دور ہوجائے گی،اوراگر عورت اس کی تکذیب کرد بے تو رجعت ثابت نہیں ہوگی، اس لئے کہ شوہر کا قول خبر ہے، اورخبر محض اس کے بضع یا منفعت بضع کی ملکیت کا دعوی اس ملکیت کے انقطاع کے ظہور کے بعد ہے، اور محض ملکیت کا دعوی ایسے وقت میں کرنا جس میں اس کے انشاء کا مالک نہ ہوتو ایسے دعوی کومد عاعلیہ کے انکار کے بعد بغیر بینہ کے قبول کرنا جائز نہیں ہے، برخلاف اس کے کہ جب ایسے وقت میں خبر دےجس میں اس کا انشاء ممکن ہو، مثلاً وہ عدت میں کہے: میں نے کل تم سے رجوع کرلیا تھا، تو بدرجوع ثابت ہوگا اگر چہ بیوی اس کی تکذیب کرے، کیونکہ وہ اس میں متہم نہیں ہے، کیونکہ اس کے انشاء پر قادر ہے، یا اس کو انشاءقرار د باجائے گابشرطیکہالفاظ میں اس کی گنجائش ہو<sup>(1)</sup>۔

تواعد

د یکھئے: ''وعد''۔

<sup>(</sup>۱) فتح القد ير ۲۴ (۱۹،۱۸، جوابرالإ کلیل ار ۲۳ ۳، مغنی المحتاج ۳۲ ( ۴ ۳،۱۰۳۳، المغنی ۷ ر ۲۹۵ به

توافق ۲ ،توبه ا

دونوں کودوکا عدر تقسیم کردیتا ہے<sup>(1)</sup>۔ توافق بین العدرین چار چیزوں میں سے ایک ہے: تماثل، تداخل، تباین، توافق، اور بیعلم فرائض کا باب نہیں ہے، بلکہ بیچ حساب کے مسائل میں سے ایک مسلہ ہے جوفر انص کے مسائل سے الگ ہے، اس کی غرض بیہ ہے کہ مستحقین میں بلا کسر میرات تقسیم کرنے کے لئے اس کو جاننا ضروری ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔ اس کی تفصیل کے لئے د یکھئے: اصطلاح'' قسمة الترکات'۔

تعريف: ا - لغت میں توبہ کامعنی لوٹنا اور واپس ہونا ہے، کہا جاتا ہے: ''تاب'' لیعنی اس نے اپنے گناہ سے رجوع کرلیا اور اس کو چھوڑ دیا، اور جب اں فعل کی نسبت بندے کی طرف ہوگی تواس سے مرادا بنی لغزش اور غلطی وخطا کو چھوڑ دینا اور اپنے کئے ہوئے پر نادم ویشیمان ہونا ہوتا *ب، بولتے بی*: تاب الی الله توبة ومتاباً: یعنی وه گناه چهوژ کر اللَّد کی طرف متوجہ ہوگیا، اور جب اس فعل کی نسبت اللَّد تعالٰی کی طرف ہوگی تواس وقت ہہ "علی 'صلہ کے ساتھ استعال ہوگا اور اس کا مطلب ہوگا کہ اللہ نے اپنے بندے کے ساتھ لطف وکرم کا معاملہ کیا، اس کی توبہ قبول کی اور اس کے گناہوں کو معاف کردیا، کہاجاتا ے: "تتاب الله عليه" يعنى الله نے اس كى مغفرت فرمادى اور اس كومعاصى سے نكال ليا<sup>(1)</sup> - ارشاد بارى ب: "ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ لِيَتُوْبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ" ( پَراس نے ان پر رحت سے توجہ فرمائی تاکہ وہ رجوع کرتے رہا کریں بے شک اللّٰہ بڑا توبة بول كرنے والاہے، بڑار حت والاہے)۔ اصطلاح میں توبہ بیرہے: بندہ اپنے گنا ہوں سے باز آجائے اور اینے کئے ہوئے پر نادم ویشیان ہواور گناہ سے بیتو بہاس وجہ سے ہو المصباح المنير ، لسان العرب ، تاج العروس ماده: '` توب''، دستور العلمياء MYM6MYF/1 (۲) سورهٔ توبه ۱۱۸

 شرح السراجيه ۲۰۵،۲۰۵،۲۰۰ ، ردالمحتار على الدرالمختار ۵ (۵۱۲، منهاج الطالبين وحاشية القليو بي ۳۷ (۱۵۳، التعريفات للجر جاني رض ۲۹، التعريفات الفقهيه للمجد دى البركتى: الرسالة الرابعه (۲۳۳-(۲) شرح السراجيه رض ۲۰۰حقيقت واجبات پرعمل كرك اور مكروبات كو چھوڑ كر الله كى طرف رجوع كرنا ہے، اوراسى وجد سے الله تعالى فے مطلق كاميا بى وفلاح كو توبه پر معلق كرديا ہے<sup>(1)</sup> ارشاد بارى ہے: "وَتُو بُوُا إِلَى اللَّهِ جَمِيْعاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُوُنَ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونُ"<sup>(1)</sup> (اور تم سب الله كرما ضة وبہ كروا ايمان والوتا كرتم فلاح پاؤ)۔

> متعلقه الفاظ: الف-اعتذار:

۲ - لغت ميں إعتذار " اعتذر "كا مصدر ہے، اوراس كا ماده" عذر" ہے، اور عذر كا اصل معنى: كسى چيز كو اس كى جہت سے ہٹاد ينا ہے، كہاجا تا ہے: اعتذر عن فعله ليحنى اس نے اس كام سے اپنا عذر ظاہر كيا، اور "اعتذر إلى "كامعنى ہے اس نے مجھ سے اپنا عذر قبول كرنے كى درخواست كى، اور "اعتذر إلى فلان فعذر ة" (اس نے فلاں شخص كے سامنے اپنا عذر پيش كيا تو اس نے اس كے عذر كو قبول كرليا)، ليحنى ظاہراً يا باطناً جو كچھ اس كے اندر اس كے خلاف تھا اس كودور كرديا، ختم كرديا۔

اصطلاح میں اعتذار کہتے ہیں: کسی گناہ پرندامت کا اظہار اور بیہ اقرار کہاس کے کرنے میں وہ معذور تھا، تو بہ کہتے ہیں: گناہ پرندامت اور بیاقرار کہاس کے کرنے میں کوئی عذر نہیں تھا، لہذا ہر تو بہندامت ہو کتی ہے لیکن ہرندامت تو بہ نہیں ہو کتی، اور کبھی کبھی معذرت خواہ اینے فعل میں برحق ہوتا ہے، لیکن گناہ سے تو بہ کرنے والا اس کے برخلاف ہے (<sup>m)</sup> ہ

- (۱) مدارج السالكين ار ۲۰۵ س
  - (۲) سوره نورر اس
- (۳) المصباح ماده: منذر بالكليات لابي البقاء ۲۲۲، الفروق في اللغدر ص ۲۲۹، مدارج السالكيين ار ۱۸۲\_

کہ وہ گناہ ہے، اس لئے نہ ہو کہ اس میں کوئی جانی ومالی نقصان ہے، اور بیعز م وارادہ کرے کہ حتی المقد ور دوبارہ بیر گناہ نہیں کرےگا<sup>(1)</sup>۔ بعض نے اس کی تعریف میر کی ہے کہ ٹیڑ ھے راستے سے صراط منتقیم کی طرف رجوع کرنا تو بہ کہلا تاہے<sup>(۲)</sup>۔

امام غزالی نے اس کی تعریف میہ کی ہے کہ گنا ہوں کی سلی کی واقفیت، اپنے کرتوت پرندا مت، حال وستقبل میں گناہ ترک کرنے کا عزم مصم، اور ماضی کے گنا ہوں کی تلافی توجہ ہے، میہ ساری تعریفات اگرچہ لفظاً مختلف ہیں، لیکن معنو کی اعتبار سے سب ایک ہیں، اور بھی بھی توجہ صرف ندا مت ویشیمانی کو کہتے ہیں، اس لئے کہ ندا مت اپنے سبب کی معرفت اور نہ کرنے کے عزم سے خالی نہیں ہوتی <sup>(۳)</sup>، اسی بنا پر حضور اکرم علیک کی کا ارشاد ہے: "الند م توجہ ، اور اپن (ندا مت توجہ ہے)۔ ندا مت سے دل کو تکلیف ہوتی ہے، اور اپن کئے پر انسان غم کرتا ہے چھتا تا ہے اور بی تمنا کرتا ہے کہ اس نے ایسانہ کیا ہوتا<sup>(8)</sup>۔

ابن قیم الجوز بیفر ماتے ہیں: اللہ اور اس کے رسول کے کلام میں توبہ جس طرح فی الحال اپنے گنا ہوں سے باز آنا اور ماضی میں کئے ہوئے گنا ہوں پر نادم و پشیمان ہونا اور مستقبل میں دوبارہ گناہ نہ کرنے کا عزد صمیم کرنا داخل ہے، اسی طرح ما مورات کو بجالانے اور اس کی پابندی کرنے کا عزم وارادہ بھی داخل ہے، چنا نچہ توبہ کی

- (۱) تفییر روح المعانی للآلوی ۱۵۸/۲۸، بلغة السالک ۲۸/۳۴، الفواکه الدوانی ۲۸/۸۸، الکلیات لابی البقا۲ء/۹۱، کنجمل ۲۵/۲۳، کشاف القناع ۱۸/۱۳، کمغنی ۲۰۰۹-
  - (۲) القليو بي ۱۷٬۲۰۴۰ الآداب الشرعيه ا / ۹۸-
    - (۳) احیاءعلوم الدین للغز الی ۳۷ ۳۔
- (۴) حدیث: "الندم توبة" کی روایت احمد نے المسند (۵ / ۵۹، ۹۹، ۳۵۲ طبع دارالمعارف) میں کی ہے، احمد شاکر نے اس کی سندکوشیح قرار دیا ہے۔
  - (۵) تغییرالآلوی ۱۵۸/۲۸، کجمل ۵۷۷٬۳۵۱ طال حیاءللغزالی ۳۸ ۳۰

توبہ کے ارکان ونثر الط: ۲۹ – اکثر فقتهاء دمفسرین نے بیان کیا ہے کہ توبہ کے لئے چار شرطیں میں: فی الفور گنا ہوں کوترک کردینا، ماضی میں اپنے کئے فعل پر نا دم ویشیمان ہونا، اور بیعز م صحیح کرنا کہ مستقبل میں بھی اس جیسی غلطی نہ کر ےگا، اور اگر معصیت کا تعلق حقوق العباد سے ہو، تو اس میں بیہ شرط ہے کہ حقوق کو اہلِ حقوق کی طرف لوٹا یا جائے یا ان سے معا فی و براءت حاصل کر لی جائے<sup>(1)</sup>

ای طرح انہوں نے اس بات کی بھی صراحت کی ہے کہ معصیت پرندامت میں یہ بھی شرط ہے کہ یہ ندامت خالص اللہ کے لئے ہو، اور شرع طور پر اس معصیت کی قباحت کی وجہ ہے ہو، اور یہی معنی ان کے اس قول کا ہے: '' معصیت پرندا مت اس کے معصیت ہونے کی وجہ ہے ہو''، کیونکہ معصیت پرندا مت اس کے بدن کو نقصان پہنچانے کی وجہ ہے، اور ات کی عزت یا مال کو ضرر پہنچانے کی وجہ ہے، یا اس طرح مشراب نوشی اور زنا کاری پر اس لئے نادم ہو کہ میہ در دِس ، خفت عقل، شراب نوشی اور زنا کاری پر اس لئے نادم ہو کہ میہ در دِس ، خفت عقل، تو ہے کر نے والانہیں ہو گا۔ تو ہے کر نے والانہیں ہو گا۔ ندا مت ہوتی ہے وہ بھی تو بہ ثمار کی جائے گی اوجہ سے جو ندا مت ہوتی ہے وہ بھی تو بہ ثمار کی جائے گی اور کان تو ہو میں ندا مت ہوتی ہے وہ بھی تو بہ ثمار کی جائے گی (۲)۔ ندا مت ہوتی ہے وہ بھی تو بہ ثمار کی جائے گی (۲)۔ ندا مت ہوتی ہے وہ بھی تو بہ ثمار کی جائے گی (۲)۔ ندا مت ہوتی ہے وہ بھی تو بہ ثمار کی جائے گی (۲)۔

- (۱) البدائع ۷۷/۶۰،الفوا که الدوانی ار ۸۹٬۸۸ ، حاشیة القلیو بی ۱۷/۰۱، کمغنی ۱۹/۰۲۰۱۱ داب الشرعیه ۱/۰۰۱ ، تفسیر الآلوی ۱۸۹/۲۹ ـ
- (۲) تفسير الآلوی ۲۸ / ۱۵۸، بلغة السالک ۲۸ / ۲۳۵، دستور العلماء ا / ۳۲۲، الفوا که الدوانی ا / ۸۸، الجمل علی شرح المنبح ۵ / ۲۸۷، کشاف القناع ۲ / ۲۵ م.

ب-استنعفار: سا- لغت میں استغفار کا معنی مغفرت طلب کرنا ہے، اور غفر کا معنی ڈھانکنا اور چھپانا ہے، کہا جاتا ہے: غفو الله ذنو به یعنی اللّٰد نے اس کے گنا ہوں کو چھپادیا ہے۔ اور اصطلاح میں دعا، تو بہ یا ان کے علاوہ دوسری طاعت کے ذریعہ مغفرت طلب کرنا استغفار ہے<sup>(1)</sup>۔ ابن القیم فرماتے ہیں: جب صرف تنہا لفظ استغفار کہا جائے اس کے ساتھ کوئی دوسر الفظ متصل نہ ہوتو اس وقت اس سے مراد اللّٰد تعالی سے مغفرت طلب کرنے کے ساتھ تو بہ ہوتی ہے، اور وہ گنا ہوں کو مٹانا، اس کے انژکو ختم کرنا اور اس کے شرسے بچانا، اور چھپانا اس معنی کے لئے لاز مہے، جیسا کہ اللّٰہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''فَقُلُتُ اسْتَغْفِرُو ُا منفرت چاہو بے شک وہ بڑا بخشے والا ہے)، لہذا اس معنی کے اعتبار مغفرت چاہو بے شک وہ بڑا بخشے والا ہے)، لہذا اس معنی کے اعتبار منفرت چاہو بے داخل ہے۔

جب لفظ استغفار وتوبدایک دوسرے کے ساتھ استعال ہوں تو اس وقت استغفار کامعنی ہوگا: گذر ہے ہوئے گناہ کے شر سے حفاظت طلب کرنا، اورتو بہ کامعنی گنا ہوں کو چھوڑ کر اللہ کی طرف متوجہ ہونا اور اپنی بدا عمالیوں کی وجہ سے مستقبل میں جس چز کا اندیشہ ہو اس کے شر سے حفاظت چاہنا<sup>(۳)</sup> جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس قول میں مذکور ہز سے حفاظت چاہنا<sup>(۳)</sup> جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس قول میں مذکور ہز ہو کا فر استَغْفِرُو ا دَبَّکُمُ ثُمَّ تُو بُو ا إلَيٰهِ<sup>،(۳)</sup> (اور سے (مضمون بھی) کہتم اپنے پروردگار سے مغفرت چاہو پھر اس کی طرف رجوع کئے رہو)۔

- المصباح،لسان العرب ماده: ' غفز'، الفروق في اللغهر ص ٢٢٩ -
  - (٢) سورة نوح / ۱۰
  - (۳) مدارج السالکین ار۷۰۳،۹۰۳ ب
    - (۴) سورهٔ مودر ۳\_

توبہ میں اس کی تفصیل آئے گی<sup>(1)</sup>۔

توبه کااعلان: ۵-ابن قدامه فرماتے ہیں: توبہ کی دوشتمیں ہیں: باطنی اور حکمی، باطنی: یہ معبود اور اس کے بندہ کے درمیان ہوتی ہے، اگر معصیت اس نوعیت کی ہو کہ جس کے ارتکاب سے اس پر حکم میں کوئی حق واجب نہ ہو، مثلاً کسی اجنبیہ کا بوسہ لینا یا اس سے خلوت کرنا، نشہ آورکوئی چیزیی لینا، یا جھوٹ بولنا،توان صورتوں میں تو بہ رہے کہا ہے کئے پر نادم ویشیمان ہو ادرآئندہ ایسانہ کرنے کاعزم کرے، حضور اکرم علیقہ کا ارشاد ہے: "الندم توبة"<sup>(۲)</sup> (ندامت توبه ہے)، اور کہا گیا ہے: تچی توبہ چار چزوں پر شتمل ہے: دل سے نادم ہونا، زبان سے مغفرت و بخش طلب کرنا، دوبارہ نہ کرنے کی نیت کرنا، اور گندے اور برے لوگوں کی صحبت سے پر ہیز کرنا، اور اگر معصیت اس نوعیت کی ہوجس کے ارتکاب سے اس کےادیرکوئی اللہ کا پاکسی آ دمی کاخق واجب ہوتا ہومثلاً زکا ۃ نید ینااور غصب کرنا، تواس صورت میں مذکورہ بالاچیز وں کے ساتھ رہجھی کرے که جتی المقدورظلم کوچھوڑ دے اس طرح که زکاۃ ادا کرے اور غصب کی ہوئی چیز کوداپس کردے، یا اگر وہ مغصوب شی مثلی ہوتو اس کامثل دے، ورنداس کی قیت ادا کردے، اور اگراس سے عاجز ہوتو بیدنیت کرلے کہ جب اس کوقدرت ہوگی ادا کرد ےگا،ادرا گراس میں اس پریدن میں حق ہو،تواگرآ دمی کاحق ہوجیسے قصاص اور حد قذف،تو تو بہ میں یہ بھی شرط ہوگی کہ صاحب حق کواینے او پر قدرت دے دے اور اپنی جان اس کے لئے پیش کردے، اور اگر وہ حق اللہ ہومثلاً زنا، اور شراب نوش کی حد، تو اس کی توبیجھی بدے کہ ندامت ہواور دوبارہ نہ کرنے کاعزم کرے، اس کا اقرار شرطنہیں ہے، اور اگرید معصیت مشہور نہ ہوتو اس کے لئے (۱) الفوا كهالد داني ار ۸۹ ،الروضه ۱۱ / ۴۵، المغنی ۹ / ۲۰۱ (۲) حدیث:"الندم توبة" کی تخریخ نخ فقره را میں گذرچکی ہے۔

کرنے اور حقوق العباد کو ادا کرنے کے ساتھ ندامت و پشیمانی توبہ ہے، بعض نے کہا ہے: ندامت توبہ کا ایک رکن ہے، اور اس کے ساتھ گنا ہوں سے باز آجانا اور دوبارہ نہ کرنے کا عزم بھی لازم ہے، لیکن حقوق حقد اروں کو لوٹانا مستقل واجب ہے، توبہ کے صحیح ہونے کے لئے شرط نہیں ہے<sup>(1)</sup> - اس رائے کی تائید حدیث سے بھی ہوتی ہے، حضور اکرم علیق کا ارشاد ہے: ''الندہ توبة''<sup>(1)</sup> (ندامت توبہ ہے)۔ ہر حال تمام اعتبارات کا لحاظ کرتے ہوئے بید تندید بھی ضروری ہر حال تمام اعتبارات کا لحاظ کرتے ہوئے بید تندید بھی ضروری واپس کردئے جائیں، یا اصحاب حقوق العباد میں لازم ہے اس معاف کر الیا جائے، اور بیچس طرح حقوق العباد میں لازم ہے اس طرح حقوق اللہ میں بھی ضروری ہے، مثلاً زکا ۃ اور کھا رات کو ان کے مستحقین تک پہنچا دے (<sup>10</sup>)۔

حقوق کی ادائیگی اس کے حسب استطاعت ہوگی، چنا نچہ اگر مال مسروق یا شی مغصوب موجود ہوتو بعینہ وہی چیز لوٹائے گا، ورنہ اس جیسی چیز واپس کر ے گا اگر وہ مثلی ہو، ورنہ قیت ادا کر ے گا اگر وہ شی ذوات القیم میں سے ہو، اور اگر وہ اس سے عاجز ہوتو یہ نیت کرلے کہ جب قادر ہوگا ادا کرد ے گا، اگر بعد میں وہ چیز یں مل جا کمیں تو ان کو فقراء پر صان کی نیت سے صدقہ کردے، اور اگر اس میں اس پر کوئی حق تھا تو اگر کسی آ دمی کاحق تھا جیسے قصاص، تو تو بہ میں یہ بھی شرط ہے کہ صاحب حق کو اپنی نو ان صورت دے دے، اور اگر وہ حق اللہ ہو مثلاً شربِ خمر اور زنا وغیرہ کی حد، تو اس صورت میں اس کی تو بہ ہی ہو کہ اپنے کئے پر نادم ہواور دوبارہ ایسا نہ کرنے کا عزم کرے ۔ آثار

- (ا) سابقه مراجع۔
- (۲) حديث: "الندم توبة" كى تخزيج فقره راميں گذر چكى ہے۔
- (۳) تفسير الآلوی ۱۵۹/۲۸، حاضية العدوی ار ۲۷، الروضه ۱۱/۲۴، حاضية القلبو بي ۱۸/۰۱، مدارج السالکين لا بن القيم ۱/۵۰ ۳۷

یہاں تک کہ کہا گیا ہے کہ جب چور کا ہاتھ کا ٹا گیا تو (غم کی وجہ سے) گویا کہ آپ عیلیہ کے چہرہ مبارک پر را کھ پڑ گئی ہو، کتاب اللہ اور حدیث میں نہ اقرار کا حکم دیا گیا ہے اور نہ ہی اس کی ترغیب دی گئی ہے، اور اس کے لئے قیاس کرنا بھی صحیح نہیں ہے، بلکہ شرع میں صرف چھپانے اور چھپنے کے بارے میں نیز اقرار کرنے والے کوا پنے اقرار چھپانے اور چھپنے کے بارے میں نیز اقرار کرنے والے کوا پنے اقرار تر روع کرنے کے اشارہ کے بارے میں وارد ہوا ہے، اور آپ عیلیہ نے ہزال سے جس نے ماعز کو اقرار کرنے کے بارے میں کہا تھا، فرمایا: "یا ھزال لو ستو تھ بشو بک کان خیر لک"<sup>(1)</sup> (اے ہزال اگرتم اس کو اپنے کپڑے میں چھپا لیتے تو سے تہ ہارے لئے زیادہ بہتر ہوتا)۔

شافعيد فرمات بين: ايش شخص كى توبداس كا اقرار كرنا ہے، تاكم اس پر حدلگائى جائے، كيكن سي تح ين بيس ہے، اس بنياد پر جو ہم نے پہلے بيان كيا ہے، اور اس لئے بھى كہ تو بہ كى حقيقت بغير اقرار كے بھى پائى جاتى ہے اور بير سابق گنا ہوں كو ختم كرديتى ہے، جيسا كہ احاديث ميں آيا ہے، ساتھ ساتھ نصوص قرآن بھى اس پر دلالت كرتے ہيں كہ استغفار اور گناہ پر اصرار ترك كرنے سے گناہ معاف ہوجا يا كرتے ہيں، اور جہاں تك بدعت كا تعلق ہے تو بدعت سے تو بہ بي ہے كہ بدعت كا اعتراف كرلے، اور اس سے رجوع كرے، اور جس كا وہ اعتماد ركھتا تھا اس كے خلاف كا اعتماد ركھنے لگے <sup>(1)</sup> ۔

- = روایت ابوداؤد (۴۸ ۲ ۴ ۴ طبع عزت عبید دعاس) اور حاکم (۴۸۱۸ ۳ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: میسلم کی شرط پر صحیح ہے۔
- (۱) حدیث: "یاهزال لو سترته بثوبک کان خیرًا لک" کی روایت ابوداؤد (۱۹۲۴ طبع عزت عبید الدعاس) اورحاکم (۱۹۲۴ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا ہے کہ بیحد یث صبح الاسادے، لیکن شیخین نے اس کی روایت نہیں کی ہے۔
- (۲) ابن عابدین ۳(۱۴۰، ۲۰۹۷ ۲۰۳، کمننی و ۲۰۱، ۲۰۱، کشاف القناع ۱۹۹۶، الفوا که الدوانی ار ۸۹، الوجیزللغز الی ۲ /۱ ۲۲، الجمل ۵ / ۲۸۹، ۳۸۹

مناسب اوراولی بیر ہے کہ اپنی پردہ پوشی کرے، اور اینے اور اللہ کے درمیان توبه کرے، اس لئے کہ حضور اکرم علیق کا ارشاد ہے: "من أصاب من هذه القاذورة فليستتر بستر الله تعالىٰ، فإنه من يبد لنا صفحته نقم عليه كتاب الله"() (جُحْص ان برائيول مي *سے کوئی برائی کر بے تو اس کو اللہ کی بردہ یو*شی کی وجہ سے اپنی بردہ یوشی كرنى چاہے ،اس لئے كہ جو ہمارے سامنے اين برائى ظاہر كردےگا ہم اس يركتاب الله كاحكم نافذ كردي 2)، فإن الغامدية حين أقرت بالزنى لم ينكر عليها النبي عَلَيْ ذلك "(٢) (چنانچ غامر بدن جب زنا کا قرار کیاتو نبی کریم ﷺ نے اس پرنگیز ہیں فرمائی )۔اورا گر وہ معصیت مشہور ہوتو قاضی نے ذکر کیا ہے کہ بہتر ہیے ہے کہ وہ اس کا اقرارکرلے، تا کہاس پر حدقائم کی جائے، اس لئے کہاگر وہ مشہور ہوتو اس پرحد نافذ نہ کرنے میں کوئی فائدہ نہیں ہے،اور صحیح یہ ہے کہاقرار نہ كرنا بهتر ب، "لأن النبي عُلَيْتُهُ عرض للمقر عنده بالرجوع عن الإقرار فعوض لماعز " (أس لتَ كه ني كريم عليه في التي ياس اقراركرن والے كواقرار سے رجوع كرنے كااشارہ كيا چنانچہ ماعز سے رجوع کرنے کا اشارہ کیا)<sup>(m)</sup> اور آپ علیقہ نے اپنے پاس چوری کااقرار کرنے والے کورجوع کااشارہ کیا<sup>(۳)</sup> باوجود یکہ اپنے اقرار کی وجہ سے وہ مشہور ہوگیا تھا، آپ علیقہ نے اقرار کونا پسند فرمایا ہے

- حدیث: "من أصاب من هذه القاذورة......" کی روایت طحاوی (کمشکل ۱۰/۱ طبع دائرة المعارف)، بیبیتی (۲۸ ۲۰۳۰ طبع دارالمعرفه) اور حاکم (۲۹ ۲۹ ۲۹ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: بیحدیث شیخین کی شرط کے مطابق صحیح ہے۔
- (۲) حدیث: "إن الغامدية حين أقرت بالزني لم ينكر ..... "كى روايت مسلم (۳/ ۲۳ ساطيح عيسي الحلبي ) نے كى ہے۔
- (۳) حديث: "عوض النبي عَلَيْنَ الرجوع على المقو بالزنى... "كى روايت بخارى (۲۱۲/۵۳ طبع السّلفيه) نے كى ہے۔
- (r) حديث: "عرض النبي على المقر بالسرقة ...... كل (r)

اثرات ظاہر ہوجا <sup>ن</sup>یں اور معلوم ہوجائے کیمل میں اصلاح ہوگئی ہے، اس تفصیل کے مطابق جو'' آثارتو بہ' میں آرہی ہے<sup>(1)</sup> ۔

بعض گناہوں سے توبہ: ۷ - جمہورفقتہاء کے نز دیک اگر کوئی څخص کسی ایک گناہ سے توبہ کر لے ادراس کے ساتھ اس کے علاوہ دوسرے گناہ کرتا رہے تب بھی توبہ چیج ہوگی، کیونکہ توبہ میں بھی اجزاء ہوتے ہیں جس طرح معصیت میں ہوتے ہیں، اور اس کی مقدار میں کمی بیشی ہوتی ہے اسی طرح اس کی کیفیت میں کمی بیشی ہوتی ہے، چنانچہ ہرگناہ کے لئے ایک توبہ ہے جو اس کے ساتھ خاص ہوتی ہے، اور کسی ایک گناہ سے توبہ کر لینا بقیہ گناہوں ہے توبہ کرنے پر موقوف نہیں رہتا ہے، اسی طرح ایک گناہ کا دوسرے گناہ سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ہے، اور اسی طرح شراب نوشی اور زنا کاری پراصرار کے باوجود کا فرکا ایمان صحیح ہوتا ہے، اسی طرح ایک گناہ سے توبہ کرنا دوسرے گناہ پر اصرار کے باوجود توب چیچ ہوجاتی ہے<sup>(۲)</sup>۔ ابن القیم نے ایک قول نقل کیا ہے کہ دوسرے گناہوں پر اصرار کے ساتھ توبہ قبول نہیں ہوگی ، اور یہی ایک روایت امام احمد سے بھی ہے، پھر فرمایا : اس مسلہ میں میری رائے بیر ہے کہ اسی نوع کے دوسرے گناہوں پر اصرار کے ساتھ کسی گناہ سے توبہ چین ہوگی، لیکن دوسرے گناہ کے کرنے کے ساتھ جس کا کوئی تعلق اس گناہ سے نہ ہواور نہ ہی اس کی نوع سے ہوتو پھرتو ہوجیج ہوجائے گی ،جیسا کہ اگر کوئی شخص سود سے توبہ کرے ادر مثلاً شراب نوش سے توبہٰ ہیں کرتے و

- (۱) تفییر الآلوی ۲۸ /۱۵۹، الفوا که الدوانی ۱۸۹۱، الروضه ۲۳۹، ۲۵۰، ۲۵۰، الجمل ۵۸ / ۳۸۵، ۳۸۹، کشاف القناع ۱۸۵۳، مدارج السالکین ۱۸۲۷ ۲۰۱، کمغنی لاین قدامه ۲۰۲۹، الم مدب ۲۰۳۳ س
- (۲) تفییر الآلوی ۲۸ /۱۵۹، بلغة السالک ۲۸ ۵۳/۷۷، الفواکه الدوانی ۸۹/۱ الروضه ۲۲٬۹۷۱، مدارج السالکین ۱/ ۲۷۳، ۲۷٬۴۷۴، الآداب الشرعیه ۱/۱۹٬۲۵

دوبارہ گناہ نہ کرنا: ۲ – اکثر فقہاء کے نز دیک توبہ کے لئے بیش طنہیں ہے کہ جس گناہ سے توبہ کی ہے اس کو دوبارہ نہ کرلے، بلکہ توبہ تو صرف بیہ ہے کہ گناہوں سے باز آجائے اور نادم ویشیمان ہو اور آئندہ دوبارہ نہ کرنے کاعزم مصم کرلے، اگرکوئی شخص توبہ کے وقت دوبارہ نہ کرنے کے عزم وارادہ کے باوجود اس گناہ کا دوبارہ ارتکاب کرتو وہ نیا گناہ کرنے والے کی طرح ہوگا، اس کی پہلی توبہ باطل نہیں ہوگی، اور جو گناہ پہلی توبہ سے ختم ہو گیا تھا وہ نہیں لوٹے گا، وہ گناہ ایسا ہی ہوگا گویا کہ ہوا ہی نہیں تھا، اس لئے کہ ارشاد نبوی ہے: "التائب من الذنب حمن لا ذنب لہ" (گناہ سے توبہ کرنے والا ایسا ہی ہے گویا کہ اس سے گناہ ہوا ہی نہیں)۔

بعض نے کہا ہے کہ پہلی معصیت کا گناہ اس پرلوٹ آئے گا، اس لئے کہ گنا ہوں سے توبہ کفر کے بعد اسلام لانے کے درجہ میں ہے، اور کافر جب اسلام لے آتا ہے تو اسلام لانے سے ماقبل کے کفروغیرہ کے گناہ ختم ہوجاتے ہیں، پھر جب مرتد ہوجا تا ہے تو ارتداد کے ساتھ پہلے گناہ بھی واپس آجاتے ہیں۔

حق بیہ ہے کہ توبہ کرنے کے بعد گناہوں کا دوبارہ ارتکاب نہ کرنا اور توبہ برقرار رکھنا کمال توبہ اور توبہ سے کممل فائدہ اٹھانے کی شرط ہے، گزری ہوئی توبہ کے صحیح ہونے کے لئے شرط نہیں ہے۔

ایک طرف توبیہ ہے، دوسری طرف شافعیہ نے توبہ کے بعض احکام کے ثبوت کے لئے اصلاح عمل کی بھی شرط لگائی ہے، لہذا محض توبہ کافی نہیں ہوگی ، یہاں تک کہ اتن مدت گذرجائے جس میں توبہ کے

(۱) حدیث:"التائب من الذنب کمن لا ذنب له" کی روایت ابن ماجه (۲۸/۲۱ طبع عیسی انحکمی) نے کی ہے، سخاوی نے کہا: ہمارے شیخ لیعنی ابن جمر نے شواہد کی بنا پراس کو حسن قرار دیا ہے(المقاصد الحسنہ رص۴۴۹ طبع دارالکتاب العربی)۔

ادراگراس سے کسی آ دمی کاحق متعلق ہو، تو اس سے توبہ کرنے کا طریقہ بیہ ہوگا کہ اولاً اس سے باز آجائے، اوراپے فعل پر نادم ہو، اور دوبارہ نہ کرنے کاعزم کرلے، اور اس آ دمی کے حق سے براءت حاصل کرلے، اس طور پر کہ یا تو اس کوادا کردے یا اس سے معاف کرائے، ادراگرده اس پرقادر نه بوتویپذیت کرلے که جب اس کوقدرت وطاقت جاصل ہوگی اس وقت اس کے قق کوادا کرد ہےگا۔ ادراگرمعصیت سے اللّٰد تعالٰی کی کوئی حد متعلق ہو، مثلاً زنا اور شراب نوشی کی حد،اگر وہ معصیت اب تک ظاہر نہیں ہوئی ہے تو بہتر یہ ہے کہ وہ اپنی پر دہ پیشی کرے<sup>(1)</sup>، اس کئے کہ حضور علیقہ کا ارشاد : "من أصاب من هذه القاذورة شيئا فليستتر بستر الله''<sup>(۲)</sup> (جو څخص ان برائیوں میں سے کوئی برائی کر بے تو اس کواللہ کی پردہ یوثی کی وجہ سے اینی پردہ یوثی کرنی چاہئے )۔ ظاہری توبہ وہ ہےجس کے بعد عد الت ، ولایت اور قبول شہادت کا حکم لوٹ آتا ہے، اگر معصیت کوئی عمل ہو جیسے زنا کاری اور چوری کا کام، تو شافعیہ کے یہاں ایسے شخص کی توبہ کے صحیح ہونے کا حکم اس وقت تكنهيں لگاياجائے گاجب تك وہ اين عمل كى اصلاح نہ كرلے، اورانہوں نے اس کی مدت ایک سال یاچھ مہینے مقرر کی ہے، یاجب تک اصلاح کی علامات نہ ظاہر ہوجا ئیں، اس سلسلہ میں ان کے اقوال مختلف ہیں، پیجمہور فقہاء کےخلاف ہے، کیونکہ ان کے یہاں توبہ کے بعداصلاح عمل کی شرطنہیں ہے،اگر معصیت قذف یا جھوٹی گواہی ہو تواين آپ کو جھلانا ضروری ہے جیسا کہ آگے آئے گا<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) الم بذب للشیر ازی ۳۷ ۲ ۱۳۳۰، کمغنی لابن قد امه ۶۹ (۲۰۰،۲۰۱-۲
- (۲) حدیث: "من أصاب من هذه القاذورة ...... کی تخریخ فقره / ۵ میں گذریکی ہے۔
- (۳) تفسير الآلوی ۱۵۹/۲۸، الفوا که الدوانی ۱۸۹۸، المهذب للشیرازی ۲۰۱۸هنی ۲۰۱۹-

سود سے اس کی تو بیجیج ہوجائے گی ، اور اگرر بالفضل سے تو بہ کرے اور ر بالنسدیم سے تو بہ نہ کرے یا اس کے برعکس کرے، یا بھنگ کے استعال سے تو بہ کرے اور شراب نوش پر قائم رہے یا اس کے برعکس کرے، تو اس کی تو بیجیح نہیں ہوگی ، جیسے دو شخص جو ایک عورت سے زنا کرنے سے تو بہ کرے اور دوسری عورت کے ساتھ زنا پر اصرار کرے (تو ایسے شخص کی تو بیچیح نہیں ہوگی)<sup>(1)</sup> ہ

توبیر کی قشمیں: ۸-بعض فقہاءشا فعیہ دحنابلہ نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ توبہ کی دوشمیں ہیں:باطنی توبہ، ظاہری توبہ۔

- (۱) مدارج السالكين ار ۲۷۵۔
  - (٢) سورهٔ آل عمران ( ۱۳۵ -

توب كاحكم: • ا - فقنها عكاس پراتفاق ب كركناه و معصيت فوراً توب كرناشر عاً واجب ب، اس لئ كرم يد اسلام ك انهم اصول اور دين كقواعد ميں سے ب، اور سالكين كى پہلى منزل ب (1)، الله تبارك وتعالى كا ارشاد ب: "وَتُوُبُوُا إِلَى اللَّهِ جَمِيْعاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُوُنَ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُوُنَ" (1) (اور تم سب الله كسامنة و بركروا ايمان والو تاكيتم فلاح يادً) -

توب كاوفت: اا - اگرگندگار شخص توب كواخيرزندگى تك مؤخر كر ... تو اگراس كوده اپنى زندگى كى اميد موده مايوس نه مواس طرح كه اسے قطعى طور پرابھى مرجانى كايفين نه موتو جمهور فقهاء كنز ديك ايسے شخص كى توب قبول مرجانى كايفين نه موتو جمهور فقهاء كنز ديك ايسے شخص كى توب قبول مرجانى كايفين نه موتو جمهور فقهاء كنز ديك ايسے شخص كى توب قبول مرجانى كال چه موت كا وقت قريب مو، اس لئے كه الله تعالى كا ارشاد السَّيِّئَاتِ "<sup>(س)</sup> (اوروه وہ تى ہے جو اپنے بندوں كى توب قبول كرتا ہے السَّيِّئَاتِ "<sup>(س)</sup> (اوروه وہ تى ہے جو اپنے بندوں كى توب قبول كرتا ہے مالسَّيَّ في فرايا: "إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر"<sup>(س)</sup> ( بے شك الله تعالى بند كى توب اس وقت تك قبول كرتا ہے جب تك وہ جاں كنى كے عالم ميں نه مو) ۔

- (۱) الكليات لأبي البقاء ۲۸٫۹۶٬ تفيير الآلوى ۲۸٫۹۵۹، الفواكه الدوانی ۲۹۸، نهاية الحتاج ۲۲٬۳۲۴، الروضه ۲۱٬۹۳۱، کشاف القناع ۲۱/۱۸، مليغة السالک ۲۰۸۴۲۲۷-
  - ۲) سورهٔ نور اس
  - (۳) سورهٔ شوری/۲۵\_
- (۳) حدیث: "إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغو" کی روایت احمد ف المند (۹/۹۱-۲۰،۲۱۲ طبع دارالمعارف) میں کی ہے، احمد شاکر نے اس کی سندکو صحیح قرار دیا ہے۔

تجى توبہ: ۹ – اللہ جل شانہ نے مؤمنين كو تچى توبه كرنے كاتم ديا ہے تا كە الله ۱ن سے ان كى برائيوں اور گنا ہوں كو معاف كردے، ارشاد بارى ہے: "يأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوُا تُوبُوُا إِلَى اللَّهِ تَوبَةً نَّصُوحًا عَسٰى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ "<sup>(1)</sup> (اے ايمان والواللہ كِآ گے تچى توبه كرو، عجب كيا كەتہارا پروردگارتہارے گناه تم سے دوركردے اور تمهيں باغوں ميں داخل كرد بے ن كے نيچنہ يں پڑى بہد ہى بيں)۔

تى توب كى سلسلە يى علماء كە توال مختلف بى، ان مى سب سى شەپور دە قول ب جو حفرت عمر، ابن مسعود، ابى بن كعب اور معاذ بن جبل سے مروى ب، اور مرفوعاً روايت كيا گيا ہے كه "أن التوبة النصوح هي التي لا عودة بعدها كما لا يعود اللبن إلى الصوع "<sup>(1)</sup> (تچى توبه بيه ہے كه گنا ہوں سے توبه كرنے كے بعدا س طرح دوبارہ پھر بھى ان كونه كيا جائے جس طرح دوبارہ دود دو تھن عين نہيں لو تا ہے ) - ايك قول بيه ہے كه دل سے ندامت ، زبان سے استغفار، گنا ہوں سے باز آجانا، اور بيا طمينان ہوجانا كه اب دوبارہ گناہ نہيں كرے گا چى توبہ ہے <sup>(1)</sup> ر

- (۱) سورهٔ تحریم/۸\_
- (۲) حديث: "إن التوبة النصوح هى التي لاعودة بعدها كما لايعود اللبن إلى الضوع" سيولى كتبة بين : ابن مردوية نابن عباس ساس كى روايت كى بح كه معاذ بن جبل في يو تيما : الله كرسول ! التوبة النصوح كيا ب؟ توآپ فرمايا: "أن يندم العبد على الذنب الذي أصاب فيعتذر إلى الله ثم لا يعود إليه كما لايعود اللبن إلى الضوع" (الدراميخور ٨ / ٢٢ طبح دارالفكر) او جميس اس حديث كى سند تبيس على كه اس كاردج معلوم موسكه.
- (۳) تفسیرالآلوی ۲۸ / ۱۵۷،القرطبی ۱۸ / ۱۹۷، الآداب الشرعیه ایرا ۱۰،۵۰۱، مدارج السالکین ایر۹۰۳،۱۰۳،المغنی ۱۹۷۶\_

ہے، اور جاں کنی کی حالت مایوں ہونے اور حلقوم تک روح کے پینچنے کا وقت ہے<sup>(1)</sup>۔ بعض حفنیہ کی رائے (اوریہی حنابلہ کا ایک دوسرا قول ہے) اور بعض نے ماترید ہیہ کے مذہب کی طرف منسوب کیا ہے کہ کہٰ گارموً من کی توبہ قبول ہوجائے گی اگر چہ جاں کنی کی حالت ہو، لیکن مایوں شخص کا ایمان قابل قبول نہیں ہوگا، اس فرق کا سبب سے ہے کہ کا فراللہ کونہیں جانتا ہے، اور اس کے ایمان وعرفان کی ابتدا ہوتی ہے، اور فاسق اللہ کو جانتا ہے اور اس کی حالت ہفاء کی حالت ہے، اور بقاء ابتداء کے مقابلہ میں آسان ہے<sup>(1)</sup> اور اللہ تعالیٰ کا قول بھی مطلق ہے: ''وَ هُوَ الَّذِي يَقَبُلُ التَّوْبَةَ عَنُ عِبَادِهِ ،'<sup>(1)</sup> (اور وہ وہ ی ہے جو اپنے بندوں کی تو ہة ہول کرتا ہے)۔

فقتهاء کا اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ مایوی کی حالت میں ایمان لانے سے کافر کی توبہ قبول نہیں ہوگی<sup>(۳)</sup>، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا وہ قول ہے جس میں فرعون کا حال بیان ہوا ہے: "حتّی إذَا أَدُرَ حَدُّ الْغَرَقُ قَالَ آمَنُتُ أَنَّهُ لَا إِلٰهُ إِلَّا الَّذِي آمَنَتُ بِهِ بَنُوُ إِسُرَاءِ يُلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ، الآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَ كُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِيْنَ<sup>(۵)</sup> (يہاں تک کہ جب وہ ڈوب لگا تو بولا میں ایمان لاتا ہوں کہ کوئی خدانہیں بجز اس کے جس پر بنوا سرائیل ایمان لائے ہیں اور میں مسلموں میں داخل ہوتا ہوں، (یہ) اب! حالانکہ تو تو سرَشی ہی کرتار ہاقبل تک اورتو مفسدوں (ہی) میں شامل رہا)۔

- (۱) ابن عابدین ۱۸۱۱۵، ۲۸۹٬۳۰ الفوا که الدوانی ۱/ ۹۰، تغییر الماوردی ۱/ ۲۵–۳۰ الآداب الشرعیه لابن صفلح ۱۱/ ۱۲–
  - (۲) سابقه مراجع۔
  - (۳) سورهٔ شوری/۲۵\_
  - (۴) تفسير الطبر ی ۹۲/۹۲،۹۷، نیز دیکھتے بتفسير الماوردی ۲۷۱۳ ۲۷،۳۷۳
    - (۵) سورهٔ یونس (۹۰،۹۰\_

اگرزندگی کی امید ختم ہو پیچکی ہواور وہ مایوس ہو چکا ہو (موت کی علامات دیکھر ہا ہو) تو اس صورت میں فقہاء کا اختلاف ہے: مالکیہ کی رائے ، یہی بعض حنفیہ کا قول ہے اور حنابلہ کے نز دیک ایک قول ہے، اور شافعیہ کی بھی ایک رائے یہی ہے، اور اشاعرہ کے ندہب کی جانب بھی یہی منسوب ہے کہ اس مایوس څخص کی توبہ قبول نہیں ہوگی جو موت کی علامتوں کا مشاہدہ کررہا ہو، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے: "وَلَیسَتِ التَّوُبَهُ لِلَّذِیْنَ یَعُمَلُوُنَ السَّیِّئَاتِ نہیں ہوگی جو موت کی علامتوں کا مشاہدہ کررہا ہو، اس کی دلیل الللہ ختی اِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوُتُ قَالَ إِنِّي تُبُتُ المانَ'' <sup>(1)</sup> (اور ایسے لوگوں کی تو بہ نہیں ہے جو (بر ابر) گناہ کرتے رہیں یہاں تک کہ موت ان میں سے کسی کے سامنے آ کھڑی ہو (اور تب) وہ کہنے لگے کہ اب میں تو ہر کرتا ہوں )۔

یہ حضرات فرماتے ہیں: یہ آیت ان مسلمانوں کے حق میں ہے جو گناہوں کا ارتکاب کرتے رہتے ہیں اور تو بہ کوجاں کنی کے وقت تک مو خرکرتے ہیں، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا اس قول کے بعد یہ قول ہے ہے: "وَلَا الَّذِيْنَ يَمُو تُوُنَ وَهُمُ حُقًارٌ "<sup>(1)</sup> (اور نہ ان لوگوں (کی توبہ) جو اس حال میں مرتے ہیں کہ وہ کا فر ہیں) اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں فاسق کو جو تو بہ کوموت آنے تک مو خرکرے اور اس کو جو کفر کی حالت میں مرجائے ایک ساتھ بیان فر مایا ہے، چنا نچہ زندگی سے مایوں شخص کی توبہ بھی نا قابل قبول ہوگی، جس طرح اس کا ایمان نا قابل قبول ہو تا ہے، اس لئے کہ حضور علیف کا فر مان ہے: "إن الله یقبل التو بة مالم یغو غر" (اللہ تعالیٰ تو بہ اس وقت تک قبول کرتا ہے جب تک جاں کنی کی حالت نہ ہو )، اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ تو بہ کے حکم ہونے کے لئے اس کا جاں کنی سے پہلے ہونا ضروری

(۲) سورهٔ نساء ۱۸ ا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ نساء/ ۱۸\_

قبول ہوگی جبکہ وہ اس پر مطلع ہونے سے پہلے اس کا اظہار کرے<sup>(1)</sup>۔ حفنیہ کنز دیک ایک روایت اور یہی شافعیہ اور حنابلہ کی بھی ایک روایت ہے، بیہ ہے کہ زندیق پر مرتد کے احکام جاری ہوں گے، لہذا اس کی توبیقبول ہوگی جبکہ توبیا پنی تمام شرائط کے ساتھ ہو، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یقول ہے: ''قُلُ لِّلَّذِیْنَ حَفَرُوا إِنَ یَّنْتَهُوا یُعْفَرُ لَهُمُ مَّا قَدُ سَلَفَ''<sup>(1)</sup> (آپ کہہ دیجئے (ان) کا فروں سے کہ اگر یہ لوگ باز آجا کیں گے تو جو کچھ پہلے ہو چکا ہے وہ انہیں معاف کردیا جائے گا)۔

شافعیہ نے زنادقہ کے زمرے میں باطنوں کوبھی ان کے مختلف فرقوں کے ساتھ شامل کیا ہے<sup>(m)</sup>، جیسا کہ حنابلہ نے ان کے زمرے میں حلولیہ اور اباحیہ کو شامل کیا ہے اور ان تمام فرقوں کوبھی جو دین سے نکل گئے ہیں<sup>(m)</sup> ہ

ب-باربار مرتد ہونے والے کی توبہ: ۱۳ - حنابلہ نے صراحت کی ہے اور یہی حفیہ کے نزدیک بھی ایک روایت ہے اور اس کو امام مالک کی جانب بھی منسوب کیا جاتا ہے کہ اس شخص کی توبہ قبول نہیں ہوگی جو باربار مرتد ہو، اس لئے کہ ارشاد باری ہے: ''إِنَّ الَّذِيْنَ آمَنُوْا ثُمَّ كَفَرُوْا ثُمَّ آمَنُوْا ثُمَّ كَفَرُوْا ثُمَّ ازْ دَادُوُا كُفُرًا لَّمُ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمُ وَلَا لِيَهُدِيَهُمُ

- (۱) ابن عابدین ارا۳، ۳۸م ۲۹۰، ۲۹۱، الحطاب ۲۷، ۲۸۲، جواهر الإکلیل ۲۷۹۲۲، القلبو بی ۱۲۷۷۷، المغنی ۲۷۸۶۱، کشاف القناع ۲۷۷۷۱، ۱۷۸۸
  - (٢) سورة انفال ( ۳۸\_
- (۳) باطینہ وہ لوگ ہیں جواس بات کے قائل میں کہ قر آن کا ظاہر وباطن ہے، اور باطن ہی مرادہوتا ہے، ظاہر نہیں (قلیو بی ۲۷؍۷۷۷)۔
  - (۴) سابقهمراجع۔

کن لوگول کی توب قبول ہوگی اورکن کی نہیں: ۲۱ - یہ بات گذر پچی ہے کہ اللہ تعالیٰ ایپ فضل واحسان سے گنہگار مسلمان اور کا فردونوں کی توبہ قبول فرما تا ہے جیسا کہ اپنی کتاب قرآن مجید میں وعدہ کیا ہے، جہاں پر فرما یا ہے: "وَ هُوَ الَّذِي يَقُبُلُ التَّوُبَةَ عَنُ عِبَادِهٖ وَ يَعۡفُوُ عَنِ السَّيِّئَاتِ "<sup>(1)</sup> (اور وہ وہ ی ہے جو اپن ہندوں کی توبہ قبول کرتا ہے اور ان کے گنا ہوں کو معاف کرتا ہے)، لیکن یہاں بعض حالتیں ایسی ہیں جن کے بارے میں مخصوص ادل م شرعیہ کی بنا پر فقہاء کا اختلاف ہے کہ توبہ قبول ہوگی یا نہیں، ان حالتوں میں سے بعض مندر جہ ذیل ہیں:

الف– زندیق کی توبہ: ۱۳ – زندیق وہ څخص ہے جونہ تو کسی شریعت پر کاربندر ہتا ہے اور نہ کسی دین کومانتا ہے<sup>(۲)</sup>۔

جمہور فقہاء (مالکیہ، حنابلہ اوریہی حفیہ کا ظاہر مذہب اور شافعیہ کی ایک رائے ہے ) کا مذہب میہ ہے کہ زندیق کی تو بہ قبول نہیں ہوتی ہے، اس لئے کہ ارشاد خداوندی ہے: ''اِلَّا الَّذِیْنَ تَابُوُ اوَ أَصُلَحُوُ ا وَ بَيَّنُوُا''<sup>(۳)</sup> (البتہ جولوگ تو بہ کر لیں اور درست ہوجا کیں اور ظاہر کر دیں )۔

توبہ کے بعد بھی زندیق سے اس کے خلاف کوئی بات ظاہر نہیں ہوگی جس پروہ تھا، اس لئے کہ وہ اسلام کا اظہار کرتا تھا اور ساتھ ساتھ کفریوشیدہ رکھتا تھا، اور اس لئے بھی کہ خوف کے وقت توبہ کرنا عین زندقہ ہے، لیکن مالکیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ زندیق کی توبہ

- (۱) سورهٔ شوری/۲۵\_
- (۲) ابن عابدين سر۲۹۶، حاشية القليوبي ۴۷ر ۲۷۱، کشاف القناع ۲۷۶۷۱، ۲۸۱۰
  - (۳) سورهٔ بقره/۱۲۰\_

سَبِيلًا"<sup>(1)</sup> (بِشَك جولوگ ایمان لائے پھر كافر ہو گئے پھرا يمان لائے پھر كافر ہو گئے، پھر كفر ميں ترقى كرتے گئے اللہ ہر گرزندان كى مغفرت كرے گا اور ندانہيں سيدھى راہ دكھائے گا)، نيز ارشادر بانى ہے: "إنَّ الَّذِيْنَ حَفَرُوُا بَعُدَ إِيْمَانِهِمُ ثُمَّ ازْدَادُوُا تُحُفُرًا لَّنُ تُقُبَلَ تَوُبَتُهُمُ<sup>(1)</sup> (بِ شَک جن لوگوں نے ايمان (لانے) ك بعد كفر اختيار كيا پھر كفر ميں بڑھتے رہے ان كى تو بہ ہر گرز قبول نہ كى جائے گى) - از دياد كا تقاضا ہے كہ نيا كفر ہوجس سے پہلے ايمان لا يا گيا ہو۔

اورایک روایت بھی منقول ہے کہ حضرت ابن مسعود ؓ کے پاس ایک آ دمی کولا یا گیا توانہوں نے اس سے کہا: تم کوایک مرتبہ لا یا گیا تو میں نے سمجھا کہ تم نے تو بہ کر لی ہے اور اب میں تم کود کھر ہا ہوں کہ تم پھر مرتد ہو گئے ہو، چنا نچہ اس کوتل کردیا۔ اور اس لئے بھی کہ ارتد اد کا بار بار ارتکاب کرنا اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اس کا عقیدہ فاسد ہے اوروہ دین میں لا پرواہ ہے، لہذا وہ قتل کردیا جائے گا<sup>( m)</sup>۔

شافعيد فرمات بين اوريكى حفيداور مالكير ك مذبب مين مشهور ب ك مرتدكى توبد قبول موجات كى اگر چدوه بار بار مرتد مو، اس لئے ك الله تعالى كا قول مطلق ب: "قُلُ لِّلَّذِيْنَ كَفَرُوا إِنَ يَّنْتَهُوا يُغْفَرُ لَهُمُ مَّا قَدُ سَلَفَ" (") ( آپ كهدد بحة (ان) كافرول س ك اگر يوگ باز آجا كين گنو جو يح پيل مو چكا جوه انهيں معاف ك اگر يوگ باز آجا كين گنو جو يح پيل مو چكا جوه انهيں معاف كرديا جائے كا )، نيز حضوراكرم عليق كا ارتاد ب: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوا لا إله إلا الله عصموا مني دماء هم وأمو الهم إلا بحقها و حسابهم

- (۱) سورهٔ نساء ۲۷ سار
- (۲) سورهٔ آل عمران/۹۰
- (٣) المغنى ٨/ ١٢٢، ١٢٢، كشاف القناع ٢/ ٢٧ ـ
  - (۴) سورهٔ انفال (۳۸\_

على الله، (() (مجھے عکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ کروں یہاں تک کہ وہ کلمہ تو حید لاہ لا اللہ کا اقر ارکر لیں، جب وہ لاہ لہ إلا اللہ کا اقر ارکر لیں گے تو اپنی جانوں اور مالوں کو مجھ سے محفوظ کرلیں گالا بید کہ سی حق کی وجہ سے مؤاخذہ ہواور ان کا حساب اللہ کے ذمہ ہے)، لیکن انہوں نے اس کی صراحت کی ہے کہ بار بار مرتد ہونے والا جب دوبارہ تو بہ کر کا تو اس کو سرا دی جائے گی، یعنی مار پیٹ کی جائے گی یا قید کیا جائے گا اور قل نہیں کیا جائے گی، یعنی مار فرماتے ہیں: اگر دوبارہ مرتد ہوجائے پھر تو بہ کر لے تو امام اس کو فرماتے ہیں: اگر دوبارہ مرتد ہوجائے پھر تو ہو کر لے تو امام اس کو مرے تو اس کو چھوڑ دے گا، اور اگر تیسری بار مرتد ہوا در پھر تو بہ کر نے تو اس کو تحت تکلیف دہ مار ماری جائے گی اور اس کو قید میں ہوجائے کہ وہ اپنی تو بہ میں خلاص ہے پھر اس کو چھوڑ دے گا، اگر پھر مرتد ہوجائے تو ہمیشہ اس کے ساتھ اس طرح کی کارروائی کی جائے گی، ہوجائے تو ہمیشہ اس کی سرف اور سے ساتھ اس طرح کی کارروائی کی جائے گی، ہوجائے تو ہمیشہ اس کی طرف لوٹ آئے۔ ہوں ای کہ اسلام کی طرف لوٹ آئے۔

ج-جادوگر کی توبہ: 10-جادوایک ایساعلم ہے جس سے ایسا طبعی ملکہ حاصل ہوتا ہے کہ اس کی وجہ سے مخفی و پوشیدہ اسباب کے ذریعہ عجیب وغریب افعال پر قدرت حاصل ہوجاتی ہے۔ ابن خلدون نے جادو کی تعریف یوں کی ہے کہ سیالیں صلاحیت حاصل کرنا ہے جس کے ذریعہ انسان بغیر کسی کی مدد کے عالم عناصر

- () حدیث: "أمرت أن أقاتل الناس حتی یقولوا...... کی روایت مسلم (۱ / ۵۳ طبع عیسی انحلبی ) نے کی ہےاوراس کی اصل بخاری میں ہے۔
- ۲) ابن عابدین ۲۸۶/۲۸۱ الحطاب ۲ (۲۸۲ ، اُسنی المطالب ۲ / ۱۲۲ ، الجمل علی شرح امنچ ۱۳۶۷ -

میں انژ ڈالنے پرقا در ہوجائے۔

فقتهاء کاس پراتفاق ہے کہ جادو کا سیکھنا اور سکھانا دونوں حرام ہیں، اس کی دلیل سے ارشاد باری ہے: "وَلَکِنَّ الشَّيَاطِيُنَ حَفَرُوْا يُعَلِّمُوْنَ النَّاسَ السِّحْرَ<sup>(1)</sup> (البتہ شیطان (بی) کفر کیا کرتے تھے لوگوں کو سحر کی تعلیم دیتے)، اللہ تعالیٰ نے اس آیت سے جادو کے سکھانے پران کی مذمت کی ہے، اور اس لئے بھی کہ بی کریم علیق نے اس کوسات ہلاک کرنے والی چیز وں میں شار کیا ہے۔ ابن قدامہ فرماتے ہیں کہ ہمار علم کے مطابق علماء کے درمیان اس مسلہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

حنفیہ نے اس کی صراحت کی ہے کہ جادوگر کی تو بہ قبول نہیں ہوگی، لہذا اس کا قتل واجب ہے اور اس کو تو بہ کی تر غیب و تلقین نہیں کی جائے گی، اور بیہ اس کے فساد پھیلانے کی کوشش کرنے کی وجہ سے ہے، اور اس کے کا فرنہ ہونے کی وجہ سے اس کا عدم قتل لازم نہیں آتا، اس لئے کہ اس کے قتل کا سبب فساد و بگاڑ پھیلانے کی کوشش ہے، چنانچہ اگر اس کا ضرر ثابت ہوجائے اور ضرر باعث کفرنہ ہوتو دفع شر کے لئے اس کوقتل کیا جائے گا، جیسا کہ گلا گھوٹنے والے اور ڈاکو کا حکم ہے، اور یہی حنابلہ کا تو بہ ہے۔ ہے، اور یہی حنابلہ کے نزد یک جادوگر کی حقق ہے، جادوسیکھنے اور جادو کا حکم ہے، اور یہی حنابلہ کے نزد یک جادوگر کی حقق ہے، جادوسیکھنے اور جادو کا حکم ہے کہ اس کے تلفیر کی جائے گا، خواہ اس کا اعتقاد اس کے حرام ہونے کا ہو یا مباح ہونے کا ہو۔ امام احمد سے ایک دوسری روایت منقول ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی تلفیر نہیں کی جائے گی (<sup>۲)</sup>۔ ما لکی فرماتے ہیں: اگر اس کے کفر کا حکم لگا دیا جائے، پھرا گر دو ما لکی فرماتے ہیں: اگر اس کے کفر کا حکم لگا دیا جائے، پھرا گر دو

(۱) سورهٔ بقره ۱۰۱-

(۲) ابن عابدین ارا ۳۰٬۱۸ مغنی ۸ ر ۱۵٬۴۰۴ المقدمه ( ۹۲ مطبع دارالتراث .

اس کوکھلّم کھلّا کرتے قوقتل کیا جائے گا، ہاں اگرتو بہ کرلے تو اس کی توبەقبول ہوجائے گی،ادراگراس کوخفی طریقہ پر کرتےوہ زندیق کی طرح ہے،لہذااس کی توبہ قبول نہیں ہوگی<sup>(1)</sup>۔ ۱۶ – ساحرکی توبه قبول نه ہونے کی دلیل حضرت جندب بن عبداللّٰہ کی حدیث ہے، وہ کہتے ہیں کہ نبی کریم علیہ نے ارشاد فرمایا: "حد الساحر ضربة بالسيف" (جادوگر کی حد تلوار سے مارنا بے)، اس حدیث میں اس کی سزا کا نام حدرکھا گیا ہے، اور حد ثبوت سبب کے بعد توبہ کر لینے سے ساقط ہیں ہوتی۔اور حضرت عائشہ سے مروى ب: "إن الساحرة سألت أصحاب النبي عَلَيْ الله وهم متوافرون هل لها من توبة؟ فما أفتاها أحد" (") (جادوكر عورت نے صحابہ کرام سے جو بڑی تعداد میں تھے دریافت کیا کہ کیا اس کے لئے توبہ ہے؟ تواس کوکسی نے فتو ی نہیں دیا)،اوراس لئے بھی کہ ہم لوگوں کے پاس کوئی ایسا طریقہ بھی نہیں ہےجس کے ذریعہ ہم بیہ بینہ لگاسکیں کہ دہانی توبہ میں مخلص ہے، کیونکہ دہ سحر کو پوشیدہ رکھتا *ہے، اس کو ظاہر نہیں کر*تا ہے، لہذا اس کا اسلام اور توبہ ظاہر کرنا مفسد ہ پر قائم رہتے ہوئے تل کے خوف سے سے<sup>(م)</sup>۔ شافعیہ فرماتے ہیں: اگرکسی نے حادوسیکھا ، پاسکھا یا اور یہ اعتقاد

(۱) الخرشي ۸ / ۲۲، الجواہر ۲۸۱/۲\_

- (۲) حدیث: "حد الساحو ضوبة بالسیف" کی روایت ترمذی (۲۹ ۲۰ طبخ مصطفیٰ الحلبی) نے کی ہے، اور کہا: ہم اس حدیث کو مرفوع صرف اسی طریق سے جانتے ہیں، اور اسماعیل بن مسلم المکی کو حدیث میں ضعیف قرار دیا جاتا ہے، پھر کہا کہ صحیح جندب سے موقوف ہے، اور ابن جحر کہتے ہیں: اس کی سند میں ضعف ہے (فتح الباری ۱۰ ۲۳ ۲ طبع السلفیہ)۔
- (۳) حضرت عائشتر کے انتر: "أن الساحو ق سألت أصحاب....." کا ذکر المغنی (۸ / ۱۵۳ طبع مکتبة الرياض) نے کيا ہے، اور ہمارے سامنے موجود حديث کی کتابوں میں ہمیں پذہیں ملا۔
  - (۴) ابن عابدین ۱۸۱۳،۳۰۱، فتح القدیر ۴۸، ۴۰ -

لئے خالص کرلیں تو بیاوگ مؤمنوں کے ساتھ ہوں گے اور اللہ مؤمنوں کو نقریب اجرعظیم دےگا )۔ جادو سے متعلق تفصیلات کے لئے دیکھتے:اصطلاح'' سحز'۔

توبد کے اثرات: اول - بندوں کے حقوق میں: کا - توبہ بمعنی گذشتہ اعمال پرندامت اور آئندہ ایسانہ کرنے کا عزم و ارادہ، حقوق العباد میں سے کسی حق کو ساقط کرنے کے لئے کا فی نہیں ہوگی، چنا نچہ اگر کوئی کسی کا مال چرائے یا اس کو خصب کرلے یا کسی اور طرح سے بُر اسلوک کرتے تو محض ندامت و پشیمانی اور گنا ہوں سے رک جانے اور دوبارہ نہ کرنے کے عزم سے ان مسائل سے وہ بری الذ مہٰ ہیں ہو سکتا، بلکہ حق کا ادا کرنا ضرور کی ہے، یہ فقہاء کے یہاں متفق علیہ مسلہ ہے <sup>(1)</sup> ہ

امام نووی فرماتے ہیں: اگر معصیت ایسی ہو کہ اس سے کوئی مالی حق وابستہ ہو جیسے زکاۃ نہ دینا، غصب، اور لوگوں کے اموال میں جنایات، تو ایسی صورت میں توبہ کے ساتھ حق سے بری ہونے کے لئے واجب ہے کہ زکاۃ اداکردے، اور لوگوں کے مال اگر باقی رہ گئے ہوں تو ان کو واپس کردے، اور اگر باقی نہ ہوں تو ان کا تا وان ادا کردے، یا صاحب حق سے معاف کرائے جو اس کو بری کردے، اور بیٹھی ضروری ہے کہ اگر صاحب حق کو اپنے حق کاعلم نہ ہوتو اس کو بتا دے اور اگر وہ موجود نہ ہوتو اس تک پہنچا دے اگر اس نے وہاں غصب کیا ہو، اور اگر صاحب حق مرجائے تو اس کے ورثاء تک پہنچا دے، اگر اس کا کوئی وارث بھی نہ ہوا ور اس کی کوئی خبر نہ ہوتو ایس قاضی کے حوالے کرد ہے جس کی سیرت اور دیا نت قابل اعتماد ہو، اور رکھتا ہے کہ بیر ام ہے تواس کی تلفیز نہیں کی جائے گی ،اگراس کی حرمت کے علم کے باوجوداس کے مباح ہونے کا اعتقاد رکھے تو اس کی تکفیر کی جائے گی ،اس لئے کہ اس نے اللہ کی بات میں اس کی تکذیب کی ہے، لہذاا ہے تل کیا جائے گا،جیسا کہ مرتد کوتل کیا جائے گا<sup>(1)</sup> ہ

ان حضرات کے کلام سے بیہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ جادو گر کی توبہ قبول کی جائے گی جیسا کہ مرتد کی توبہ قبول کی جاتی ہے، اور یہی حنابلہ کے نز دیک دوسری روایت میں مذکور ہے، جہاں پر وہ فر ماتے ہیں: جادو گر اگر توبہ کر لے تو اس کی توبہ قبول کی جائے گی، کیونکہ بی شرک سے بڑھ کرنہیں ہے، اور مشرک کو توبہ کرنے کی ترغیب وتلقین کی جاتی ہے، اور جادو کا جاننا اس کی توبہ کی قبولیت سے مانع نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرعون کے جادو گروں کی توبہ قبول کی ہے (۲)

خلاصة كلام بي ہے كەاس گردہ كى توبد كے قبول ہونے ميں جو اختلاف ہے وہ صرف دنيا كے ظاہر كى احكام كے بارے ميں ہے، يعنى ان كُوَّل ندكر نا اور ان كَحْن ميں اسلامى احكام كا ثابت ہونا، رہا مسئلہ اس كا كہ اللہ تعالى باطن ميں ايش شخص كى توبہ قبول كر كا جس نے توبد كى اور ظاہرى يا باطنى طور پر سحر سے باز آگيا ہے تو اس ميں كو كى اختلاف نہيں، اللہ تعالى نے اپنى مخلوق ميں ہے كى كے لئے توبہ كا دروازہ بند نہيں كيا ہے <sup>(٣)</sup>، اور منافقين كے بارے ميں ار شاد فرما يا ہے: "إلَّا الَّذِيْنَ تَابُوُ اوَ أَصْلَحُو اوَ اعْتَصَمُو اباللهِ وَ أَخْلَصُو ا لَمُو تُونِيْنَ أَجُرًا عَظِيْماً <sup>(٣)</sup> (البتہ جولوگ توبہ كرليں اور (اپنى) اصلاح كرليں اور اللہ كا سہارا كَمَرْ ميں اور اچن دين كو اللہ ك

- (۲) المغنی۸/۱۵۱۷
- (۳) المغنی۸/۸۱۱\_
- (۴) سورهٔ نساء/۲ ۱۴ -

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین سار ۳۲۳، الفواکه ار ۸۹،۸۸، الروضه ۱۱/۵٬۲۴، ۲۴٬۶، نهایة المختان ۲۸/۶، المغنی ۹/ ۲۰۱٬۲۰۰

<sup>(</sup>۱) المهذب۲۲۵۲۲

دَّحِيْمٌ ، (<sup>(1)</sup> ( مَرجولوگ توبه کرلیں قبل اس کے کہتم ان پر قابو پاؤ تو جانے رہو کہ بے شک اللہ بڑا بخشنے والا ہے بڑا رحمت والا ہے )۔ اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر ڈاکو گرفتاری سے پہلے پہلے توبہ کرلیں تو ان سے حد ساقط ہوجائے گی ، آیت میں قدرت سے پہلے سے مراد بیہ ہے کہ ان تک رسائی نہ ہو سے، وہ امام کی گرفت سے باہر ہوں اس طور پر کہ وہ کہیں بھاگ جائیں یا روپوش ہوجائیں یا باز آ جائیں۔

صاحب حق کو مال واپس کردینے سے تو بہ اس وقت ہوگی جبکہ صرف مال لیا ہو، اور ساتھ ہی بی عزم کرلے کہ وہ اب مستقبل میں ایسا نہیں کرے گا، توقطع بد کی سزا اس سے ساقط ہوجائے گی، اور حد کے طور پر قتل بھی ساقط ہوجائے گا، اور اسی طرح اگر اس نے مال لیا اور قتل کیا تو اس میں بھی امام کو بیدی نہیں ہوگا کہ اس کو حد میں قتل کرے، البتہ وہ اس کو مقتول کے اولیاء کے سپر دکر دے گا، تا کہ وہ قصاص کی تمام شرائط کے ساتھ اس کو قتل کریں، اور اگر نہ مال لیا نہ قتل کیا تو اس کی تو بہ شرائط کے ساتھ اس کو قتل کریں، اور اگر نہ مال لیا نہ قتل کیا تو اس کی تو بہ شرائط کے ساتھ اس کو قتل کریں، اور اگر نہ مال لیا نہ قتل کیا تو اس کی تو بہ میں ہوگا اگر کی نہ اور اگر نہ مال لیا نہ قتل کیا تو اس کی تو بہ مرائط کے ساتھ اس کو قتل کریں، اور اگر نہ مال لیا نہ قتل کیا تو اس کی تو بہ مرائط کے ساتھ اس کو قتل کریں، اور اگر نہ مال لیا نہ قتل کیا تو اس کی تو بہ مرائط کے ساتھ اس کو قتل کریں، اور اگر نہ مال لیا نہ قتل کیا تو اس کی تو بہ مرائط کے ساتھ اس کو قتل کریں، اور اگر نہ مال لیا نہ قتل کیا تو اس کی تو بہ مرائط کے ساتھ اس کو تو نہ ہو گا کہ تو ہوں ہے، اور بہی حال ہو ہو کر لے، سے مال کی کا مسلک اور شافیو بہ کا طرقول ہے، اور یہی حنا بلہ کے یہاں ایک اختال ہے، ان حدود میں حنف یہ کے زد کی مطلق ہو نے سے یہی سمجھا جا تا ہے۔ حال ہہ کا رائے نہ ڈاکو اگر گرفتاری سے پہلے تو بہ کر لے تو حد ساقط کے خلاف ہے کہ ڈاکو اگر گرفتاری سے پہلے تو بہ کر لے تو حد ساقط

- (۱) سورهٔ مانکده ( ۱۳س
- (۲) البدائع ۲/۹۹، ابن عابدین ۳/ ۱۹٬۰ جواهر الاِکلیل ۲/۹۹، الفروق للقرافی ۱۸/۱۸۱، نهایه الحتاج ۸/۶، المغنی ۱۸/۲۹، ۲۹۷، القلیو بی ۱۰/۱۰/۲

اگریدد شوار ہوتو اس کو فقراء پر اس نیت کے ساتھ صدقہ کردے کہ اگر صاحب حق مل جائے تو اسے ضمان ادا کرد ہے گا۔ اگر وہ تنگ دست ہوتو ضمان کی نیت کرلے اگر وہ قادر ہو، اگر قدرت سے پہلے پہلے مرجائے تو اللہ کے فضل وکرم سے امید کی جائے گی کہ وہ اس کی مغفرت فرمائے گا۔ اگر بندوں کا ایساخق ہوجو مالی حق نہ ہو مثلاً قصاص اور حق قذف،

تو وہ صاحب حق کے پاس آئے اور اس کوحق لینے پر قدرت دے دے، اگر وہ چاہے تو اس سے قصاص لے اور اگر چاہے تو معاف کردے<sup>(1)</sup> ہ

اسی طرح کی تفصیل وہ بھی ہے جس کو فقتہاء حنفیہ، ما لکیہاور حنابلہ نے معصیت کی نوعیت کے اعتبار سے بعض فروع اور اس کے ساتھ مناسب تو بہ کی تفصیل کی ہے جیسا کہا پنے مقامات پرموجود ہے <sup>(۲)</sup> ۔

دوم:اللدك\_حقوق ميں:

1۸ – اللد تعالیٰ کے مالی حقوق جیسے زکاۃ و کفارات اور نذریں، صرف توبہ سے ساقط نہیں ہوتے ، بلکہ توبہ کے ساتھ ان حقوق کو ادا کر کے اپنی ذمہ داری سے بری ہونا ضروری ہے، جیسا کہ پہلے گذر چکا ہے<sup>(۳)</sup>۔

جہاں تک اللد تعالیٰ کے غیر مالی حقوق کا تعلق ہے مثلاً حدود، تواس سلسلہ میں فقہاء کا انفاق ہے کہ اگر کسی نے ڈاکہ زنی جیسے جرم کا ارتکاب کیا تو اگر ڈاکو گرفتاری سے پہلے پہلے تو بہ کر لے تو وہ جرم تو بہ سے ساقط ہوجائے گا، اس کی دلیل ارشاد ربانی ہے: ' إِلَّا الَّذِيْنَ تَابُوُا مِنُ قَبُلِ أَنُ تَقَدِرُوُا عَلَيْهِمُ فَاعْلَمُوُا أَنَّ اللَّهُ غَفُورٌ

- (۱) روضة الطالبين ۱۱/۲۴۲
- (۲) مذاهب کے سابقہ مراجع۔
- (٣) الروضه ٢٣٦/١١، كشاف القناع ٢٢/ ٢٥٢\_

قسمت على سبعين من أهل المدينة لوسعتهم"<sup>(1)</sup> (اس نے اليى توبېركى بے كەاگراس كومدينہ كستر اشخاص پ<sup>رتش</sup>يم كرديا جائ<sup>ت</sup>و سب كے لئے كافى ہوجائے گى)۔

اور دوسری رائے جو شافعیہ کے یہاں اظہر کے خلاف ہے اور حنابلہ کی بھی ایک روایت ہے اور بعض مالکیہ کی بھی ایک رائے ہے، یہ ہے کہ غیر ڈاکوؤں میں سے اگر کوئی ایساشخص توبہ کرلےجس پر کوئی حد عائد ہوتی ہے تو توبہ کرنے سے حد ساقط ہوجائے گی، اس لئے کہ ار ار بارى -: "وَاللَّذَان يَأْتِينِهَا مِنْكُمُ فَأَذُو هُمَا، فَإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعُر ضُوا عَنْهُمَا" (اورتم میں سے کوئی دوجودہ کام کریں انہیں اذیت پہنچاؤ، پھراگر دونوں توبہ کرلیں اور اپنی اصلاح کرلیں تو ان سے تعرض نہ کرو)، پھر چور کی حد بیان کی اور فرمایا: "فَمَنُ تَابَ مِنُ بَعُدِ ظُلُمِه وَ أَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ " ( ) ( ) ( ) جرجو تحف این حرکت ناشائستہ کے بعد توبہ کر لے اور این اصلاح کرلےتوبے شک اللّداس پرتوجہ کرکے گا۔ اس کے علاوہ بیر ہے کہ امام کے پاس مقدمہ پہنچنے سے پہلے اور اس کے بعد ان جرائم سے توبہ کرنے میں بعض فقہاء نے فرق کیا ہے، چنانچہ وہ کہتے ہیں کہ امام کے پاس پہنچنے سے پہلے تو بہ کرنے سے حد ساقط ہوجائے گی، پہنچنے کے بعد توبہ کرنے سے ساقط نہیں ہوگی (<sup>۳</sup>)، جبیا کہاس کی اصطلاحات میں تفصیل سے بیان کیا گیاہے۔ یہلے گذر چاہے کہ مرتد کی حددونوں صورتوں میں توبہ کر لینے سے

- (۱) حدیث: "لقد تابت توبة لو قسمت علی سبعین من.....، کی روایت مسلم(۳۲ ۲۹ ۲۹ طبع عیسی اکلی) نے کی ہے۔
  - (۲) سورهٔ نساء (۲۱\_
  - (۳) سورهٔ مانده (۳۹\_
- (۴) البدائع ۲/۹۹، بلغة السالك ۴/۹۸۹، حاشية الجمل ۲/ ۱۳، نهاية المحتاج ۸/ ۲۱، المغنى ۸/ ۲۹۷، کشاف القناع ۲/ ۱۵۴\_

ہوجائے گی، اس لئے کہ آیت عام ہے۔ جہاں تک حدقذف اور حقوق العباد کا مسّلہ ہے مثلاً کسی کا مال لے لینااور زخم وغیرہ لگا نا،تو بیڈ اکو سے ساقطنہیں ہوں گے،جیسا کہ غیر ڈاکو سے ساقط نہیں ہوتے، اِلّا سے کہ اس کو معاف کردیا جائے (۱) 19 – اور اگر ڈکیتی کی حالت میں نہ ہوتو اللہ تبارک وتعالٰی کے ساتھ خاص حدود جیسے زنا اور چوری اور شراب نوشی کی حدود، تو حنفیہ کے نز دیک محض توبه کر لینے سے ساقط نہیں ہوں گی، یہی مالکیہ کے نز دیک مشہور ہے اور شافعیہ کے مزدیک اظہر قول ہے، حنابلہ کی بھی ایک روایت یہی ہے،اس کی دلیل بدارشاد باری ہے:"الزَّانِيَّةُ وَالزَّانِي فَٱجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِانَةَ جَلْدَةِ"<sup>(٢)</sup> (زناكار ورت اور زنا کارمردسو( دونوں کا تکم ہیہ ہے کہ )ان میں سے ہرایک کے سوسو درّے مارو)، اور ارثناد باری ہے: ''وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُهُ فَاقْطَعُوْا أَيْدِيَهُمَا" (اور چورى كرنے والامرداور چورى كرنے والی عورت، دونوں کے ہاتھ کاٹ ڈالو)،اور بیچکم تائبین وغیر تائبین سب کے لئے عام ہے، اور اس لئے بھی کہ نبی کریم علی ہے ناعز اورغامد بیکورجم کیا ہے، اور چوری کا اقرار کرنے والے کا ہاتھ کا ٹاہے، اور بیسب توبد کر کے آئے تھے کہ ان پر حد نافذ کر کے ان کو یاک کیا جائے، اور نبی کریم ﷺ نے ان کے اس فعل کو توبہ کہا تھا، چنانچہ اس خاتون کے بارے میں ارشاد فرمایا:''لقد تابت توبة لو

- سابقه مراجع، الدسوقى ١٣ (٢٠٥٠) كشاف القناع ٢ (١٥١، ١. ٢) عابدين ٢٩ (٩٧ ٢) مسلم الثبوت ١٩ (٣٢٨، الوجيز ١٢ (٢٥١، نهاية الحتاج ١٨ ٢) القليو بي ١٢ (٢٠١، مغنى المحتاج ٢٢ (١٨٢، الفواكه الدوانى ٢٨١/٢، المغنى ١٩ (٢٩٦-
  - (۲) سورهٔ نور ۲\_
  - (۳) سورهٔ مانده / ۳۸\_

جس پر حد قذف کا نفاذ ہو چاہوتو بہ کے بعد اس کی گواہی قبول کرنے میں اختلاف ہے۔ جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کا مذہب بیر ہے کہ جب محدود فی القذف توبہ کرلے گا تواس کی گواہی قبول کی جائے گی،اور اس کی توبہ ہو ہے کہ تہمت لگانے میں اپنے آپ کو جھٹلائے، ان حضرات کی دلیل اللّہ تبارک وتعالی کا بہ ارشاد ہے: ''فَاجُلِدُوُ هُمُ ثَمَانِيُنَ جَلُدَةً وَّ لَا تَقْبَلُوُا لَهُمُ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفُسِقُوُنَ، إِلَّا الَّذِيْنَ تَابُوُا<sup>، (١)</sup> ( توانهيں اسى درّ برگاؤ اور کمجى ان کی کوئی گواہی نہ قبول کرویہی لوگ تو فاسق ہیں، ماں جولوگ اس ک بعد توبه کرلیں)، اللہ تبارک وتعالی نے اپنے قول: "ہِالًا الَّذِيْنَ تَابُوُا'' سے توبہ کرنے والوں کو مشتنی کیا ہے اور نفی سے استثناء کرنا اثبات ہے، اس کی تقدیر ہوگی کہ جن لوگوں نے توبہ کر لی ہے ان کی گواہی قبول کرلو اور وہ فاسق نہیں ہیں، اس لئے کہ آیت میں ایک جملہ دوسرے جملہ پر داؤکے داسطہ سے معطوف ہے، اور داؤجنع کے لئے آتا ہے،لہذاتمام جملوں کوایک جملہ مانا جائے گا،تواس طرح اشتناءس سے تعلق ہوگا<sup>(۲)</sup>۔

اوراس لئے بھی کہ جب قاذف اپنے او پر حد قائم ہونے سے پہلے تو بہ کرلے تو سب کے نز دیک اس کی گواہی قبول ہوگی، اور یہ درست نہیں کہ اس پر حد قائم کیا جانا ہی رڈ شہادت کا موجب ہو، کیونکہ حدقائم کرنا دوسرے کاعمل ہے اور وہ حداس کو پاک کرنے والی بھی ہے، اور اس لئے بھی کہ اگروہ اسلام قبول کرلے تو اس کی شہادت قابل قبول ہوگی، لہذا بیاس سے افضل ہے (<sup>(1)</sup>)۔

- (۱) سورهٔ نور ۲۰
- ۲) التاج والإكليل للمواق ۲/۱۲۱، الوجيز للغزالی ۲/۱۵۱، المغنی لابن قدامه.
  ۲) ۱۹۹٬۱۹۷ مالیس ۱۹۹٬۱۹۷ مالیس ۱۹۹٬۱۹۷ مالیس ۱۹۹٬۱۹۷ مالیس ۱۹۹٬۱۹۷ مالیس المالیس المالیس ۱۹۹٬۱۹۷ مالیس المالیس المالی مالیس المالیس ال
  - (٣) تعبيين الحقائق للزيلعي في سردادلة الشافعي ١٩٨٨٢-

ساقط ہوجاتی ہے، امام تک مسّلہ پہنچنے سے پہلے توبہ کرے یا بعد میں (دیکھئے:''ردت'')۔

سوم: تعزیرات میں: • ۲ - عام فقہاء کے نزدیک توبہ کرلینے سے تعزیرات ساقط ہوجاتی بیں جبکہ اس سے حقوق العباد میں سے کوئی حق وابستہ نہ ہو، مثلاً نماز و روزہ چھوڑ نا، اس لئے کہ تعزیر کا مقصد تادیب واصلاح ہے اور وہ تو بہ سے ہوجاتی ہے، لیکن حقوق العباد اس کے برعکس ہیں، مثلاً کسی کو مارنا اور گالی دینا، کیونکہ حقوق کی بنیا در سہ شی پر ہوتی ہے جیسا کہ پیچھے گذر چکا ہے<sup>(1)</sup> -

چہارم: قبولِ شہادت میں: ۲۱ – گواہی کے قبول کرنے میں عدالت شرط ہے، لہذا جو گناہ کبیرہ کا مرتکب ہو یا گناہ صغیرہ پر اصرار کرے اس کی عدالت ساقط ہوجائے گی، اور جب تک توبہ نہ کرلے اس وقت تک اس کی گواہی قابل قبول نہیں ہوگی، اس پرفقہا ، کا اتفاق ہے<sup>(۲)</sup>۔ اور اگر معصیت سے توبہ کرلے اور اس کی توبہ قبول ہوجائے تو جمہور فقہا ء کے نزدیک اس کی گواہی قابل قبول ہوگی، خواہ معصیت کا تعلق حدود سے ہو یا تعزیرات سے، اور خواہ حدود کے نفاذ کے بعد ہو یا اس سے پہلے۔

- ابن عابدين الراس، سارا۱۹، الفروق للقرافي سار۱۸۱، نهاية المحتاج
  ابن عابدين الراس، سار۱۹، الفروق للقرافي سار۱۸۱، نهاية المحتى
  ۲۹۸۹۸، جواهر الإكليل ۲۲۵۹۲، کشاف القناع ۲۷۱۵۱، المغنى
- (۲) الزیلعی ۱۳۲۷، روضة الطالبین ۱۱ ۲۶۵، جواہرالاِکلیل ۲ ۲۳۳، المغنی ۱۹۷۵، ۲۰۱۰ ۲۰۱

حدائمہ (حکام) کے فعل سے ہوتی ہے، اور '' فسق' ذات کے ساتھ قائم رہنے والا ایک وصف ہے، لہذا یہ پہلے سے الگ ہوگا، اس لئے اللہ کے قول: '' إِلَّا الَّذِيْنَ تَابُوْا'' <sup>(1)</sup> (ہاں جولوگ اس کے بعد توبہ کرلیں) سے جو استثناء ہے وہ اسی سے متعلق ہوگا، جو اس سے ملا ہوا ہے، تمام جملوں سے متعلق نہیں ہوگا، لہذا محدود فی القذف اگر توبہ کرلے گا تو اس کو فاسق نہیں کہا جائے گا، کیکن اس کی گواہی بھی قبول نہیں ہوگی، اور گواہی قبول نہ کرنا بھی حدکا حصہ شار ہوگا<sup>(1)</sup> ہ نیز حضرت عمر سی مروی ہے کہ وہ ابو بکر ہ سے کہتے تھے جس وقت انہوں نے مغیرہ بن شعبہ کے خلاف گواہی دی: تو بہ کرلو میں تمہاری گواہی قبول کروں گا، اور کسی نے بھی ان پر نگیز نہیں کی، لہذا اس کی حیثیت اجماع کی ہوگئی۔ سعید بن المسیب کہتے ہیں: مغیرہ بن شعبہ کے خلاف تین لوگوں نے گواہی دی، ابو بکرہ، نافع بن الحارث، شبل بن معید، اورزیاد گواہی سے پھر گئے، تو حضرت عمر نے ان تینوں کو کوڑ بے لگا کے اور ان سے کہا: تو بہ کرو، تمہاری گواہی قبول ہوگی، تو دو لوگوں نے تو بہ کر لی اور حضرت عمر نے ان دونوں کی گواہی قبول کرلی، اور ابو بکرہ نے انکار کیا تو ان کی گواہی قبول نہیں کی۔

حنفنیہ کہتے ہیں: محدود فی القذف کی گواہی قبول نہیں کی جائے گی اگر چہوہ توبہ کرلے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَلَا تَقْبَلُوْ ا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَالِکَ هُمُ الْفَاسِقُوْنَ "<sup>(1)</sup> (اور کبھی ان کی گواہی نہ قبول کرو، یہی لوگ تو فاسق ہیں)، اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے ہمیشہ کے لئے اس کی گواہی رد کردی ہے، لہذا جو یہ کہے کہ بیرد شہادت توبہ کرنے کے وقت تک ہے تو بیف کے اقتضاء کو رد کرنا ہوگا، لہذا بی قول قبول نہیں کیا جائے گا، اور کفر اور دیگر جرائم پر قیاس کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ فص کے خلاف قیاس صحیح نہیں، اور اس لئے بھی کہ رد شہادت ہاتی داتی کہ تو کا تو کا بی کہ ماد در کا ہوں کا قرار بخلاد ق<sup>ی</sup>ن کہ میں ہوتی ہے، اس کے جملہ: "فَاجُلِدُو هُمُ شَمَانِیْنَ بیکھی اسی طرح ہوگا اور بحیل حد میں شار ہوگا، اسی لئے انمہ کو اس کا حکم دیا گیا ہے، اور حد تو بہ سے ختم نہیں ہوتی ۔

اور الله تبارك وتعالى كا يه قول: "وَأُوُلَطِّكَ هُمُ الْفَاسِقُوُنَ<sup>،(٣)</sup> (يې لوگ تو فاسق بير) حدنہيں ہے، اس لئے كه

(۱) سورهٔ نور ۲۷-

- (۲) سورهٔ نور ۲ م
- (۳) سورهٔ نور ۲۷-

- (۱) سورهٔ نور ۲۷-
- (۲) تىبىين الحقائق للريلعى مهر ۲۱۸،۲۱۹،۲۱۹،۲۱، بن عابدين مهر ۷۵ م.

میں: گواہ کے عادل ہونے کی خبر دینا تز کیہ ہے۔ اور تعدیل کا بھی یہی معنی ہے، یعنی گواہ کو عدالت کی طرف منسوب کرنا<sup>(1)</sup>۔ لہذا تز کیہ اور تعدیل اشخاص کوقابل اعتما داور متند بنانے کے لئے ہہتا کہ ان کی با تیں قبول کی جا کیں، اس اعتبار سے تو ثیق عام ہے، اس لئے کہ اس میں تز کیہ اور اس کے علاوہ رہن اور کفالہ وغیرہ بھی داخل ہیں۔

يبينة : سا-بينة "بان الشيء' سے ماخوذ ہے، اس كامعنى ظاہر ہونا ہے، كہا جاتا ہے: أبنته: يعنى تم نے اس كوظاہر كيا۔ بينه اس شى كانام ہے جودت كو ظاہر كردے، اوررسول اللہ علينية في گواہوں كانام بينه ركھا ہے، كيونكه ان كے قول سے بات ظاہر ہوجاتى ہے اور ان كى گواہى سے شكوك وشہمات رفع ہوجاتے ہيں <sup>(1)</sup>، اس معنى كے اعتبار سے تو شيق بينه سے عام ہے، اس ليے كه اس ميں بينه، رہن وكفاله سب داخل ہيں۔



تعريف: ا - توثيق لغت ميں: '' وثق الشيء'' كا مصدر ہے، اس كا معنی مضبوط كرنا اور ثابت كرنا ہے، اس كافعل ثلاثی ''وثق'' ہے، كہا جا تا ہے: وثق الشيء و ثاقة: قوى، ثابت اور محكم ہوجانا۔ وثيقہ اس كو كہتے ہيں جس كے ذريعة معاملہ كو مضبوط اور محكم كيا جا تا ہے، اور وثيقہ: قرض يا اس سے براءت نامه كا چك اور دستاويز اس کے قائم مقام چیز ہے، اس كی جمع و ثائق ہے۔ اور مؤثق وہ شخص كہلا تا ہے جو عقود اور معاملات كی دستاويز ات تيار كرے۔

متعلقة الفاظ: تزکیه و تعدیل: تزکیه: ۲- تزکیه کامعنی: مدح و ثنا اور تعریف ہے، کہا جاتا ہے: زکمی فلان بینته لیحن فلال نے اپنے بینہ کی تعریف کی ، اور آ دمی کا تزکیہ سے ہے کہ اس کی نسبت خیر وخوبی اور صلاح کی طرف کی جائے۔ اور اصطلاح

(۱) لسان العرب، المصباح المنير ، المحجم الوسيط، طلبة الطلبة رص ۱۳٬۰ دررالحکام ۱/ ۵۲،۱۲ مالقرآن للجصاص۱/۰۲۰، المبسوط ۱۲/۰۲۰

توثيق – ۳

## توثيق۵-۲

دونوں کسی کا تب کے پاس لکھانے کے لئے جائیں گے تو وہ ان کی رہنمائی کر ےگا۔ چوتھا فائدہ میہ ہے کہ اس طریقہ سے شک وشبہ ختم ہوجا تا ہے، اس لئے کہ بسااوقات ایسا ہوتا ہے کہ مدّ ت کے دراز ہوجانے کی وجہ سے متعاقدین پر بدل اور مدت کی مقدار مشتبہ ہوجاتی ہے، لہذا جب دستاویز کی طرف رجوع کریں گے توان میں سے کسی کو شک وشہنیں رہے گا<sup>(1)</sup>۔ میں تیسجیل کے ذریعہ تو ثیق کے فوائد ہیں، اس کے علاوہ حق کی حفاظت کے لئے رہن رکھ کریاکھیل بنا کر بھی تو ثیق کی جاتی ہے۔

تو نیق کا حکم: ۲ – معاملات کی تو ثیق ایک مشروع حکم ہے،اس لئے کہ لوگوں کو حقوق کے انکار اور ضائع ہونے کے خوف واندیشہ سے اپنے معاملات میں اس کی ضرورت پڑتی ہے۔

توثيق كى مشروعيت كى اصل نصوص بيل، چنا نچد ين ك مسائل ميل الله تبارك وتعالى كا ارشاد م: "يأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوُا إذَا تَدَايَنُتُمُ بِدَيْنٍ إلى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوُهُ، وَلُيَكْتُبُ بَيْنَكُمُ كَاتِبٌ بِالْعَدُلِ وَ لَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَّكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُبُ، وَلُيمُلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحقُّ وَلْيَتَقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا فَلْيكُتُبُ، وَلَيُمُلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحقُّ وَلْيَتَقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا مَعْيفًا أَوُ لا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُعِلَ هُوَ فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُ بِالْعَدُلِ، وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيْدَيْنِ مِنْ رَّجَالِكُمْ، فَإِنُ لَمْ يَكُونا رَجُلَيْنِ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيْدَيْنِ مِنْ رَّجَالِكُمْ، فَإِنُ لَمْ يَكُونا رَجُلَيْنِ إَحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرُ إحْداهُمَا اللَّحُرِي وَ لَا يَشْتَضِيْعَا أَوْ ابن بطّال فرماتے ہیں: محاضران دستاویزوں کو کہتے ہیں جن میں عدالت میں فریقین کی حاضری کے وقت ان کے درمیان پیش آنے والے واقعات اوران کے پیش کئے ہوئے دلائل کا ذکر ہو، نہ اس میں نفاذ ہواور نہ کو نی حکم، اور تجلات: وہ رجسٹر ہیں جن میں ( دستاویز وغیرہ) کی نقل ہو، مزید برآں اس میں فیصلہ اور اس کا نفاذ بھی درج ہو۔ اس اعتبار سے تبحیل قاضی کی طرف سے صا در شدہ احکام کا لکھنا ہے، اور ان کے درجات قوت اور ضعف کے اعتبار سے مختلف ہوتے ہیں، اور یتو ثیق کی ایک قشم ہے<sup>(1)</sup>۔

توینی کی مشروعیت کی حکمت: ۵ - توینی میں چندوجوہ سے فائدہ ہے: ایک بیہ ہے کہ اس میں مال کی حفاظت ہوتی ہے، اور ہمیں اس کی حفاظت کا حکم دیا گیا ہے اور اس کو ضائع کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ دوسرا فائدہ بیہ ہے کہ اس میں جھگڑ اختم ہوجا تا ہے، کیونکہ دستاویز کی حیثیت فریقین کے در میان حکم کی ہوجاتی ہے، اور وہ جھگڑ ہے کے وقت اس کی طرف رجوع کرتے ہیں، لہذا یہ فتنہ روکنے کا سبب ہوتا ہے، اور فریقین میں سے کوئی کسی کے حق کا انکار اس اندیشہ سے نہیں کرے گا کہ دستاویز نکالی جائے گی اور گواہ اس پر گوا ہی دیں گے تو لوگوں کے سامنے اس کی رسوائی ہوگی۔

تیسرا فائدہ بیہ ہے کہاس کی وجہ سے فاسد عقو د سے اجتناب کیا جائے گا، اس لئے کہ بسا اوقات متعاقدین کو بیچ وعقد کے فاسد ذرائع واسباب کا پتہ نہیں چپتا کہان سے پچ سکیں،لہذا جب بیہ

<sup>(</sup>۱) المبسوط • ۳ / ۱۱۸ ، احکام القرآن للجصاص ا / ۵۷۵ ـ

<sup>(</sup>۱) لسان العرب، ابن عابدین ۱۹۸۸ ۲۰، شرح غریب المهذب ۲۷، المغنی ۹۷۵۵، التبصر ۱۹۲۹ - اورآج کل سرکاری رجسٹرمیں رجسٹری پر متعین ملازمین کااندران پنجیل (رجسٹری) کہلاتا ہے(سمیٹی)۔

شہادت کودرست تر رکھنے والی ہے اورزیا دہ قریب اس سے کہ تم شبہ میں نہ پڑولیکن اگر کوئی سودا دست بدست ہو جسے تم باہم لیتے ہی دہتے ہوسوتم پر اس میں کوئی الزام نہیں کہ تم اسے نہ کھواور جب خرید و فروخت کرتے ہو (تب بھی) گواہ کرلیا کرو اور کسی کا تب یا گواہ کو نقصان نہ پہنچایا جائے اور اگر (ایسا) کرو گے تو بہ تہ ہمارے حق میں ایک گناہ (شار) ہوگا اور اللہ سے ڈرتے رہوا در اللہ تہ ہیں سکھا تا ہے اور اللہ ہر چیز کا بڑا جانے والا ہے، اور اگر تم سفر میں ہوا ورکوئی کا تب نہ یا و تو رہن رکھنے کی چیزیں ہی قبضہ میں دے دی جا کیں اور تم میں نہ یا و تو رہن رکھنے کی چیزیں ہی قبضہ میں دے دی جا کیں اور تم میں نہ یا و تو رہن رکھنے کی چیزیں ہی قبضہ میں دے دی جا کیں اور تم میں نہ یا و تو رہن رکھنے کی چیزیں ہی قبضہ میں دے دی جا کیں اور تم میں ہوا ہو تی کہ دوسر کی امانت (کاحق) ادا کردے اور چا ہے کہ اللہ کوئی اسے چھپا کے گا اس کا قلب گناہ گار ہوگا اور جو کھی تم کرتے ہوا لہٰداس کا بڑا جانے والا ہے)۔

اور اس کے علاوہ بھی نصوص ہیں جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہ: ''وَلِمَنُ جَاءَ بِهٖ حِمُلُ بَعِيُرٍ وَّ أَنَا بِهٖ زَعِيْمٌ ''<sup>(1)</sup> (اور جو اسے لے کرآئے گااس کے لئے ایک بارشتر (غلہ) ہے اور میں اس کا ذمہ دارہوں)۔

لکھوانے اور گواہ بنانے کے کم میں فقہاء کے دومختلف اقوال ہیں: 2- اول: یہاں امرا سخباب کے لئے ہے، یہاس وجہ سے کہ بیچ اور قرض کے معاملات میں لکھنے اور گواہ بنانے کا جو حکم ہے وہ اللہ تبارک وتعالیٰ کے اس قول سے متصل ہے: ''فَإِنُ أَمِنَ بَعُضُ كُمُ بَعُضًا فَلَيُوَذِ الَّذِي اوْتُمِنَ أَمَانَتَهُ''<sup>(1)</sup> (اور تم میں سے اگر کوئی کسی پر اعتبار رکھتا ہے توجس کا اعتبار کیا گیا ہے اسے چاہتے کہ دوسرے کی

إِذَا مَادُعُوا وَلَا تَسْنَمُوا أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبِيراً إِلَى أَجَلِهِ، ذٰلِكُمُ أَقُسَطُ عِندَاللَّهِ وَأَقُومُ لِلشَّهَادَةِ وَأَدُنى أَلَّا تَرْتَابُوا إِلَّا أَنُ تَكُوُنَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيُرُونَهَا بَيُنَكُمُ فَلَيُسَ عَلَيُكُمُ جُنَاحٌ أَلَّا تَكُتُبُوُهَا، وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبِايَعُتُمُ وَلَا يُضَآرَ كَاتِبٌ وَّلَا شَهِيدٌ، وَ إِنَّ تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوُقٌ بِكُمُ، وَاتَّقُوا اللَّهَ وَ يُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ، وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيُمٌ، وَإِنْ كُنْتُمُ عَلَى سَفَرٍ وَّلَمُ تَجدُوا كَاتِبًا فَرِهْنٌ مَّقُبُوُضَةٌ، فَإِنُ أَمِنَ بَعْضُكُمُ بَعْضًا فَلُيُؤَدِّ الَّذِي اؤْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلُيَتَّق اللَّهَ رَبَّهُ، وَلَاتَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ، وَمَن يَّكُتُمُهَا فَإِنَّهُ أَثِمٌ قَلْبُهُ، وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيهُ (() (اے ایمان والو! جب ادھار کا معاملہ کسی مدت متعین تک کرنے لگو تو اس کولکھ لیا کرو، اور لازم ہے کہ تمہارے درمیان لکھنے والاٹھیک ٹھیک لکھے، اور لکھنے والا لکھنے سے انکار نہ کرے جیسا کہ اللّٰہ نے اس کو سکھادیا ہے، پس چاہئے کہ وہ لکھ دے اور چاہئے کہ وہ شخص لکھوائے جس کے ذمہ قق واجب ہےاور چاہئے کہ وہ اپنے پرورد گاراللہ سے ڈرتار ہےاوراس میں سے پچھ بھی کم نہ کرے، پھرا گروہ جس کے ذمہ مق واجب ہے عقل کا کوتاہ ہویا کمز ورہواوراس قابل نہ ہو کہ وہ خودکھوا سکے تولا زم ہے کہاس کا کارکن ٹھیک ٹھیک کھواد ہےاورا پنے مردوں میں سے دو گواه کرلیا کرو پھرا گردونوں مرد نه ہوں توایک مرداور دعورتیں ہوں ان گواہوں میں ہےجنہیںتم پیند کرتے ہوتا کہان دوعورتوں میں سے ایک دوسر <sub>ک</sub>کو یا د دلا دے اگر کوئی ایک ان دو میں سے بھول جائے اور گواہ جب بلائے جائیں تو انکار نہ کریں اور اس (معاملت) کوخواہ وہ چھوٹی ہویا بڑی ہواس کی میعاد تک ککھنے میں کا بلی نہ ہو، بید ( کتابت ) اللہ کے نز دیک زیادہ قرین عدل ہے اور

<sup>(</sup>۱) سورهٔ یوسف ۲۷ ـ

<sup>(</sup>۲) سورهٔ بقره/ ۲۸۳\_

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره ۲۸۲، ۲۸۳

تويثن2

امانت(كاحق)اداكرد)\_

اور بی معلوم ہے کہ اُمن محض ظن اور تو ہم کے اعتبار سے ہوتا ہے، حقیقتاً نہیں، اس سے بی معلوم ہوا کہ گوا ہی کا حکم محض اطمینان قلبی کے لئے دیا گیا ہے، حق شرع کی وجہ سے نہیں ہے، کیونکہ اگر بید حق شرع کی وجہ سے ہوتا تو اللہ تبارک و تعالیٰ بی نہ فرما تا:" فَإِنُ أَمِنَ بَعُضُ حُمْ بَعُضًا "، اور بندوں کے اطمینان پر کھر وسہ نہ ہوتا، اعتماد صرف اس چیز پر ہوتا ہے جسے شریعت مصلحت سمجھتی ہے، یہی وجہ ہے کہ نکا ت میں جو گوا ہی مشروع ہے وہ طرفین کی رضا مند کی اور ایک دوسرے سے مطمئن ہوجانے سے وہ ساقط نہیں ہوتی ہے، لہٰذا اس سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ لکھنے اور گواہ بنانے کا حکم مستحب ہے، وا جب نہیں ہے، اور اس کی مشروعیت اطمینان قلب کے لئے ہے۔

اسی طرح الله تبارک و تعالیٰ کا میہ قول: ''فَإِنُ أَمِنَ بَعُضُكُمُ بَعُضًا'' اس قول:''وَلَمُ تَجِدُوُا حَاتِباً فَرِهاَنٌ مَّقُبُو صَهَ''<sup>(1)</sup> کے بعد ہے،لہذا جب میہ جائز ہے کہ اس رہن کو چھوڑ دیا جائے جو کہ گواہی کابدل ہے تو گواہ بنانے کو چھوڑ دینا بھی جائز ہوگا۔

اور بیٹابت ہے کہ حضور علیظتہ نے ایک یہودی سے کچھ کھانے کا سامان خریدا اور اس کے پاس بطور رہن اپنی زرہ رکھ دی<sup>(۲)</sup>، اور ایک دوسرے آدمی سے از ارخریدا<sup>(۳)</sup>،اور ایک اعرابی سے ایک گھوڑ ا خریدا تو اس اعرابی نے انکار کردیا یہاں تک کہ حضرت خزیمہ بن

(۱) سورهٔ بقره ۲۸۳-

- (۲) حدیث: "شراء النبی مَلَطِلَم من یہودی طعاماً" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰۲۴ طبع السلفیہ) اور مسلم (۱۲۲۲ طبع الحلق) نے حضرت عائشہؓ سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "شراء النبی عَلَيْظَ من رجل سواویل" کی روایت ابو یعلی اور طبرانی نے الاوسط میں کی ہے، جیسا کہ جمع الزوائد (۵/ ۱۲۲ طبع القدی) میں ہے، اور بیٹمی نے کہا: اس میں یوسف بن زیاد بصری ہیں جوضعیف ہیں۔

ثابت نے آپ علی تصلیق کے حق میں گواہی دی <sup>(1)</sup> اور یہ منقول نہیں کہ آپ نے اس میں گواہ بنایا۔ حضور علی یہ نے حضرت عروہ بن جعد کو حکم دیا کہ وہ آپ علی تھی کے لئے قربانی کا جانور خریدیں <sup>(۲)</sup> کی ن انہیں گواہ بنانے کا حکم نہیں دیا، حضرت عروہ ڈنے آپ علی کی کو واپس انہیں گواہ بنانے کا حکم نہیں دیا، حضرت عروہ ڈنے آپ علی کی کو واپس انہیں گواہ بنانے کا حکم نہیں دیا، حضرت عروہ ڈنے آپ علی کی کو واپس انہیں گواہ بنانے کا حکم نہیں دیا، حضرت عروہ ڈنے آپ علی کی کی کو اپس دی، تب بھی آپ علی کی خاص نے دو مکر یاں خریدیں پھر ان میں سے ایک تی دی، تب بھی آپ علی کی خاص نے کہ کہ انہوں نے دو مکر یاں خرید کے دانے میں بازاروں میں خرید و خصرات صحابہ کرام آپ علی تھی تی تاب میں بازاروں میں خرید و خصر علی دیا، اور نہ ہی صحابہ کرام سے بی عمل منقول ہے، اور حضور علی کہ نے ان کی کیر نہیں فرمائی۔

امت میں نسل درنسل دین ، بیع وشراء کے معاملات ان کے علاقوں میں ہوتے چلے آئے ہیں، جن میں گواہ کا تذکرہ نہیں ملتا، اور اس زمانے کے فقتہاء نے باوجودعلم کے اس پر کلیز نہیں کی، اگر گواہ رکھنا واجب اور ضروری ہوتا تو فقتہاء کر ام اپنے علم کے باوجود اس کے ترک پر نگیر سے گریز نہیں فرماتے ، بید اس بات کی دلیل ہے کہ فقتہاء کے پہال گواہ بنانا مستحب ہے۔

پھرلوگوں میں بازاروغیرہ میں کثرت سے خریدو فروخت کا معاملہ ہوتا ہے،اگر ہر خریدو فروخت میں گواہ رکھنا واجب ہوتو بیاس حرج کا باعث بنے گا جو ہم سے دور کردیا گیا ہے، ارشاد باری ہے:"وَ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدِّيْنِ مِنُ حَرَجٍ"<sup>(۳)</sup> (اور اس نے تم پر دين

- حدیث: "شراء النبی علیل من أعرابی فرساً" کی روایت ابوداؤد (۳۲/۳ تحقیق عزت عبیددعاس) نے کی ہے، اور شوکانی نے کہا: اس کے رجال ثقہ ہیں (نیل الاوطار ۵۹ م ۷ اطبع المطعبة العثمانیہ)۔
- (۲) حدیث: "أمو النبي علیلیله عروة بن جعد ..." کی روایت بخاری (فتخ الباری۲/۲۳۲ طبح التلفیه) نے کی ہے۔
   (۳) سورة فی ۲۸۷۶۔

نہیں ہے)، مالکیہ نے اعتباراس کا کیا ہے کہ نکاح کا حقیقی معنی وطی (مجامعت) ہے<sup>(1)</sup>۔ ۹ - کبھی توثیق مکروہ یاحرام ہوتی ہے، مثلاً لڑکوں کو عطیہ دینے پر گواہ بنانا اگر عطیہ میں فرق کیا گیا ہو، بعض فقہاء اس کو مکروہ کہتے ہیں، جبکہ دوسر فقهاءا سے حرام شجھتے ہیں <sup>(۲)</sup>،اس کی دلیل صحیحین کی وہ حدیث ہے، جو حضرت نعمان بن بشیر " مروی ہے وہ کہتے ہیں: "تصدق عليَّ أبي ببعض ماله فقالت أمي عمرة بنت رواحة: لا أرضى حتى تشهد رسول الله عَلَى فانطلق أبي إلى النبي عُلَى عُلَى الله ليشهده على صدقتي فقال له رسول الله علي العلم عليه المعلما بولدك كلهم؟ قال: لا، قال: اتقوا الله واعدلوا في أولادكم، فرجع أبي فرد تلك الصدقة، وفي لفظ قال: فلاتشهدني إذا فإنى لا أشهد على جور، وفي لفظ فأشهد على هذا غيري"<sup>(m)</sup> (مير ب والد في اينا كچھ مال مجھ كو ہم كيا تو میری مال عمرہ بنت رواحہ نے کہا: میں اس پر راضی نہیں ہوں، جب تک كهآب رسول الله عظامة كوكواه نه بناليس، مير ب والدرسول الله عقيقة کے پاس گئے تا کہ میرے ہیہ پرآ پ علیقہ کو گواہ بنا نمیں ،تو رسول اللہ صالية عايشة في ان سے كها: كياتم في اينى تمام اولاد كے ساتھ ايسا كيا ہے؟ انہوں نے کہا: نہیں، تو رسول اللہ علیہ بنا ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ سے ڈ رو،اوراین اولاد کے بارے میں عدل وانصاف سے کام لو، میرے والد واپس آئے، اور وہ ہمہ واپس لے لیا، ایک روایت کے الفاظ میں یوں ے: مجھے گواہ نہ بناؤ، کیونکہ میں ظلم پر گواہی نہیں دیتا، ایک روایت کے

- (۱) البدائع ۲/۲۵۲،۲۵۳،۱۵۳بالتبصر دار۲۰۹،۲۱۰،۱۱ شادللسبوطی ( ۰۸ ۳۰
  - (۲) مغنی الحتاج ۲۷٫۱۰٬۳۰۱، کمغنی ۵ ( ۲۹۴٬۹۲۴ \_
- (۳) حدیث نعمان بن بشیر: "اتقو الله واعدلوا بین أولاد کم" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱۱/۵ طبع السلفیه) اور مسلم (۳۲ ۲/۳۱، ۱۲۴۳ طبع الحلی) نے کی ہے۔

کے بارے میں کوئی تنگی نہیں گی)۔ چنانچہ مداینات کی آیت میں جو تکم ہے وہ صرف مال کی حفاظت اور تعلیم کی رہنمائی کے لئے ہے، جیسا کہ رہن اورکھوانے کا حکم ہے، بیر واجب نہیں ہے، بیدواضح ہے، اس کی صراحت فقہهاء حفذیہ، مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کی ہے، اوریہی ابوسعید خدری، ابوایوب انصاری، شعبی، حسن، اسحاق اوراً مت کے جمہور علماء سلف وخلف کامذہب ہے<sup>(1)</sup>۔ ۸ - دوم: امر وجوب کے لئے ہے، لہذا ظاہر امر کے لحاظ سے گواہ بنانا لازم ہے، اور اس کا چھوڑ نا گناہ ہے، ابن عباس فرماتے ہیں: آیت دین محکم ہے، اس میں کتنج نہیں ہے، ابن عمرٌ جب نفد خریدو فروخت کرتے تو گواہ بناتے تھےاور لکھتے نہیں تھے،اور جب ادھار معاملہ کرتے تھتو لکھتے بھی تھےاور گواہ بھی بناتے تھے۔ یہی ضحاک، عطاء، جابرین زید بخعی، ابن جریر الطبر کی کی رائے \_<sup>(۲)</sup>ح ۸ م – تبھی تبھی توثیق بالاتفاق واجب بھی ہوتی ہے، مثلاً نکاح کی توثيق، چنانچہ نکاح میں گواہ بنانا واجب ہے، چاہے عقد نکاح کے وقت ہوجیسا کہ جمہور فرماتے ہیں، یاوطی کے وقت جیسا کہ مالکیہ کہتے بين، اصل اس مي حضور عليه البدار شاد ب: "لا انكاح إلا بولى

میں،اسل اس میں تصور عایضہ کا بیارشاد ہے: ''لانتکاح الا ہوگی و شاہدی عدل''<sup>(m)</sup> (ولی اور دوعادل گوا ہوں کے بغیر نکا<sup>ح صحیح</sup>

- (۱) أحكام القرآن لعماد الدين بن محمد الطبر ى المعروف بالكيا البراس الر ۳۶۳، ۲۵ ۳۰، أحكام القرآن للجصاص الر ۵۷۲، ۵۷۳، أحكام القرآن لا بن العربى ۱۱/۲۵۹، التبصر و لا بن فرحون بهامش فتح اعلى الر ۲۰۹، المغنى لا بن قدامه ۱۲/۲۰ ۳۰، ۳۰، ۲۲ ۳۰، البدائع ۲/۲۵۲۱ لجموع ۹/ ۱۵۴۰
- ۲) احکام القرآن للجصاص ۱۷۲۲، اُحکام القرآن لا بن العربی ۱۷۹۶، اُمغنی
  ۳۰۲ ۲۰ ۳۰، القرآن للهرای ۲۱ ۳۲۰۰
- (۳) حديث: "لانكاح إلا بولي وشاهدي عدل" كى روايت ابن حبان (الاحسان ۲/ ۱۵۲ طبع دارالكتب العلميه ) في حضرت عا نشر سي كى ب،اور اس كوميح قرارديا ہے۔

توثيق•ا-1ا

الفاظ میں اس طرح آیا ہے: اس پر میرے علاوہ کسی دوسرے کو گواہ بنالو)۔

الف - كتابت (كمحوانا): ٢١ - لوگوں كے مايين جو معاملات ہوتے ہيں ان كولكھ لينا ان كى توثيق كا ايك ذريعہ ہے، اللہ جل شانہ نے اپ اس قول ميں اس كا حكم ديا ہے: 'إذا تذاينتُم بِدَيْنٍ إلى أَجَلِ مُسَمَّى فَاكْتُبُوْهُ'' (جب ادھاركا معاملہ سى مدت متعين تك كيا كروتو اس كولكھ ليا كرو)، حضور علي نے كتابت كے ذريعہ اپنے معاملات كى توثيق كى ہے، آپ نے بيچا بھى ہے اورلكھا بھى ہے، اسى قتم كا مندر جد ذيل وثيقہ ہے:

اس کی تفصیل درج ذیل ہے:

"هذا ما اشترى العداء بن خالد بن هوذة من محمد رسول الله عُلَيْنِيْهِ، اشترى منه عبدا أو أمة، لا داء، ولا غائلة، ولا خِبثة، بيع المسلم من المسلم"<sup>(1)</sup> (يرخريدارى ہے جس میں عداء بن خالد بن ہوذہ نے حضور علیق سے خريدا ہے، اس نے ان سے ايک ايساغلام يا با ندى لى ہے جس ميں نہ كوئى يمارى ہے، نہ عيب ہے، نہ برائى ہے، يہ بيخ ہے ايک مسلمان كى دوسرے مسلمان سے )-

اسی طرح نبی کریم علیظیہ نے اپنے عمال کوجوذ مدداریاں سونی میں انہیں لکھنے کا حکم فرمایا<sup>(۲)</sup> ۔ اور اسی طرح آپ علیظیہ نے مشر کین سے جو صلح کی تھی اس کو لکھنے کا حکم دیا تھا<sup>(۳)</sup>، اور حضور علیظیہ کے

- (۱) حدیث:"هذا ما اشتری العداء بن خالد بن هو ذة" کی روایت ترمذی (۱/۳۸ طبح کملی )نے کی ہےاوراس ک<sup>وس</sup>ن قراردیا ہے۔
- (٢) حديث: "أمو النبي عَلَيْنِ بالكتاب فيما قلد فيه عماله من الأمانة" كاذكرابن جرف الإصابه (١/ ٢٥٩ طبح السعاده) ميں جم بن سعد ت تذكره ميں كيا ب كداس كوفضا كى نے كتاب النبي عليت ميں ذكركيا ب كدوه اورز بير اموال صدقہ لكھا كرتے تھے۔
- (٣) حديث: "أمر النبي عَلَيْظٍ بالكتاب في الصلح" كى روايت بخارى (قَتْحَ (٣) البارى روايت بخارى (قَتْحَ البارى روايت بخارى (قَتْحَ البارى روايت بخارى رقت مدين م

•۱- معاملات کی توثیق کے عکم میں اختلاف کے باوجودوہ ہرای شخص کا حق ہے جواس کو طلب کرے، ابن فرجون کہتے ہیں: جب ہم ہی کہتے ہیں کہ گواہ بنانا دَین اور بَیع میں واجب نہیں ہے تب بھی یہ اس کا حق ہے جو متعاقدین یا فریقین میں سے اس کا طالب ہو، تا کہ اس کے ذریعہ اس پر فیصلہ کیا جا سکے اگر وہ انکار کرے، اس لئے کہ اس کوحق ہے کہ اس پر اطمینان نہ کرے، اس وجہ سے اس شخص پر بیع میں گواہ بنانا واجب ہے جو دوسرے کا کوئی سامان نیچ، اگر ایہا نہ کر نو وہ ضامن ہوگا، اس لئے کہ سامان کا ما لک اس کی امانت داری سے راضی نہیں ہے، اس طرح کا زانیوں کے سلسلے میں ارشاد ہے: "و کُیشَشْھَدُ عَذَابَهُما طَآئِفَةٌ مِّنَ الْمُوْفِينِيْنَ، (۱) (اور چاہئے کہ دونوں کی سز اے وقت مسلمانوں کی ایک متعلق ہے، اسی قبل سے لعان ہے کہ دونوں کی مز اے وقت مسلمانوں کی ایک متعلق ہے، اسی قبیل سے لعان ہے کہ دونوں کی مز اے وقت مسلمانوں کی ایک مسلمانوں کی ایک جماعت کر منا میں ہوگا ہوں ہے کہ ہوں ہوئی ہوں ہوں ہوں کی کہ مسلمانوں کی ایک جماعت کرما من ہوگا ہوں۔ مسلمانوں کی ایک جماعت کر من من ہوگا (۲) ۔

تویثیق کے طریقے: ۱۱ – تویثیق کے متعدد طریقے ہیں، یہ بھی تو عقد کے ذریعہ ہوتی ہے (اسے عقو دالتو ثیقات کہاجا تاہے)، جیسے رہن اور کفالہ <sup>ک</sup>بھی بغیر عقد کے ہوتی ہے، جیسے کھوانا، گواہ بنانا، قید کرنا اور روک رکھنا۔ تو ثیقات میں ایک قسم مال کا وثیقہ ہے، جیسے رہن اور بائع کے ہاتھ میں مبیع ،اورایک قسم ذمہ کاوثیقہ ہے، جیسے کفالہ <sup>(۳)</sup>۔

- (۱) سورهٔ نور ۲
- (۲) التبصر دار۲۰۹\_
- (۳) الميثور في القواعد ۳/۲۲،۳۲۷، دررالحکام ۲/۵۲، المبسوط ۲۹/۲۱

زمانے سے لے کرآج تک لوگوں کا اس پر تعامل رہا ہے۔ معاملات کے لکھنے سے مقصود یہ ہے کہ اس کی تمام شرطیں پوری کر کے اس کو مضبوط و متحکم کیا جا سکے، اور عقل کے ذریعہ یہ شرطیں متعیین ہوئی ہیں، اس طریقہ سے بیہ جانا جا سکتا ہے کہ وثائق میں کون سے صحیح ہیں اور کون سے باطل، اس لئے کہ توثیق کے لئے ایسے ارکان اور شرطیں نہیں ہیں جو عقل و سمجھ سے باہر ہوں، اور جو پچھ کھا جا تا ہے اس کو و ثیقہ کہا جا تا ہے۔

لیکن نیخ یار بن اور اجارہ وغیرہ تصرفات میں ہر کھا جانے والا وثیقہ شرعی وثیقہ بیں کہلا کے گا، بلکہ شرعی وثیقد اسی وقت کہلا کے گا جب وہ ان شرطوں کے مطابق ہو جو فقتہاء نے متعین کی بیں (جن کوعلم الشروط کہا جاتا ہے) اور بیا نعقاد، صحت ، نفاذ اور لزوم کی شرطیں ہیں، ال لئے کدا حکام دعاوی ، اقرار اور شہادات وغیرہ میں عبار توں ک فرق سے بدل جاتے ہیں، چنانچہ ان شرائط کی اتباع ہی سے جو فقتها ء نہ متعین کی ہیں محکوم لہ اور محکوم علیہ کے حقوق محفوظ ہوتے ہیں ، اور شہادت کی سماعت ان شرائط کے مطابق ہی ہوگی <sup>(1)</sup>، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ''دٰلِکُمُ أَقْسَطُ عِندَ اللَّهِ وَ أَقُوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَ أَدُنیٰ أَلًا تَرُتَابُوُا''<sup>(1)</sup> (بیر کتابت) اللہ کے زدیک زیادہ قرین عدل ہے اور شہادت کو درست تر رکھنے والی ہے ، اور زیادہ قرین

ب- إشهاد ( گواہ بنانا): سا - معاملات پر گواہ بنانا ان کے استحکام اور توثیق کا ذریعہ ہے اور انکار کے وقت متعاقدین کے لئے احتیاط ہے، اس لئے کہ بیا ثبات (۱) المبسوط • سار ۱۷۸ ا، ۱۳ بھر ۃ بہامش فتح العلی ار ۲۰ ، البجة علی التحقہ ارا ا، احکام القرآن للجصاص ار ۲۰۲۰۔ (۲) سور مُقررہ ۲۸۲۔

حق کی خبرد ینا ہے، قیاس اس بات کا انکار کرتا ہے کہ شہادت احکام میں ججت ہو، اس لئے کہ بیا لیی خبر ہے جس میں صدق و کذب دونوں کا اختال ہے اور جس میں صدق و کذب کا اختال ہووہ جت ملز مہٰ ہیں ہو سکتی ، اور اس لئے بھی کہ خبر واحد موجب یقین نہیں ہوتی ، اور قضا ملزم ہے، لہذا ایسے سبب کی ضرورت ہے جو موجب یقین ہوا ور وہ معاینہ ہے، لہذا ایسے سبب کی ضرورت ہوگی ، لیکن اس کو ان نصوص کی وجہ سے ترک کر دیا گیا ہے جن میں شہادت پر عمل کرنے کا حکم دیا گیا ہے، مثلاً اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَاسْتَشْ بِهِ دُواً منہ بِیک دِینِ مِنْ دَرَ جَالِکُمْ ،<sup>(1)</sup> (اور اپن مردوں میں سے دو کو گواہ کرلیا کرو)۔

نبی کریم علیلیہ نے گواہوں کو بینہ کہا ہے، کیونکہ ان کی باتوں سے بیان اور وضاحت ہوتی ہے، اور ان کی گواہی سے اشکال دور ہوجاتا ہے، ارشاد نبوی ہے: "البینة علی المدعی والیمین علی من أنكر "<sup>(۲)</sup> (مدعی پر بینہ ہے اور منگر پر یمین ہے) سرخس فرماتے ہیں: اس میں دومعانی ہیں: اول: لوگوں کو اس کی ضرورت ہوتی ہے، اس لئے کہ لوگوں کے درمیان جھکڑ ہے اور لڑا نبال بہت ہوتی ہیں، اور ہر جھکڑ ہے میں

- (۱) سورهٔ بقره ۲۸۲\_
- (۲) حدیث: "البینة علی المدعی والیمین علی من أنکر" کی روایت دارقطی نے اپنی سنن ( ۱۰ ما اطبع دار الحاسن) میں حضرت عبر اللہ بن عمرو بن العاص ہے کی ہے، اور ابن تجر نے التخیص ( ۲۰۸۰ ۲ طبع شرکة الطباعة الفند ) میں اس کو ضعیف قرار دیا ہے، لیکن بخاری (فتح الباری ۸ سا ۲ طبع السلفیہ ) اور سلم ( ۱۳ ۲ ۳ ۳ اطبع الحلی ) نے ابن عباس سے مرفوعاً ان الفاظ کے ساتھ روایت کی ہے: "الیمین علی المدعی علیه" ( بینہ مدعاعلیہ پر ہے )، اور تیم قی نے اپنی سنن ( ۱۰ ۲ ۲۵ طبع دائرة المعارف العثمان یہ) میں حضرت ابن عبال سی سن حیح ہے: "البینة علی المدعی" ( بینہ مد گی پر ہے )، اس کی سند حیح ہے: "البینة علی المدعی" ( بینہ مد گی پر ہے )، اس کی سند حیح ہے: "البینة علی المدعی" ( بینہ مد گی پر ہے )، اس کی سند حیح ہے: "البینة علی المدعی" ( بینہ مد گی پر ہے )، اس کی سند حیح

جصاص کہتے ہیں: اس سے مرادیہ ہے کہ اگرتم کتابت اور اشہاد کے ذریعہ توثیق پر قادر نہ ہوتو وثیقہ قبضہ شدہ رہن کے ساتھ حاصل کرو، لهذاالي حالت ميں جس ميں قرض خواہ كتابت اور گواہ بنا كرو ثيقہ پر قادرنہ ہوتور ہن کتابت اور إشہاد کے قائم مقام ہے، واللہ اعلم (۱) ۔ اس لئے کہ رہن اس لئے مشروع ہے کہ اس بات کی ضرورت ہے کہ دین کوانکار کی وجہ سے ضائع ہونے سے بچایا جائے،لہذا مرتہن کوحق ہے کہ جس چیز پر عقد رہن ہوا ہے اس کواپنے قبضہ میں رکھے، کیونکہ توثیق اسی دفت ہوںکتی ہے جب عین کو با شہاد کے قبضہ میں لینے کاما لک ہو، اور بیربات مدیون کوجلد سے جلد قرض کی ادائیگی یرآ مادہ کرےگی، اور رہن کے ذریعہ انکار سے اطمینان ہوجا تاہے، اس وجد سے جب قرض کی مدت ختم ہوجائے تو دائن کو حق ہوگا کہ معاملہ قاضی کے سامنے پیش کرتے و قاضی اس کے لئے رہن کو پچ دےگا،اوراس کوانصاف دلائے گا،اگررا، تن اس کی بات قبول نہ کرے، اسی وجہ سے رہن کے لئے ضروری ہے کہ وہ بیچنے کے قابل كوئى شى ہو، چنانچەايسےرىن سےتوثيق جائزنہيں ہےجس كافي الجملہ بيجناجا ئزنه ہو۔

اوراس کے کہ رہن دَین کی صفانت ہے، لہذا قرض کے کل سے بھی اس کا تعلق ہوگا اور اس کے بعض سے بھی، لہذا اگر قرض کا بعض حصہ ادا کرد نے تو بھی مکمل رہن مرتہن کے قبضہ میں رہے گا، یہاں تک کہ وہ اپنا پوراحق وصول کر لے، کیونکہ رہن ایک حق کے ساتھ محبوں ہے، تو ضروری ہے کہ وہ اس حق کہ جزء کے ساتھ محبوں قرار پائے۔ ایک قول میہ ہے کہ مرتہن کے پاس شکی مرہون کی اتی ہی مقدار باقی رہے گی جتنا اس کا حق باقی بچا ہے، اس لئے کہ شکی مرہون جو پوری اس کے پاس رکھی ہوئی ہے وہ پورے حق کے بدلہ میں ہے،

(۱) احکام القرآن للجصاص ار ۲۲۲\_

موجب یفین ججت ودلیل پیش کرنا دشوار ہوتا ہے، اور تکلیف (شرعی حکم کی پابندی) حسب استطاعت ہوتی ہے۔ دوم: گوا ہوں کالازم کرنا، کیونکہ شرع نے ان کی شہادت کواحتمال کذب کے باوجودوجوب قضا کے لئے حجت بنایا ہے، بشرطیکہ سچائی کا پہلوران جہو۔

صحابہ کرام اوران کے علاوہ دوسرے اہل علم کا اس پر عمل رہا ہے، اس لئے کہ ضرورت گواہی کی متقاضی ہے، کیونکہ لوگوں کے درمیان انکار پایا جاتا ہے،لہذا اس کی طرف رجوع واجب ہوگا۔

جن حقوق کی گواہی دی جاتی ہے ان کے اعتبار سے بینات کے مختلف درج ہیں، گواہ کے لئے کسی چیز کی گواہی دینا اس وقت تک جائز نہیں ہے جب تک اس کے متعلق اس کو یقین نہ حاصل ہوہ کیونکہ گواہی صرف اس چیز کی دینا جائز ہے جس کا قطعی علم حاصل ہو، اور اس میں ذرابھی شک وشبہ کا شائبہ نہ ہو، جس میں شک وشبہ ہواس کی گواہی دینا جائز نہیں ہے، اور نہ ہی اس کی گواہی دینا جائز ہے جس میں طن غالب ہو<sup>(1)</sup> ۔

شہادت کے متعلق تفصیلات کے لئے دیکھنے '' اِ شہاد' اور'' شہادت' ۔

ح-ر، من : ١٩ - ر، من توثيق كاايك ذرايعه ہے، ر، من وہ مال ہے جس كے ذرايعه دين كى حفاظت كى جاتى ہے تا كہ قرض خواہ اس كى قيمت سے اپنا دين وصول كر سكے، اگر مديون سے اس كا ملنا د شوار ہوجائے، اور اصل اس ميں اللہ تعالى كا يہ قول ہے: 'وَ إِنْ تُحْنَتُهُمْ عَلَى سَفَرٍ وَ لَهُ تَجِدُوُ ا كَاتِبًا فَرِهِنَ مَّقُبُوُ صَلَّهُ''<sup>(1)</sup> (اور اگرتم سفر ميں ہوا وركوئى كا تب نه يا وُسور ، من ركھنے كى چيزيں ہيں جو قبضہ ميں دے دى جائيں )۔ (1) التہ مرہ ار ۲۰۰۳، المبسوط ۲۱ / ۱۱۱، المغنى ۹ مرام ۲۰ مالہ ۔ (۲) سور ہترہ ۲۸۳۔ نماز جنازہ پڑھیں، آپ علیق کے ارشاد فرمایا: کیا اس پر کوئی قرض ہے؟ لوگوں نے جواب دیا: ہاں، دو دینار ہیں، آپ علیق نے فرمایا: کیا اس نے اس کی ادائیگی کے لئے کچھ چھوڑا ہے؟ لوگوں نے جواب دیا: نہیں، میرن کر آپ علیق پیچھے ہٹ گئے، تو دریا فت کیا ترمایا: آپ علیقہ اس پر نماز کیوں نہیں پڑھتے؟ آپ علیق نے فرمایا: میری نماز اس کوکوئی فائدہ نہیں پہنچائے گی، اس حال میں کہ اس کے ذمہ قرض ہے، الا ہیر کہ کوئی شخص اس کی ادائیگی کی صانت لے لے، چنا نچہ ابوقادہ نے اس کی حالت کے لی اور کہا: اے اللہ کے رسول علیق نے اس پر نماز پڑھی)۔

اوراس لئے کہ کفالہ قرض خواہ کو مدیون کے مفلس ہوجانے کی وجہ سے ہلاکت سے مطمئن کرتا ہے، اس لئے کہ ففتہا ء کا اس پر اتفاق ہے کہ جب مضمون (جس کی ضانت لی گئی ہے) مفلس ومختان جموجائے یا غائب ہوجائے تو ضامن مال کا تاوان دے گا اور جب ضامن اور مضمون دونوں موجود ہوں اور دونوں مالدار ہوں تو ایسی صورت میں امام ابوحنیفہ، امام شافعی اور امام احمد فر ماتے ہیں: مطالبہ کرنے والے لئے کہ حق ضامن کے ذمہ بھی ثابت ہے، لہذا اصیل کی طرح ضامن ان کا دوسرا قول ہی ہے کہ اصل ما ما کہ کا بھی ایک قول ہے۔ کر نے کا حق اس کو ہیں ہے، الا ایک کا بھی ایک قول ہے۔ کر نے کا حق اس کو ہیں ہے، الا ہی کہ اصل ہوں اس ان کا دوسرا قول ہی ہے کہ اصل کے ہوتے ہو کے فیل سے مطالبہ مطالبہ کر ہوں اور مطالبہ کو میں جاتے ہوتا ہے، لہذا الحیل کی طرح ضامن مطالبہ کہ مطالبہ کا وہ ما لک کا بھی ایک قول ہے۔ مطالبہ مشکل ہوں اس مطالبہ مشکل ہوں اس

(۱) المبسوط ۱۹/ ۱۱،۱۱۶/۲۱،۱۱۶، القرطبی ۹/ ۲۲۵، البدائع ۲/ ۴–۱۱، ابن عابدین ۴/۲۰۹۹، المغنی ۴/ ۲۰۵٬۵۹۰، جوابرالإکلیل ۲/۱۱،۱۱ شباهلسیوطی ۸۰ س لہذاواجب ہوگا کہ شن مرہون کے اسی قدراجزاءِمرتہن کے پاس محبوں رہیں جس قدر حق باقی ہے<sup>(1)</sup>۔ رہن کے لئے کچھ اور شرطیں ہیں مثلاً اس کا قبضہ میں ہونا، اور دین لازم کے بدلہ میں ہونا وغیرہ، تفصیلات کے لئے دیکھئے: اصطلاح" رہن'۔

د-ضمان وكفاليه:

10 – حنمان اور کفالہ دونوں ایک معنی میں استعمال ہوتے ہیں، اور کبھی حنمان کا استعمال دین کے لئے حکان کا استعمال دین کے لئے معمان کا استعمال جان کے لئے ہوتا ہے، اور یہ دونوں توثیق کے لئے مشروع ہیں، کیونکہ اس میں ہوتا ہے، اور اس میں بغرض توثیق کفیل کے ذمہ کو اصل کے ذمہ سے ملانا ہوتا ہے، اور اس میں سلسلہ میں اصل اللہ تعالی کا یہ قول ہے: 'وَلِمَنُ جَاءَ بِهٖ حِمْلُ بَعِيْرٍ وَ أَنَا بِهٖ ذَعِيْمٌ ''') (اور جوکوئی اسے لآ کے گااس کے لئے ایک ہوتے ہیں ہوتا ہے، اور اس میں ہوتا ہے، اور اس میں بغرض توثیق کفیل کے ذمہ کو اصل کے ذمہ سے ملانا ہوتا ہے، اور اس میں وَ أَنَا بِهٖ ذَعِيْمٌ '') (اور جوکوئی اسے لآ کے گااس کے لئے ایک ہوتر (غلہ) ہے اور میں اسکاذ مہ دارہوں)۔

امام بخارى نے سلمہ بن *أكوع سے بيروايت كى ہے: 'أ*ن النبي الم بخارى نے سلمہ بن *أكوع سے بيروايت كى ہے: 'أ*ن النبي العم، ديناران، قال: هل ترك لهما وفاء؟ قالوا لا، فتأخر فقيل: لم لاتصلي عليه؟ فقال: ما تنفعه صلاتي وذمته مرهونة إلا إن قام أحدكم فضمنه، فقام أبوقتادة فقال: هما عليّ يا رسول الله فصلى عليه النبي عُنِينَهُ، (<sup>m)</sup> هما عليّ يا رسول الله فصلى عليه النبي عُنِينَهُ، (<sup>m)</sup> (حضور عَنِينَهُ كَ پاس ايك ميت كولا يا گيا، تا كه آ پ عَنِينَهُ، اس كى

- (۱) البدائع ۲۷۵۳، ۱۳۴۹، ۱۳۵۵، الکافی لابن عبدالبر ۲/ ۸۱۲، جواہر الإکلیل ۲۷۷۷۷، بدایة المجتهد ۲۷۵۷۶، الأشباه للسبوطی ۸/۰۰۰، المبسوط للسرختی ۲۱/ ۲۹٬۲۹٬۹۴، مغنی المحتاج ۲۷/۱۱۱، کمغنی لابن قدامه ۱۹٬۲۳، ۲۳٬۰۷۲، ۲۰،۲۷
  - (۲) سورهٔ یوسف/۲۷\_
- (۳) حديث: سلمه بن الأكوع «أن النبي عَلَيْنِ الله أتى بوجل ليصلى عليه... " كى روايت بخارى (فتح البارى ۲۲/۳ طبع السَّلفيه) نے كى ہے۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھتے: '' اجارہ'' اور '' استصناع'' کی اصطلاح۔ اوراسی میں سے بیکھی ہے کہ مقروض کوجیل میں ڈالا جائے، اگروہ این قرض کی ادائیگی پر قادر ہو، لیکن ادائیگی میں ٹال مٹول کرر ہا ہو، اور صاحب قرض قاضی سے اس کی گرفتاری اور قید کا مطالبہ کرے، اور اسی طرح قرض خواہ کو بیکھی حق ہے کہ اس کو سفر سے روک دے، اس لئے کہ اس کو قید کر نے کا اختیار حاصل ہے<sup>(1)</sup>۔ اس کی مزید تفصیل کے لئے دیکھئے: '' دین'، '' اداء '' '' وفاء '' کی اصطلاحات۔ اصطلاحات۔ مفاس پر جمر کرنا بھی قرض خواہوں کے حقوق کی تو ثیق سی جھی جاتی ہے، اور تفصیلات کے لئے دیکھئے: '' افلاس'، '' حجر'، اور '' کتابہ '' کی

کن تصرفات میں تو نیش ہوتی ہے: ۱۸ - ہروہ تصرف جو صحیح ہواورا پنی ساری شرطوں کے ساتھ پایا جائے اس میں توثیق ہوتی ہے، اس لئے کہ توثیق سے اصحاب حقوق کے لئے حقوق کی تاکید ہوتی ہے، اور جھگڑ ےاورا نکار کے وقت حقوق کی وصول یا بی میں ان کے لئے آسانی ہوتی ہے، امام جصاص اللہ تعالیٰ کے قول: "یأَیُّهَا الَّذِیْنَ أَمُنُوْا إِذَا تَدَایَنُتُمْ بِدَیْنِ إِلَیٰ أَجَلٍ ضان کی شرائط اور کس کا ضامن بناصیح ہوگا،اور کس چیز میں ضانت صحیح ہوگی اور ان کے علاوہ دوسری تفصیلات کے لئے دیکھئے:'' کفالہ'اور'' ضان'' کی اصطلاحات۔

ھ - حبس اوررو کنے کاحق: ١٦ - چونکہ تو نیق سے مقصود حقوق کی حفاظت اور احتیاط ہے، کہذا دائن کو بیرحق ہوگا کہ اپنے حق کی وجہ سے اس سامان کوروک لے جو اس کے قبضہ میں ہے تا کہ اپناحق وصول کر سکے، اگردین اسی سے متعلق ہو، اس کی چند مختلف صور تیں ہیں۔

اس میں ایک مد ہے: مینی کواس وقت تک رو کے رکھنے کاخق ہے جب تک ثمن قبضے میں ندا جائے ، ابن عابدین فر ماتے ہیں: جب تک ثمن قبضے میں ند آ جائے بائع مینی کوروک سکتا ہے، اگر چی ثمن میں سے ایک ہی درہم باقی ہو، اور اگر مینی ایک ہی عقد میں دو چیزیں ہوں اور ہرایک چیز کے لئے الگ ثمن مقرر کیا گیا ہوتو اس کو میرت ہے کہ پوری قیمت جب تک وصول نہ ہوجائے ان دونوں کو روک سکتا ہے، اور رو کنے کاخت رہن، کفیل اور بعض قیمت معاف کردینے سے ساقط نہیں ہوگا، یہاں تک کہ باقی قیمت وصول کر لے۔

اس کی تفصیل کے لئے دیکھئے: ''بیع''و'' حبس'' کی اصطلاح۔ اسی میں سے سیبھی ہے کہ اجرت پر دینے والے شخص کو بیر حق حاصل ہے کہ جب تک پیشگی اُجرت نہ مل جائے اس وقت تک منافع رو کے رکھے، اور اسی طرح کار گیر کو بیر حق حاصل ہے کہ کا مکمل کرنے کے بعد اس سامان کورو کے رکھے جب تک اپنا حق وصول نہ کرلے، اگر اس سامان میں اس کے کمل اور کا مکا اثر ہو، جیسے کہ دھوتی اور رنگ ریز۔

توثيق۲۱–۸۱

۱۷ ابن عابدين مهر ۲۳، البدائع مهر ۲۰۴، ۷ مر ۱۵ البدايه سر ۲۳۳، الحطاب ۲۵/۱۳۴، التبصر و بهامش فتح العلى ۲/۱۹۳، القواعد لا بن رجب رص ۸۵، المعور ۳/۲۸۳۰-

کردیا، اسی وجہ سے آپ علیق نے حضرت بشیر بن سعد نے اپنے لڑ کے نعمان (۱) کوجو ہبہ کیا تھا اس پر گواہ بنے سے انکار کیا، کیونکہ انہوں نے این اولا دے درمیان برابر ہنہیں کیا تھا، حدیث میں ہے كەچىزت بشيرنےاينے ہبدكودا پس لےليا<sup>(۲)</sup> ب دسوقی فرماتے ہیں: بیچ فاسداور قرض فاسد میں اگررہن کی شرط ہواور مشتری یا قرض لینے والا رہن رکھ بھی دیتو رہن فاسد ہوگا،اور مرتہن پر واجب ہوگا کہ وہ شی مرہون را ہن کو واپس کردے، اس لئے کەرہن بیچ فاسد پر مبنی ہے،اور مبنی علی الفاسد فاسد ہے۔ جب توثیق صرف جائز اور صحیح تصرفات میں ہوتی ہےتو اس میں کچھ تصرفات ایسے ہیں جن کی ایک سے زائدتو ثیق ہوسکتی ہے، اور کچھ تصرفات ایسے ہوتے ہیں جن میں صرف ایک توثیق ہوتی \_<sup>(۳)</sup>ح زرکشی کہتے ہیں بحقود میں کچھالیں بھی قشمیں ہیں جن میں رہن ، کفیل اور شہادت داخل ہوتی ہیں جیسے بیع سلم، قرض اور جنایات کے تاوان۔ اور کچھالیں بھی قشمیں ہیں جن کی تو ثیق صرف شہادت سے ہوتی ہے، رہن سے نہیں، اور وہ مساقات ہے، ماور دی نے اس باب میں

ہے، رون سے بیل، اوروہ مسا کات ہے، کا وروں سے ال باب یں یہی کہا ہے، وہ کہتے ہیں: اس لئے کہ ریہ غیر مضمون عقد ہے، اور اس طرح جعالہ ہے، اور اسی میں سے مسابقہ ہے، جبکہ اس کے رتمن پر کسی کاحق فکل آئے تو رتمن اور ضامن دونوں جائز ہیں، اور کہا گیا ہے: دوتول اس بنا پر ہیں کہ وہ جائز ہے یالازم۔

- (۱) حدیث: "امتناع النبی علیظیم عن الشهادة علی هبة بشیر بن سعد ابنه النعمان "کی تخریخ فقره نمبر ۹ میں گذریکی ہے۔
- ۲۱۳، اور حضرت بشیر کا اپنج عطیہ کولوٹانے والی حدیث کی تخریخ
  فقرہ (۹ میں گذریجی ہے۔
  ۱۷۳۰ الدسوقی ۳۲۰ ۲۴۰

مُّسَمَّى فَانُحُتُبُوْ ہُ<sup>،(1)</sup> (اے ایمان والو! جب ادھار کا معاملہ <sup>س</sup>ی مدتِ متعین تک کرنے لگو تو اس کولکھ لیا کرو) کے بارے میں کہتے ہیں: گواہ بنانے کاحکم اس وقت ہے جبکہ دین کا معاملہ صحیح ہو۔

اور الله تبارک وتعالیٰ کا ارشاد ہے: ''وَلَیَکْتُبُ بَیْنَکْمُ حَاتِبٌ بِالْعَدُلِ'' (اور لازم ہے کہ تمہارے درمیان لکھنے والا ٹھیک ٹھیک لکھے) اس میں می حکم ہے کہ جو شخص لوگوں کے درمیان دستاویزات لکھنے کی ذمہ داری لے وہ لوگوں کے مابین عدل وانصاف کے ساتھ لکھے۔

اور ارشاد باری ہے: "وَلَا يَأْب حَاتِبٌ أَنُ يَّحْتَبَ حَمَا عَلَّمَهُ اللَّه " (اور لَكَضِحُ والا لَكَضِحَ الْكَار نَدَكَر بَحِيبا كَدَاللَّه نَ اس كوسكهاد يا ہے ) امام جصاص اس آيت كے بار ب ميں كَتْبَ بَيں: يعنى (واللَّداعلم) اللَّه فَضِحَ عقد اور ثابت وجائز قرض ولين دين كے جواحكام بيان كئے بيں اس كے مطابق لَكَص، تاكه عقد مداينت كَصحَح جواحكام بيان كئے بيں اس كے مطابق لَكَص، تاكه عقد مداينت كَصحَح جواحكام بيان كئے بيں اس كے مطابق لَكَص، تاكه عقد مداينت كَصحَح جواحكام بيان كئے بيں اس كے مطابق لَكَص، تاكه عقد مداينت كَصحَح جواح كے لئے جومقصود ہمان ميں سے ہرايك كو حاصل ہوجائے۔ جہاں تك باطل تصرفات و معاملات كاتعلق ہوتو اس ميں اصل وجہ ہے وہ تہ گارہوتا ہے، كيونكه اس ميں شريعت كى مخالفت ہے، لہذ ا ان تصرفات و معاملات كى تو شِق بھى حرام ہوگى ، اس لئے كہ شى كا ان تصرفات و معاملات كى تو شِق بھى حرام ہوگى ، اس لئے كہ شى كا تو شِق ميں كوئى فائدہ بھى ہيں ہوتا ہے، پھر ناجائز اور باطل تيں، اور تو شِق ميں كوئى فائدہ بھى ہيں ہوتا ہے، پھر ناجائز اور باطل تو مات كى تصرفات پر مرت ہوتے ہيں <sup>(1)</sup>۔ اس پر اس كے اثرات مرت نهيں ہوں گے، جيسا كہ سے جے اور جائز تصرفات پر مرت ہوتے ہيں <sup>(1)</sup>۔

- (۱) سورهٔ بقره/ ۲۸۲\_
- (۲) احكام القرآن للجصاص الريم ۵۷، ۵۷۵، المنثور في القواعد الر ۳۵۳،
  ۳۵۳، بدائع الصنائع ۵۷، ۳۰۵، الدسوقي ۳۸ ۵۷، منتهى الارادات ۲/ ۱۹۰۰

رہن میں بیشرط ہے کہ شیٰ مرہون بیچ کے قابل ہو، اور وہ بیہ ہے(جیسا کہ کاسانی فرماتے ہیں) کہ رہن عقد کے وقت موجود ہو،اور بیرکہ دہمطلق ،متقوم ،معلوم ہواور سپر دگی وحوالگی کی قدرت ہو،لہذ ااس شی کور ہن رکھنا جا ئزنہیں ہے، جوعقد کے وقت موجود نه ہو، اور نہ وجود کا احتمال رکھتا ہو، اور نہ ہی مر دارا ورخون کور ہن رکھنا جائز ہے، اور نہ ہی حرم کے شکار اور حالت احرام میں گئے ہوئے شکارکور ہن رکھنا جائز ہے<sup>(1)</sup>۔ تفصیل کے لئے دیکھئے:'' رہن'' کی اصطلاح۔ کفالہ میں کفیل یا ضامن کے لئے بیشرط ہے کہ وہ ان لوگوں میں سے ہوجن کا اپنے مال میں تصرف کرنا جائز ہے، لہذا پاگل، مجنون اور بچہ کی ضمانت باطل ہوگی ۔اور پہ بھی شرط ہے کہ مکفول لہ معلوم ہو کیونکہ اگر مکفول لہ مجہول ہوتو جس تو نیق کے لئے کفالہ مشروع ہے وہ حاصل نہیں ہوگی ، کفالہ کے لئے اس کے علاوہ اور بھی شرطیں ہیں <sup>(۲)</sup> ۔ تفصيل کے لئے دیکھئے:'' کفالہُ 'اور'' صان' ۔ ج\_جب توثيق امرشرع کی مخالف ہوتو توثيق باطل ہوگی، چنانچہ اگر مدیون نتک دست ہو،قرض کی ادائیگی پر قادر نہ ہوتو اس کو قید کرنا جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "وَإِنْ كَانَ ذُوْ عُسُوَقٍ فَنَظِوَةٌ إِلَى مَيْسَوَقٍ<sup>(٣)</sup> (اورا گرتنگ دست ب**ت**واس کے لئے آسودہ جالی تک مہلت ہے)۔ اسی طرح باب کو بیٹے کے دین میں قید نہیں کیا جائے گا، کیونکہ

- (۱) البدائع۲۷۵۳۱
- (۲) البدائع۲ر۵-۱۱،۱۹ المغنى ۳ر ۵۹۸،الدسوقى ۳ر ۲۰۳۰\_
  - (٣) سورهٔ بقره/ ۲۸۰\_

اس میں سے ایک قشم ایسی ہے جس میں صرف ضامن داخل ہوتا ہے، رہن نہیں، جیسے صفان درک، اس کے قائل دارمی وغیرہ ہیں<sup>(1)</sup>۔

- (۲) الأشباه لا بن تجمیم رض ۹۱، البدائع ۲ ( ۱۶۳۰، الدسوقی ۳ ( ۴، ۴، ۴، ۴، ۴، ۴، المغنی ۱۲۵٫۳، منح الجلیل ۳۲۵٫۳
  - (٣) التبصر ولابن فرحون بهامش فتحالعلى الر٢٢٣ \_

کے: تمہاراحق اس وقت ثابت ہوگا جب تم وہ دستاویز پیش کر دوجس میں وہ لکھا ہوا ہے، اور مدعی کہے: وہ دستاویز مجھ سے ضائع ہوگئ ہے، اور اس سے صلح کر لے، پھر بعد میں وہ دستاویز دستیاب ہوجائے تواب اس دستاویز کی بنیاد پر مطالبہ کاحق نہیں ہوگا، اور صلح مجھی بالاتفاق نہیں ٹوٹے گی، اس لئے کہ اس نے اپنے حق کو ساقط کرنے پر صلح کر لی ہے<sup>(1)</sup>

تو نیق کاختم ہونا: •۲- تو نیق کے سبب کے ختم ہوجانے پر تو نیق ختم ہوجائے گی سے مندرجہذیل ہیں:

الف یمن (قیمت) پر قبضہ کرنے کے لئے مبیع کورو کنے کاخن شن کی ادائیگی کے بعد ختم ہوجائے گااور بائع پر واجب ہوجائے گا کہ مبیع حوالہ کردی۔

اور مر ہون کورو کنے کا حق دین کی ادائیگی پرختم ہوجائے گا اور شی مرہون کو چھوڑ دینا اور اس کورا ہن کے سپر دکر دینا واجب ہوگا۔ اسی طرح ہر وہ شخص جس کورو کنے کا حق ہو، اس کا بید حق اس کی ادائیگی سے ختم ہوجائے گا ،جس کی وجہ سے رو کنے کا حق ہ<sup>(۲)</sup>۔ ب۔ اسی طرح تو ثیق ختم ہوجاتی ہے جب دائن مدیون کو بری الذ مہ کر دے اور مدیون دائن کو دوسرے کے حوالہ کر دے<sup>(۳)</sup>۔ ن5۔ وننے یاعز ل سے بھی تو ثیق ختم ہوجاتی ہے، جیسا کہ غیر واجب عقو د میں ہے، جیسے وکالہ، عقد مضاربت اور ور یعت، کیونکہ پھر تو ثیق

- (۱) الدسوقي ۳/۱۵ س
- (۲) المنفور ۳۲۷،۲۸،۳۲۵، البدائع ۲۸۸،۲۸، ۳۲، ۲۰،۷۷ سا۲، البدایه ۳۲ ۳۲۷، الحطاب ۱/۵ ۳۳، التبصر ۲۵/ ۳۱۸
- (۳) الأشباه لابن تجميم رص ۲۲۳، ۲۲۴، المغنی ۳/۲۰۵، القواعد لابن رجب رص ۳۳،البدائع ۱۸،۱۲/۱۶

ارشاد باری ہے: "وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنُيَا مَعُرُوُفًا "<sup>(1)</sup> (اور دنيا ميں ان كے ساتھ خوبی سے بسر كئے جانا) ، نيز ارشاد باری ہے: "وَبِالُوَالِدَيْنِ إحْسَانًا "<sup>(1)</sup> (اور حسن سلوك سے پيش آنا (ايخ) ماں باپ سے) ، دسوقی فرماتے ہيں: ضانت اس وقت باطل ہوتی ہے جب وہ چز جس کی ضانت لی جائے فاسد ہو، جيسا کہ اگروہ سود ہو، مثلاً ایک شخص دوسرے سے کہ: اس کوایک مہينہ کے لئے دودينار کے بدلے چند دراہم دے دواور ميں اس کا گفیل ہوں تو گفالہ باطل ہوگا، اورضانت لينے والے پر مطلقاً کوئی چز لازم نہيں ہوگی۔

اسی طرح کوئی سامان ادھار قیت پر معلوم یا نامعلوم مدت کے لئے بیچنا، یا جعد کی اذان کے وقت بیچ کرنا (ان حضرات کے نز دیک جواس کے بطلان کے قائل ہیں)، لہذا اگر کوئی انسان اس نثمن کی ضمانت لے تو وہ ضمانت باطل ہوگی اور ضامن کے ذمہ کوئی چیز لازم نہیں ہوگی۔

ایسے ہی کفالہ جب کسی عوض کے بدلہ ہوتو وہ بھی فاسد ہوگا، کیونکہ کفالہ کے لئے میڈ شرط ہے کہ وہ اللّٰد کے لئے ہو، چنا نچہ اگر وہ کسی عوض کے مقابلہ میں ہوگا تو اس کا اعتبار نہیں ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

د۔ جب کسی حق کی دستاویز کم ہوجائے اور صاحب و ثیقہ صلح وصفائی کرلے، پھر اس کی دستاویز صلح کے بعد مل جائے تو اب اس دستاویز کی وجہ سے اس کو مطالبہ کاحق نہیں ہوگا، دسوقی میں مذکور ہے: کوئی شخص دوسرے پرکسی حق کا دعوی کرے، مدعا علیہ مدعی سے

(۳) الدسوقى ٣/٠٠٣٠

<sup>(</sup>۱) سورهٔ لقمان/۱۵\_

<sup>(</sup>٢) سورهٔ بقره ۲۰۰

ہوتا ہے جو اصیل کے ذمہ ہو، پس کفیل سے ایسے دین کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے جو اصیل پر واجب ہو، اور کفیل بالنفس سے مکفول بالنفس کے حاضر کرنے کا مطالبہ کیا جائے گا اگر غائب نہ ہو، اگر غائب ہوتو کفیل کو اتنی مدت کی مہلت دی جائے گی جس میں وہ اس کے حاضر کرنے پر قادر ہو سکے، چنانچہ اگر وہ اس مدت میں حاضر نہ کر سکے اور نہ ہی اس کا بحز ظاہر ہوتو قاضی کو جن ہوگا کہ اس کو قید میں رکھے، یہاں تک کہ اس کا بحز ظاہر ہوتو قاضی کو جن ہوگا کہ اس کو قید میں رکھے، یہاں نہ ہی اس کا بحز ظاہر ہوتو قاضی کو جن ہوگا کہ اس کو قید میں رکھے، یہاں کرنے بشر طیکہ کفالہ اس کے حکم سے ہو، اور کفیل نے اصیل سے مطالبہ کی اوائیکی کردی ہو<sup>(1)</sup>۔ د۔ رہن میں شی مرہون کو بیچا جاسکتا ہے جبکہ مدیون دین کی

محد ثین کے نز دیک تو ثیق: محد ثین کے نز دیک تو ثیق: ہوسکتا ہے جو مللف ہو، عادل ہو، مسلمان ہو، ضابط ہو، جس شخص میں ہوسکتا ہے جو مللف ہو، عادل ہو، مسلمان ہو، ضابط ہو، جس شخص میں میر شرائط نہ پائی جائیں وہ قابل اعتماد نہیں۔ میر چیز ثابت ہوگی یا توامتحان سے یا تز کیہ سے۔ تز کیہ میہ ہے کہ عادل شخص عدالت کی خبر دے، عدالت کے مراتب میں اصل ہیہ ہے کہ تز کیہ کرنے والا الفاظ تز کیہ کے ذریعہ اصلاح کردے، اصحاب حدیث کے در میان سب سے زیادہ مشہور سی ہے کہ تز کیہ کا سب سے اعلیٰ لفظ ہے: جمت ، ثقہ، حافظ ، ضابط ، یہ الفاظ عدل کی تو ثیق کے لئے ہیں، چراس کے بعد تین الفاظ ہیں: (1) البدائع 10 الہ

- (٢) البدائع ٢/١١\_
- (۳) الفوا كهالدواني ۲/۱۳۲

سے کوئی فائلہ ہنجیں رہتا<sup>(1)</sup>۔ د۔وشیقہ کو بیچ دینے سے بھی تو ثیق ختم ہوجائے گی جیسے شی مرہون دین میں بیچ دی جائے<sup>(۲)</sup>۔ ھ۔دیون میں مقاصہ کے ذریعہ بھی تو ثیق ختم ہوجائے گی<sup>(۳)</sup>۔ و۔ اسی طرح تو ثیق ختم ہوجاتی ہے جب معقود علیہ ہلاک ہوجائے، جیسے بیچ قبضہ سے پہلے ہلاک ہوجائے<sup>(۳)</sup>۔ ز۔کفالہ بالنفس میں جس کی کفالت لی گئی ہے وہ مرجائے<sup>(۵)</sup>۔ ان سب کی تفصیلات ان کے مقامات پردیکھی جائیں۔

تونیق کااثر: ۲۱-تونیق کاسب سے ۱۶م اثریہ ہوتا ہے کہ حقوق صاحب حقوق کے لئے محفوظ ہوجاتے ہیں اورا نکار کے دقت ثابت ہوجاتے ہیں۔ اس پر بعض ملحقہ اثرات بھی مرتب ہوتے ہیں، ان میں سے بعض مندر جہ ذیل ہیں:

الف فی مرہون میں را مین کا تیج، اجارہ یا ہمبہ وغیرہ کے ذریعہ تصرف منوع ہے، اور اییا تصرف باطل شمجھا جاتا ہے، جیسا کہ ابن قد امہ فرماتے ہیں: ایسا تصرف جو وثیقہ سے مرتہن کے حق کو باطل کردے اور وہ تغلیب وسرایت پر مبنی نہ ہوتو ایسا تصرف مرتہن کی اجازت کے بغیر جائز نہیں ہے <sup>(۲)</sup>۔ بے توثیق کی وجہ سے کفیل سے اس چیز کے مطالبہ کاحق حاصل

- (۱) الأشاه للسيوطي رص ۱۳ ۳۰ الأشباه لا بن تجيم رص ۲ ۳۳۳، البدائع ۲ ۱۸ ۸ -
  - (۲) الفوا کهالدوانی ۲۷ است ، ۲۳۳ ، کمغنی ۳۷ ۷ سا
    - (۳) المثورارا۹۳،۳۹۳،مخالجلیل ۳۷ ۵۲۔
      - (۴) البدائع۲/۳۱٬۵٬۱۴۳\_
      - (۵) ابن عابدین ۱۸/۲۵۱٬۲۵۱
        - (۲) المغنی ۱۷۱۰ ۲۰\_

توثيق۲-۲۲

تورق –۲ ماً مون،صدوق، لاباً س بہ، پھراس کے بعد الفاظ ہیں.....اخ، وغيره-کسی کے بارے میں حاکم کاحکم اورکسی روایت پر مجتهد کاعمل بھی توثیق شارکیا جاتا ہے<sup>(1)</sup>۔ تورق اس کے لئے علم حدیث کی اصطلاح نیز'' اصولی ضمیمہ' دیکھا جائے۔

تعريف: ا-تورق: "توَرَقَ "كا مصدر ہے، كہا جاتا ہے: تورق الحيوان: يعنى جانور نے پتد كھايا، اور ورق (راء كے سره كے ساتھ): چاندى كے دُعطے ہوئے دراہم، اورايك قول ہے: ورق: چاندى خواہ دُعلى ہوئى ہويانہ ہو<sup>(1)</sup>۔ تورق اصطلاح ميں ميہ ہے كہ كوئى سامان ادھار خريدے، پھر (بائع كے علاوہ) سى دوسرے كے ہاتھ، قيت خريد سے كم ميں نفلہ فروخت كردے، تاكداس كے دريعداس كونفذرو پيدل جائے۔ موف ہواء خاہلہ كے يہاں ملتى ہے<sup>(1)</sup> دوسرے فقہاء نے اس پر" تيخ العدينہ 'كے مسائل كرتے تر بحث كى ہے۔

- (۲) کشاف القناع ۱۸۶/۱۸ طبع مکتبة النصر، الفروع ۱۷/۱۷ طبع عالم الکتب، شرح ابن القیم علی ابی داؤد ۵/۸۰ اطبع السنة المحمد بید۔
- (۳) المطلع رص ۲۳۹ طبع المكتب الاسلامی، المعجم الوسيط ماده: '' ربوُ'، ابن عابدين ۱۷۱۶ کچه تصرف کے ساتھ، طبع بولاق۔
- (۱) المتصفى للغز الى ار ۱۵۵، ۱۵۲، ۱۲۸، مسلم الثبوت ۲ / ۱۳۹، ۱۵۵، الذخيره للقرافي رص ۱۱۵\_

## تورق۳-۵

حلال قرار دیا ہے)، نیز رسول اللہ علی نے نیبر میں ای بخصیل دار سے فرمایا: "بع المجمع بالدر اهم ثم ابتع بالدر اهم جنیبا"<sup>(1)</sup> (مختلف قتم کی ملی ہوئی تھور کو پہلے رو پیوں کے بدلہ فروخت کر دو، پھر ان رو پیوں کے بدلہ عمدہ تھور خرید و)، نیز اس لئے کہ اس میں رہا کا نہ قصد ظاہر ہوتا ہے، اور نہ اس کی صورت ہے، لیکن عمر بن عبد العزیز اور محمد بن حسن الشبیا نی نے اس کو مکر وہ کہا ہے<sup>(1)</sup> ۔ ابن الہما م نے کہا: بیخلاف اولی ہے، ابن تیمیہ اور ابن قیم کے مزد یک مختار بیہ ہے کہ حرام ہے، کیونکہ بی مضطر (مجبور) کی بیچ ہے، جبکہ حنابلہ کے زدیک مباح ہے<sup>(1)</sup> ۔

بحث کے مقامات: ۵ - فقہاء'' تورق'' کا ذکر: بیچ عدینہ ،منوعہ بیوع ،اور'' ربا'' کی بحث میں کرتے ہیں - ربا اور'' تورق' کے مابین مباینت کا تعلق ہے، ان دونوں میں قدرےمشترک صرف میہ ہے کہ عاقدین میں سے سی ایک کے لئے اضافہ ہوتا ہے۔

ب-عینہ: <sup>1</sup> - لغت میں عینہ کا معنی سلف ہے، اور اصطلاح میں بیہ ہے کہ کوئی سامان ادھار فروخت کرے، پھر خود فروخت کرنے والا ہی اس کو اس سے کم نفذ ثمن میں خرید لے<sup>(1)</sup> تو رق اور عینہ کے مابین تعلق صرف بیہ ہے کہ دونوں میں فی الحال نفذ حاصل ہوتا ہے، اس کے علاوہ دونوں میں تباین کی نسبت ہے، کیونکہ تیع عینہ میں سامان کا پہلے فروخت کرنے والے کے پاس لوٹنا ضروری ہے، اس کے برخلاف'' تو رق' میں سامان فروخت کرنے والے کی طرف نہیں لوٹنا، بلکہ خرید ارا پنی ملکیت میں حسب منشاء تصرف کرتا ہے۔

تورق كاحكم: ٢٧- جمهور علماء كى رائ ہے كە ' تورق 'مباح ہے، خواہ وہ لوگ جو ١٧ كوتورق كا نام ديتے ہيں يعنى حنابله، يا وہ لوگ جواس كو ' تورق ' كا نام نہيں ديتے ، يعنى حنابله كے علاوہ دوسرے فقہاء (٢) ، ١٧ ليے كه فرمان بارى ہے: ' وَ أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ '' ( حالا نكه اللّه في كو

- (۱) المصباح، تعجم الوسيط ماده: "عين"، كشاف القناع ٣٧/ ١٨٥، القاموس الفقي رو ٢٢-
- (۲) کشاف القناع ۲۷ (۱۸۱، الفروع ۲۷ اکا، شرح این القیم الجوزید پختصر سنن ابی داؤد ۲۵ (۱۰۸، تحقیق احمد شاکر، طبع دارالمعرفه، فتح القدیر ۲۵ ۲۵ ۲۵ طبع بولاق، این عابدین ۲۷۹۷ ۲ طبع بولاق، الروضه ۲۷ ۲۱ ۲۰، اوجز المسالک ۱۱/۲۱ طبع المعارف، فیومی نے اس کے جواز پراتفاق نقل کیا ہے، المصباح ۱۲ ۲۰۱۲
  - (٣) سورهٔ بقره/ ۲۷۵\_

- (۱) حدیث: "بع الجمع بالدراهم....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۹۹ طبح السلفیه) نے ایوسعید خدری اورا بو ہر یرہؓ سے کی ہے۔
- (۲) تثرح ابن القیم کخصرسنن ابی داؤد ۵/۸ ۱۰، ابن عابدین ۶/۷۹۷، المصنف لا بن ابی شیبه ۲/ ۵۹۳، المصنف لعبدالرزاق ۸/۸۸۱
- (٣) شرح ابن القيم لابن قيم الجوز يد مختصر ابوداؤد ٢٩/٨، الفروع ١٠٨/٤، الاختيارات ١٩/٥٢-

اس مسئلہ میں عورت مرد کی طرح ہے، کیونکہ فرمان نبوی: "صلوا کما د أیتمونی أصلی"<sup>(1)</sup> (نماز پڑھو، جس طرح مجھے نماز پڑھتے ہوئے د کیھر ہے ہو) میں عورت بھی داخل ہے، شافعیہ نے مزید کہا ہے کہ تورک اخیر تشہد میں بھی مسنون ہے اگر چہ وہ دوسرا تشہد نہ ہو جیسا کہ نمازضج، جعد اور نفلی نماز کا تشہد ہے<sup>(1)</sup>، اور حفنیہ نے کہا: تورک عورت کے لئے محضوص ہے لہذ ااس کے لئے مسنون ہے کہ دوہ تورک کرے، کیونکہ اس میں اس کے لئے پردہ زیادہ ہے۔ مردتورک نہ کرے بلکہ اس کے لئے پردہ زیادہ ہے۔ نماز میں بائیں پیرکوز مین پر بچھا دے، اس کو اپنے دونوں سرین کے نیچر کھ کر اس پر بیٹھ جائے، دائیں پیرکو کھڑ اکر ےاور اس کی انگلیوں کو قبلہ کی طرف کرے<sup>(1)</sup>، اس کی تفصیل اصطلاح<sup>د د</sup> جلوس<sup>\*</sup> اور " صلاۃ " میں ہے۔

تو رک

تعريف: ۱- لغت میں تورک کا ایک معنی '' ورک'' پر سہارا لینا ہے، اور '' ورک'' دونوں رانوں کے او پر کے حصہ کو کہتے ہیں (یعنی سرین)، کہا جاتا ہے: قعد متو دکا: یعنی ایک سرین کے سہارے بیشا<sup>(1)</sup>۔ تورک کا اصطلاحی معنی سے کہ قعدہ اخیرہ میں دونوں پاؤں کو کنارے کرلینا اور نماز کے قعدہ میں سرین کو زمین سے ملا دینا۔

توريه

د یکھئے:'' تعریض''۔

- (۱) حدیث: "صلوا کما رأیتمونی أصلی" کی روایت بخاری (فتح الباری) ۱۱/۲۱ طبع التلفید) نے حضرت مالک بن حویرث سے کی ہے۔
- (۲) حاشیة الدسوقی علی الشرح الكبیر ار ۲۴ طبع عیسی لتحکی مصر، نهایة الحتاج ار ۵۰۰، المجموع شرح المهذب سار ۵۰ ۲ طبع المكتبة السلفیه مدینه منوره، المغنی لابن قد امدار ۳۰ ۵۵ طبع مكتبة الریاض الحدیث الریاض، کشاف القناع / ۳۲ ۳ طبع الریاض \_
- (۳) حاشیداین عابدین ار ۸۰۵ طبع دوم مصطفی الحلبی مصر، بدائع الصنائع ار ۲۱۱، طبع اول بخ ۲ ساره، مراقی الفلاح ۲۷ ۱۴ -

اجمالی حکم: ۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ چار اور تین رکعت والی نماز کے پہلے تشہد میں نمازی کے لئے مسنون ہے کہ بیٹھتے وقت افتر اش کرے اور افتر اش کا طریقہ بیہ ہے کہ دائیں پیر کو انگلیوں کے سرے پر کھڑا کرلے اور بائیں پیر کوز مین پر اس طرح بچھائے کہ اس کی پشت کو زمین سے لگا کر تلوے پر بیٹھے، جبکہ تو رک چار اور تین رکعات والی نماز کے اخیر تشہد میں مسنون ہے۔ اور تو رک کا طریقہ بیہ ہے کہ نما زی اپنا دایاں پیر کھڑا کرے، انگلیوں کا اندرونی سرا زمین پر رکھے، اور اس کے نوک کو قبلہ کی طرف کر لے اور بائیں پیر کو دائیں طرف نکال لے، اور اپنی دائیں سرین کو زمین سے لگا دے، اس طرح بائیں سرین کو اس کے ساتھ زمین سے لگا دے۔

(۱) المصباح المنير ماده: "ورك" ـ

تورك - ۲ ، ټوريه

توسل كاستعال: دوس ي دعا كى درخواست ك ذريج تقرب الى الله ك لئے ہوتا ہے، اور اليى دعا ك لئے بھى ہوتا ہے جس ميں الله تعالى كے سى اسم مبارك يا سى صفت ك ذريعہ يا اس كى مخلوق مثلا سى نبى يا سى صالح بندہ يا عرش وغيرہ ك ذريعہ الله كا تقرب حاصل كيا جائے<sup>(1)</sup> اس ميں فقہاء ك يہاں كچو اختلاف وتفصيل ہے، جس كى وضاحت آ كى گ مديث ميں "وسيله" كا استعال جنت كا يك مقام ك لئے كيا گيا ہے، فرمان نبوى ہے: "سلوا الله لى الو سيلة فإنها منز لة في الجنة لاتنبغى إلل لعبد من عباد الله وأرجو أن أكون أنا هو" <sup>(1)</sup> (مير لي لئے وسيله مائو كيونكه وسيله در اصل جنت ميں ايك مقام ہے جو اللہ كے بندوں ميں ہے كى ايك ہى بندہ كود يا جائے گا، اور جھے اميد ہے کہ دو، بندہ ميں ہى ہوں گا)۔

 (۲) حديث: "سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عبادالله وأرجوا أن أكون أنا هو "كى روايت مسلم (۱۸۹۷ ۲ طبح الحلى) في حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص بحكى ہے۔
 (۳) الموسوعہ ۲۰/۷۱۔

توسل

تعریف: ۱- لغت میں توسل کا معنی: تقرب ہے، کہا جاتا ہے: تو سلت الی الله بالعمل: لین عمل کے ذریعہ اللہ کا تقرب حاصل کرنا، اور تو سل الی فلان بکذا: کسی ایسے رشتہ کی حرمت کے ذریعہ کسی کا تقرب حاصل کرنا جو اس کو اس پر مہر بان کردے، اور'' وسیلہ': مقصود کے حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔

فرمان بارى ہے: "يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوُا اتَّقُوااللَّهَ وابُتَعُوُا إِلَيْهِ الُوَسِيلَةَ"<sup>(1)</sup> (اے ايمان والواللہ سے ڈرواور اس كا قرب تلاش كرو)۔

کہاجا تاہے:''وسل الی اللہ تعالیٰ توسیلا<sup>''، یع</sup>نی *اس نے ایبا* عمل کیا جس سے اللہ کا تقرب حاصل ہو، یہ ''تو سل''کی طرح ہے۔ '' واسل'' وہ شخص جو اللہ تعالیٰ کی طرف رغبت کرنے والا ہے<sup>(۲)</sup>۔

اصطلاح میں توسل اپنے لغوی معنی سے الگ نہیں ۔ چنانچہ اس کا استعال: نیکیوں کی انجام دہی اور منہیات سے اجتناب کے ذریعہ اللہ تعالی کا تقرب حاصل کرنے کے لئے کیا جاتا ہے،مفسرین نے فرمان باری:"وَ ابْتَغُوْ ا إِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ" کواتی پر محمول کیا ہے۔

(٢) لسان العرب، اساس البلاغه، ترتيب القاموس المحيط ماده: "وسل" -

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مانده ( ۳۵\_

ومساوى كرين، فرمان بارى ہے: "يا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوُ التَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوْا إِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ<sup>،(1)</sup> (اے ايمان والواللہ سے ڈرواوراس كافرت للش كرو)۔

ابن تیمیہ نے کہا: اللہ پر ایمان اور اس کی اطاعت کے ذریعہ تقرب حاصل کرنا ہر ایک پر ہر حالت میں فرض ہے، باطنی ہو یا ظاہری، رسول اللہ علیق کی زندگی میں ہو یا آپ علیق کے وصال کے بعد، آپ کی موجودگی میں ہو یا آپ کے غائبانہ میں، اللہ پر ایمان، اور اس کی اطاعت کے ذریعہ تقرب حاصل کرنا کسی سے بھی کسی حالت میں اس پر دلیل قائم ہونے کے بعد کسی بھی عذر سے ساقط نہیں ہوتا ہے۔

خدا کے رحم وکرم اوراس کے عذاب سے نجات کا راستہ صرف یہی ہے کہ اس پرایمان اوراس کی اطاعت کے ذریعہ اس کا تقرب حاصل کیا جائے<sup>(1)</sup> ہ

اللہ تعالیٰ نے اپنی مرضیات کے ذریعہ اپنا تقرب حاصل کرنے والوں کی تعریف یوں کی ہے: " أُوْلَئِکَ الَّذِیْنَ یَدْعُوْنَ یَبْتَغُوْنَ اللٰی دَبِّهِمُ الوَسِیْلَةَ أَیَّهُمُ أَقُوْرَ وَیَرُجُوْنَ دَحْمَتَهُ وَیَخَافُوْنَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ دَبِّکَ کَانَ مَحُدُوُرًا"<sup>(7)</sup> (یہ لوگ جن کو عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ دَبِّکَ کَانَ مَحُدُوُرًا"<sup>(7)</sup> (یہ لوگ جن کو پر (مشرکین) پکارر ہے ہیں (خود ہی) اپنے پروردگار کا قرب ڈھونڈ رہے ہیں کہ (دیکھیں) ان میں کون زیادہ مقرب بتا ہے اور اس کی رحمت کی امیدر کھتے ہیں اور اس کے عذاب ہے ڈرتے ہیں بی فقہاء ک آپ کے پروردگار کا عذاب ہے، میں ڈرنے کے قابل)۔ ہوں ان کی پچھا ور جائز ونا جائز صورتیں ہیں، جن میں فقہاء کے یہاں اختلاف وتفصیل ہے، اس کی وضاحت مندر جدذیل ہے:

- (1) سورهٔ ما نده ۲۵۳۰
  (۲) قاعدة جليله رص ۵-
- (٣) سورة اسراء / ۵۷

توسل اور استعانه لغت اور اصطلاح دونوں میں دومساوی الفاظ ہیں۔ -- استغاثه: سا- استغاثة کامعنی فریاد کرنا اور مدد طلب کرنا ہے، اور اصطلاح میں بھی یہی معنی ہے۔ استغاثة توسل سے الگ ہے، اس لئے کہ استغاثة مصيبت ، ی کے وقت ہوتا ہے، جبکہ توسل ، مصیبت وآ سائش دونوں حال میں ہوتا ہے۔ ابن تیمیہ نے کہا: کسی نے بینہیں کہا کہ نبی کا توسل اس سے استغاثہ ہے، بلکہ عام لوگ جواینی دعاؤں میں کٹی امور سے توسل اختیار کرتے ہیں مثلاً کوئی کہتا ہے: میں فلاں شیخ کے حق یا ان کی حرمت کے ذریعہ تیری طرف توسل وتقرب اختیار کرتا ہوں، یا میں تیری طرف لوح وقلم یا کعبہ کا توسل اختیار کرتا ہوں، اس کے علاوہ دوسر بے امور جن کولوگ اینی دعاؤں میں استعال کرتے میں ، ان کو یی علم ہوتا ہے کہ وہ ان امور سے استغاثہ نہیں کرتے، کیونکہ نبی سے استغاثہ کرنے والا وہ کہلائے گاجو نبی ﷺ سےطلب کرنے والااور ان سے مائگنےوالا ہو۔

اورجس کا توسل اختیار کیا جاتا ہے، اس کو پکارانہیں جاتا، نہاس سے طلب کیا جاتا ہے اور نہاس سے مانگا جاتا ہے، بلکہ اس کے داسطہ اور ذریعہ سے مانگا جاتا ہے، اور ہر ایک کے نز دیک مدعو اور مدعو بہ کے درمیان فرق ہے<sup>(1)</sup>۔

توسل کا نثری حکم: ۲۷ - اللد تعالی نے اپنے مؤمن بندوں کو حکم دیا ہے کہ وہ ایمان کامل سے آراستہ تفوی کے ساتھ نیک اعمال کے ذریعہ اس کا تقرب حاصل (۱) مجموعہ نادی ابن تیسہ ایر ۱۰۱۰ توسل۵-۲

اول: اللدتعالى كاسماء وصفات كاتوسل: ٥- اس پرفتهاء كا اتفاق ب كه اللدتعالى كاسماء وصفات ك ذريعه ١ اس كاتقرب حاصل كرناكسى بهى دنيوى وأخروى امرك لئة مستحب ب، فرمان بارى ب: "وَلِلْهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْسَى فَادْعُوْهُ بِهَا وَذَرُوُا الَّذِيْنَ يُلْحِدُوُنَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوُنَ مَا كَانُوُا يَعْمَلُوْنَ "<sup>(1)</sup> (اور الله بى ك لئة ا يجو ا يجو ا يحور) نام بي سو انهى سے اسے پکارو اور ان لوگوں كوچور در موجو اس كے صفات سے تجروى كرتے بيں اور انهيں اس كا بدله ملے گاجو كچھ وہ كرتے ر بتے بيں )-

- (۱) سورهٔ اعراف (۸۰۱ ـ
- (۲) حدیث: "کان النبی عَلَيْنِ إذا کوبه أمو قال: یا حی یا قیوم ..... کل روایت ترمذی (۵/۹۳۵ طیح الحلمی) نے حضرت انس بن مالک سے ک ہے، ترمذی نے کہا: بیحدیث غریب ہے، کیونکد اس کی اساد میں یزید بن ابان رقاشی ہیں جوضعیف ہیں، جیسا کہ ذہبی کی میزان الاعتدال (۱۸/۴ طیح الحلمی) میں ہے۔
- (٣) حديث: "أسألك بكل اسم سميت به نفسك ..... كل روايت

نے اپنے لئے مقرر کیا ہے، یا اس کو اپنی کتاب میں نازل کیا ہے یا اپنی مخلوق میں سے کسی کو بتایا ہے، یا اس کو خصوصی طور پر اپنے پاس علم غیب میں رکھا ہے، درخواست کرتا ہوں کہ قرآن کو میرے دل کی بہار، میر ی آنکھ کا نور، میر حرزن و ملال کے ختم ہونے، اور میر مے کم وفکر کے جانے کا سبب بنا دے )۔

نیز حضرت عمران بن حسین کی حدیث ہے کہ ان کا گز رایک قصہ گو پر ہوا جو قر آن پڑ هتا اور مانگا تھا، بیہ ن کر حضرت عمران نے انا لله وإنا إليه راجعون پڑ ها پھر فرمايا: میں نے رسول اللہ عصل اللہ علیہ کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے: ''من قرأ القرآن فلیسال الله به، فإنه سیجيء أقوام یقرء ون القرآن یسالون به الناس ''<sup>(1)</sup> (جو قرآن شریف پڑ ھے، وہ اس کے ذریعہ سے اللہ تعالی سے مانگے، کیونکہ پچھا ایسے لوگ آئیں گے، جو قرآن پڑھیں گے اور اس کے ذریعہ لوگوں سے مانگیں گے)۔

وجدالہی کے ذرایعہ جنت کے علاوہ کا سوال کرنا مکروہ ہے: ۲ - چونکہ اللہ تعالیٰ کے اسماء عظیم مقام وحیثیت کے ہیں، اور صفاتِ باری جلیل القدر اور مقدس ہیں، اس لئے مناسب ہے کہ ان کے ذریعہ کوئی بڑی چیز مثلا جنت، مغفرت اور اطاعت وغیرہ کی درخواست کی جائے، کیکن وجہ الہی کے ذریعہ سوال صرف جنت کا ہوگا، اس کے ذریعہ جنت کے علاوہ کسی دوسری چیز کا سوال نہیں

- احمد (ار ۱۹۳ طبع المیمنیه ) اور حاکم (ار ۵۰۹، ۵۱۰ طبع دائرۃ المعارف العثمانیه ) نے کی ہے،احمد شاکر نے المسند پر اپنی تعلیق (۵ ۲۲۶ طبع المعارف ) میں اس کوضیح قراردیا ہے۔
- (۱) حدیث: "من قرأ القرآن فلیسأل الله به، فإنه سیجیء أقوام یقرءون القرآن یسألون به الناس" کی روایت تر ندی (۵/۵ حاطبح الحلی) نے کی ہے،اورکہا ہے: بیحدیث صن ہے،اس کی اساداس درجہ قوئ شیں ہے۔

کیاجائے گا، کیونکہ جنت ہی وہ سب سے بڑی چیز ہے جو ایک مسلمان اپنے رب سے ما نگ سکتا ہے اس لئے کہ یہی رحمت الہی کا مقام، اور اللّٰد کی رضاوا من کے نزول کی جگہ ہے۔ حضرت جابڑ کی روایت میں ہے کہ رسول اللّٰہ علیق سے فرمایا: دنلایسال ہو جہ اللّٰہ بالا الجنہ" <sup>(1)</sup> (وجہ الہی کے ذریعہ صرف جنت طلب کی جائے)۔

دوم: ايمان اورنيك اعمال كذر ليجتوس : 2-فقتهاء كيبال بالاجماع ان نيك اعمال كذر ليجتوس : اختيار كرناجائز مجن كوانسان تقرب الهى ك ليحانجام ديتا م-مفسرين كى رائ مح كه وسيله جس كا ذكر فرمان بارى : "يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوُ ا اتَّقُوُ ا اللَّهَ وَابْتَغُوْ ا إِلَيْهِ الوَسِيْلَةَ "<sup>(1)</sup> اور فرمان بارى : "أُوُلَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُوُنَ يَبْتَغُوْنَ إِلَىٰ دَبِّهِمُ الْوَسِيْلَةَ "<sup>(1)</sup> عي م- اس مرادا عمال صالح بي <sup>(4)</sup> -فرمان بارى م- : "إيَّاكَ نَعْبُكُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ إِهْدِنَا

الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ<sup>"(۵)</sup> (ہم بس تیرے بی عبادت کرتے ہیں اور بس جھ بی سے مدد چاہتے ہیں چلاہم کوسید ھاراستے پر)۔ اس میں نیک اعمال کا تذکرہ پہلے کیا گیا پھر اس کے بعد دعاء کا ذکرآیا ہے۔

- (۱) حدیث: "لایسال بوجه الله إلا الجنة" کی روایت ابوداؤد (۲/۹۰۳، ۱۰ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، عبدالحق اشهبلی اور قطان نے اس کو ضعیف کہا ہے جیسا کہ فیض القد پرللمنا وی (۲/۱۵ م طبع المکتبة التجاریہ) میں بہ
  - (۲) سورهٔ مانده (۳۵\_
  - (۳) سورة اسراء / ۵۷\_
  - (۴) روح المعانی للآلوی ۲۷ ۱۲۴ بفسیر القاسمی ۲۷ ۱۹۶۸ -
    - (۵) سورهٔ فاتحه (۲،۵ ـ

فرمان باری ہے: "الَّذِينَ يَقُوُلُوُنَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاعُفِرُلَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ "<sup>(1)</sup> (يہ وہ لوگ میں) جو کہتے ہیں کہ اے پروردگارہم یقیناً ایمان لے آئے سوہمارے گناہ بخش دے اور ہمیں دوزخ کی آگ ہے بچادے)۔

فرمان بارى بِ: "فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسى مِنهُمُ الْكُفُرَ قَالَ مَنُ أَنْصَارِيُ إِلَى اللَّهِ، قَالَ الحَوَارِيُّوُنَ نَحُنُ أَنْصَارُ اللَّهِ، آَمَنَّا بِاللهِ وَاشُهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُوُنَ، رَبَّنَا آَمَنَّا بِمَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُوُلَ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ"<sup>(٢)</sup> (چرجب<sup>عيس</sup> نے ان کی طرف سے انکار ہی یا یا تو بولے میر امدگارکون ہوگا اللہ کے لیے؟ حواری بولے: ہم ہیں اللہ کے مددگار، ہم ایمان لائے ہیں اللہ یر، اور آ پ گواہ رہے گا کہ ہم فر مانبر دار ہیں، اے ہمارے پر ور دگار ہم ایمان لے آئے اس پر جو کچھتونے نازل کیا ہے اور ہم نے پیروی اختیار کرلی رسول کی سوہم کوبھی گواہوں کے ساتھ ککھ لے )۔ اس کےعلاوہ اور بہت سی آیات کریمہ ہیں۔ احادیث میں حضرت عبداللہ بن بریدہ کی حدیث ہے، وہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیق نے ایک شخص کو بیر کہتے ہوئے سنا: خدایا! میں تجھ سے درخواست کرتا ہوں کہ اس لئے میں گواہی دیتا ہوں کہ تو ہی اللہ ہے، تیرے علاوہ کوئی معبود نہیں ، تو ب نیاز ہے، نہ تونے کسی کو جنا، نہ تجھ کوکسی نے جنا، تیرا ہم سرکوئی نہیں ب، تو آب عليه في فرمايا: "لقد سألت الله بالاسم الذي

إذا سئل به أعطى، وإذا دعي به أجاب''<sup>(۳)</sup> (تم نے اللہ

- (۱) سورهٔ آل عمران ۱۷۔
- (٢) سورهٔ آل عمران ( ۵۲، ۵۳\_
- (٣) حديث بريده: "لقد سألت الله بالاسم الذي إذا سئل به أعطى، وإذا دعي به أجاب" كى روايت الوداؤد (٢/ ١٢ تتقيق عزت عبير وعاس) نے كى بے، اورايك روايت ميں بے: "لقد سأل الله باسمه

تعالیٰ سے اس نام کے ذریعہ درخواست کی ہے کہ اگر اس نام کے ذریعہ اس سے مانگا جائے تو دے گا ،اور اگر اس نام کے ذریعہ اس کو پچارا جائے تو وہ قبول کر ہے گا )۔

نیز غاروالی حدیث جس کے راوی حفرت عبداللد بن عمر بن الخطاب عیں کہ میں نے رسول اللہ علیہ کو فرماتے ہوئے سنا: "انطلق ثلاثة نفر ممن کان قبلکم حتی آواهم المبیت إلی غار فدخلوہ، فانحدرت صخرة من الجبل فسدت علیهم الغار، فقالوا: إنه لا ينجيکم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالکم.

قال رجل منهم: اللهم كان لي أبوان شيخان كبيران وكنت لاأغبق<sup>(1)</sup> قبلهما أهلا ولا مالا، فنأى بي طلب الشجر يوما فلم أرح عليهما حتى ناما، فحلبت لهما غبوقهما، فوجدتهما نائمين، فكرهت أن أو قظهما، وأن أغبق قبلهما أهلا أو مالا، فلبثت. والقدح على يديد أنتظر استيقاظهما حتى برق الفجر والصبية يتضاغون عند قدمي، فاستيقظا فشربا غبوقهما، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك ففرج عنا مانحن فيه من هذه الصخرة، فانفرجت شيئا لايستطيعون الخروج منه.

قال الآخر: اللهم إنه كانت لي ابنة عم كانت أحب الناس إلي، وفي رواية: كنت أحبها كأشد مايحب الرجال النساء فأردتها على نفسها فامتنعت مني حتى ألمت بها سنة من السنين، فجاء تني، فأعطيتها عشرين

- = الاعظم"،منذری نے کہا: ہمارے شیخ حافظ ابوالحسن مقدی نے کہا: اس اساد میں کوئی طعن نہیں (مختصر ابی داؤد ۲۷۵ ۴ سا شائع کردہ دار المعرفہ )۔
- (۱) اعتم عنوق سے ماخوذ ہے، اس کا معنی شام کو پینا ہے،اور صبوح صبح کو پینا ہے۔

ومائة دينار على أن تخلي بيني وبين نفسها ففعلت، حتى إذا قدرت عليها، وفي رواية: فلما قعدت بين رجليها قالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فانصرفت عنها وهي أحب الناس إلي، وتركت الذهب الذي أعطيتها.

اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة غير أنهم لايستطيعون الخروج منها.

وقال الثالث: اللهم استأجرت أجراء وأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب، فئمرت أجره حتى كثرت منه الأموال، فجاء ني بعد حين، فقال: يا عبدالله أد إلي أجري، فقلت: كل ماترى من أجرك من الإبل والبقر والغنم والرقيق. فقال: يا عبدالله من الإبل والبقر والغنم والرقيق. فقال: يا عبدالله فاستاقه فلم يترك منه شيئا، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافر ج عنا مانحن فيه.

فانفر جت الصخرة فخر جوا يمشون<sup>، (۱)</sup>۔ (تم سے پہلےلوگوں میں سے (بنی اسرائیل میں سے) تین آ دمی چلے، یہاں تک کہ ان کو ایک غار میں رات گذارنے کی ضرورت پڑی، وہ اس میں داخل ہو گئے، پہاڑ پر سے ایک چٹان گری اور اس نے غار کا دہانہ ان لوگوں پر بند کردیا، ان لوگوں نے آپس میں کہا: اس چٹان سے تہماری نجات کا راستہ صرف یہی ہے کہ اپنے نیک اعمال کے وسیلہ سے اللہ سے دعا کرو۔

 حدیث ابن عمر: "انطلق ثلاثة نفر ممن کان قبلکم....." کی روایت بخاری (فتخ الباری۲/۵۰۵،۵۰۵ طبع التلفیه) اور سلم (۱۹/۹۹،۰۲۰۹ طبع الحلی) نے کی ہے۔

تیسرے نے کہا: الہی! میں نے کچھ مز دور رکھے، سب کو اجرت دے دی،صرف ایک نے این اجرت چھوڑ دی اور چلا گیا، میں نے اس کی اجرت کو کام میں لگادیا، اور اس سے بہت زیادہ مال پیدا ہوا، کچھدنوں کے بعدوہ آیا اورکہا: بھلے آدمی! میری اجرت دے دو، میں نے کہا: بیرسب کچھ اونٹ گائے ، بکری اور غلام جوتم دیکھ رہے ہو، تمہاری اجرت سے پیدا ہوئے ہیں، اس نے کہا: بندۂ خدا! بنسی نہ کرو، میں نے کہا: میں تم ہے بنی نہیں کرر ماہوں، اس نے سب لے لیا اور ہا نک کر چلا گیا، اور کچھ بھی نہیں چھوڑا، الہی ! اگر میں نے بیر صرف تیری رضامندی کے لئے کیا تھا تو ہماری مصیبت کوٹال دے۔ توچٹان کھیک گئی،اوروہ غار سے نکل کر چلے گئے )۔ حضرت ابن عباسٌ کہتے ہیں کہ جب رسول اللہ علیق ہتجد کے لَحُ الْحُقِّ تُو كُمِّ تَحْمَ: "اللهم ربنا لك الحمد أنت قيم السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت الحق ووعدك الحق، ولقاؤك حق، وقولك حق، والجنة حق، والنار حق، والنبيون حق، ومحمد حق، والساعة حق، اللهم لک أسلمت، وبک آمنت، وعليك توكلت، واليك أنبت، وبك خاصمت، واليك حاكمت، فاغفرلي ما قدمت وما أخرت وماأسررت وما أعلنت''<sup>(1)</sup> (اے میرے اللہ! اے ہمارے رب! تیرے ہی لئے ساری تعریقیں ہیں، تو ہی آسان وزمین اور جو ان میں ہے سب کا سنبچالنے والا ہے، اور بچھ ہی کوتعریف زیبا ہے، تو سچا، تیرا وعدہ سچا، (مرنے کے بعد) تجھ سے ملنا سچا، تیرا قول سچا، بہشت بیج، دوزخ بیج، پنجبر سے، محد سے ہیں، قیامت کیج ہے، الہی ! ان میں سے ایک شخص نے کہا: یا اللہ ! میرے ماں باپ بوڑ ھے تھے، میں ان سے پہلے رات کو کسی کو دود ہونہ پلاتا، نہ گھر والوں کو نہ غلاموں کو، ایک دن درخت کی تلاش میں میں دور تک نگل گیا میں شام کو گھر اس وقت پہنچا کہ وہ دونوں سو چکے تھے، میں نے دود ہو دو ہا، اور ان دونوں کو سوئے ہوئے پایا، میں نے ان کو جگانا اور ان سے پہلے گھر والوں یا غلاموں کو دود ہو پلانا پند نہیں کیا، میں ہاتھ میں پیالہ لے کران کے بیدار ہونے کا انتظار کرتا رہا، یہاں تک کہ تی ہوگئی، اور نچ میرے پاؤں کے پاس چلاتے رہے، چنا نچہ وہ دونوں بید ار ہوئے، اور دود ہو بیا، خدایا! اگر تو جانتا ہے کہ میں نے بی میرف تیری دضا مندی کے لئے کیا ہے، تو اس چٹان کی مصیب ہم سے ہٹا دے، چنا نچہ وہ چڑان پچھ کھ کی گئی لیکن وہ اس سے نگل نہیں سکتے تھے۔

دوسرے نے کہا: اے اللہ ! میری ایک چپاز اد بہن تھی ، جس کو میں سب سے زیادہ چاہتا تھا، ایک روایت میں ہے : جس سے میں محبت کرتا تھا جیسے مردعورت سے کرتے ہیں (یعنی اس کا کمال عشق تھا) میں نے ایک بار اس سے صحبت کرنا چا، ہی، اس نے نہ مانا، یہاں تک کہ دہ ایک سال قحط میں گرفتار ہوئی، اور میرے پاس آئی، میں نے ایک سوبیں دینار دیے، اس شرط پر کہ دہ محصاب او پر قدرت دے دے، اس نے مان لیا، یہاں تک کہ جب میں نے اس کے او پر قابو پالیا، (ایک روایت میں ہے: جب میں اس کی ٹاگوں کے در میان بیٹا تو اس نے کہا: بھلے آ دمی! اللہ سے ڈر، اور مُہر ناحق طور سے نہ تو را، یہ سنتے ہی میں اس کو چھوڑ کر ہٹ گیا، حالانکہ وہ مجھے سب سے زیادہ پسند تھی، اور میں نے دہ دینار بھی چھوڑ دیۓ جو اس کو دینار بھی تھے۔

الہی !اگرتو جانتا ہے کہ میں نے بیکام تیری رضا کے لئے کیا ہے تو ہماری مصیبت کوٹال دے، چنانچہ وہ چٹان تھوڑ اکھسک گئی <sup>ا</sup>لیکن وہ نکل نہیں سکتے تھے۔

<sup>(</sup>۱) حدیث: "کان رسول الله ﷺ إذا قام يتهجد قال... "کی روايت بخاری (فتح الباری ۳۷ سطیع السلفیه) نے کی ہے۔

قرآن کریم نے ان کو اس کی ہدایت یوں دی ہے: "وَلَوُ أَنَّهُمُ إِذ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمُ جَاؤُوُكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَلَهُمُ الرَّسُوُلُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيُماً" (اوركاش كَهْس وقت به این جانوں پرزیادتی کر بیٹھتے تھے آپ کے پاس آ جاتے پھر اللہ سے مغفرت جابت اوررسول بھی ان کے حق میں مغفرت جاہتے تو بیضرور اللدكوتوبة بول كرف والے اور مهربان ياتے)۔ کتب حدیث میں اس طرح کی چیزیں کثرت سے موجود ہیں مثلاً حضرت عثمان بن حنيف كي روايت ، "أن رجلا صرير البصر أتى النبي عَلَيْنَكْم، قال: ادع الله أن يعافيني. قال: إن شئت دعوت وإن شئت صبرت فهو خير لك، قال: فادعه، قال: فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: اللهم إنى أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة، يا محمد إنى توجهت بك إلى ربى في حاجتي هذه لتقضى ..... إلى قوله: اللهم فشفعه في فقام وقد أبصر "() (ايك اندها خدمت نبوى مي حاضر ہوا،اس نے حضور علیقہ سے حض کیا کہ میرے لئے خدا سے دعاکریں کہ عافیت دے دے۔

حضور نے فرمایا: اگر چاہوتو دعا کر دوں ، اور اگر چاہوتو صبر کرو، اور یہی نہہارے لئے بہتر ہے، اس نے کہا: حضور آپ تو دعا ہی کردیں، آپ نے اس کو حکم فرمایا کہ اچھی طرح وضو کرواوریوں دعا کرو: اے اللہ! میں بچھ سے سوال کرتا ہوں ، اور تیری طرف متوجہ ہوں، تیرے نبی کے واسطہ سے جو نبی رحمت ہیں، اے محد! میں نے

- (۱) سورهٔ نساء ( ۲۴ ـ

میں تیرا تابع دار بن گیا، تجھ پر ایمان لایا، اور تجھ پر بی مجروسہ کرتا ہوں، تیری بی طرف ہر مشکل میں رجوع کرتا ہوں، تیرے بی لئے (کافروں اور دشمنان دین ہے) جھگڑتا ہوں، تجھ بی سے فیصلہ چا ہتا ہوں، میرے الحک اور پچھلے چھپاور کھلے گناہ بخش دے)۔ ہوں، میرے الحک اور پچھلے چھپاور کھلے گناہ بخش دے)۔ حضرت ابوسعید خدری کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیک حضرت ابوسعید خدری کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیک نے فرمایا:"ماخر ج رجل من بیتہ الی الصلاۃ فقال: اللهم انی أسألک بحق السائلین علیک و بحق ممشای.. فإنی لم أخوج أشو اولا بطو ا.....، <sup>(1)</sup> الخ، (جوش مجھی گھر نے نماز کے لئے نظر اور بید ما پڑ ھے: خدایا! میں تجھ پر ما نگنے والوں کے تن کے وسیلہ اور اپنے اس چلنے کے وسیلہ سے دعا کرتا ہوں.....

سوم: نبی پاک علیق کے ذرایعہ توسل: حالات ذیل میں علماء کے یہاں بلااختلاف نبی کے ذرایعہ توسل جائز ہے: پہلی حالت: نبی کے ذرایعہ توسل لیعنی نبی سے دنیا میں دعا اور آخرت میں شفاعت کی درخواست کرنا۔

الف- دیناوی زندگی میں نبی سے دعا کی درخواست کرنا: ۸- نبی کریم ﷺ کے ذریعی توسل یعنی آپ کی زندگی میں آپ سے دعا کی درخواست کرنا تواتر کے ساتھ ثابت ہے، صحابہ کرام ڈدنیا دی ادر اخروی امور میں نبی کریم ﷺ سے دعا کی درخواست کرتے تھے،

(۱) حدیث الی سعید خدری: "ما خوج د جل من بیته ...... کی روایت این ماجه (۲۵۲/۱ طبع انحلی )نے اور ابن اسنی نے عمل الیوم واللیلہ (ص ۲۴ طبع دائرۃ المعارف العتمانیہ) میں کی ہے، یوحیری نے الزوائد میں کہا: اس کی اساد میں مسلسل ضعیف راوی ہیں۔ کرنا: ۹ - اس پر علماء کا اتفاق ہے کہ نبی پاک ﷺ کے ذریعہ قیامت کے دن توسل یعنی یہ کہ لوگ حضور سے درخواست کریں کہ اللہ تعالیٰ کے یہاں ان کے لئے سفارش کردیں، محشر میں یقیناً ہوگا، اس میں معتز لہ کا اختلاف ہے، اس دن شفاعت عظمی حضور ﷺ کی خصوصیت ہے جو آپ کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اپنے حبیب کے اعزاز واکرام کے طور پر میدان قیامت میں ملے گی۔

-- قیامت کے دن نبی علیقہ سے دعا کی درخواست

حضرت الوہر يرة اور الوحذيفة كى روايت ميں ہے كەرسول اللہ عليلية فرمايا: "يجمع الله تبارك وتعالىٰ الناس يوم القيامة، فيقوم المؤمنون حتى تزلف لهم الجنة، فيأتون آدم فيقولون: يا أبانا استفتح لنا الجنة فيقول: وهل أخرجكم من الجنة إلا خطيئة أبيكم آدم؟ لست فيقول إبراهيم عليه السلام: لست بصاحب ذلك إنما فيقول إبراهيم عليه السلام: لست بصاحب ذلك إنما السلام الذي كلمه الله تكليما، فيأتون موسى فيقول: وروحه، فيقول عيسى عليه الاسلام: لست بصاحب ذلك، فيأتون محمدا عليلي، فيقوم فيؤذن له، وترسل فيمر أولكم كالبرق.....<sup>(1)</sup> (اللہ تعالى قيامت كەرن تمام لوگوں كو اكت*ما كي يسان كالبرقا تي المراح* ينها الله الله الله الله الله الله تكليما، فيأتون موسى كلمة الله وروحه، فيقول عيسى عليه الاسلام: لست بصاحب المال الذي كلمه الله تكليما، فيأتون موسى فيقول: وروحه، فيقول عيسى عليه الاسلام: لست بصاحب

 (۱) حدیث انی ہر یرہ وحذیفہ: نیجمع الله الناس یوم القیامة...... کی روایت مسلم (۱/ ۱۰۱۰۱۰ طبع الحلی) نے کی ہے۔ تیر \_ ساتھا پنے پروردگار کی طرف اپنی اس حاجت کے لئے تو جد کی تاکہ تو میری حاجت پوری کرد ے، آگے ہے: اے اللہ! تو میرے بار \_ میں ان کی سفارش قبول کر، وہ اٹھا تو بینا ہو چکا تھا)، اور حماد بن سلمہ کی روایت میں اضافہ ہے: ''وان کانت لک حاجة فافعل مثل ذلک'' (اگرتم کوکوئی حاجت پیش آئے تو یہی کرو)۔ اسی طرح میں ذلک'' (اگرتم کوکوئی حاجت پیش آئے تو یہی کرو)۔ اسی طرح ہوا جبکہ آپ کھڑ ے خطبہ دے رہے تھے، اس نے عرض کیا: اے اللہ ہوا جبکہ آپ کھڑ ے خطبہ دے رہے تھے، اس نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! مال برباد ہو گئے اور راستے بند ہو گئے، آپ اللہ سے بارش کی دعا کریں، آپ نے دونوں ہاتھ اٹھائے اور دعا کی، خدایا! ہم پر بارش برسا، خدایا! ہم کو پانی دے، خدایا! ہم کو پانی دے )۔

حضرت انس نے کہا: بخدا! ہم آسان میں نہ گھٹا دیکھتے تھے، نہ بدلی کا طرا، اور ہم میں اور سلع (مدینہ کے قریب ایک پہاڑ) کے در میان نہ کوئی گھر تھا نہ کوئی محلّہ، پس پہاڑ کے پیچھے سے ڈھال کی طرح زور دار گھٹا گھی، جب آسان کے پیچ میں آئی تو پھیل گئی اور پانی بر سے لگا، پھر اللہ کی قتم ! ایک ہفتہ تک ہم نے آ قاب نہیں دیکھا، پھر الگلے جمعہ کوایک شخص ای دروازہ سے داخل ہوا، اور رسول اللہ علیک کھڑے ہوکر خطبہ دے رہے تھے، وہ آپ علیک ہوا، اور رسول اللہ علیک ہوگیا، اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول! مال برباد ہو گئے، راستے بند ہو گئے، آپ اللہ سے دعا کریں کہ بارش روک دے۔

آپ علیلیہ نے دست مبارک اٹھا کر بیدعا کی: "اللهم حوالینا ولا علینا، اللهم علی الآکام والظراب وبطون الأودیة ومنابت الشجر" فأقلعت وخرجنا نمشی فی الشمس<sup>(1)</sup> (خدایا! ہمارے گرد برسا، ہمارے او پرنہ برسا، خدایا! ٹیلوں پر، بلندیوں پر، نالوں پر اور درختوں کی جڑوں پر برسا، بارش رک گی اور ہم دھوپ میں نکلے)۔ (1) حدیث انس: "اللهم أغننا...... کی روایت مسلم (۲/ ۲۱۲، ۱۳۳ طیح الحلی) نے کی ہے۔ یہ حضرت آ دم کے پاس آئیں گے اور کہیں گے: اپنی اولا دے لئے سفارش کریں، وہ کہیں گے: میں اس لائق نہیں..... پھر لوگ حضرت عیسی کے پاس جائیں گے، وہ کہیں گے: میں اس لائق نہیں، ہاں تم حضرت ثمد علیق کے پاس جاؤ، وہ لوگ میرے پاس آئیں گے، اور میں کہوں گا، اچھا یہ میرا کام ہے، میں چلوں گا، خدا تعالیٰ سے اجازت مانگوں گا، مجھا جازت ملے گی، میں اللہ کے خدا تعالیٰ سے اجازت مانگوں گا، مجھا جازت ملے گی، میں اللہ کے ما منے کھڑا ہوں گا، اور اس کی ایسی ایسی تعریفیں بیان کروں گا جو میں ابھی بیان نہیں کر سکتا، اس وقت اللہ تعالیٰ اسے میر ے دل میں ڈال دے گا، اس کے بعد میں سجدہ میں کر پڑوں گا، آخر تھم ہوگا: ہم قبول کریں گے، میں عرض کروں گا: میرے پرورد گار! میری امت میر کی امت .....)۔

5- نبی کے ذریع توسل یعنی ان پرایمان لا نااوران سے محبت رکھنا: •۱ - نبی کے ذریع توسل یعنی آپ علیک پر ایمان لانا، آپ سے محبت رکھناعلاء کے یہاں بالا تفاق جائز ہے، مثلاً کہے: میں تیرے نبی محمد علیک کے کواسط سے درخواست کرتا ہوں، اوراس کی مراد یہ ہو کہ تیرے نبی پر ایمان اوران سے محبت کے واسطہ سے درخواست کرتا ہوں، اوران پر ایمان اوران سے محبت کا وسیلہ اختیار کرتا ہوں وغیر ہ۔ ہوں، اوران پر ایمان اوران سے محبت کا وسیلہ اختیار کرتا ہوں وغیر ہ ہوں، اوران پر ایمان اوران سے محبت کا وسیلہ اختیار کرتا ہوں وغیر ہ ہوں، اوران پر ایمان اوران سے محبت کا وسیلہ اختیار کرتا ہوں وغیر ہ ہوں، اورا گر حضور علیک کی وفات کے بعد آپ کے ذریعہ توسل کے ابن تیمیہ نے کہا: جس نے بی معنی مراد لیا وہ بلاا ختلاف سے کراہ پر ہوں، اورا گر حضور علیک کی وفات کے بعد آپ کے ذریعہ توسل کے وغیرہ سے منقول ہے) کو اسی معنی پر محمول کیا جائے تو بہتر ہو گا اور اس صورت میں مسلہ میں کوئی اختلاف نہیں رہ گا، لیکن اکثر عام لوگ یہ لفظ بول کر بی معنی مراد نہیں لیتے، اورا یسے ہی لوگوں پر لوگوں نے نگیر کی جنت ان کے قریب کی جائے گی، پھر وہ آ دم کے پاس آئیں گے، اور کہیں گے: ہمارے باوا! ہمارے لئے جنت کھلوائے!!وہ کہیں گے: تم کو جنت سے میرے ہی گناہ نے نکالا ہے، اب مجھ سے یہ کا مہیں ہوسکتا، ہاں تم میرے بیٹے ابراہیم خلیل اللہ کے پاس جا وَ، ابراہیم علیہ السلام کہیں گے: مجھ سے بیکا مہیں ہوسکتا، میں اللہ کا دوست تھا، مگر پر پر پر ہے، تم موق کے پاس جا وَ، جن سے اللہ نے بات کی ہے، وہ موی علیہ السلام کے پاس جا وَجو اللہ کا کلمہ اور اس کی روح ہیں، عیسی نہیں، تم عیسی کے پاس جا وَجو اللہ کا کلمہ اور اس کی روح ہیں، عیسی موی علیہ السلام کے پاس جا وَجو اللہ کا کلمہ اور اس کی روح ہیں، عیسی موی علیہ السلام کی پاس جا وَجو اللہ کا کلمہ اور اس کی روح ہیں، سے یہ موسی علیہ السلام کہیں گے: میر ایہ کا مہیں، پھر وہ سب محمد علیک کے پاس تم یں گے، آپ کھڑ ہے ہوں گے، آپ کو اس کی اجازت ملے گی، پھر امانت اور رشتہ ورحم کو بھیجا جائے گا، وہ پل صراط کے دا ہے اور ہائیں کھڑ ہے ہوجا ئیں گے، تم میں سے پہلا خص پل صراط سے بکل کی طرح پار ہوگا۔....)۔

قول اول: اا - جمہور فقتهاء (مالکیہ، شافعیہ، متاخرین حفیہ اور یہی حنابلہ کے یہاں رائح مذہب ہے) کے نزدیک اس طرح کا توسل جائز ہے، خواہ حضور علیق کی زندگی میں ہویا آپ کی وفات کے بعد <sup>(1)</sup> ۔ قسطلانی نے کہا: مروی ہے کہ جب (دوسرے عباسی خلیفہ) ابوجعفر منصور عباسی نے امام مالک سے دریافت کیا: اے ابوعبد اللہ! حضور علیق کی طرف رخ کرکے دعا کروں یا قبلہ رخ ہوکر دعا کروں؟

توامام مالک نے فرمایا: حضور ﷺ کی طرف سے رخ کیوں پھیریں گے جبکہ وہ قیامت کے دن اللہ جل شانہ کے یہاں آپ کا وسیلہ اور آپ کے باپ آ دم علیہ السلام کا وسیلہ ہیں؟ حضور ہی کی طرف رخ سیجتے اور آپ کے ذریعہ سفارش کی درخواست سیجتے ، اللہ تعالیٰ ان کی سفارش قبول کر بے گا۔

یہ واقعہ ابوالحسن علی بن فہر نے اپنی کتاب'' فضائل مالک' میں الیی سند کے ساتھ فقل کیا ہے جوٹھیک ہے، اسی طرح قاضی عیاض نے اس کو'' شفاء'' میں اپنی سند کے ساتھ اپنے چند ثقتہ مشائخ کے واسطہ سے فقل کیا ہے<sup>(1)</sup>۔ نووی نے قبر نبوی کی زیارت کے آ داب میں سے لکھا ہے: پھر زیارت کرنے والا واپس آکررخ اطہر کے بالمقابل کھڑ اہوجائے اور

آپ کے ذریعہ توسل اختیار کرے، اور اللہ کے یہاں حضور کے

- (۱) مثرح المواجب ۸ / ۲۴ ۳۰، المجموع ۸ / ۲۷ ۲۰، المدخل ۱ / ۲۴ ۱وراس کے بعد کے صفحات، ابن عابدین ۵ / ۲۵۴، الفتادی الہندیہ ۱ / ۲۲۱، ۵ / ۱۱۳، فتح القدید بر۸ / ۴۹۸، ۴۹۸، الفتوحات الرمانیة ملی الاذ کارالنوویہ ۴۵ / ۳۷۔
- (۲) شرح المواجب ۸ / ۳۰،۳۰، ۵۰۰۳، المدخل ۱ / ۲۴، ۲۵۲، وفاء الوفاء ۱۳۸۶ سااوراس کے بعد کے صفحات،الفوا کہ الدوانی ۲/۲۱،شرحابی الحن علی رسالۃ القیر وانی ۲ / ۸ / ۲،القوانین الفقہیہ رص ۸ ۱۴۔

ہے، مزید برآں بیر کہ صحابہ کرام حضور علیقیہ کے ذریعہ توسل سے مراد آپ کی دعا وشفاعت کے ذریعہ توسل لیتے تھے، اور بیہ بلااختلاف جائز ہے، تاہم ہمارے زمانہ کے اکثر لوگ اس لفظ کے ذریعہ بیمعنی مراد نہیں لیتے۔

آلوی نے کہا: میں نہیں سمجھتا کہ بحالت حیات وموت اللہ تعالیٰ کے یہاں نبی کی جاہ کے ذریعہ توسل اختیار کرنے میں کوئی حرج ہے، اور''جاہ' سے مراد اییا معنیٰ لیا جائے جس کا تعلق اللہ تعالیٰ کی کسی صفت سے ہو، مثلاً اس سے مراد اللہ تعالیٰ کی ایسی کامل حجت ہوجو حضور علیظیم کی دعا کے رد نہ کئے جانے، اور آپ کی سفارش کے قبول کئے جانے کا سبب ہو، لہذا: '' البی! میں تیرے نبی کی جاہ کے وسیلہ سے عرض کرتا ہوں کہ میری بی ضرورت پوری کردے'، کنے والے کی مراد بیہ ہوگی کہ البی! اپنی اس ضرورت کی تحمیل میں حضور علیظیم سے تیری محبت کو وسیلہ بنا تا ہوں، اسی جملہ کی طرح بی جملہ بھی ہوگا کہ البی! تیری رحمت کے وسیلہ سے عرض کرتا ہوں کہ یہ کام بنادے، کیونکہ اس کا معنی بھی یہی ہے کہ میں تیری رحمت کو اس ور تبہ، اور مراد حضور علیظیم کا رتبہ ہے) کے بارے میں وہی بحث مزر ہوت ہوں، اور '' البی وہ کی کہ منزلہ ہے جو'' جاہ'' کے بارے میں ہو''۔

د-وفات کے بعد نبی کے ذریع توسل: وفات کے بعد نبی علیلیہ کے ذریعہ توسل کے بارے میں علاء کا اختلاف ہے، مثلاً کوئی کہے: خدایا! میں تیرے نبی کے وسیلہ سے یا تیرے نبی کی جاہ کے وسیلہ سے یا تیرے نبی کے حق کے وسیلہ سے درخواست کرتا ہوں ۔اس سلسلہ میں چندا قوال ہیں:

(۱) قاعدة جليله رص ۳۳، ۱۴، ۹۵، تفسير الآلوی ۲ / ۲۸ L

کے رتبہ کے نہیں ہیں، اور بیر کہ حضور کی پیخصوصیت آپ کے رتبہ کی بلندی کی طرف مشیر ہے۔ سبکی نے کہا: پروردگار کے پہاں نبی کے ذریعہ توسل،استغا نداور سفارش طلب كرنا بهتر ہے۔ '' اعانة الطالبين' ميں ہے:'' .....اور ميں اپنے گناہ سے مغفرت طلب کرتے ہوئے، اور پروردگار کے یہاں آپ کے ذریعہ سے سفارش طلب کرتے ہوئے آپ کے پاس آیا ہوں<sup>(1)</sup>۔ مذکورہ اقوال مالکیہاور شافعیہ کے ہیں۔ رب حنابله توابن قدامه نے '' المغنیٰ' میں دیہاتی کے ساتھ عتمی کے دا قعہ کوفل کرنے کے بعد لکھا ہے:'' ادرمستحب ہے کہ مسجد میں داخل ہونے والا ، پہلے دایاں پیرر کھ ... پھرتم قبر کے پاس آؤاور س کہو ..... اور میں آپ کے پاس اپنے گناہوں سے مغفرت طلب کرتے ہوئے، پروردگار کے یہاں آپ کے ذریعہ سفارش طلب كرتے ہوئے آيا ہوں.....' ب '' الشرح الكبير'' ميں بھی یہی ہے <sup>(۲)</sup>۔ رہے حنفیہ توان میں سے متاخرین نے بھی صراحت کی ہے کہ نبی یاک علیقہ کے ذریعہ توسل جائز ہے، کمال الدین بن الہمام نے " فتح القدير" ميں كھا ہے: پھراين جگه پر كھڑ ے ہوكر كہے: السلام عليك يا رسول الله !..... اور اللد تعالى كوربار مي حضرت نبي مصطفی حیلاتہ کے واسطہ سے این حاجت اللہ سے مانکے۔ صاحب'' الاختیار' نے آ داب زیارت نبوی کے متعلق کہا ہے کہ کہا جائے:..... ہم آپ کے پاس دور دراز سے آئے ہیں..... المجموع ٨ / ٢٢ / ٤٠ فيض القد بر٢ / ٣٣ ، ٥٣ ، إ عانة الطالبين ٢ / ١٥٣ ، مقدمة التجريد الصريح الالدكتو مصطفى ديب البغا ص-(۲) كشاف القناع ۲/ ۲۸، المبدع ۲/۳۰ الفروع ۲/۱۵۹، المغنى مع الشرح الکبیر سار ۵۸۸ اوراس کے بعد کے صفحات،الشرح الکبیر مع المغنی سار ۹۴ ۳،

ذر يع سفارش كى درخواست كرے، اور بہتر ہے كەزائر وەكلمات كې جن كو ماوردى، قاضى ابوالطيب اور ہمارے بقيد اصحاب نے عتى س نقل كيا اور اس كو پند كيا ہے كە وە كېتے بيں كە ميں قبر اطهر كے پاس بي شاہوا تھا كە ايك أعرابى آيا، اس نے كہا: اے اللہ كے رسول! آپ پر سلامتى ہو، ميں نے سنا ہے كہ اللہ تعالى فرما تا ہے: "وَلَوُ أَنَّهُمُ إِذُ طَلَمُوُ ا أَنْفُسَهُمُ جَآؤُو كَ فَاسَتَعُفَرُوا اللَّهَ وَاسَتَعُفَرَ لَهُمُ الرَّسُوُ لُ لَوَ جَدُوا اللَّه تَوَ ابًا رَحِيْمًا"<sup>(1)</sup> (اور كاش كه جس وقت بي اپنى جانوں پر زيادتى كر بيشے تھے آپ كے پاس آجات كر اللہ سے مغفرت طلب كرتے اور رسول بھى ان كے حق ميں مغفرت چا ج تو يہ ضرور اللہ كوتو به قبول كرنے والا اور مہر بان پاتے) اور ميں تے مياں آپ كے پاس اين گناہ سے مغفرت طلب كرتے ہوئے، پر وردگار آپ كے پاس اين گناہ سے مغفرت طلب كرتے اور ريول ہم ان كے تو ميں مغفرت نے رہاں آپ كے ذريعہ سفارش كے لئے حاضر ہوا ہوں، پھر اس

يا خير من دفنت بالقاع أعظمه وطاب من طيبهن القاع والأكم نفسي الفداء لقبر أنت ساكنه فيه العفاف وفيه الجود و الكرم (اروه بهترذات جسكى مِدْيال السرز مين ميل دفن بيل!اور ان كى خوشبو سے زمين كى تيميں اور ٹيلے بحق كمك الحے ، ميرى جان ال قبر پر قربان ہے جس ميل تو آرام فرما ہے، الس ميل پاكدامنى ہے اور الس ميں جو دوسخا بحق ہے)۔

عز الدین بن عبدالسلام نے کہا: مناسب ہے کہ بی حضور کی ذات تک محدود ہو، کیونکہ آپ اولا دا دم کے سردار ہیں ، اور بیہ کہ آپ کے علاوہ ملائکہ اور اولیاء کے ذریعہ اللہ پوشتم نہ کھائی جائے ، کیونکہ وہ حضور

(۱) سورهٔ نساء ( ۲۴ -

۴۹۵، الإنصاف ۲/۲۵۶۶

چنانچەاس اند سے نے اپنی دعا میں حضور علیظ کو یعنی آپ کی ذات کو وسیلہ بنایا ہے۔ ن3۔ فاطمہ بنت اسد کے حق میں حضور علیظ نے بید دعا فر مائی: "اغفر لأمي فاطمة بنت أسد ووسع علیها مدخلها بحق نبیک والأنبیاء الذین من قبلی فإنک أرحم الراحمین"<sup>(1)</sup> (میری ماں فاطمہ بنت اسدکو بخش دے، اور اپنے نبی اور مجھ سے پہلے انبیاء کے حق کے واسطہ سے ان کو جنت میں داخل ہونے کے لئے وسیح راستہ دے، کیونکہ توسب سے زیادہ رحم کرنے والا ہے)۔ در حضرت آ دم علیہ السلام نے ہمارے نبی حضرت علیظ کے ذریعہ توسل اختیار کیا۔

ييہ يقى نے ' دلاكل النبوة ' ، ميں ، نيز حاكم نے اس كى تصحيح كرنے ك ساتھ حضرت عمر بن الخطاب سے روايت كى ہے كه رسول اللہ عليظ اللہ نے فرمايا: ''لما اقترف آدم الخطيئة قال: يارب أسألك بحق محمد لما غفرت لي فقال الله تعالىٰ: يا آدم كيف عرفت محمدا ولم أخلقه ؟

قال: يا رب إنك لما خلقتني رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوبا "لا إله إلا الله محمد رسول الله عَلَى الله فعلمت أنك لم تضف إلى اسمك إلا أحب الخلق إليك، فقال الله تعالى: صدقت يا آدم، إنه لأحب الخلق إلي، وإذ سألتني بحقه فقد غفرت لك، ولولا محمد ما خلقتك" (٢)

- (۱) حدیث:"دعاء النبی ﷺ فاطمة بنت أسد..." کی روایت طبرانی نے الکبیراورالاوسط میں کی ہے جیسا کہ مجمع الزوائد کلمبیثمی (۹ / ۲۵۷ طبع القدس) میں ہے، پیشی نے کہا:اس میں روح بن صلاح ہیں، ابن حبان اور حاکم نے ان کوثقہ قرار دیا ہے اوراس میں ضعف ہے، اوراس کے بقیہ رجال صحیح کے رجال ہیں۔
- (۲) حدیث: "لما اقترف آدم الخطینة...... کیروایت حاکم (۲/۱۵ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے اور حاکم کے حوالہ سے بیچی نے (دلاکل)

پروردگار کے یہاں آپ کے ذریعہ سے سفارش چاہتے ہیں، ......پھر کہے: تیرے پاس نبی کے ذریعہ سفارش طلب کرتے ہوئے۔ '' مراقی الفلاح''، '' الطحطاوی علی الدرالمختار''، اور '' الفتاوی الہندیہ' میں یہی ہے۔

ان حضرات نے صراحت کی ہے زیارتِ قبر نبوی کے وقت کہے: خدایا!..... ہم تیرے دربار میں تیری بات مان کر، تیرے حکم کی اطاعت میں، تیرے پاس تیرے نبی کے ذریعہ سفارش کی طلب کرتے ہوئے حاضر ہوئے ہیں۔

شوکانی نے کہا: اللہ کی بارگاہ میں اس کے انبیاءاور صالحین کے ذریعہ توسل اختیار کیا جائے <sup>(۱)</sup>۔

جمہور نے اپنی رائے کے حق میں حسب ذیل دلائل ذکر کئے ہیں<sup>(۲)</sup>۔

الف فرمان باری ہے: "وَابْتَغُوْا إِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ"<sup>(")</sup> (اور اس الف مان باری ہے: "وَابْتَغُوْا إِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ"

ب-اند محوالى سابقە حديث<sup>(٣) ج</sup>س ميں ہے: "اللهم إني أسالك و أتو جه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة....." (خدايا! ميں تجھ سے مانگتا ہوں، اور تيرى طرف متوجہ ہوں تيرے نبى كوسيله سے جونبى رحمت بيں......)\_

- الاختیار ۱۷ ۲۷،۵۵۱، فتح القد یر ۲۷ ۲۳٬۰۰ مراقی الفلاح بحاشیة الطحطاوی رص ۷۰ ۴٬۰۰ حاشیة الطحطاوی علی الدرالفتار ۲۱ ۲۵٬۰۱ لفتاوی الهندیه ۱۲۲۶٬۰ تحفة الاحوذی ۱۰ ۴ ۴٬۰۰۶ تفته الذاکرین للشوکانی ۷ ۲۳۰
- (۲) سابقہ مراجع، المدخل ۱۸۸ ۴ ۱ ور اس کے بعد کے صفحات، شرح المواہب ۸۸ ۴۰ ۴۰، جلاءالعینین رص ۳۳۴ اور اس کے بعد کے صفحات، قاعدۃ جلیلہ رص ۲۵ اور اس کے بعد کے صفحات، حقیقۃ التوسل والوسیلہ لموی محر علی رص ۳۸ اور اس کے بعد کے صفحات، التوسل وانواعہ واکمامہ للألبانی رص ۵۱ اور اس کے بعد کے صفحات، التوسل وانواعہ واکمامہ للألبانی رص ۵۱ اور اس
  - (۳) سورهٔ مانده/۳۵\_
  - (۴) اند ھے کی حدیث کی تخریج فقرہ ۸ کے تحت گذر چکی ہے۔

اورا پنی حاجت وضرورت کا ذکر کرو، و ، خص گیا اور اس نے ایسا کیا، پھر حضرت عثمان بن عفان ؓ کے دروازے پر آیا، دربان آیا اور اس کا ہاتھ پکڑ کر حضرت عثمان ؓ کی خدمت میں حاضر کردیا، حضرت عثمان نے اس کو اپنے ساتھ بیٹھا کر کہا: اپنی ضرورت بتاؤ، اس نے ضرورت بتائی، حضرت عثمان نے پوری کر دی، پھر کہا: جو بھی ضرورت ہو بتاؤ۔ و ، خص وہاں سے نکلا، تو ابن حذیف سے ملاقات ہوگئی، اس نے ابن حذیف سے کہا: اللہ تعالیٰ آپ کو جزائے خیر دے، پہلے تو وہ میری خرورت کو دیکھتے نہ تھے، آخر آپ نے ان سے میرے بارے میں بات کرلی، ابن حذیف نے کہا: بخدا! میں نے ان سے میرے بارے میں ہاں میں نے دیکھا تھا کہ رسول اللہ علیف کے پاس ایک اندھا آیا، اور اس نے نابینا ہونے کی شکایت کی <sup>(1)</sup> ۔ پھر انہوں نے اند سے والے کی سابقہ پوری حدیث ذکر کی ۔

مبارک پوری نے کہا: شیخ عبد الغنی نے '' اِ نجاح الحاجة '' میں کہا: ہمارے شیخ عابد سندھی نے اپنے رسالہ میں لکھا ہے کہ حدیث اُعمی سے بحالتِ حیات نبی کریم کی ذات سے توسل اور شفاعت طلب کرنے کا جائز ہونا معلوم ہوتا ہے، جہاں تک موت کے بعد کا مسلہ ہے تو طبرانی کی '' الکبیر'' میں عثمان بن حذیف کی روایت ہے کہ ایک شخص حضرت عثمان کے پاس آیا کر تا تھا.....الخ شوکانی نے '' تھنة الذاکرین'' میں کہا: حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے یہاں حضور علیق کے ذریعہ توسل اختیار کرنا جائز ہے، اس عقیدہ کے ساتھ کہ کرنے والا صرف اللہ تعالیٰ ہے، وہی

(جب آدم نے گناہ کاارتکاب کیا تو کہا: پر دردگار! میں تجھ ہے تحد کے ت کے داسطہ سے مانگتا ہوں کہ مجھ معاف کرد ہے، تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: آدم! تم نے تحد کو کیسے جانا حالانکہ ابھی میں نے ان کو پیدانہیں کیا؟ آدم نے کہا: پر دردگار! جب آپ نے مجھے پیدا کیا، میں نے اپنا سرا تھایا تو عرش کے ستونوں پر بیکھا ہوا دیکھا: لا اللہ اللہ محمد رسول اللہ، میں نے جان لیا کہ تو نے اپنے نام کے ساتھا پی سب سے زیادہ محبوب مخلوق کو رکھا ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: بی کہا: اے آدم! وہ سب سے زیادہ میر نے زد کی محبوب ہیں ۔ چونکہ تو نے ان کے تی کے داسطہ سے مانگا ہے اس لئے میں نے تم کو معاف کردیا، اگر تحد نہ ہوتے تو تم کو پیدا نہ کرتا)۔

ھ۔ اس آ دمی کی حدیث جس کو حضرت عثمان ؓ بن عفان کے پاس کوئی حاجت تھی ۔ طبر انی اور بیہ بھی نے روایت کی ہے کہ حضرت عثمان بن عفان کے پاس ان کے عہد خلافت میں ایک څخص آ تا رہتا تھا، حضرت عثمان اس کی طرف توجہ نہیں کرتے تھے، اور نہ ،ی اس کی ضرورت پر غور وفکر کرتے تھے، اس نے اس کی شکایت حضرت عثمان بن حذیف سے کی، انہوں نے کہا: وضوخانہ میں جا کر وضو کرو، پھر مسجد میں آ کر نماز پڑھو، اس کے بعد بید دعا پڑھو: ''اللھم انی اسالک و أتو جه بک الی کر بن فیقضی لی حاجتی '' (خدایا! میں تجھ سے مانگتا ہوں، اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں تیرے نی محمد انی نے روردگار کی طرف توجہ ہوتا ہوں تیرے نی محمد کے پر وردگار کی طرف توجہ کرتا ہوں تا کہ میر کی ضرورت پور کی ہوجائے،

النبوۃ ۵۹/۹۸ ۲ طبع دارالکتب العلمیہ ) میں روایت کرنے کے بعد کہا: اس سند سے اس کو روایت کرنے والے ننہا عبدالرحمن بن زید بن اسلم ہیں، جو ضعیف ہیں، ذہبی نے تلخیص المستد رک میں حاکم کی تضجیح پر اعتراض کرتے ہوئے کہا: بلکہ موضوع ہے، اورعبدالرحمٰن کمز ورہے۔

(٢) سورة اعراف (٢٠)

-191-

۸ / ۷۷ ۴، ۹۸ ۴، الطحطا وی علی الدر ۴ / ۱۹۹\_

بہت سے متأخرین کے عرف میں توسل سے مراد حضور علیکی ہے کے ذریعہ مشم دلانا اور آپ علیقہ کے ذریعہ مانگنا ہے، جبیہا کہ دوسرے انبیاء وصالحین کے ذریعہ اور جن کے بارے میں صلاح کا عقیدہ ہوان کے ذریعی مدلاتے ہیں۔ اس صورت میں نبی کے ذریعہ توسل سے وہ دومعنی مراد لیے جائیں گے جن کے صحیح ہونے پرمسلمانوں کا اتفاق ہے، اس کا ایک تيسرامعنى بھی مراد ہوتا ہے لیکن حدیث سے اس کا ثبوت نہیں۔ جائز معنی ہی میں سے حضرت عمر بن الخطاب کا بی قول ہے: ''خدایا! جب ہم پر قحط پڑتا تو تیرے نبی کا وسیلہ اختیار کرتے تھے، اور توبارش برسادیتا تھا،اب ہم تیرے نبی کے چچا کا وسیلہ اختیار کرتے ہیں تویانی دےدے''لیعنی ان کی دعاوسفارش کے ذریعہ توسل۔ فرمان بارى -: "وَابْتَغُوْا إلَيْهِ الوَسِيلَةَ"() (اور اس كا قرب تلاش کرو)، یعنی اللہ کی اطاعت سے اس کا قرب حاصل کرنا اوررسول کی اطاعت اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے، فرمان باری ہے: "مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهُ"<sup>(٢)</sup> (جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی ) یہ پہلا توسل ہی اصل دین ہے، کوئی مسلمان اس کامنگر نہیں۔ ر ہاحضور کی دعاوسفارش کے ذریعہ توسل (جیسا کہ حضرت عمر نے کیا) تو بیرحضور کی دعائے ذریعہ توسل ہے، حضور کی ذات کے ذریعہ نہیں، اوراسی وجہ سے حضور کے ذریعہ توسل سے (حضور کی وفات کے بعد ) ہٹ کر حضور کے چیاعباس کے ذریعہ توسل اختیار کیا، اگر توسل خود آپ کی ذات کے ذرایعہ ہوتا، تو بہتوسل حضرت عباس کے ذریعہ توسل سے اولی تھا، کیکن جب انہوں نے حضور علیقہ کے

کی ذات کے ذریعہ توسل ناجائز ہے،اور ذات کےعلاوہ کے ذریعہ توسل کے بارے میں ابن تیمیہ نے کہا: لفظ توسل سے تین امور مراد لئے جاتے ہیں،ان میں سے دومسلمانوں میں متفق علیہ ہیں۔ اول: اصل ایمان داسلام، اوروه نبی کریم علیه پرایمان اوران کی اطاعت کے ذریعہ توسل ہے۔ دوم: نبی کی دعا وسفارش (لیعنی حالت ِ زندگی میں )، بید بھی مفید ہےاس کے ذریعیة توسل دعا کرنے والے کے لئے ہوگا ،اور وہ اس کی سفارش کریں گے،اس پرمسلمانوں کا اتفاق ہے۔ ان دونوں معانی میں سے سی کے ذریعہ توسل کامنکر کافر اور مرتد ہے، اس سے توبہ کرائی جائے گی، اگر توبہ کرلے تو ٹھک ہے، ور نہ ارتداد کی حالت میں اس کو قتل کردیا جائے گا، ہاں حضور علیقہ پر ایمان،ادرآ یہ کی اطاعت کے ذریعہ توسل ہی اصل دین ہے، بید بن اسلام کی بدیہی معلومات میں سے ہے، خاص وعام ہرایک کواس کاعلم ہے،اس معنی کے منگر کا گفرخاص وعام ہرایک کے لئے ظاہر ہے۔ ر باحضور علیق کی دعا اور آپ کی سفارش اور مسلمانوں کا اس سے فائدہ اٹھانا تو اس کا منکر بھی کافر ہے،لیکن بد کفریہلے کے مقابلہ میں پوشیدہ ہے،اگرکوئی جہالت کے سبب اس کاا نکار کرتے واس کو بتاياجائے گا،اگر پھربھی اپنے انکار پرمصر ہوتو وہ مرتد ہوگا۔ د نیا میں حضور علیلیہ کی دعا وسفارش کا اہل قبلہ میں سے کوئی منگر نہیں،اور قیامت میں سفارش کے تعلق سےاہل سنت و جماعت یعنی صحابہ کرام، تابعین اورائمہ اربعہ وغیرہ کی رائے ہے کہ حضور علیق کے لئے خصوصی اورعمومی سفار شات ہیں۔ ر باصحابہ کے کلام میں وارد حضور علیقہ کے ذریعہ توسل اور آپ

علیلیہ کے ذریعہ اللہ کی طرف متوجہ ہونا توصحابہ کی اس سے مراد حضور علیلیہ کی دعا اور آپ کی سفارش کے ذریعہ توسل ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مانده/۳۵\_

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساء (۸۰ ـ

کے لئے اختیار کیا جاتا ہے، (اور بیسب سے بڑا وسیلہ ہے) اور بسا اوقات اس کاتوسل دعامیں اختیار کیا جاتا ہے (جبیہا کہ آپ نے ان کی نظائر کا ذکر کیا ہے)، لہذا قائل کے اس قول: میں تیرے نبی محمد کے دسیلہ سے مانگتا ہوں، کواس پر محمول کیا جائے کہاس کی مراد بیہ ہے کہ میں حضور پر اپنے ایمان اور حضور سے اپنی محبت کے وسیلہ سے مانگتا ہوں، اور حضور پراپنے ایمان اور آپ سے این محبت کا توسل اختیار کرتا ہوں، وغیرہ اور آپ نے لکھا ہے کہ بیہ بلااختلاف جائز ہے؟ تواس کا جواب بید دیا جائے گا کہ جس نے بیہ عنی مرادلیا وہ اس سلسلہ میں بلا اختلاف حق وصواب پر ہے، اور اگر اسی معنی پر ان اسلاف کے کلام کو محمول کیا جائے، جنہوں نے وفات کے بعد حضور عليقي کے ذریعہ توسل اختیار کیا، جیسا کہ بعض صحابہ وتابعین ے اور امام احمد وغیرہ سے منقول ہے، توبیہ بہتر ہوگا، اور اس صورت میں مسّلہ میں کوئی اختلاف نہیں رہ جائے گا،لیکن اکثر عوام اس لفظ کو بول کریڈ میں ارزمیں لیتے،اورا یسے ہی لوگوں پر کی کرنے والوں نے نگیر کی ہے، بدایسے ہی ہے جیسا کہ صحابہ کرام حضور کے ذریعہ توسل سے حضور کی دعا وسفارش کے ذریعہ توسل مراد کیتے تھے، اور بیہ بلااختلاف جائز ہے۔

آگ ابن تیمیہ کہتے ہیں: جس چیز کے امام ابو حنیفہ ،ان کے اصحاب اور دوسر ےعلاء قائل ہیں (لیعنی مخلوق کے ذریعہ یا انبیاء کے حق ، یا کسی اور چیز کے ذریعہ، اللہ تعالیٰ سے مانگنا نا جائز ہے ) اس میں ضمناً دو چیزیں داخل ہیں جیسا کہ گز را۔ اول: اس کے ذریعہ اللہ سبحا نہ وتعالیٰ کی قشم کھا نا، اور سے جمہور علاء

کے نزدیک ممنوع ہے جیسا کہ گزرا، اسی طرح کعبہ اور مقامات مقدسہ کی تشم کھاناممنوع ہے،اس پر فقہاء کاا تفاق ہے۔ دوم:اس کے ذریعہ سے مانگنا،اس کو پچھلوگ جائز کہتے ہیں،اس ذریعہ توسل کو چھوڑ کر حضرت عباس کے ذریعہ توسل اختیار کیا تو معلوم ہوا کہ جو چیز حضور کی زندگی میں کی گئی تھی وہ موت کے سبب محال ہوگئی، اس کے برخلاف وہ توسل جو حضور پر ایمان اور آپ کی اطاعت ہے، وہ ہمیشہ کے لئے مشروع ہے۔

تیسرامعنی: حضور علیقیہ کے ذریعہ توسل یعنی حضور علیقیہ کی ذات کے ذریعہ اللہ کوشم دینا، اور آپ کی ذات کے ذریعہ سوال کرنا، یہی وہ توسل ہے جس کو صحابہ کرام استسقاء وغیرہ میں نہیں کرتے تھے، نہ آپ کی زندگی میں، نہ موت کے بعد، نہ حضور علیقیہ کی قبر کے پاس، نہ کسی اور جگہ، مسلمانوں کے یہاں مشہور دعاؤں میں بھی اس کا ذکر نہیں، ہاں اس طرح کی چیز بعض ضعیف مرفوع وموقوف احادیث میں یا ایسے لوگوں کے حوالہ سے ملتی ہے جن کا قول جستے نہیں۔

پھرابن تیمید کہتے ہیں بخلوقات کی قشم کھانا جمہور کے نز دیک حرام ہے، یہی امام ابو حذیفہ کا مذہب اور مذہب شافعی واحمد میں ایک قول ہے، اس پر اجماع صحابہ فقل کیا گیا ہے، ایک قول ہے کہ: بد مکروہ تنزیہی ہے، لیکن پہلاقول اضح ہے<sup>(1)</sup> ۔

اللہ تعالیٰ پر نبی پاک علیقہ کی قشم دینا (حضور علیقہ کے ذریعہ سے سوال کرنافشم دینے کے معنی میں ہے ) بھی اسی قشم سے ہے<sup>(1)</sup> ۔

ابن تیمیہ کی رائے ہے کہ بایں الفاظ توسل:'' میں تیرے نبی محمد کے ذریعہ سے مانگتا ہوں' جائز ہے، اگر'' مضاف' کی نقد یر کے ساتھ ہو، اسی کے بارے میں وہ کہتے ہیں: اگر کہا جائے: اگر حضور پر ایمان، آپ سے محبت اور آپ کی اطاعت کے ذریعہ توسل کی دو صورتیں ہیں: بسااوقات اس کا توسل اللہ کے ثواب اور اس کی جنت

(۱) الموسوعة الفقهيه کويت ۲۷ ۳۲ ۲ اوراس کے بعد کے صفحات۔

(۲) قاعدة جليله (<sup>0</sup>) - قاعدة جليله (<sup>0</sup>)

جس کے بارے میں وہ جانتا ہے کہ وہ اس کی قسم پوری کردے گا، قسم پوری کرنا بعض بندوں کے ساتھ خاص ہے، اور ما نگنے والوں کو دینا عام ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ مجبور و مظلوم کی دعا قبول کرتا ہے گو کہ کافر ہو، اور صحیح حدیث میں ہے کہ حضور علیظیقہ نے فر مایا: ''ما من مسلم یدعو بدعوۃ لیس فیھا اٹم ولا قطیعۃ رحم الل أعطاہ الله بھا احدی ثلاث: اما أن تعجل له دعو ته، و إما أن یدخر ھا له في الآخر ۃ مثلها، و إما أن یصر ف أعطاہ الله بھا احدی ثلاث: اما أن تعجل له دعو ته، و إما أن یدخر ھا له في الآخر ۃ مثلها، و إما أن یصر ف أحشو ''(<sup>1</sup>) ( جو مسلمان بھی کو کی ایسی دعا کر ے جس میں گناہ یا قطع رحی نہیں تو اللہ تعالیٰ اس کو اس کے عوض تین چیز وں میں سے کو کی ایک چیز عطا کرتے ہیں: فوری طور پر اس کی دعا کہ مطابق دے دیا جا تا ہے، یا آخرت میں اس کے لئے اسی کے بقد رحفوظ کر دیا جا تا ہما: تب تو ہم کثرت سے دعا کریں گے، حضور علیک نے فرمایا: اللہ تعالیٰ اس سے جمی بڑھ کر ہے )۔

انبیا کے ذریعہ یہ توسل یعنی ان کے ذریعہ سے سوال کرنا (اور اس کو امام ابوحنیفہ اور ان کے اصحاب وغیرہ نے ناجائز کہا ہے) امام مالک کے مذہب معروف میں اس کے خلاف نہیں، اور جس نے بھی امام مالک کے حوالہ سے نبی کے ذریعہ توسل یعنی نبی پاک کی قسم دینے یا آپ علیق کے ذریعہ سے سوال کرنے کا جوازنقل کیا ہے اس کے پاس امام مالک اور ان کے اصحاب کی طرف سے کوئی فقل نہیں ۔

(۱) حديث: "ما من مسلم يدعو الله بدعوة ليس فيها إثم ..... "كى روايت احمد (۱۸/۳ طبع الميمنيه ) اور حاكم (۱/ ۹۳ م طبع دائرة المعارف العثمانيه ) فى ب-، حاكم فى الكوشيخ قرارديا ب-اورد بمى في الى كائير كى ب-

سلسلہ میں بعض اسلاف کے آثار منقول ہیں،اور بہر بہت سے لوگوں کی دعامیں موجود ہے، حضور علیقہ سے اس سلسلہ میں جواحادیث مروى بين سب ضعيف بين بلكه موضوع بين، آب علي الله سے كوئي الیں حدیث ثابت نہیں ہےجس کے بارے میں تصور ہو کہ ان کے لئے اس میں حجت ودلیل ہے، البیتہ اند ھے والی حدیث ہے جس کو حضور عليلية نے بہ دعا پڑھنے کی تلقین کی تھی:'' میں مانگتا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں تیرے نبی محمد کے ذریعہ سے جونبی رحمت ہیں''<sup>(1)</sup>اس حدیث میں ان کے لئے کوئی حجت ودلیل نہیں ، کیوں کہ اس سے صراحناً معلوم ہوتا ہے کہ اس نے محض آپ علیظہ کی دعا وسفارش کے ذریعہ توسل اختیار کیا تھا، اور یہ حضور ﷺ سے دعا کرنے کی درخواست ہے،اور حضور علیقہ نے اس کو یہ کہنے کی تعلیم دی تھی:'' خدایا! ان کومیرے بارے میں سفارش بنا''، اوراسی وجہ سے جب حضور علیک نے اس کے لئے دعا فرمائی تو اللہ تعالیٰ نے اس کی بینائی لوٹادی، اور یہ حضور علیقہ کامعجز ہ تھا، اورا گر دوسرے اند ھے جن کے لئے حضور علیقہ نے دعانہیں کی ہے آپ علیقہ کے ذرىيدد ما كراليس گرتوان كى حالت اس اند ھے كى تى نەہوگى <sup>(٢)</sup> \_ انبیاء وصالحین کے ذریعہ درخواست کے بارے میں اختلاف کی گنجائش ہے، لیکن ان کے ذریعہ تسم دینے میں نہیں ، اس لئے کہ سوال ودرخواست اورقتم دینے میں بہت فرق ہے، سوال کرنے والا ذلیل وعاجز ہوتا ہے، قبولیت کے مناسب سبب کے ذریعہ سوال کرتا اور مانگتا ہے، جبکہ قسم دینے والا اس سے اعلیٰ درجہ کا ہے، کیونکہ وہ طلب کرنے والا اور قتم کے ذریعہ اپنے مطالبہ کومؤ کد کرنے والا ہوتا ہے قتم دینے والاکسی ایسے ہی څخص کی قتم دیتا ہے

- حدیث انمی کی تخریخ فقرہ ۸ کے تحت گذر چکی ہے۔
  - (۲) قاعدة جليله (۲۳ -

نبی ﷺ کے ذریعہ توسل کے بارے میں گزشتہ اختلاف سے الگنہیں ہے<sup>(۱)</sup>۔

آگ کہتے ہیں: اہل علم میں سے کسی نے نہیں کہا کہ اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے سوال کیا جائے، نہ کسی نبی کے وسیلہ سے، نہ کسی غیر نبی کے وسیلہ سے، اسی طرح جس نے امام ما لک سے فقل کیا ہے کہ انہوں نے رسول یا کسی دوسرے سے ان کی موت کے بعد سوال کو جائز کہا ہے، یا امام ما لک کے علاوہ دوسرے ائمہ مسلمین مثلاً شافتی واحمد وغیرہ سے فقل کیا ہے، اس نے ان پر افتر اء پر دازی کی ہے<sup>(1)</sup> ہ کی بنیا د پر تکفیر حرام اور گناہ ہے۔ مسئلہ میں اختلاف نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں: کسی نے سے نہیں

کہا کہ جس نے قول اول کوا ختیار کیا وہ کا فر ہوگیا، کیونکہ اس کی تکفیر کہا کہ جس نے قول اول کوا ختیار کیا وہ کا فر ہوگیا، کیونکہ اس کی تکفیر وعیاں نہیں، اور کفر دین کی کسی بدیہی معلومات یا متواتر وا جماعی احکام کے انکار ہی سے ہوتا ہے، بلکہ اس طرح کی چیز وں کی بنیاد پر تکفیر کرنے والاسخت سز ااور تعزیر کامستخق ہے، جو اس جیسے دین میں افتراء کرنے والوں کو ملنی چاہئے، خصوصاً حضور علیق کے اس فرمان کے ہوتے ہوئے: ''ایما رجل قال لا خیہ: یا کافر فقد باء بہ أحد ہما''<sup>(1)</sup> (جس نے اپنے بھائی کو کا فر کہہ کر پکارا تو وہ ان میں سے کسی ایک پر آپڑے گا)۔

- (۱) قاعدة جليله رض ۲۴ ۲۲ -
- (۲) مجموعه قمادی ابن تیمید ۱۰۲۷-۱-حدیث: "أیما رجل قال لأخیه یا کافر فقد باء به أحدهما" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۰ ۱۳ طبع السلفیه) اور سلم (۱۹۷ طبع الحلمی) نے حضرت عبداللہ بن عمر سے کی ہے۔
- (۱) وفاء الوفاء ۳۷ ۵۷ ۱۰ المدخل ۲۴۹۱، تفسیر روح المعانی ۲/۸۲۱، تحفة الاحوذی ۱۰ ( ۳۳، تحفة الذاکرین للشو کانی ۲۷۔

سدی نے کہا:"و کَلاتُسُرِ فُوُا" کامعنی ہے:ایپ سارے اموال عطانہ کردو کہ فقیر بن کر بیٹھ جاؤ۔ لہذا" تو سعہ'" اسراف' کی ضد ہے کہ' تو سعہ 'محمود ہے، کیونکہ خرچہ کی مقدار میں شرعی حد سے تجاوز نہیں ہوتا۔

ب-قصدوا قتصاد: ۳- قصد ادر اقتصاد کا ایک معنی اسراف ادر تقتیر (تنگی کرنا) کے درمیان رہنا ہے<sup>(1)</sup>اوروہ یہ ہے کہ بقدر ضرورت خرچ ہو۔

5- قنیر اورا قتار: ۲۹- تقیر اورا قتار بہ ہے کہ ضرورت سے کم خرچ کیا جائے، فرمان باری ہے:"وَالَّذِیْنَ إِذَا أَنْفَقُوْا لَمْ یُسُرِفُوا وَلَمْ يَقُتُرُوا وَ كَانَ بَیْنَ ذٰلِکَ قَوَامًا"<sup>(۲)</sup> (اوروہ لوگ جب خرچ کرنے لگتے ہیں تو نہ فضول خرچی کرتے ہیں اور نہ تکی کرتے ہیں اور اس کے درمیان ان کا خرچ اعتدال پر ہتا ہے)۔

شرعی حکم: ۵-مسلمان کااپنی ذات اوراپنی عیال کے نفقہ میں توسع سنت ہے، کیونکہ فرمان باری ہے: ''قُلُ مَنُ حَوَّمَ زِيُنَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخُوجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الوِّزُقِ''<sup>(۳)</sup> (آپ کہتے کہ اللّہ کی زینت کو جواس نے اپنے بندوں کے لئے بنائی ہے کس نے حرام کردیا ہے اور کھانے کی پاکیزہ چیزوں کو )، اور فرمان نبوی ہے: ''إن الله يحب

- (۱) لسان العرب۔
- (۲) سورهٔ فرقان/۲۷\_
- (٣) سورة اعراف (٣٢

توسعه

تعريف: ١-توسعه اورتوسيح لغت ميں: و سع الشيء كا مصدر ہے، ليحنى اس كووسيح بنانا، بيضيق (تنگى پيدا كرنا) كى ضد ہے، و سع الله عليه في الوذق: كامعنى ہے: اللہ نے اسكوفنى بنا يا<sup>(1)</sup> -رزق ياخرچه ميں'' توسعه' اور'' بسط' كا ايک ہى معنى ہے،'' المصباح المنير ''ميں ہے: البسطة: ليعنى وسعت، اور بسط الله الوذق: كامعنى ہے: اللہ نے رزق ميں فراخى اور كثرت دى، اور "كل البسط"<sup>(1)</sup> سے اسراف وتبذير كى طرف اشارہ ہے<sup>(m)</sup> اورتوسعدا سراف كى ضد ہے۔ توسعه كا اصطلاحى معنى اس سے الگنہيں۔

متعلقہ الفاظ: الف – اسراف وتبذیر: ۲ – لغت میں اسراف کامعنی: فضول خرچی کرنا، غافل کرنا اور خطا کرنا ہے، ایاس بن معاویہ نے کہا: جو چیز بھی اللہ کے حکم سے زیادہ ہووہ ''سرف' اور'' اسراف' ہے۔ تبذیر کے معنی کے بارے میں امام شافعیؓ کہتے ہیں: تبذیر ناحق مال خرچ کرنا ہے، کارخیر میں خرچ تبذیر نہیں کہلاتا، یہی جمہور کاقول ہے <sup>(س)</sup>۔ (۱) القاموں مادہ:''وسے''۔ (۳) المصبات المنیر ۔

(۴) القرطبی •۱۱/۷۸٬۲۴ طبع کتاب الشعب۔

فهو خیر لک،<sup>(1)</sup> (اے اللہ کے رسول! میں اپنی توبہ اس طرح پوری کرنا چاہتا ہوں کہ میں اپنا سارا مال اللہ اور رسول کے واسط صدقہ کر کے الگ ہوجا وَل، آپ علیقہ نے فرمایا: تھوڑا سا اپن لئے رہنے دو، یہی تہمار حق میں بہتر ہے)۔ حضرت ابوہریرہ کی روایت ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا: "الید العلیا خیر من الید السفلی وابدأ بمن تعول و خیر الصدقة ما کان عن ظہر غنی"<sup>(1)</sup> (او پر والا ہاتھ نیچ والے ہاتھ سے بہتر ہے، پہلے اپنے ان لوگوں سے شروع کرو جو تہماری کفالت میں ہیں، اور عدہ خیرات وہی ہے جو بے نیازی کے ساتھ ہو۔

جن اوقات میں توسع کی تا کید ہے: الف - عید بن اور جمعہ میں توسع: ۲ - ایام عید میں اہل وعیال کے نفقہ میں توسع کی مشروعیت مؤکد ہوجاتی ہے کہ ان کے لئے انواع واقسام کی چزیں مہیا کرے، جوان کی خوش طبعی اور عبادت کی تھکن کے بعد جسمانی راحت کا سامان ہو، نیز عید میں خوشی کا اظہار دین اسلام کا شعار ہے، ایام عید میں، مسجد اور دوسر کی جگہ میں کھیل کو دمباح ہے، بشر طیکہ اس طریقہ پر ہوجس کا ذکر صبشیوں کے اپنے ہتھیا روں سے کھیلنے کے بارے میں حضرت عا کشر کی حدیث میں ہے۔ مستحب ہے کہ انسان صفائی کرے، اپنا بہترین کپڑ ایس ہنے، خوش ہو لگائے اور مسواک کرے (<sup>۳)</sup>

أن يرى أثر نعمته على عبده<sup>(()</sup> (الله تعالى كو پسند ہے كه اپن بند برا پنى دى ہوئى نعمت كا اثر و كيھے ) نيز فرمايا: فإن الله إذا أنعم على عبد أحب أن يرى أثر نعمته عليه <sup>((1)</sup> (اس لئے كه الله تعالى جب كسى بنده كونعت عطا كرتے ہيں تو چاہتے ہيں كه اس پر الله كى نعمت كا اثر ظاہر ہو ) \_

لىكىن شرط ب كداس ميں فضول خرچى اور تكبر نە ہو، اس لئے كەفرمان بارى ب: "وَتُحُلُوا وَاشُوَبُوا وَلَا تُسُوِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسُوِفِيْنَ"<sup>(m)</sup> (اور كھا وَاور يوليكن اسراف سے كام نەلو بېتىك وە مسرفوں كو پسندنېيى كرتا ہے)-

نيز فرمان نبوى ہے: "كلوا واشربوا والبسوا وتصدقوا في غير إسراف ولامخيلة<sup>، (٣)</sup> (كھاؤ، پو، پېنواورصدقه كرو، ليكن فضول خرچى اور كبرنه ہو) \_

صدقد اور خیرات میں توسع کے لئے شرط ہے کہ انسان صدقہ کرنے کے بعد بھی بے نیاز رہے، اس لئے کہ حضرت کعب بن ما لک کی روایت ہے کہ میں نے عرض کیا:"فقلت یا رسول الله: إن من توبتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله ورسوله عَلَيْكَ بعض مالک فقال رسول الله عَلَيْكَ " أمسك عليك بعض مالک

- (۱) حدیث:"ان الله یحب أن یری أثر نعمته علی عبده" کی روایت تر ندی(۵ / ۱۲۱ طنی<sup>مصطف</sup>ال<sup>کل</sup>ی) نے کی ہے،اورکہا: بیحدیث<sup>حس</sup>ن ہے۔
- (۲) حدیث: "فإن الله إذا أنعم على عبد أحب أن يرى أثر نعمته عليه" کی روایت احمد (۳ م ۲۷، ۲۷ ۲ طبع المكتب الإسلامی) اوراتی كے مش تر ندى (۵ م ۲۲ اطبع مصطفی الحکمی) نے کی ہے، اور تر ندى نے کہا: بیر حدیث حسن ہے۔
  - (۳) سورهٔ اعراف را ۳
- (٣) حديث: "كلوا واشربوا والبسوا وتصدقوا في غير إسراف ولا مخيلة" كى روايت احمد نے المسند ( ١٠ ٢٢٢ طبح دارالمعارف) ميں كى ہے، شخ احمد شاكر نے اس كى اسادكوني كہا ہے۔

آپ خريد ليځ ، عيد کے دن اور وفود کی آمد پر اس کو پہنا تيلي اور يا تيلي اور اور وفود کی آمد پر اس کو پہنا تيلي اور اور ولود کی آمد پر اس کو پہنا تيلي اور اور ولو کا لباس ہے جن کا آخرت ميں نعتوں ميں کو کی حصہ بيں ہے ) اور ''المغنی' ميں ہے : اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ ان موقعوں پر ان کے اور ''المغنی' ميں ہے : اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ ان موقعوں پر ان کے بیاں خواہور ت لباس کا اہتما م کرنا معروف تھا ('') اور نه کی کی کی کی کی کی کی کی کی کر اور کی حصہ بيں ہے کہ معروف تھا ('') اور '' ان کی کی کی کر ہو ہوں پر ان کے بیاں ہے کہ ان موقعوں پر ان کے بیاں خواہور ت لباس کا اہتما م کرنا معروف تھا ('') اور ثان کے شوکا نی نہ کی کہ ای خواہور ت لباس کی کی کہ معروف تھا ('') ہے کہ معروف تھا ('') ہے معروف تھا ('') ہے معروف تو الباس کی کہ معروف تھا ('') ہو معروف تی کہ کہ کہ معروف ت مون کی کہ معروف ت معرف ت معروف ت معرف ت معرف ت معرف ت معرف ت معرف ت معروف ت معرف ت معروف ت معرف ت معروف ت معروف ت معروف ت معروف ت ت معروف ت معرف ت م

حضرت عائشہ نے کہا کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''ما علی أحد کم إن وجد أن يتخذ ثوبين ليوم الجمعة سوى ثوبي مهنته''<sup>(۵)</sup> (اگرس کے پاس استطاعت موتوکوئی حرج نہيں کہ ايک شخص

- (۱) حدیث: "إنما هذه لباس من لا خلاق له" کی روایت بخاری
  (۱) حدیث: "النامی السلفیہ) نے کی ہے۔
  - (۲) المغنی۲/۰۷۷
  - (۳) نیل الأوطار ۳/۲۸۴
- (۳) حدیث: "کان یلبس بود حبوة فی کل عید" کی روایت شافعی نے اپنی کتاب" الأم" (۱/ ۲۳۳ طبع دارالمعرفه) میں کی ہے اور امام شافعی ہی کی سند سے اس کو پیچی (۳۰ / ۲۸ طبع دارالمعرفه) نے روایت کیا ہے، اور اس کو علی بن حسین نے مرسلا روایت کیا ہے ( دیکھئے: جامع التحصیل رض ۳۹۹ طبع الدارالعربیہ)۔
- (۵) حديث: "ما على أحدكم إن وجد أن يتخذ ثوبين ليوم الجمعة سوى ثوبي مهنته" كى روايت الوداؤد (۱/ ۲۵۰ طبع عزت عبير دعاس)، ابن ماجه (۱/ ۸ ۳ طبع عليمي الحلى) اورابن حبان (۳۸ م ۱۹۳ طبع دار الكتب

اس کی دلیل مد ہے کہ حضرت عائشہ نے کہا: حضور علیق میر ب یاس تشریف لائے، اس وقت دولڑ کیاں میرے گھر میں '' بعاث' کی لڑائی کا قصہگارہی تھیں، آپ ﷺ بچھونے پر لیٹ گئے،اورا پنامنہ چیرلیا، ابوبکر آئے، انہوں نے مجھے جھڑکا، اور کہا: بیہ شیطانی راگ حضورا کرم علیلیہ کے سامنے؟ تو آپ علیقہ نے ان کی طرف منہ كرككها: "دعهما، فلما غفل غمزتهما فخرجتا" ( تَجْورْ دو، جب ابوبکر دوسرے کام میں لگ گئے تو میں نے ان لڑ کیوں کو اشارہ کیا، وہ چل دیں)،اور ہشام کی روایت میں ہے:"یا أباب کو إن لكل قوم عيداً وهذا عيدنا"(ا) ابربكر! برقوم مي عير ہوا کرتی ہے، اور آج ہماری عید ہے) مدیمید کا دن تھا، اس دن حبش لوگ ڈ ھالوں اور برچھیوں سے کھیل کرتے تھے، یا تو میں نے حضور علينة سے خواہش ظاہر کی یا خود آب علينة نے فرمایا: تم يد کھيل د کیھنا چاہتی ہو؟ میں نے عرض کیا: جی ہاں، آپ علیظیہ نے مجھے این پیچیے کھڑا کرلیا، میرا گال آپ علیق کے گال پرتھا، آپ صلاية عايشة فرمات تھے: "دونكم يا بنى أرفدة" (كھيو، كھيوا بن ارفدہ) جب میں اکتا گئی تو آپ علیظہ نے فرمایا: بس؟ میں نے کہا: مان، آب عليمة في فرمايا: اچهاجادً)<sup>(٢)</sup> -

حضرت عبدالللہ بن عمر ؓ کی روایت ہے کہ حضرت عمر نے ایک موٹے رئیٹمی کپڑ بے کا چونہ جو بازار میں بک رہا تھا خریدا اوراس کو لے کر حضور علیق کی خدمت میں آئے اور کہنے لگے: یارسول الللہ! میہ

- (۱) بیلی حدیث: "دعهما" فلما غفل غمز تهما فخر جتا" کی روایت بخاری (۲/ ۲۰ ۲ ۲ طبع السلفیه) نے کی ہے، اور دوسری حدیث: "یا أباب کر ان لکل قوم عیدا و هذا عیدنا" کی روایت بھی بخاری (۲/ ۲۵ ۲ ۲ طبع السلفیه) نے کی ہے، اور اس کی روایت مسلم (۲/ ۲۰۵، ۲۰۹ طبع عیسی الحلبی) نے کی ہے۔
- (۲) فتح الباری ۵ / ۱۱۴، حدیث: "دونکم یابنی أد فدة" کی روایت بخاری (۲/ ۴،۴،۴ طبع التلفیه) اور مسلم (۲/ ۴۰،۶ طبع عیسی الحکمی) نے کی ہے۔

اپنے عام استعال کے کپڑوں کے علاوہ جمعہ کے دن کے لئے ایک جوڑا بنالے)۔

امام مالک نے کہا: میں نے اہل علم سے سنا ہے کہ وہ ہر عید کو نوشہواور زیب وزینت پیند کرتے تھے، اور امام کے لئے بیزیادہ ضروری ہے، کیونکہ ان کے در میان اس پر سب کی نظر پڑتی ہے، البتہ معتکف کے لئے مستحب ہے کہ اپنے اعتکاف والے کپڑے میں نگلے تا کہ اس پر عبادت وفریف کا اثر باقی رہے، اور امام احمد نے مروزی کی روایت میں کہا: طاؤس کپڑے کو مزین کرنے کا حکم دیتے تھے، جبکہ عطاء کہتے تھے اور انہوں نے اپنے اعتکاف کے کپڑے میں نگلنے کے استحباب کا ذکر دو مری جگہ کیا ہے<sup>(1)</sup>۔ عیدین کے موقع پر توسع میں عید الاضحیٰ میں قربانی، اور عید الفطر

يد ياف ون پرون يان يورون مان رو يان (بان ارو ير ميں صدقه فطر داخل ہے۔

ب-رمضان ميں توسع: 2-رمضان ميں توسع مستحب بے ليکن فضول تر چی اور تکبر نہ ہو، اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ نے فرما یا:"کان رسول الله عَلَيْكِ أجود الناس بالخير، وکان أجود مايکون حين يلقاہ جبريل، وکان جبريل عليه السلام يلقاہ کل ليلة في رمضان حتى ينسلخ يعرض عليه النبي عَلَيْكِ القرآن، فإذا لقيه جبريل عليه السلام کان أجود بالخير من الريح المرسلة"<sup>(1)</sup>

- العلميہ ) نے کی ہے، بوصیری نے کہا: اس کی اسناد صحیح ہے اور اس کے رجال ثقتہ ہیں (الز دائد ا / اسلاط جو الد ار العربيہ ) اور سیہ بر وایت عائشہ ہے۔
  - (۱) المغنی ۲/۰۷۳
- (۲) حدیث: "کان رسول الله أجود الناس بالخیر و کان أجود ....."
  کیروایت بخاری (۱/ ۲۰ ۳ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔

(رسول الله عليك سب سے زيادہ تخی تھے، اور سب سے زيادہ سخاوت اس وقت ہوتی جب آپ عليك سے جرئيل ملا كرتے اور حضرت جبرئيل رمضان كى ہررات ميں مہينہ كے اخير تك آپ عليك سے ملا كرتے تھے اور آپ عليك كساتھ قر آن كا دور كرتے تھے، غرض حضور عليك في خير كے معاملہ ميں بار آ ور ہوا (مانسون) سے بھى زيادہ تخی تھے)۔

حضرت انس سی دوایت ہے کہ عرض کیا گیا: اے اللہ کے رسول علیقہ! کون سا صدقہ سب سے افضل ہے؟ فرمایا: "صدقة د مضان " (رمضان کا صدقہ)<sup>(1)</sup>" المجموع" میں ہے: ہمارے اصحاب نے کہا: سخاوت اور احسان ماہ رمضان میں مستحب ہے، اور عشرہ اخیرہ میں حضور علیقہ اور سلف کی اقتداء میں افضل ہے، نیز اس لئے کہ میعزت وشرافت کا مہینہ ہے، اس میں نیکی دوسرے مہینہ کی نیکی سے افضل ہے، نیز اس لئے کہ اس مہینہ میں لوگ کسپ معاش سے ہٹ کر روز ے اور کثرت سے عبادت میں مصروف ہوتے ہیں لہذا انہیں اس ماہ میں غم خوار کی کی ضرورت ہے<sup>(1)</sup>

5- یوم عاشوراء میں توسع: ۸- بعض فقہاء نے کہا:عاشوراء میں اپنے اہل وعیال کے لئے توسع مستحب ہے<sup>(۳)</sup>، ان کی دلیل حضرت ابو ہر یرڈ کی بیرحدیث ہے کہ رسول اللہ علیف نے فرمایا: ''من و سع علی أهله في یوم

- (۱) حدیث: "قیل: یا رسول الله: فأي الصدقة أفضل قال: صدقة في رمضان "كى روايت تر ندى ( ۲ / ۵۲ طيع مصطفى الحلى) نے كى ہے اور كها: بير حديث غريب ہے، صدقه بن موى محدثين كے نزد يك الى درجه كا قوى نہيں ہے۔
  - (۲) فتخالباری۸/۱۵۱\_
- (۳) الترغیب والتر ہیب ۲۷۷۷، المدخل لابن الحاج الر ۲۸۳ اور اس کے بعد کے صفحات۔

کے سبب بدن کم زور ہوجاتا ہے، نفس میں مردنی چھاجاتی ہے، اور عبادت میں کم زوری پیدا ہوتی ہے، اور بیدایسی چیز ہے جس سے شریعت منع کرتی ہے، اور عقل کے بھی خلاف ہے، جونفس کو بقدر ضرورت نہ دے نیکی اور زہد میں اس کا کوئی حصہ نہیں، کیونکہ اس نے نفس کو کم زوری اور بے بسی کے سبب جن نیکیوں کی انجام دہی سے روک دیا ہے، ان کا اجرو ثواب بہت زیادہ ہے، فرمان باری ہے: "وَ کُلُوْ اوَ اَشُرَبُوْ اوَلَا تُسُوِ فُوْاً"<sup>(1)</sup> (اور کھا وَ اور پولیکن اسراف سے کام نہ لو)۔

بقدر ضرورت سے زائد کے بارے میں دوختلف اقوال ہیں۔ ایک قول ہے کہ حرام ہے، دوسراقول یہ ہے کہ مکروہ ہے، ابن العربی نے کہا: یہی صحیح ہے، اس لئے کہ آسودگی کی مقدار علاقہ، زمانہ، عمر اور کھانے کے اعتبار سے مختلف ہوتی ہے، ایک قول ہے کہ کم کھانے میں ہمت سے فائد ہے ہیں: مثلاً آ دمی کی جسمانی صحت بہت اچھی رہتی ہم، حافظ زیادہ عمدہ ہوتا ہے، ذہانت بہت تیز ہوتی ہے، نیند کم آتی ہے، ہم افظ زیادہ عمدہ ہوتا ہے، ذہانت بہت تیز ہوتی ہے، نیند کم آتی ہے، طبیعت ہلکی رہتی ہے، جبکہ زیادہ کھانا پینا معدہ کو ہو جھل کر دیتا ہے، انسان کواپنی مالک کی خدمت اور دوسر کا رخیر میں حصہ لینے سے روک دیتا ہے اور اگر اس حد سے بھی گز رجائے، اور اس کو واجبات کی ادائیگی سے روک دیتو سیاس کے لئے حرام ہواور وہ کھانے پینے میں بے جاخر چ روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: میں عمدہ گو شت کا ترید کھا کر خدمت نہوی علیک میں حاضر ہوا اور میں ڈکار لے رہا تھا، حضور علیک ہے نہوی علیک من جشائک أبا جحیفة، فإن أکشر الناس شبعا فی الدنیا أطول کھم یوم القیامة جو عا، <sup>(1)</sup> (ابو جریفہ!

- (۱) سورهٔ اعراف راس.
- (۲) حديث: "كف من جشائك فإن أكثر الناس في الدنيا شبعا أكثرها يوم القيامة جوعا" كى روايت حاكم (۱۲۱/۳ طبع دارالكتاب

عاشوراء أو سع الله عليه سائر سنته "<sup>(1)</sup> (جوعا شوراء كرن ايخ ابل وعيال ك لئتوسع كر ع اللد تعالى اس ك لئ سال بحروسعت بيداكرد حكا) ـ ابن تيميد نه ابني كتاب: " اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة اصحاب الجيم " مين كها: ابل وعيال ك لئتوسع ك بار \_ مين معروف آ نار منقول بين ، جن مين ساعلى ابرا بيم بن محد بن منتشركى ايخ والد س منقول بين ، جن مين ساعلى ابرا بيم بن محد بن منتشركى ايخ والد س منقول بين ، جن مين ساعلى ابرا بيم بن محد بن منتشركى ايخ والد س منقول بين ، جن مين ساعلى ابرا بيم بن محد بن منتشركى ايخ والد س منقول مين ، جن مين ساعلى ابرا بيم بن محد بن منتشركى ايخ والد س منقول مين ، جن مين ساعلى ابرا بيم بن محد بن منتشركى ايخ والد س منقول بين ، جن مين ساعلى ابرا بيم بن محد بن منتشركى ايخ والد س اين مين مين مين و منع على أهله يوم عاشوراء و منع الله منقول بين ، جن مين ساعل محلوم مين من منتشركى اي ايك بسند بات م جس كا قائل معلوم نبين م، آ گرانهون ن كها: عاشوراء كدن خرچ مين توسع نئى بدعت م <sup>(٣)</sup> ـ

د-انواع واقسام کے کھانے پینے میں توسع: ۹ – اللہ تعالیٰ نے کھانا پینا حلال کیا ہے، بشرطیکہ اسراف یا تکبر کی حد تک نہ ہو، رہا بقدر ضرورت جس سے بھوک ختم ہو، پیاس مٹ جائے تو بیشر عاً وعقلاً مند وب ہے، کیونکہ اس میں جان کا تحفظ اور اعضاء کی حفاظت ہے اور اسی وجہ سے شرعاً صوم وصال ممنوع ہے، کیونکہ اس

- (۱) حدیث أبی سعید: من وسع علی أهله فی یوم عاشوراء أوسع الله علیه سائر سبته کلها" کی روایت بیهتی نے شعب الایمان (المنهان فی شعب الایمان کلیمی ۲ م ۹۳ سطیح دارالفکر) میں کی ہے، بیتمی نے کہا: اس کوطبرانی نے الاوسط میں روایت کیا ہے، اس میں محمد بن اسماعیل جعفری ہے، ابوحاتم نے کہا: وہ منکر الحدیث ہے، مجمع الزوائد ۳/۸۸ طبع دارالکتاب العربی۔
- (۲) حدیث: "عن عبد الله بن مسعود من وسع علی أهله یوم عاشوراء
  وسع الله علیه سائر سنته " بیثمی نے کہا: اس کوطرانی نے " الکبیر "میں روایت کیا ہے، اس میں بیثم بن شداخ ہے جونہایت ضعیف ہے، (الجمع سرام ۸۹ طبح دارالکتاب العربی)۔
  (۳) اقتضاءالصراط المتنقيم لمخالفة اصحاب الحجم رص ۲۰۰۰ سے

اختلاف ہے: پچولوگوں نے کہا: بیعبادت نہیں، مباحات میں فعل اور اختلاف ہے: پچولوگوں نے کہا: بیعبادت نہیں، مباحات میں فعل اور ترک برابر ہوتے ہیں، دوسرے حضرات نے کہا: یہ بذاتِ خود عبادت نہیں، ہاں یہ دنیا سے برغبتی، دنیاوی آرزو مختصر کرنے اور اس کی وجہ سے تکلف نہ کرنے کا ذریعہ ہے، اور یہ مندوب ہے، اور مندوب عبادت ہے، حضرت عمر بن الخطاب کا یہ قول نقل کیا گیا ہے: اگرہم چاہیں تو ' صلاء''' صلاکتی' اور' صناب' استعال کریں، کین ہاری ہے: ''اَذُهَبْتُمُ طَيَّبَاتِکُمُ فِنِي حَيَاتِکُمُ الدُّنيَا''<sup>(1)</sup> (تم اپنی لذت کی چزیں (سب) دنیاہی میں حاصل کر چکے)۔

ایک روایت میں '' صرائق'' (راء کے ساتھ) آیا ہے، اور ان دونوں سے مراد موٹی روٹیاں ہیں، اور '' صلائق''، '' صلیقہ'' کی جمع ہے، یہ بھنا ہوا گوشت ہے، اور '' صلاء'' (صاد کے سرہ اور مد کے ساتھ) بھنا ہوا گوشت اور ' صناب' بیرائی اور منق سے بنی ہوئی چلتی ہے، کچھ حضرات نے ان سب کے تکلف کے ساتھ اور بلا تکلف حاصل ہوجانے کے در میان فرق کیا ہے، ابوالحن علی بن فضل مقدی خاصل ہوجانے کے در میان فرق کیا ہے، ابوالحن علی بن فضل مقدی نے کہا: یہ صحیح ہان شاءاللہ، اس لئے کہ حضور علیک ہے بی منقول میں کہ کھانے کو بھی محض عمدہ ہونے کی وجہ سے نہ کھایا ہو بلکہ آپ علیک حلوی، شہد، تر بوز، تر محبور کا استعمال کرتے تھے <sup>(1)</sup> ہاں اس کے لئے تکلف کرنا مکروہ ہے، کیونکہ اس میں آخرت کے اہم امور کو قرطبی نے کہا: بعض صوفیاء نے عمدہ چیزوں کا کھانا نالبند کیا ہے،

- (۱) سورهٔ احقاف ۲۰۰
- ۲) حدیث: "کان یحب الحلوی و العسل" کی روایت بخاری (فتح الباری
  ۲۹ ۵۹۷۵ طبع السلفیه) نے کی ہے۔
  ۳) القرطبی ۷/۱۹۱۱وراس کے بعد کے صفحات۔

این ڈکارروکو، اس لئے کہ جو دنیا میں سب سے زیادہ پیٹ بھرےگا، قیامت کے دن سب سے کمبی بھوک والا ہوگا )اس کے بعدایو جمفیہ نے تاحيات پييه بفركركها نانہيں كھايا،اگروہ صبح كوكھاليتے تو شام كونہ كھاتے، اگرشام كوكھاليتے توضبح كونہ كھاتے ،مسلم شريف ميں حضرت ابن عمر كي روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ عظیم کو بیفر ماتے سنا ہے: "الکافر يأكل في سبعة أمعاء والمؤمن يأكل في معيَّ واحد "() (كافر سات آنتوں میں کھا تاہے، اور مومن ایک آنت میں کھا تاہے)۔ مومن سے مراد کامل ایمان والا ہے، اس لئے کہ جو ابو جحیفہ ک طرح ايجهج اسلام اور كامل ايمان والابهو گاوه انجام كارموت اور اس کے بعد کے حالات پرغور کرےگا، تو ان ہولناک مناظر کے خوف واندیشہ کے سبب اپنی خواہ شات سے گریز کر بے گا<sup>(۲)</sup>۔ اسی طرح حضرت ابوامامہ کی مرفوع روایت میں ہے:"من کثو تفكره قل طعمه، ومن قل تفكره كثر طعمه وقسا قلبه"(") (جس کی فکر بڑھے گی، اس کا کھانا کم ہوجائے گا، اورجس کی فکر کم ہوگی، اس کا کھانابڑ ھوجائے گا،اوراس کا دل بخت ہوجائے گا)۔ " فتح الباری' میں حضرت ابن عمر کی حدیث پر بحث کرتے ہوئے کہا: اس سے بیدلا زمنہیں آتا کہ ہرمسلمان اور ہر کافر کے حق میں یہی حکم کیساں ہو، کیونکہ بعض مونین بھی بہت کھاتے ہیں یا توحسب عادت پاکسی اندرونی مرض وغیر ہ کے سبب ۔

- = العربی)نے کی ہے، ذہبی نے اس کے دوراویوں پر کلام کرتے ہوئے ایک کو جھوٹااور دوسر کو'' ہا لک'(تباہ) قرار دیا ہے۔
- (۱) حدیث: "الکافر یأکل في سبعة أمعاء والمؤمن یأکل في معى
  واحد" کی روایت مسلم (۱/۳ ۲۱ طبع عیسی البابی) نے کی ہے۔
  - (۲) القرطبی ۷۷ ۱۹۴۰
- (۳) حدیث: "من کثر تفکرہ قل طعمہ ومن قل تفکرہ کثر طعمہ وقسا قلبہ" بہیں اپنے سامنے موجود کتب حدیث کے مصادر میں بی حدیث نہیں ملی۔

(رسول اللد علیلیة خربوزہ کوتر تھجور کے ساتھ کھاتے تھے اور فرماتے تھے: ہم اس کی گرمی کواس کی ٹھنڈک سے، اور اس کی ٹھنڈک کواس کی گرمی ہے توڑ دیتے ہیں )۔

لغت میں '' طبخ '' بھی '' بطیخ '' سے معنی میں استعال کیا جاتا ہے، اور حضرت سعد بن ابی وقاص کی روایت ہے :''ار اد عشمان بن مظعون أن يتبتل فنھاہ النبي عليك ولو أجاز له ذلک لا ختصينا'' <sup>(1)</sup> ( حضرت عثمان بن مظعون نے شادی نہ کرنے کا ارادہ کیا تو حضور علیک نے ان کو منع فرمادیا، اگر ان کوا جازت دے دیتے تو ہم لوگ خصی ہوجاتے )۔

قرطبی نے کہا: ہمارے علماء نے فرمان باری: ''یا اَیُّهُا الَّذِینَ آمَنُوُ الَاتُحَرِّمُوُ اطَیِّبَاتِ مَا اَحَلَّ اللَّهُ لَکُمُ، وَلَا تَعْتَدُو ا إِنَّ اللَّه لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ''<sup>(1)</sup> (اے ایمان والو! ایپ او پر ان پاکیزہ چیزوں کو جواللہ نے تمہارے لئے جائز کی ہیں حرام نہ کرلواور حدود سے آگ نہ نظو بیتک اللہ حدود سے آگ نظل جانے والوں کو پیند نہیں کرتا ہے )، اور اس جیسی آیات اور اس معنی میں منقول احادیث کے بارے میں کہا ہے کہ بیغالی اہل زہد پر اور کام چور صوفیاء پر رد ہے، کیونکہ ان میں سے ہر فریق نے ضحیح راستہ کو چھوڑ دیا ہے اور اس کی حقیقت سے مخرف ہو گیا ہے (<sup>1)</sup>

- هذا و بر د هذا بحرّ هذا'' کی روایت ابودا وَد(۲۷۴۷ اطبع عزت عبید دعاس)اورتر مذی( ۴۸/ ۲۸۰ طبع مصطفی الحلمی) نے کی ہے،تر مذی نے اس کو حسن کہا ہے،دونوں نے اس کی روایت حضرت عا تشہر سے کی ہے۔
- (۱) حدیث: "أراد عشمان بن مطعون أن يتبتل فنهاه النبي عَلَيْطِلْهِ ولو أجاذ له ...... كى روايت دارمى (۲ / ۱۳۳ طبع دارالكتب العلميه) اوراحمر (۲۲۸/۲ طبع المكتب الاسلامى) في مطولاً كى ب، الفاظ حديث دارمى كے بيں، اور بيثمى في كہا: احمد كى اسانيد كر جال ثقه بيں (مجمع الزوائد ۱۰/۱ - ۳ طبع دارلكتاب العربى) -
  - (۲) سورهٔ مانده / ۸۷
  - (۳) القرطبی۲۵۹۶۷۷

ان کی دلیل حضرت عمر کما بی قول ہے: گوشت کھانے سے گریز کرو، کیونکہاس میں شراب کے حسکے کی طرح چسکا ہے۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ حضرت عمر کا بیڈول اس شخص کے بارے میں ہےجس کے متعلق اندیشہ ہے کہ وہ دنیاوی لذتوں کو ترجیح دےگا، ہمیشہ خواہشات میں پڑا رہے گا،فنس کومزے میں ڈال کر بدنصیب بنائے گا، آخرت کو بھول کر دنیا میں لگ جائے گا، اسی وجہ سے حضرت عمرٌا بینے والیان کے پاس بیلکھ کر بھیجتے تھے :عیش وعشرت اورعجمیوں کےلباس سے بچو! موٹا کھر درا پہنو، حضرت عمرُکا مقصد بہ نہ تھا کہ خدا کی حلال کی ہوئی چیز کو حرام کردیں،اور خدا کی مباح کردہ چیز کو منوع قراردے دیں،سب سے زیادہ قابل عمل اور قابل اعتماد اللہ تعالٰی کا یہ فرمان بِ: "قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِيْنَةَ اللهِ الَّتِي أَخُوَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ"<sup>(1)</sup> (آ ب كَهَ كَه الله كى زينت كوجواس نے اپنے بندوں کے لئے بنائی ہے س نے حرام کردیا ہے اور کھانے كى ياكيزه چيروں كو) اور فرمان نبوى ب: "سيد الإدام في الدنيا والآخوة اللحم" (٢) (دنيا اور آخرت ميں سالن كا سردار گوشت ہے ) اور ہشام بن عروہ اپنے والد سے اوروہ حضرت عائشہ ہے فقل كرت بي: "أن النبي عَلَيْكَ كان يأكل البطيخ بالرطب ويقول: نكسر حرَّ هذا ببرد هذا، وبرد هذا بحرِّ هذا"(")

- (۱) سورهٔ اعراف ( ۳۲ د
- (۲) حديث: "سيد الإدام في الدنيا والآخرة اللحم" بيتمى نے كہا: ال كو طبرانى نے "الاوسط" ميں روايت كيا، ال ميں سعيد بن بلية قطان ہے جس كو ميں نہيں جانتا، ال كے بقيد رجال ثقة ميں، اور بعض پر كلام ہے ليكن وہ مفر نہيں......( مجمع الزوائد ۵/۵ ۳ طبع دارالكتاب العربی)، ال حديث كے ليے ايک شاہد ہے جس كی روايت ابن ماجہ (۲/۹۰۱ طبع عيسى لحكمى) نے حضرت ابور دواء ہے كی ہے، بوصيرى نے الزوائد (۲۰ مراحا طبع دارالعربيه) ميں ال كو ضعيف كہا ہے۔
- (٣) حديث: "كان يأكل البطيخ بالرطب ويقول: نكسر حرّ هذا ببرد

ایک شخص نے حسن بھری سے آکر کہا: میر اایک پڑوی فالودہ نہیں کھا تا، حسن بھری نے پوچھا: کیوں: اس نے کہا: اس لئے کہ دہ فالودہ کاشکر بیادا کرنے سے قاصر ہے، حسن بھری نے پوچھا: تمہارا پڑوی ٹھنڈا پانی پیتا ہے؟ اس نے کہا: ہاں، حسن بھری نے کہا: تمہارا پڑوی جاہل ہے، ٹھنڈا پانی فالودہ سے بڑی نعمت الہی ہے<sup>(1)</sup>۔ قرطبی نے کہا: رہی لذیذ چیز وں کی خواہش اور انواع واقسام کی لذیذ چیز وں کی طلب میں نفس کی کشش تو اس کے استعال کے بارے میں لوگوں کی آراء الگ الگ ہیں، کچھ لوگوں کی رائے ہے کہ نفس کو اس سے باز رکھنا اور شہوات کے پیچھے لگنے سے روکنا زیادہ اچھا ہے نفس کو اس کی مراد ملتی رہے، اور اس کی سرکشی ٹو ٹے جائے، کیونکہ اگر اشارہ کا پابندہ وجائے گا۔

دوسرے حضرات کا کہنا ہے کہ نفس کو اس کی لذات سے فائدہ اٹھانے کا موقع دینا بہتر ہے، کیونکہا پنی مراد ملنے کی وجہ سے نفس میں سکون دنشاط ہوگا۔

جبکہ بعض حضرات کہتے ہیں کہ میانہ روی اختیار کرنا بہتر ہے، کیونکہ بھی نفس کی خواہش پوری کرنے اور بھی اس کو اس سے باز رکھنے میں دونوں مقاصد حاصل ہوتے ہیں،اوریہی انصاف ہے،اس میں کوئی عیب نہیں۔

حفرت جابر نے کہا: میر ے گھر والوں کو گوشت کی خواہش ہوئی، میں نے خرید لیا، میر اگز رحضرت عمر بن الخطاب سے پاس سے ہوا، انہوں نے پوچھا: جابر! میہ کیا ہے؟ میں نے بتادیا، کہنے گھے: اچھا جب بھی تم میں سے کسی کو کسی چیز کی خواہ ش ہوگی اس کو پیٹ میں داخل کرلے گا! میہ خوف نہیں کہ وہ اس آیت کا مصداق بن جائے:

(۱) القرطبی۲۷۹۶-

طبری نے کہا: اللہ تعالی نے اپنے مؤمن بندوں کے لئے جو چز حلال کی ہے کسی مسلمان کے لئے جائز نہیں کہان میں سے کوئی چز مثلاً عمده کھانا، کپڑے،اورشادی بیاہ،اینے لئے حرام کرے،اگراس کواینے لئے ان چیز وں کوحلال کرنے میں اپنے او پرکسی دشواری اور مشقت کا اندیشہ ہو، اور اسی وجہ سے رسول اللہ علیق نے ابن مظعون کی طرف سے شادی نہ کرنے کی درخواست رد کردی<sup>(۱)</sup>، اس سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالٰی نے اپنے بندوں کے لئے جس چیز کو حلال کیا اس کوترک کرنے میں کوئی فضیلت نہیں، بلکہ فضیلت اور نیکی بیر ہے کہ بندہ وہ کام کرے جس کے کرنے کی اللہ نے اپنے بندوں کو دعوت دی ہے،ایں کے رسول نے اس برعمل کیا،اپنی امت کے لئے مسنون قراردیا اورائمہ راشدین نےجس نہج پرچل کر حضور علیقہ کا اتباع کیا، اور جب بیہ بات ہے تو معلوم ہو گیا کہ جولوگ روئی اور سوت کے کپڑے حلال طریقہ سے پہنے کی قدرت کے باوجود بال اوراون کے کپڑے پہنے کوتر جنح دیتے ہیں،اورموٹا حصوٹا کھانے اور گوشت وغیرہ سے پر ہیز کرنے کو ترجیح دیتے ہیں کہ کہیں عورتوں کی طرف میلان نه ہووہ غلطی پر ہیں۔

طبری نے کہا: اگر کوئی میہ خیال کرے کہ خیر ہماری اس بات سے ہٹ کر ہے، کیونکہ موٹا حجوٹا کھانے اور پہننے میں نفس کو مشقت میں ڈالنا اور اس سے بچی ہوئیقیمت کو ضرورت مندوں پر خرچ کرنا ہے تو اس کا میہ خیال غلط ہے، کیونکہ اولی ہے کہ اولاً انسان خود اپنی اصلاح کرے، طاعت الہی میں اس کو تعاون دے، اور جسم کے لئے خراب کھانے سے زیادہ کوئی چیز نقصان دہ نہیں، اس لئے کہ میع تقل کو خراب کرتے ہیں اور اس کے اعضاء کو کمز ورکرتے ہیں، جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنی اطاعت کا سبب وذ ربعہ بنایا ہے۔

(۱) حدیث: ''رد رسول الله ﷺ التبتل علی ابن مظعون'' کی تخریح گذریکی ہے۔ تفسیر بیہ ہے کہ اس کا مصداق شکر نہ کرنا ہے، حلال عمدہ چیز وں کو استعال کرنانہیں، بیاچھی تفسیر ہے، اس لئے کہ حلال اور عمدہ چیز کے استعال کی اجازت ہے، ہاں اگر اس کا شکر بیادا نہ کرے، اور اس کے ذریعہ سے ناجائز کا م کر تے ویقیناً اس نے اس کوضا کع کردیا<sup>(1)</sup>۔

ھ-لباس میں توسع: ١١ - عده لباس پہنا، عده چپل استعال کرنا، اور خوب صورت لباس کا انتخاب کرنا مستحب ہے، اس لئے کہ حضرت ابن مسعود کی روایت ہے کہ رسول اللہ عظیم نے فرمایا: "لاید حل الجنة من کان فی قلبه مثقال ذرة من کبر، فقال رجل: إن الرجل یحب أن یکون ثوبه حسنا و نعله حسنة، قال: إن الله جمیل یحب الجمال، الکبر بطر الحق، و غمط الناس "<sup>(۲)</sup> (جس کے دل میں رتی کے برابر کبر ہوگاوہ جنت میں نہیں جائے گا، ایک شخص نے کہا: آ دمی چاہتا ہے کہ اس کا لباس اچھا ہو، اس کا جوتا اچھا ہو، آپ نے فرمایا: اللہ جمیل ہے، جمال کو پیند کرتا ہے، تکبر حق کا انکار کرنا اور لوگوں کو تقریم ایے )۔

عمروبن شعيب اين والد يوه ان كردادا يروايت كرت بي كه رسول الله عليه متالية نعمته على عبده "<sup>(٣)</sup> (الله تعالى كو پسند ب كه اين بنده پرا پن نعمت كااثر ديكھے)۔ شوكانى نے كہا: بلا شبه بهت زيادہ خوبصورت كپر بكا پہننا بعض

- (۱) القرطبي ۲ / ۲۰۲٬۲۱۲٬۲۹۳ ـ
- (۲) حديث: "لايد خل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر" كى روايت مسلم (۱/ ۹۳ طبيعيس الحلق) نے كى ہے۔
- (۳) حدیث: "إن الله یحب أن یری أثر نعمته على عبده" كى تخرین فقره ۸ میں گذریچى ہے۔

''اَذْهَبْتُمُ طَيِّبَاتِكُمُ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمُ بِهَا''<sup>(1)</sup> (كَهْمَا بِنىلذت كَى چَزِين(سب)دنيا،ى ميں حاصل كر چِكاوران كاخوب مزها تلا چَكِ)-

ابن العربی نے کہا: یہ حضرت عمر ؓ کی طرف سے حضرت جاہر پر عمّاب ہے کہ انہوں نے گوشت خرید کر فرادانی اور توسع سے کا م لیا اور سوکھی روکھی موٹی روٹی اور پانی پر گز ارے کو ترک کردیا، اس لئے کہ حلال عمدہ چیز وں کے استعال سے نفس حریص ہوجا تا ہے اور طبیعت اس کو نوش گوار سبحصل تی پھر جب وہ نہ ملیں تو شبہات کے ذریعہ ان کو حاصل کرنے کو نفس آسان سبحصتا ہے یہاں تک عبادت کے غلبہ اور خواہشات کے نفس امارہ کو حریص بنادینے کی وجہ سے خالص حرام میں مبتلا ہوجائے گا، اسی وجہ سے حضرت عمرؓ نے پہلے ہی مرحلہ میں ان کی گرفت کی ، اور شروع ہی سے ان کو بچالیا، اور ان جیسے حضرات کا یہی شیوہ ہے۔

اس باب کا جامع ضابطہ وقانون بیہ ہے کہ انسان کو جو بھی میسر ہو کھالے، خواہ لذیذ ہو یا سو کھا، لذیذ چیز کے لئے تکلف نہ کرے، اس کی عادت نہ ڈالے، حضور علیک یہ میٹھا تناول فر ماتے تھے اگر میسر ہوجاتا، اور شہد پیتے تھا گرا تفاق سے ل جاتا، اور اگر گوشت میسر ہوتا تو کھالیتے تھے لیکن کبھی ضرورت نہیں سمجھی، نہ اس کو عادت بنایا، حضور علیک کبھی کہ معلوم ہے، صحابہ کا طریقہ منقول ہے، آج جبکہ حرام کا غلبہ ہے، فاسد چیزیں موجود ہیں تو اس سے بچنا دشوار ہے، اللہ ہی اخلاص عطاء کرے، اور اپنی رحمت سے اس سے نجات کی شکل پیدا

آیت کریمہ ''أَذُهَبْتُمُ طَيِّبَاتِکُمُ''<sup>(۲)</sup> کے بارے میں ایک

- (۱) سورهٔ احقاف (۲۰ ـ
- (۲) سورهٔ احقاف /۲۰ ـ

درجه کا ہو( نہ بہت اعلیٰ نہ بہت معمولی )، کیونکہ بہتر چیز اوسط درجہ والی ہوتی ہے، نیز'' دوشہرتوں' سے ممانعت آئی ہے،جس سے مراد حد درجهاعلی اورحد درجه گھٹیا کپڑا ہے۔ ایک لباس مستحب ہے: جواس سے زائد ہو، جس کوزیب وزینت اورنعمت خداوندی کے اظہار کے لئے استعال کیا جائے ،فرمان نبوی ب: "إن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده"<sup>(1)</sup> (الله تعالی کو پیند ہے کہانے بندہ پراپنی نعمت کا اثر دیکھے )، ایک لباس '' مباح'' ہے: یعنی وہ خوب صورت کپڑ اجس کوعیدین، جمعہ اور مجالس میں شرکت کے لئے رکھا جائے،لیکن اس کو ہر وقت استعال نہ کیا جائے،اس لئے کہ بیتکبراور گھمنڈ شار ہوگا،اور ہوسکتا ہے کہ ضرورت مندوں کواسے دیکھ کر غصہ و تکلیف ہو،لہذااس سے بچنا بہتر ہے،ایک لباس مکروہ ہے: یعنی وہ لباس جس کوتکبر کے لئے استعال کیا جائے، پھرابن عابدین نے کہا: اور' الفتاوی الہندیہ' میں'' السراجیہ' کے حوالہ سے ہے: خوبصورت کیڑ بے پہننامیاح ہےا گرتگبر کے طور پر نہ ہو،اور اس کی تشریح بد ہے کہ اس کپڑے میں اس کی سابقہ حالت برقرارر ب (٢)\_

و-تعمير مساجد ميل توسع: ٢- شارع ن تعمير مساجد كى ترغيب دى ہے، فرمان بارى ہے: "فِيْ بُيُوْتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُوْفَعَ "<sup>(٣)</sup> ((وه) ايسے گھروں ميں بيں جن ك ليَح اللَّه ن حكم ديا ہے كه ان كا ادب كيا جائے) - مجابد اور عكر مه ن كها: ان كو بلند كيا جائے اور بنايا جائے ، اور اسى معنى ميں بيفرمان بارى ہے: "وَإِذْ يَوُفَعُ إِبْرَاهِيْمُ القَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ (١) حديث: "إن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده "ك

- (۱) حدیث: "اِن الله یحب آن یری اثر نعمته علی عبده" کی گُرْنؓ فقرہ/۵ میں گذریچکی ہے۔
  - (۲) حاشیه ابن عابدین ۲/۱۵ ۳۰
    - (۳) سوره نور ۲۳\_

نفوس كوخود ببندى، تكبر اور كبر ميں مبتلا كرديتا بے، حضور عليه كا طریقہ (جیپا کہ حافظ ابن القیم نے کہاہے) یہ تھا کہ جولبا س میسر ہوتا ېېن ليتے تھے، بھی اونی، بھی روئی ، بھی سوتی ، یمنی چادریں ، سنر چادر زيب تن کی، جبہ، قباء،اورقیص بھی پہنا،آ گےابن القیم کہتے ہیں :لہذا جولوگ خدا کے حلال کردہ لباس، کھانے یہنے اور شادی بیاہ کو زمد وعبادت کے سبب ترک کرتے ہیں،ان کے ٹھیک مقابل میں وہ لوگ ہیں جو صرف اعلیٰ کپڑے پہنتے، اعلیٰ غذا کھاتے ہیں، ان دونوں جماعتوں کا انداز سنت نبوی کے خلاف ہے، اسی وجہ سے بعض اسلاف نے کہا: وہ حضرات دوشتم کی شہرت ناپسند کرتے تھے: اعلاق شم کا کیڑا، اورنہایت معمولی قشم کا کیڑا، اورسنن میں ابن عمر کی مرفوع روايت ب: "من لبس ثوب شهرة في الدنيا ألبسه الله ثوب مذلة يوم القيامة، ثم ألهب فيه النار"((جودنيا مي نام ونمود کا کپڑا پہنے گا، اللہ تعالی قیامت کے دن اس کو ذلت کا لبادہ اڑھا ئىي گے، پھراس ميں آگ لگاديں گے )،اس کی وجہ بہ ہے کہ اس کا مقصد غرور دکھمنڈ تھا تو اللہ نے اس کو اس کے الٹا سزا دی، اس کے بعد موصوف نے پچھاور بھی لکھاہے<sup>(۲)</sup>۔

ابن عابدین نے کہا: یا در ہے کہ لباس پھوتو فرض ہے: لیعن جس سے ستر عورت ہو، اور گرمی، ٹھنڈک سے تحفظ ہو، اور بہتر ہے کہ روئی یا سوت یا اون کا سنت کے موافق ہو، اس طرح کہ اس کا دامن آ دھی پنڈلی تک ہو، اس کی آستین انگلیوں کے سرے تک ہو، اور اس کا گریبان ایک بالشت کے بقدر ہو، جہیںا کہ'' النٹف'' میں ہے، اوسط

- حدیث: "من لبس ثوب شهرة في الدنیا ألبسه الله ثوب مذلة يوم القيامة ثم ألهب فيه النار "كى روايت ابوداؤد (٣/ ١٣ طبح عزت عبير الدعاس) اورا بن ماجه (٢/ ١١٩٢ طبح عيسى أكلى) نے كى ہے، بوعيرى نے الزوا كد (٣/ ٩٠ طبح الدار العربيہ) ميں اسكوحسن كہا ہے۔
   (٢) مناب الد بار علال ذال الد و يو بريو
  - (۲) نیل الاوطار ۲/ ۱۱۲،زادالمعاد ۱/۳۲، ۲۷\_

وَإِسْمَاعِيْلُ<sup>(1)</sup> (اور (وہ وقت بھی یادر کھنے کے قابل ہے) جب ابراہیم اور اسمعیل خانہ کعبہ کی بنیادیں بلند کرر ہے تھے)۔ حضرت عثمان بن عفان ؓ سے مروی ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ تقییلیہ کو ارشاد فرماتے سنا ہے:"من بنی لله مسجدا بنی الله له مثله فی الجنة"<sup>(1)</sup> (جواللہ کے واسطے کوئی متجد تعمیر کرے گا، اللہ تعالیٰ اس کے لئے اسی جیسا جنت میں (گھر) بنائے گا)، اس مفہوم کی بہت سی احادیث ہیں، جن میں تغمیر مساجد کی ترغیب ہے۔

ز-مساجد کواونچا اور آراسته کرنا: ۱۳ - بغوی نے کہا: تشیید : تعمیر کواونچا کرنا، اور لمبا کرنا ہے، اور اسی معنی میں یفرمان باری ہے: 'بُرُوْجِ مُشَيَّدَةٍ<sup>، (۳)</sup> (مضبوط قلعے)۔ یعنی جن کی عمارت او نچی ہو، ایک قول ہے کہ ' بروج مشید ہ' سے مراد: '' وصِصَّصہ'' کچ کیا ہوا ہے، اور'' زخرفہ' کا معنی آراستہ کرنا ہے <sup>(۳)</sup>۔

مساجد کی تزئین کے بارے میں علاء کا اختلاف ہے: بعض نے اس کو مکروہ کہا ہے، انہیں میں سے شافعیہ ہیں، بلکہ اذرعی نے کہا: مناسب ہے کہ حرام ہو، اس لئے کہ اس میں اضاعتِ مال ہے، خصوصاً اگر مسجد کے مال سے ہو، اور دوسروں نے اس کو مباح کہا ہے، حماد بن سلمہ، ایوب سے، وہ ابوقلا بہ وقتادہ سے اور وہ دونوں حضرات، حضرت انس سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیکی نے ارشاد فرمایا:

- (۱) سورهٔ بقره/ ۱۲۷\_
- (۲) حدیث: ''من بنی لله مسجدا بنی الله له مثله فی الجنة'' کی روایت مسلم (۱/ ۲۵ طبع عیسی الحکنی )اورا بن ماجه (۱/ ۲۳۴۲ طبع عیسی الحکنی ) نے کی ہے، الفاظ ابن ماجہ کے بیں اور پیعثان بن عفان کی حدیث سے مروک ہے۔
  - (۳) سورهٔ نساء ۲۸۷ ـ
  - (۴) المجموع ۲/ ۱۸۰، نیل الاوطار ۲/ ۱۵۰ ـ

"لاتقوم الساعة حتى يتباهى الناس في المساجد"<sup>(1)</sup> (قیامت قائم نہیں ہوگی تا آنکہ لوگ مسجدوں پرفخر ومبامات کریں)، حضرت الس كهتي بين: "يتباهون بها ثم لا يعمرونها إلا قليلا" (مسجدوں یرفخرمبامات کریں گے،لیکن ان کوآباد بہت کم کریں گے)۔ حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمايا:"ما أمرت بتشييد المساجد" (مجمح مساجدكوآ راستر كرن كاحكم نهين ديا كيا)، ابن عباس كت بين: "لنز خوفها كما زخرفت اليهود والنصارى" (كم، مم انكواس طرح آراسته کریں جیسا کہ یہودونصاری نے آراستہ کیا )۔ حضرت ابوسعید نے کہا: مسجد نبوی کی حجبت کھجور کی شاخوں کی تھی ، حضرت عمر نے مسجد کی تعمیر کا تھم دیتے ہوئے فرمایا: لوگوں کو بارش سے بچادو، دیکھو! سرخ یا زردنہ بناؤجس سےلوگ فتنہ میں پڑیں۔ ابن بطال نے کہا: ایسا لگتا ہے کہ حضرت عمر نے اس کواس بات ے سمجھاتھا کہ رسول اللہ علیک نے ابوجہم کا طویل اور دھاری دار کرتا اس وجد ہے داپس کیا تھا کہ اس میں نقش ونگار تھے،اورفر مایا تھا،'' إنبھا ألهتني عن صلاتي" (اس جادر في محمولا بني نماز مين غافل کردیا)۔

- (۱) حديث: "لاتقوم الساعة حتى يتباهى الناس في المساجد" كى روايت احمد (١/ ١٣ ٢ طبع المكتب الاسلامى) اور ابوداؤد (١/ ١١ ٣ ٢ طبع عزت عبيددعاس) نے كى بے، سيوطى نے اس كو صحيح كہا ہے، اور مناوى نے اس كو ثابت مانا ہے (فيض القد ير ٢/ ١٢ ٢ طبع المكتبة التجاريہ)۔
- (۲) حدیث: "ما أموت بتشیید المساجد" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۱۰ ۳ طبح عزت عبید دعاس) نے اور ابن حبان نے اپنی صحیح (۳/ ۵۰ کہ طبع دار الکتب العلمیہ ) میں کی ہے،عبدالقا در ارنا وَط نے اس کو حسن کہا ہے (جامع الاصول اار ۹۰ ساطیع مکتبة دار البیان)۔
- (٣) حديث: "اذهبوا ....." كى روايت مسلم في حضرت عائش م كى ب، حديث كے الفاظ بير بين: "قام رسول الله علي الله علي الله علي الفاظ بير بين الفاظ بير بين الله علي الله علي الله ع ذات أعلام فنظر إلى علمها فلما قضى صلاته قال: إذهبوا بهذه

d-ر بِالَشْ گَاه مَيْ تَوْسِع: 10- بَعْضَ فَقْهَاء ن بِلند ثمارت مثل محلات وغيره كى اجازت دى ب، كيونكه فرمان بارى ب: "وَاذُ حُرُوا إِذُ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعُدِ عَادٍ وَ بَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُوُلِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْحِبَالَ بُيُوُتًا فَاذُ كُرُوا آلآءَ اللهِ وَلَا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِيْنَ "<sup>(٢)</sup> (اوروه وقت يادكرو (جب الله) ن تم كو آباد كيا (قوم) عاد ك بعد اور تمهيں زمين پر ٹھكانا ديا تم اس رزمين ) كن محصول پُركل بناتے مواور پها رول كوتراش كر گھرينات موسوالله كى نعتول كويادكرواورزمين پر فسادمت بھيلاتے بھرو)۔ نيز فرمان بارى ہے: "قُلْ مَنْ حَرَّمَ ذِيْنَةَ اللهِ الَّتِيُ أَخُوبَ نِعْبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِزْقِ "<sup>(٥)</sup> (آپ كَتِحَ كَالله الَّتِي أَخُوبَ يَتَ

- مسجد کی تجمیر بمسجد کوخوشبو کی دهونی دینا۔
  - (٢) عطركاليپكرنا-
- (٣) أعلام الساجد بأحكام المساجد للزركشي ٢٣٣ -
  - (۴) سورة اعراف (۴۷ ـ
  - (۵) سورهٔ اعراف (۳۲\_

مباح قرارد بے والوں کی دلیل میہ ہے کہ اس میں مساجد کی تعظیم ہے، اللہ تعالیٰ نے ان کی تعظیم کا تھم دیا ہے، فرمان باری ہے: 'فِي بُیُوْتِ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُوُفَعَ ''<sup>(1)</sup> یعنی ان کی تعظیم کی جائے، حضرت عثمان کے بارے میں وارد ہے کہ انہوں نے مسجد نبوی میں سا کھو کی کلڑی لگا کی اور اس کو اچھا بنایا، اور حضرت عمر بن عبد العزیز نے مسجد نبوی میں نقش ونگار بنوائے اور اس کی تغیر ونز کمین میں اضافہ کیا، اور یہ نبوی میں نقش ونگار بنوائے اور اس کی تغیر ونز کمین میں اضافہ کیا، اور یہ اپنی خلافت سے قبل مدینہ پر اپنی گورنری کے دور میں کیا تھا، مذکور ہے کہ ولید بن عبد الملک بن مروان نے مسجد دشق کی تغیر ونز کمین میں شام کی سرکاری آمد نی کی تین گنار قم خریج کی، اور مروی ہے کہ حضرت سلیمان بن داؤد علیہا السلام نے سیت المقدس کی تغیر کی اور اس کی تر کمین میں مبالغہ کیا<sup>(1)</sup>۔

فتخ الباری میں ہے: سب سے پہلے ولید بن عبدالملک بن مروان نے اخیر عہد صحابہ میں مساجد کی تزئین کی اور بہت سے اہل علم ، فتنہ کے اندیشہ سے اس پر نگیر کرنے سے خاموش رہے ، اور بعض حضرات نے اس کی اجازت دی ہے ، اور یہی امام ابو حنیفہ کا قول ہے اگر یہ سجد کی تعظیم کے طور پر ہو، اور اس کا صرفہ بیت المال سے نہ ہو، ابن المنیر نے کہا: جب لوگوں نے اپنے گھروں کو بلند وبالا بنایا ان کی تزئین کی تو مناسب ہے کہ ہم بھی الی مسجد یں بنائیں ، تا کہ اہانت نہ ہو<sup>(m)</sup> ہ

- الخمصية إلى أبي جهم بن حذيفة و ائتوني بأنبجائية فإنها ألهتني آنفا في صلاتي" (رسول الله علي الي قيص پين كرنماز كے لئے كھڑے ہوئے جس ميں نقش ونگار تھے، اس پرنظر پڑى، جب آپ علي تي زنماز پورى كى تو فرمايا: اس قيص كوا بوجم بن حذيف كووا پس كردوا در مجھے انجا كى كپڑا دے دو، اس قيص فے شخص نماز ميں غافل كرديا)۔
  - (۱) سورهٔ نور ۲۳۱
  - (۲) القرطبی ۲۱/۲۲۱،۲۷۷\_
  - (۳) فتخالباری ۳/۱۰۹، نیل الاوطار ۲/۱۵۰ ـ

توقف

تعریف: ا- لغت میں توقف کا معنی: انتظار کرنا، تھر ہزا، رکنا ہے، کہا جاتا ہے: توقف عن الأهر: اس سے رک گیا، گریز کیا، باز رہا، اور توقف فی المو : رک گیا، انتظار کیا، اور اس کے بارے میں اس نے کوئی رائے قائم نہیں کی<sup>(1)</sup>۔ فقہاء اور اصولیین کے نزدیک توقف: '' اجتہادی مسئلہ' میں رائے ظاہر نہ کرنے کے معنی میں استعال کیا گیا ہے، اس لئے کہ مجتہد کے لئے اس میں صحیح وجہ ظاہر نہیں ہوتی ہے<sup>(1)</sup>۔

اجمالی حکم اور بحث کے مقامات: اول: توقف اصولیین کےنز دیک: اصولیین نے توقف پر، چند مسائل میں بحث کی ہےان میں سے چند درج ذیل ہیں:

الف - وجوب کے منسوخ ہونے کے بعد توقف: ۲- اس پر علماء اصول کا انفاق ہے کہ اگر وجوب سی ایسی '' نص' ' سے منسوخ ہوجائے جس سے جواز معلوم ہو، مثلاً عاشورہ کے روزے کے (۱) المصباح المنیر ، لسان العرب، تاج العروں، متن اللغہ المجم الوسیط مادہ : '' وقف' ۔ (۲) ابن عابدین ۳/۸۰۱۰۹، اسلم الثبوت ا/ ۲۱۷-۱۶۲ جواس نے اپنے بندوں کے لئے بنائی ہے کس نے حرام کردیا ہے اور کھانے کی پاکیزہ چیزوں کو) کہا جاتا ہے کہ محمد بن سیرین کے ایک لڑ کے نے ایک گھر تغییر کیا جس میں بہت سامال صرف کیا، محمد بن سیرین سے اس کا ذکر کیا گیا تو انہوں نے کہا: میں کوئی حرج نہیں سمجھتا کہ آ دمی اپنے لئے کوئی مفید مکان بنائے ، اور مروی ہے کہ رسول اللہ عقیقیہ نے فرمایا: ''إذا أنعم اللہ علی عبد أحب أن یو می اثر نعمته علیه''<sup>(1)</sup> (جب اللہ کسی بند کو نعمت دیتا ہے تو چاہتا ہے کہ اس پر اپنی نعمت کے آثار میں سے: اچھی عمارت اور ایتھ کیڑے ہیں، دوس حضرات نے اس کونا پسند کیا ہے، مثلاً حسن بھری وغیرہ <sup>(۲)</sup> ہ

 حدیث: "إذا أنعم الله على عبد أحب أن يرى أثر نعمته عليه" كى تخریح فقره/ ۵ کے تحت گذریکی ہے۔
 (۲) تغیر القرطی ۲۷۹/۲۰۰۰ کے رسالہ کے علم کی بنیاد پر انگلیوں میں دیت دینے کا فیصلہ کردیا ، ادر قیاس ورائے کوترک کردیا ، کسی خصص کو تلاش نہیں کیا ، اور کسی صحابی سے منقول نہیں کہ انہوں نے خصص کی تلاش تک بھی عام میں توقف کیا ہو، اور نہ ، یک کسی صحابی کی طرف سے خصص کی تلاش سے قبل عام سے استدلال کر نے پر نگیر منقول ہے۔ سے استدلال کر نے پر نگیر منقول ہے۔ سے توقف کیا جائے گا، اس لئے کہ ہر عام میں تخصیص کا اختال ہے، اور اختال معارض کے ہوتے ہوئے جن نہیں۔ اور اختال معارض کے ہوتے ہو تے جن نہیں۔ کے لئے ضروری ہے کہ عام کے عوم پر عمل کر ے، جیسا کہ سنا ہے، جبکہ فقیہ کے لئے لازم ہے کہ ای خطور پر احتیا طرک ، اور اس جیسے مسائل میں غور وفکر کے ذریعہ اس اختال کی تلاش کے لئے پڑے دیر توقف کرے، تا تم وہ عمل کے لئے جت ہو اگر وہ عمل کرے، اور توقف احتیا طال ہے، تا کہ بعد میں اپنے کئے ہوئے فیصلہ کو توڑ نے کی خرورت نہ پڑے <sup>(1)</sup> ہ

5- امر کے فوری اور تراخی کے لئے ہونے کے بارے میں توقف: ۲۰- بعض اصولیین مثلاً جوینی نے صراحت کی ہے کہ امر مطلق،'' فور' ۱۹- بعض اصولیین مثلاً جوینی نے صراحت کی ہے کہ امر مطلق،'' فور' دلاکل کے ظاہر ہونے تک توقف کیا جائے گا، اور توقف کا مطلب یہ دلاکل کے ظاہر ہونے تک توقف کیا جائے گا، اور توقف کا مطلب یہ ہے کہ ہمیں معلوم نہیں کہ اول وقت تعمیل حکم کے لئے متعین ہے کہ تاخیر سے کناہ ہوگا یا مکلف کے لئے گنجاکش ہے کہ واجب کی ادائی گی اول یا اخیر وقت میں کر اور تاخیر کرنے سے گنہ گار نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔ (۱) مسلم الثبوت مع شرحہ نواتی الرحوت بذیل المنصفی ار ۲۷۷۔ وجوب کا منسوخ ہونا، یا اس نص سے ممانعت معلوم ہو مثلاً نماز میں ہیت المقدس کی طرف رخ کرنے کا منسوخ ہونا، تو نائخ نص کے تقاضے یعنی جوازیا تحریم پرعمل کیا جائے گا۔ اختلاف اس صورت میں ہے جب جوازیا تحریم کے اظہار کے بغیر وجوب منسوخ کیا جائے۔ حفنیہ نے کہا: اس کا حکم توقف ہے تا آئکہ جوازیا تحریم کی کوئی دوسری دلیل قائم ہوجائے، اس لئے کہ جواز کی دلیل جو ترک کی صورت میں حرج کے مقارن ہے (اوریہی وجوب کا معنی ہے) ننځ کی وجہ ہے ختم ہوگئی، لہذا جوازیا عدم جواز کی کوئی دلیل باقی نہ رہی، اس لئے ہم توقف کریں گے، تا آئکہ ان دونوں امور میں سے سی ایک پر دلیل قائم ہوجائے۔ متافعیہ نے کہا: اگر جوازو تحریم کے بیان کے بغیر وجوب کو منسوخ کر دیا جائے تو '' منسوخ نص' کے ذریعہ جواز باقی رہے گا، اس لئے کر دیا جائے تو '' منسوخ نص' کے ذریعہ جواز باقی رہے گا، اس لئے

کردیا جائے تو مسوح نص بح ذریعہ جواز باقی رہے گا، اس کئے کہ وجوب کے ضمن میں جواز ہے، کیونکہ وجوب ایسا جواز ہے جس کے ترک میں حرج بھی ہے، اور ناسخ اس کے منافی نہیں، لہذا سابقہ جواز پر باقی رہے گا، اور ترک کی صورت میں حرج ختم ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔

ب- خصص کی تلاش سے قبل عام پر عمل سے تو قف: ۲۰- بعض فقتهاءاور اہل اصول نے جن میں احناف بھی ہیں کہا ہے کہ بخصص کی تلاش سے قبل عام پر عمل کرنا جائز ہے، اس لئے کہ عام کی دلالت قطعی ہے، لہذا قطعی طور پر اس سے حکم کا فائدہ حاصل ہوگا، اور کسی معارض (مخالف) کے عدم احتمال پر موقوف نہ ہوگا، جسیا کہ خاص کا حکم کسنے وتا ویل کے عدم احتمال پر موقوف نہ ہوتا ہے۔ روایت میں ہے کہ حضرت عمر بن خطاب ہے نے محض عمر و بن حزم

(۱) مسلم الثبوت مع المتصفى الرساما، ۱۰۴۷ ـ

#### توقف ۵-۷

نزدیک گواہی کے اعادہ کے بغیر بھی فیصلہ کر سکتا ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے لکھا ہے: اگر قاضی کو فیصلہ میں اشتباہ ہوجائے تو وہ توقف کر ےگا،کوئی فیصلہ ہیں کر ےگا،اسی طرح اگراس کے سامنے حق واضح ہوجائے،لیکن وہ سمجھتا ہو کہ اگر فیصلہ سنادے گا تو فریقین میں معاملہ زیادہ سکین ہوجائے گا،اورصورت حال نازک ہوجائے گ اورفتنہ پیدا ہوجائے گا تو وہ تو قف کر ےگا<sup>(1)</sup>۔ ان مسائل کی تفصیل اور ان میں اختلاف اصطلاح '' دعویٰ'،

ن - عقد کے اثر کا تو قف: 2 - عقد کے اثر کا تو قف: 2 - فقتهاء نے لکھا ہے کہ بسا اوقات عقد منعقد ہوتے ہوئے اس کا اثر کسی دوسری چیز مثلاً قبضہ یا اجازت وغیرہ پر موقوف ہوتا ہے، چنا نچہ حنفیہ نے صراحت کی ہے کہ بیچ فاسد (جو اصل کے لحاظ سے مشروع ہوتی ہے، وصف کے لحاظ سے نہیں) حقیقت میں بیچ ہے، اور منعقد ہوتی ہے، لیکن اس کا حکم یعنی ملکیت، قبضہ پر موقوف رہتی ہے، اور منعقد ہوتی ہے، لیکن اس کا حکم یعنی ملکیت، قبضہ پر موقوف رہتی ہے، اور منعقد ہوتی ہے، لیکن اس کا حکم یعنی ملکیت، قبضہ پر موقوف رہتی ہے، اور منعقد ہوتی ہے، لیکن اس کا حکم یعنی ملکیت، قبضہ پر موقوف رہتی ہے، اور منعقد ہوتی ہے، لیکن اس کا حکم یعنی ملکیت، قبضہ پر موقوف رہتی ہے، اور ایک روایت میں حنابلہ ) کے زد یک عقد صحیح ہے، قبضہ پر توقف کے بغیر حکم کے لئے مفید ہے، لیکن وہ اجازت پر موقوف رہتی ہے<sup>(4)</sup> جیسا کہ اس کی تفصیل'' نیچ موقوف' میں ہے۔

- القليوني ٣٦/٢ ٣٣، نهاية الحتاج ٨/ ١٠٣، كشاف القناع ٢/٢ ٣٩٠.
  - (۲) التاج والإكليل بهامش الحطاب ۲ مرسا .
- (۳) ابن عابدین ۲۰ ۲ ، تبیین الحقائق للزیلی ۲۰ ۲ ، فتح القدیرا ۲۳۰ -
- (۴) البدائع ۲۵/۸۱، الدسوقى ۳۷(۱۰، مغنى الحتاج ۲/۱۵، المغنى مع الشرح ۱۲۷/۹۷-

ان مسائل کی تفصیل' اصولی ضمیم' میں ہے۔ دوم: توقف فقہاء کے نز دیک: فقہاء نے توقف پر چند مسائل میں بحث کی ہے ان میں سے چند درج ذیل ہیں:

الف-دعوى كا جواب دين يافشم كھانے سے فريق كا توقف كرنا: ۵- اگر مدعى عليه دعوىٰ كا جواب دينے سے غور دفكر كے لئے توقف كرے يافتم كھانے سے توقف كرے، جبكه اس پر قسم آ چى ہے، تو يہ توقف قسم كھانے سے گريز نہيں مانا جائے گا، جب تك كه قاضى اس كَوَلُوْلُ كَا فِيصَلَه نَهُ رُدِ لَ<sup>(1)</sup> اس كَيْ تَفْصِيل كے لئے ديكھئے: اصطلاح "دوموىٰ، اور (` كُلُولْ ) \_

ب- فیصله کرنے سے قاضی کا توقف: ۲-فقهاء نے '' گواہی سے رجوع' ' کے باب میں صراحت کی ہے کہ اگر گواہ فیصله سے قبل گواہی سے رجوع کر لیں تو قاضی اس کی بنیاد پر فیصلہ کرنے سے رک جائے گا، ادر بید گواہی اگر دو بارہ دیں تو قبول نہیں کی جائے گی<sup>(۲)</sup> ہاں اگر گواہ قاضی سے درخواست کریں کہ ان کی گواہی پر فیصلہ کرنے سے توقف کر بے تو قاضی پر توقف واجب ہے، پھر اگر گواہ قاضی سے کہیں کہ آپ فیصلہ کیجئے تو قاضی فیصلہ کرسکتا ہے اگر دہ دوبارہ گواہی دیں بید حنابلہ کے نز دیک ہے، اور شافعیہ کے

- (۱) ابن عابدین ۲۴ ۴۲۴، تبصرة الحکام ار ۲۷۳، بلغة السالک ۲۷٫۹۱۳، نهایة الحتاج ۲۸٫۴ ۳۳۳، کمغنی ۶۹٫۵ ۲۳۰
- (۲) ابن عابدین ۲۹۷۴ ۳۹، جوا هرالاِ کلیل ۲۷،۲۴۵،۲۴۹، القلیو بی ۲۷،۲۳۳، کشاف القناع۲/۲۴۴۶ ۲

د-فتوی میں توقف: ۸-فقرماء نے آ داب فتوی میں لکھا ہے کہ مفتی کو مسئلہ میں اچھی طرح اطمینان بخش طور پرغور کرلینا چاہئے، اور اگر مسئلہ کا حکم معلوم نہ ہوتو توقف کرے، تا آ نکہ اس کا صحیح حکم خلا ہر ہوجائے، اور آسان مسئلہ میں جس کا حکم اس کو معلوم نہیں اس کا توقف کرنا، مشکل مسئلہ ہی کی طرح ہے، تا کہ غور وفکر کی عادت پڑے<sup>(1)</sup>۔

فتوی میں تسابل ناجائز ہے، مثلاً جلد بازی کرنا، اور غور وفکر کاحق ادا نہ کرنا اور احتیاط سے کام نہ لینا، حطاب نے کہا: جوفتوی میں سہولت پیندی میں معروف ہواس سے فتوی پوچھنا ناجائز ہے، اور بسا اوقات اس کا تسابل جلد بازی اور عدم احتیاط کی وجہ سے ہوگا، اور بسا اوقات اس کی وجہ سے وہ یہ خیال کر سکتا ہے کہ جلد بازی مہمارت ہے، اور تاخیر بے لی ہے، حالانکہ بیاس کے لئے بہتر ہے کہ تاخیر کرے، لیکن غلطی نہ ہو، اس بات کے مقابلہ میں کہ خود گر اہ ہواور دوسروں کو گراہ کرے (۲)۔

نووی نے سلف اور فضلاء خلف سے بہت سے مسائل میں فتو ی دینے سے تو قف نقل کیا ہے، اسی طرح ائمہ اربعہ اور بعد کے فقہاء سے بہت سے مسائل میں جواب دینے سے تو قف منقول ہے<sup>(m)</sup>۔ ابن عابدین نے کہا: اور اس میں ہر مفتی کے لئے تنبیہ ہے کہ جس مسکہ کی واقفیت نہ ہواس میں تو قف کرنے میں عار محسوس نہ کرے، اس لئے کہ اندازہ سے حکم بتانا حلال کو حرام اور حرام کو حلال کر کے اللہ تعالیٰ پرافتر اپر دازی کرنا ہے<sup>(m)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح '' فتوی' میں ہے۔

- (۱) المجموع للنووي ار ۸ ۴٬۹۰۴ ۲۰
- (۲) مواهب الجليل للحطاب ار ۲۳۷
- (۳) المجموع للنو وی ۱ ۸ ۹،۴٬۹٬۹٬۹٬۹
- (۴) ابن عابدین از ۱۰۹٬۱۰۸،سابقه مراجع ـ

توقيت

د مکھئے:'' تأقت'۔

بھی،لہذااللہ تعالیٰ کے لئے کوئی اسم یا صفت ثابت نہ ہوگی اِلا بیر کہ اس کے بارے میں شارع کی طرف سے تو قیف دارد ہو۔ معتزلہ کی رائے ہے کہ اللہ تعالی جس صفت کے ساتھ متصف ہے اس کے ہم معنی وصف جس میں کسی فقص کا وہم نہ ہو، اللد کے لئے ثابت کرنا جائز ہے، گوکہ شارع کی طرف سے اس کی توقیف وارد نہ ہو، قاضی ابو بکر باقلانی کا میلان اسی طرف ہے، امام الحرمین نے اس میں توقف کیا ہے۔ امام غزالی نے تفصیل کرتے ہوئے صفت کو ثابت کرنا جوذات سے زائد معنی کو بتاتی ہے جائز اور اسم کو ثابت کرنا جو ذات ہی پر دلالت كرتاب منوع قرارد ياب، جمهور كامذ مب مختار ب-سا-'' المواقف في علم الكلام'' ميں بے: اللہ كے اساءتو قيفي ہيں يعنی ان کااطلاق اجازت پر موقوف ہے،اور بیا حتیاط کے لئے ہے، تا کہ باطل کے وہم سے اجتناب ہو سکے، کیوں کہ بیہ بڑا نازک مسلہ ہے۔ مشہورروایت جس میں اساء کی تو قیف دارد ہے اس میں ننا نوے نام بیں <sup>(1)</sup>۔ ابن کثیر نے کہا: جاننا چاہئے کہ اساءحسنی ننا نوے میں منحصر نہیں، اس کی دلیل مسنداحہ میں حضرت عبداللہ بن مسعودٌ کی روایت ہے کہ رسول الله عليه في ارشاد فرمايا: "ما أصاب أحداً هم ولا حزن قط، فقال: اللهم إنى عبدك ابن عبدك ابن أمتک، ناصیتی بیدک ماض فی حکمک، عدل فیّ قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو علمته أحدا من خلقك، أو أنزلته في كتابك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن

(۱) شرح جو ہرة التوحيد (۸۹، ۹۰ طبع دارالكتب العلميه ،المواقف رص ۳۳۳ طبع عالم الكتب\_

توقيف

تعريف: ١-توقيف: تشديد كرساته "وقف" كامصدر ہے۔ توقيف: كسى چيز پر مطلع كرنا، كہا جاتا ہے نو قفته على ذنبه: جرم پر خبر داركرنا، اورو قفت المقاد ئى توقيفاً: وقف كرموا قع بتانا۔ توقيف الناس في الحج: لوگوں كا مواقف ميں وقوف كرنا۔ توقيف، نص كى طرح ہے (ليحن بعض امور سے متعلق شارع كى نص)، كہاجا تا ہے: اللہ كاسماءتوقيفى ہيں <sup>(1)</sup>۔ توقيف كا استعال: كسى چيز ميں تصرف روكنے كے معنى ميں بھى ہوتا ہے۔ توقيف كا استعال: كسى چيز ميں تصرف روكنے كے معنى ميں بھى

# شرع حکم: ۲-اللد تعالی کے اساءو صفات کے اثبات میں تو قیف: صاحب'' شرح جو ہرۃ التو حید'' نے کہا: جمہور اہل سنت کے یہاں محتار ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساءتو قیفی ہیں، اسی طرح صفات

- (۱) لسان العرب، المصباح المنير ، محتّار الصحاح، المغرب، ترتيب القامون المحيط، المعجم الوسيط ماده: " وقف" .
- (۲) المواقف رص ۲۳۳۳، مسلم الثبوت ۱۱/۲، شرح جو ہرۃ التوحيد ( ۹۰، التبصر ہ بہامش فتح العلی ا ۷۹/۱۰ الأم ۷۵/۲۱،۱۷۱، الم ۲۵/۲۱، السراجيه ص ۱۳۷

اجماع ہے کہ قرآن کریم کی ہر سورت کی آیات کی ترتیب تو قیفی ہے، لیعنی اللہ کے حکم سے اور رسول اللہ علیقی کے حکم سے ہے، اسی پر اجماع منعقد ہے، اس میں کوئی شبہ ہمیں، اور حضور علیقے سے تو اتر کے ساتھ بلاشبہ یہی منقول ہے۔

"الاتقان" میں ہے: اس بات پر اجماع ہے اور متر ادف نصوص وارد میں کہ قرآن کی آیات کی تر تیب توقیقی ہے، اس میں کوئی شبہ نہیں، رہا اجماع تو اس کو سب سے لوگوں نے نقل کیا ہے مثلاً زرکش نے ' البر ہان' میں اور ابوجعفر بن زبیر نے ' المنا سبات' میں، ان کی عبارت ہے: سورتوں میں آیات کی تر تیب حضور علیق کی توقیف اور آپ علیق کے حکم سے ہے، اس سلسلہ میں مسلمانوں کے در میان کوئی اختلاف نہیں۔

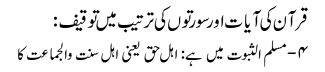
آگے صاحب مسلم الثبوت نے کہا: رہی خود سورتوں میں باہمی تر تیب تو محققین کی رائے ہے کہ بیر رسول اللہ علیق کے حکم سے

لی بعض نے کہا: بیتر تیب صحابہ کے اجتہاد سے ہے، ابن فارس نے اس کی دلیل بیدی ہے کہ سورتوں کی تر تیب میں مصاحف الگ الگ ہیں، حضرت علیٰ کا مصحف نزول کی تر تیب کے لحاظ سے تھا، اورا بن مسعود کا مصحف اس کے خلاف تھا، اور حق بات پہلی ہے۔ پھر کہا: آیات اور سورتوں کے درمیان بلا شبہ تو اتر کے ساتھ جو تر تیب منقول ہے قطعی طور پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے<sup>(1)</sup>۔ زرکشی نے اس سلسلہ میں اختلاف نقل کیا ہے اور کسی قول کوتر چیچ نہیں دی ہے البتہ اخیر بحث میں کہا: ان میں سے بعض کی، بعض کے بعد تر تیب کوئی ایسا ا مرتہیں جس کو اللہ تعالیٰ نے وا جب کیا ہو، بلکہ اس

(۱) مسلم الثبوت ۱۲/۱۱، ۱۲، الاتقان للسبوطي ا/۲۰۲۰، الفواكه الدواني \_44/1

تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي، إلا أذهب الله همه وحزنه وأبدله مكانه فرجا" فقيل يا رسول الله: ألا نتعلمها؟ فقال: بلى، ينبغي لمن سمعها أن يتعلمها"<sup>(1)</sup> (جس كوبحى بحى كوئى فكر ياغم ينبغي لمن سمعها أن يتعلمها"<sup>(1)</sup> (جس كوبحى بحى كوئى فكر ياغم بيرا، تيرى بندى كا بيرا بحور، غيرى بيشانى تير في قضه بيس ج، مير ب بار بيل، تيرى بندى كا بيرا بول، ميرى بيشانى تير في قضه بيس ج، مير ب بار بيل تيرا تكم نافذ ج، مير بار بار بيل تيرا فيصله انصاف به، ميل تحص تير براس نام ك ذريعه مانكما بول، جوتو ف ايخ ليح مقرركيا جيا جوابي فلوق ميس سكس كوتكوما يابي الي ليم نازل كيا ج، يا اين علم غيب مي محفوظ ركما ج كرتو قرآن كريم كو مير ب دل كى رونق، مير بينه كانور، مير غم كا ازاله، اور مير فكركا خاتمه بناد بي تو اللد تعالى اس كفكر وغم كودور كرد يتا ج، اور اس كي جگه كشادگى پيدا كرد يتا ج-عرض كيا كيا: الله برول! كيا بم اس كونه سيكه لين جابي اله بيدا كرد يتا به مير الير كيا بيله برول! كيا بم اس كونه سيكر كي تيرا بيد بين كانور، مير في كم كا

ابوحاتم بن حبان بستی نے اپنی صحیح میں اسی کے مثل روایت نقل کی ہے، اورایک مالکی امام فقیہ ابو بکر بن العربی نے اپنی کتاب'' الأحوذ ی فی شرح التر مذی' میں لکھا ہے کہ بعض نے کتاب وسنت کی روشنی میں اللہ تعالیٰ کے ایک ہزار نام جمع کئے ہیں، واللہ اعلم <sup>(۲)</sup>۔



 حدیث: "ما أصاب أحدا هم ......" کی روایت احمد (۱/۱۹ ۳ طبع المکتب الاسلامی) نے کی ہے اور میٹمی نے کہا: احمد کے رجال صبح کے رجال میں (مجمع الزوائد ۱۰/۲۳ طبع دار الکتاب العربی)۔
 (۲) تفسیر ابن کیثی: سورهٔ اعراف (۱۸۰ کے تحت د

### توقيف ۵-۲

اراضی، شی مدعابہ میں ایک فریق کے محض دعویٰ کی وجہ سے تو قیف نہیں ہوگی، اور کسی کو کسی چیز ہے محض اس پر دوسرے کے دعوی کی وجہ سے نہیں روکا جائے گا تا آ نکہ اس کے ساتھ کوئی ایسا سبب ہوجس سے دعوی کو تقویت پنچ، مثلاً عادل یا غیر عادل گواہی، جب سیتا بت ہو گیا تو مکانات میں روکنا دو طرح سے ہوگا:

اول: ظاہری شبہ موجود ہو یا غیر عادل ہونا ظاہر ہوجائے، اور مدعی اس کو ثابت کرنے کے لئے اس کی تو قیف چاہے، تو یہاں تو قیف سی ہے کہ جس کے قبضہ میں وہ چیز ہے (یعنی مدعا علیہ) کو اس میں کوئی ایسا تصرف کرنے سے روک دیا جائے جو اس کو ختم کردے، مثلاً فروخت کرنا، ہبہ کرنا یا ایسا تصرف جو اس کو قبضہ اس سے نکال دے، مثلاً تغییر کرنا اور منہدم کرنا وغیرہ، لیکن اس کا قبضہ اس سے ہیں اٹھا یا جائے گا۔

دوم: جب مدعی اس سلسلہ میں اپنے دعوی کو طعی گوا، ی کے ذریعہ ثابت کرد ہے اور مدعا علیہ دعو کی کرے کہ مدعی کے لئے بینہ سے جو ثابت ہوا ہے، مدعا علیہ اس کے دفع کا دعوی کر تو مدعی علیہ کے لئے وقت مقرر کیا جائے گا، اور اس وقت مدعا بہ کو اس طرح موقوف رکھا جائے گا کہ اول کے قبضہ کو اس سے ہٹاد یا جائے گا، لہذا اگر گھر ہوتو اس کو مقفل کردیا جائے گا، اگرز مین ہوتو اس کو جو تنے سے روک دیا جائے گا، مقفل کردیا جائے گا، اگرز مین ہوتو اس کو جو تنے سے روک دیا جائے گا، مقفل کردیا جائے گا، اگرز مین ہوتو اس کو جو تنے سے روک دیا جائے گا، مقفل کردیا جائے گا، اگرز مین ہوتو اس کو جو تنے سے روک دیا جائے گا، موجود جانو رپر دعو کی کر اور اس کی تو قیف کا خوا ہاں ہو، تا کہ اس پر گواہ پیش کر سکے، تو اگر اس میں بعد و دور ری ہوتو اس کو بی خی حاصل موجود جانو رپر دعو کی کر اور اس کی تو قیف کا خوا ہاں ہو، تا کہ اس پر تر میں ہوگا، اور اگر جس گواہ کے ہونے کا اس نے دعوی کیا ہے، اسی جگہ ہو، تو تقر یباً ایک روز تک اس کی تو قیف ہوگی، اب اگر وہ اپن

التبصرة بهامش فتخ العلى المالك ا/ 20 اطبع دارالمعرفه .

کاتعلق ان کے اجتہا دواختیار سے ہے، اوراسی وجہ سے ہر مصحف کی الگ الگ تر تیب تقمی، البتہ مصحف عثانی کی تر تیب سب سے کامل ہے<sup>(1)</sup> دیکھئے:'' اصولی ضمیمۂ' ۔

شریعت کی مقاد پر میں تو قیف: ۵ – سیوطی نے ' الا شباہ' میں لکھا ہے کہ مقاد پر شرعیہ کی چارا قسام ہیں: اول: جس میں کی بیشی ممنوع ہے مثلاً ارکعات کی تعداد، حدود اور میراث کے حصے ۔ دوم: جس میں زیادتی کی ممنوع نہیں مثلاً طہارت میں تین کی تعداد۔ سوم: جس میں زیادتی ممنوع ہے کی نہیں مثلاً خیار شرط تین دن، تعداد۔ اور مرتد کو تین دن کی مہلت دینا۔ ہوئے برتن کو دھونے اور طواف میں سات کی تعداد، رضاعت میں پانچ کی تعداد اورزکا ق، گواہی اور چور کی کے نصاب <sup>(۲)</sup>۔ میت نصیل شا فعیہ کے یہاں ہے، ان میں سے بعض مسائل میں اختلاف ہے جس کوان کے مقامات پر دیکھا جائے۔

مدعا بہ میں تصرف سے رو کنے کے معنی میں تو قیف: ۲ - فقہاء مدعا بہ میں تصرف سے رو کنے کے معنی میں تو قیف استعال کرتے ہیں، ابن فرحون'' التبصر ہ'' میں لکھتے ہیں،'' مدعا بہ'' کی تو قیف کی تین انواع ہیں: نوع اول: عقار کی تو قیف اور اس کی دوقت میں ہیں: گھر اور

- البر بان في علوم القرآن ا ٢٦٢٢ طبع دار المعرفة بيروت -
  - (٢) الإشباه للسيوطى ٢٢، ٢٢، ٢٢ ، ٢

اس عقار پر قبضہ نہیں ہے، اگر وہ دونوں قشم کھانے سے گریز کریں تو ان دونوں کا اس پر قابض ہونا ثابت ہوجائے گا، اور وہ دونوں اس میں شریک ہوں گے۔ اگران میں سے کوئی ایک قشم کھانے سے انکار کرے اور دوسرا حلف الثمال توصرف حلف الثمان والے كواس عقارير قابض ہونے کا فیصلہ کردیا جائے گا،اور دوسر کےواس سےخارج ماناجائے گا۔ اگردونوں ہی قشم کھالیں توکسی کے حق میں قابض ہونے کا فیصلہ نہیں کیا جائے گا، اور مدعا بہ عقار کو حقیقت حال کے ظاہر ہونے تک موقوف رکھاجائے گا<sup>(1)</sup>۔ شافعیہ نے کہا: اگر کوئی کسی پر اس کے قبضہ میں موجود کسی چز کا دعویٰ کرےاور مدعی کے پاس غائب پا حاضر بینہ ہولیکن وہ نامعلوم ہو، اوراس چیز کونتقل کرنے سے اس کواندیشہ ہو، پااس بردین کا یذمین وغيره چندموجود چنزوں کا دعوی کرےاور مدعا عليہ منکر ہو، اور مدعی کے پاس بینہ موجود نہ ہو، اورا سے اندیشہ ہو کہ مدعا علیہا پنے زیر قبضہ سامان کے بارے میں اپنی اولا دیا دوسروں کے لئے اقرار کرلے گا اور بیا بیے شہر میں پیش آئے جہاں لوگوں میں اس طرح کی چیز عام ہو، اور ان کے یہاں مشہور ومعروف ہو، اور بد مدعا علیہ، ایسا کام کرنے میں زیادہ مشہور ہو، اس لئے مدعی اس پر بینہ قائم کرنے تک حجر عائد کرنے کی درخواست کرے، توبعض شافعیہ نے اس میں اختلاف ذکر کیا ہے، قاضی حسین اور دوسر ےحضرات کی رائے ہے کهاگرمد عاعلیه کی حیله بازی معروف ہواور یہی اس کی عادت رہی ہو تو قاضی اس پر پابندی عائد کرد ہے گا، دوسرے شافعیہ کی رائے ہے کہ ی شخص مفلس ( دیوالیہ ) کی طرح ہے جبکہ اس پر دیون اس کے مال سے زیادہ ہوں، اور بیٹابت ہو چکا ہو کہ اس کے اخراجات آمدنی سے حق میں گواہ پیش نہ کر سکے تواس کا کوئی حق نہیں ہوگا، پھراس کو بیدتن نہ ہوگا کہ مدعا علیہ سے انکار دعو کی کی صورت میں قشم لے، اس لئے کہ وہ کہے گا: تہہاری بات کا شیصے کوئی علم نہیں، ہاں اگر بید گمان ہو کہ اس کواس کاعلم ہے تواس سے قشم لی جائے گی<sup>(1)</sup> ۔

نوع سوم: بہت جلد خراب ہونے والی چیز کی تو قیف ، مثلاً گوشت اور تر میوے وغیرہ ، اگر مدعی کے حق میں کو کی ایک شخص گواہی دے اور وہ خود حلف اٹھانے سے اعراض کرے اور کہے: میرے پاس دوسرا گواہ ہے ، یاغیر عادل گواہ پیش کرتے ہوئے قطعی ثبوت کا دعوی کرے تو اس کو اتنی مدت تک مہلت دی جائے گی کہ اس طرح کی چیز اس مدت میں خراب نہ ہو، اگر وہ اپنے استحقاق کا سبب پیش کردے تو تھیک ہے ، در نہ مدعا علیہ اور اس کے سامان کو چھوڑ دیا جائے گا<sup>(۲)</sup>۔ منف یہ کہتے ہیں : اگر مدعی بہ منقول ہوا ور مدعی قاضی سے مطالبہ کر ہے کہ اس کو کسی عادل کے قبضہ میں دے دیا جائے ، اور مدعا علیہ کی طرف سے کفیل بائن اور کفیل بالمدعی ہو تو قاضی اس کی درخوا ست قبول نہیں کر ہے گا ہوں اگر فاسق ہوتو قاضی اس کی درخوا ست قبول

اگردوس بے قبضہ میں عقار کا دعوی کرے اور بینہ پیش کرتے و قاضی اس کو کسی عادل کے قبضہ میں رکھنے کا حکم نہ دے گا، اور نہ اس پر کفیل دینے کا حکم دے گا، ہاں اگر پھل دار درخت والی زمین ہوتو اس کو کسی عادل کے قبضہ میں رکھ دیا جائے گا<sup>(۳)</sup> ۔

اگر کسی جائیداد میں دوافراد میں نزاع ہواور فریقین میں سے کوئی بھی اپنا قبضہ اس پر ثابت نہ کر سکتوان میں سے ہرایک سے دوسرے کے مطالبہ پراس بات کی قشم کی جائے گی کہ دوسر فریق مخالف کا

- (۱) حواله سابق ار ۸۰ ـ
  - (٢) التبصر قارا ۱۸ -
- (۳) شرح المجليه للأتاسي دفعه (۱۸۱۲) ۲ م ۹۴ -

<sup>(</sup>۱) مجلة الأحكام وشرح دررالحكام (دفعه ۱۷۵۵) ۳/۱۵/۳

عثمان اور حضرت علی سے بھی یہی مروی ہے، امام احمد حضرت علی کی حدیث کو ثابت قرار دیتے تھے، یہی حضرت ابن عر اور حضرت عا نش گرا قول ہے، یہی حضرت ابودر دائ سے مروی ہے، سلیمان بن بیار نے کہا: انیس صحابہ کرام ایلاء میں تو قیف کے قائل تھے، سہیل بن ابی صالح نے کہا: میں نے بارہ صحابہ کرام سے دریافت کیا، ہرا یک یہی کہتا تھا کہ اس پر پچھنہیں، تا آئکہ چارہ ماہ گزرجا نمیں تو اس کو روکا جائے گا کہ اگر رجوع کر لے تو تھیک ہے ور نہ طلاق دے، یہی سعید باری ہے: "لِلَّذِیْنَ یُوْ لُوُنَ مِنُ نِسَائِهِمُ تَرَبُّصُ أَرُبَعَةِ أَشُهُو باری ہے: "لِلَّذِیْنَ یُوْ لُوُنَ مِنُ نِسَائِهِمُ تَرَبُّصُ أَرُبَعَة اللہ مُور باری ہے: میں اللہ عَفُورٌ دَّحِیْمٌ ، (۱) (جولوگ اپنی بیویوں سے (ہم ستری نہ کرنے کی) قسم کھا بیٹھتے ہیں ان کے لئے مہلت چار ماہ تک ہے)۔

اس کا ظاہر ہیہ ہے کہ فی (رجوع) چار ماہ کے بعد ہوگا، اس لئے کہ '' فی'' کو چار ماہ کے بعد فاء کے ساتھ جو تعقیب (بعد میں آنا) کی متقاضی ہے، ذکر کیا ہے، اس کے بعد فرمایا: '' وَإِنُ عَزَ مُوا الطلاق فَإِنَّ اللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ'' <sup>(1)</sup> (اورا گرطلاق ( بی) کا پختد ارادہ کر لیں تو بِ شک اللّٰہ برا سنے والا، براجانے والا ہے) اگر مخض مدت گزر نے سے طلاق پر جاتی تو اس کے دم کی ضرورت نہیں تھی <sup>(۳)</sup> ۔ حفیہ کی رائے ہے کہ چار ماہ گزر نے کے بعد فی کے بغیر طلاق پڑ جاتی ہے، کیونکہ اس نے ایلاء کے ذریعہ دوران مدت عورت کا حق میں عاد اکر نے ہے خودکورو کنے کا عزم کر لیا ہے، اور اس عزم کی تا کید قشم کے ذریعہ کر لی ہے، لہذا اگر مدت گزرجائے اور وہ فی پر قدرت

- (1) سورهٔ بقره ۲۲۲۷۔
  (۲) سورهٔ بقره ۲۲۷۷۔
- (۳) المغنى ۷/ ۱۸ ۳، ۱۹، بدایة المجتهد ۱۰۸/۲، شائع کرده مکتبة الکلیات الاز هرید،الأم ۲۷۱٬۲۲۹۵

زیادہ میں اور اس کے مال کے برباد ہونے کا اندیشہ ہو، تو اس صورت میں اضح قول کے مطابق اس پر پابندی عائد کرنا متعین ہے، اور سی قریب قریب اس کے مشاہہ ہے۔ شافعیہ نے یہ بھی کہا: اگر مدعی دو مجہول گواہ پیش کرے اور بینہ کے تزکیہ تک مدعاعلیہ اور اس چیز کے در میان رکاوٹ پیدا کرنے کا مطالبہ کر نے تو کیا اس کا بی مطالبہ قبول کیا جائے گا؟ اس میں دو اقوال ہیں<sup>(1)</sup>۔ میں تو قیف کے قائل نہیں ہیں<sup>(1)</sup>۔ اور ای قبیل سے خائب اور بیٹیم کے مال کی تو قیف ہے<sup>(m)</sup>۔ اسی طرح حمل یا مفقود ہونے کے سب عکمل تر کہ یا اس کے پچھ دصہ کی تقسیم کی تو قیف ہے، (دیکھئے: '' إرث')۔

إ يلاء كرنے والے كى توقيف: 2-جس نے اپنى بيوى سے ايلاء كيا اور مدت ايلاء (چارماہ) گزر گى توفقہاء كا اختلاف ہے كہ كيا مدّت گزرنے كے ساتھ عورت مطلقہ ہوجائے گى؟ يا قاضى شوہركوروكے كاكہ وہ رجوع كرے يا طلاق دے۔

جمہور فقہاء (مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ) کی رائے ہے کہ چار ماہ گزرنے کے بعد حاکم اس کو رو کے گا کہ وہ رجوع کرے یا طلاق دے، خود بخو دمدت گزرنے سے عورت پر طلاق نہیں پڑے گی ، امام احمد نے کہا: ایلاء میں اس کو روکا جائے گا، اکا بر صحابہ اور حضرت عمر سے اس سلسلہ میں جومنقول ہے اس سے یہی معلوم ہوتا ہے، حضرت () اُدب القضاء / ۲۱۸، ۲۵، نیز دیکھے: الروضہ ۲۰۱۱ ۵۔

- (۲) المغنی۹/۲۸۸٬۲۸۷\_
  - (۳) التبصر ةار ۱۸۲\_

توکل ا-۲

کے باوجود فنی نہ کرے، تواس نے قشم کے ذریعہ مؤکد عزم کوفعل کے ذريعة حقيقت بناديا،لهذااس مورت كحق مين ظلم اوريقيني ہوگيا،اس لئے عورت بائنہ ہوجائے گی، بد مرد کے ظلم کی جزاء اور عورت کے ساتھ رحم وکرم کا نقاضا ہے، اور مردکور دکانہیں جائے گا، اس لئے کہ اللد تعالی نے انتظار کی مدت چار ماہ مقرر کی ہےاوررو کنامنصوص علیہ مدت میں اضافہ کاسب ہوگا<sup>(1)</sup> ۔

تعريف: ا- لغت میں توکل کا معنی عاجزی ظاہر کرنا، غیر پر اعتماد کرنا، تفویض کرنا، اور فرماں بردار ہونا ہے، اس سے اسم: '' وکا لت' ہے، کہا جاتا ہے: ''وَ حَّلَ أَهْرَ فَإِلَى فُلَانِ'' اپنا معاملہ فلال کو تفویض کیا، اس پر اس میں اعتماد کیا، اور ''تَوَ حَتَّلَ عَلَى اللَّهِ'' اللَّہ تعالیٰ پر اعتماد و بھر وسہ کیا، اور اتکل علیہ فی أمرہ: اسی معنی میں ہے، اور '' توکل' کا معنی '' وکا لت قبول کرنا'' بھی ہے، کہا جاتا ہے: و کلته تو کیلا فتو کل: اس کو وکیل بنایا تو اس نے وکا لت قبول کرلی<sup>(1)</sup> ۔ شریعت میں '' تو کل' کا معنی: اللّہ پر بھر وسہ کرنا اور اس بات کا یقین کرنا کہ اس کا فیصلہ نا فذ ہے، اور اس کے لئے ضروری اسباب کی تلاش میں نبی عقیق کی سنت کی انتباع کر رہا ہے <sup>(۲)</sup> ۔

توكل

توكل كاتعكم: ٢- توكل يعنى تمام امور مين الله تعالى پر بھروسه اور اس پر اعتماد كرنا واجب ہے، بہت ى آيات واحاديث نبو يد مين اس كاتحكم آيا ہے۔ نبى عليك كو خطاب كرتے ہوئے فرمان بارى ہے: "وَ شَاوِ رُهُمُ فِيُ الْأَمْوِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَ تَحُلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ (١) لمان العرب، متن اللغ، المصباح المنيز ماده: "وكل "، احياء علوم الدين ٢٠ - ٢٩٢

(I) البدائع ۳/۲۷۱-

## توکل ۳-۵

سنت الہی کا نقاضا ہوں بشرطیکہ بیاعتقادر کھے کہ اسباب تنہا نہ فائدہ پہنچاتے ہیں نہ نقصان کو دور کرتے ہیں، بلکہ سبب (علاج) اور مسبب (شفا) اللہ تعالیٰ کافعل ہے، ہر ایک اس کی طرف سے ہے اور اس کی مشیئت سے ہے، بیہ چیزیں توکل علی اللہ کے منافی نہیں ہیں، سہل نے کہا: جو کہے کہ توکل ترک عمل کے ذریعہ ہے، اس نے رسول اللہ علیلیلہ کی سنت پر طعن کیا <sup>(1)</sup>

امام رازی نے فرمان باری "وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْسِ فَإِذَا عَزَمُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ"<sup>(1)</sup> کی تغییر میں کہا: آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ توکل یہ بیں کہ انسان اپنا خیال نہ رکھ ، جیسا کہ بعض جاہل کتے ہیں، درنہ مشورہ کرنے کا حکم توکل کرنے کے حکم کے منافی ہوگا بلکہ توکل علی اللہ یہ ہے کہ انسان اسباب ظاہری کی رعایت کرے، ہاں دل سے اس پر اعتماد نہ کر بیٹھے، بلکہ اللہ تعالی پر اعتماد ہو<sup>(m)</sup>۔ جہور علماء سلمین کی رائے ہے کہ حقح توکل اسباب اختیار کرنے کے ساتھ ہی ہوتا ہے، اس کے بغیر توکل کا دعوی شریعت سے نادا قفیت اور عقل میں خرابی ہے۔ امام احمد سے دریافت کیا گیا کہ آپ اس مخص کے بارے میں کیا فرماتے ہیں جوابی گھراور متجد میں بیٹھ جائے، اور کہ کہ میں کوئی کا م نہیں کروں گا تا آ نکہ میر ارزق آئے؟ ام ماحمد نے فرمایا: شیخص جاہل

ہے، کیا اس نے بیفرمان نبوی نہیں سنا: "جعل رزقی تحت ظل رمحي"<sup>(۴)</sup> (میرارزق میرے نیزے کے سامید میں رکھا گیا ہے)۔

- (۱) تفسیر القرطبی ۱۸۹/۱۸: سورهٔ آل عمران ۲ ۲۱ کے تحت۔
  - (٢) سورة آل عمران (١٥٩ -
- (۳) تفسیر الرازی ۹ / ۲۸: سورهٔ آل عمران / ۱۵۹ کے تحت۔
- (٣) حديث: "جعل رزقي تحت ظل رمحي" بيايک حديث كالكر ام جس ك شروع كا حصر م: "بعثت بين يدي الساعة بالسيف ..... جس كى روايت احمد (٢/ ١٣٣ ، ١١٢ طبع دارالمعارف) نے كى م، احمد شاكر نے اس كوضح قرار ديا ہے۔

الْمُتَوَكِّلِينَ" (ان سے معاملات میں مشورہ لیتے رہے لیکن جب آپ پختەارادە كرلىں تواللد يرجروسەر كھئے)اورمسلمانوں كوبھى توكل كاحكم ديا كيا ب ، فرمان بارى ب: "وعلى الله فليتوكل المؤمنون<sup>، (۲)</sup> (اورمسلمانوں کوتواللہ ہی پراعتما درکھنا چاہئے )، نیز فرمايا: "وَقَالَ مُوُسَى: يا قَوُم! إنْ كُنْتُمُ آمَنْتُمُ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَ تَحَلُّوُا إِنْ كُنْتُهُ مُسْلِمِيْنَ<sup>")</sup> (اورموی نے کہااے میری قوم والو!اگرتم الله ير ايمان رکھتے ہوتو جمروسه بھی اسی ير کرو اگرتم فرماں بردارہو)۔ سا- رہا توکل یعنی قابل نیابت امور میں دوسر کواین طرف سے تصرف كرف والاوكيل بناناتو بيرجائز ہے، اس كى بحث اصطلاح: '' وکالت''میں آئے گی۔ ۴ – توکل یعنی تمام امور میں اللہ تعالیٰ پر اعتماد، جمروسہ اور رجوع كرنا، بددل كے اعمال ميں سے ہے، جیسے ايمان ،معرفت الهي ،تفكر، صر،قضاوقدر بررضامندی،اللہ تعالی سے محبت،اس کے نبی علیک سے محبت، اندرونی رذائل مثلاً کینہ، حسد اور ریا کاری سے پاک ہونا، یہ فقہ کے مباحث میں داخل نہیں، اس کا اصل مقام کتب تو حید

توکل اسباب اختیار کرنے کے منافی نہیں: ۵- عام فقہاءادر محقق صوفیاء کی رائے میں توکل علی اللہ، جدوجہد کرنے اور اسباب اختیار کرنے کے منافی نہیں ہے جیسے کھانا پینا، دشمنوں سے بچنا، ہتھیاروں کا فراہم کرنا اوران چیزوں کا اختیار کرنا جو

(۱) سورهٔ آل عمران ۱۵۹ -

وعلم اخلاق ہے<sup>(ہ)</sup>۔

- (٢) سورة آل عمران (٢٢ -
  - (۳) سورهٔ یونس/ ۸۴\_
- (۴) نہایة الحتاج ۲/۲۰۱۰ ۲۰ اطبع مصطفیٰ البابی کملی مصر۔

در حقيقت كمائى ب، اورفر مان بارى ب: "فَاضُر بُوا فَوُقَ الأَعْنَاق وَاصْرِبُوا مِنْهُمُ كُلَّ بَنَان "() (سوتم (كافروں كى) گردنوں كے او پر مارو اور ان کے بور بور پر ضرب لگاؤ)، اور مارناعمل ہے، اور فرمان بارى ب: "فَامُشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنُ رِزُقِهِ" () (سوتم اس کے راستوں میں چلو پھر دادراللہ کی ( دی ہوئی ) روزی میں ے کھاؤ پو)، اور فرمان باری ہے: ''یا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا خُذُوا حِدْدَ تُحُمُ "") (اے ایمان والواین احتیاط کرلو) اور فرمان باری ب: "وَأَعِدُوا لَهُمُ مااستَطَعْتُمُ مِنُ قُوَّةٍ وَمِنُ ربَاطِ الْحَيُلِ"<sup>(7)</sup> (اوران سے مقابلہ کے لئے جس قدر بھی تم سے ہو سکے سامان درست رکھوتوت سے اور یلے ہوئے گھوڑ وں سے )۔ رسول الله علي في دواعلاج كرف كاحكم ديا ب، فرمان نبوي *ے*: ''تداووا عباد الله، فإن الله تعالىٰ لم يضع داء إلا وضع معه الشفاء "(٥) (اللدك بندو! دواكرو، اللد تعالى في جو مرض بھی رکھا ہے،اس کے ساتھ شفاء بھی رکھی ہے)۔ ''ثلاثیات میند احمر'' کے شارح نے اس حدیث کی تشریح میں کہا: حضور علی نے لوگوں کو اللہ کا بندہ کہا جس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ دوا کرنا توکل کے منافی نہیں، یعنی دوا کرو،لیکن شفاء کے لئے دوا پر بھروسہ نہ کرو بلکہ اللہ تعالٰی پر بھروسہ کرنے والے ہنو، دوا کرنا توکل کے منافی نہیں، جسیا کہ کھانے بینے سے بھوک

- (۱) سورهٔ انفال / ۱۲\_
- (۲) سورهٔ ملک ( ۱۵\_
- (۳) سورهٔ نساء ۱۷-
- (۴) سورهٔ أنفال (۴۰
- (۵) حدیث: "تداووا عباد الله فإن الله تعالیٰ لم یضع داء إلا وضع معه الشفاء" کی روایت ابوداؤد (۳/ ۱۹۲ ، ۱۹۳ طبع عزت عبید دعاس)، ترذی (۳/ ۳۸۳ طبع مصطفیٰ الحلیی) اور ابن ماجه (۲/ ۷ سالا طبع عیسی الحلیی) نے کی ہے، تر مذی نے کہا: پی<sup>حس</sup>ن صبح ہے۔

حضرت عمرؓ نے فرمایا: کوئی بھی رزق کی تلاش سے ہاتھ باند ھ<sup>ک</sup>ر بیٹھ نہ جائے اور کہے: خدایا! روزی دے، اور تمہیں معلوم ہے کہ آسان سونے چاندی نہیں برسا تا)<sup>(1)</sup>۔

قر آن کریم اور سنت نبو بید میں اسباب اختیار کرنے کا حکم توا تر کے ساتھ منقول ہے۔

لصحیح ابن حبان میں ہے: "أن رجلا جاء إلى النبي عَنَىلَ الله وأتو كل، أو أطلقها وأراد أن يترك ناقته وقال: أأعقلها وأتو كل، أو أطلقها وأتو كل، أو أطلقها وأتو كل؟ فقال النبي عَنَى الله الله وتو كل، (<sup>1)</sup> (ايك شخص خدمت نبوى ميں آيا، اس نے اپن اؤٹن چھوڑنى چاہى، اور اس نے كہا: كيا ميں افٹى كو باندھ كرتوكل كروں ؟ حضور على اللہ نے فرما يا: اسكو باندھ كرتوكل كرو)۔

فرمان نبوی ہے: "لأن يأخذ أحد كم حبله فيأتي بحزمة حطب على ظهر ٥ فيبيعها فيكف الله بها و جهه خير له من أن يسأل الناس أعطو ٥ أو منعو ٥<sup>، (٣)</sup> (اگركوئى ا بني رى الحمائے ، اورلكر كاكتما ابني بيچ پر لا دكر لائے ، اس كو يتيج ، اور اس ك ذريعة اللہ تعالى اس كى آبرو بچائے ركھ تو يہ اس كے لئے اس ہے بہتر ہے كہ لوگوں سے سوال كرے، وہ ديں يا نہ ديں )۔ فر مان بارى ہے: "فكُلُو ا ممَّا غَنِمْتُمُ حَلَالًا طَيِّبًا ، <sup>(٣)</sup> (سو جو پچھتم نے ان سے ليا ہے اس كو حلال پاك سمجھ كر كھا وَ)، اورغنيمت

- (۱) إحياءعلوم الدين ۲ / ۲۳ \_
- (۲) حدیث: "معقلها و تو کل" کی روایت ترمذی (۴۷ ۸۲ طبع مصطفیٰ اکسی ) نے حضرت انس بن مالک سے کی ہے، اور اس کو حسن قرار دیا ہے۔
- (٣) حديث: "لأن يأخذ أحدكم حبله فيأتي بحزمة حطب على ظهره فيبيعها فيكف الله بها وجهه" كى روايت بخارى (٣٣٥/٣ طبح السلفيه) اور مسلم (٢١/٢ ٢ طبع عيسى الحلمى) في حضرت الوهريرة مسكى مي، اور الفاظ بخارى كے بيں۔

(۴) سورهٔ انفال ۲۹\_

## توکل ۵،توله

روزی دی جائے گی، جیسا کہ پرندوں کو دی جاتی ہے، جوشح خالی پیٹ نطلتے ہیں، اور شام کوشکم سیر واپس آتے ہیں)، اس حدیث سے ظاہر ہے کہ توکل جدوجہد کے ساتھ ہے، اس لئے کہ اس میں پرندوں کے ایک عمل کا ذکر ہے یعنی ضبح کوروزی کی تلاش میں خالی پیٹے جانا اور شکم سیر ہوکرلوٹنا۔

> ر**بو کیر** دیکھئے:'' تعویذ''۔

ییاس بجھانا، ہلا کت خیز چیز وں سے اجتناب، عافیت کی طلب اور ضرر کے از الد کی دعا تو کل کے منافی نہیں، اور انہوں نے کہا: سابقہ احادیث میں اسباب کا اثبات ہے، اور بیر کہ اسباب تو کل علی اللہ کے منافی نہیں ان شخص کے لئے جس کا بید عقیدہ ہو کہ بیا سباب اللہ تعالیٰ کے کم اور اس کی تقذیر سے ہیں، بذات خود شفا نہیں دیتے، بلکہ اللہ تعالیٰ کے مقرر کرنے کی وجہ سے دیتے ہیں<sup>(1)</sup>۔

حضور عليك في نوكل ميں وہمی افعال كر كرك كاتكم ديا ہے نہ كه حقيق افعال كے چھوڑ نے كا، حضرت ابن عبال كى روايت ہے كه رسول اللہ عليك في فرايا: "يد خل الجنة من أمتي سبعون ألفا بغير حساب، فقالوا من هم يا رسول الله ؟ فقال: الذين لايسترقون ولا يتطيرون، ولا يكتوون، وعلى ربھم يتو كلون" <sup>(٢)</sup> (ميرى امت كستر ہزارا فراد جنت ميں بلاحساب داخل موں كے، لوگوں نے پوچھا: وہ كون لوگ موں كے اے اللہ كے رسول! آپ عليك نے فرمايا: وہ لوگ جونہ منتر كرتے ہيں، نہ برشگون ليتے ہيں، نہ داغ لگاتے ہيں، اورا پنے پروردگار پر جمروسہ كرتے ہيں)۔

فرمان نبوی ہے: "لو أنكم توكلتم على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصا وتروح بطانا"<sup>(")</sup> (اگرتم اللہ پرتوكل كروجيا كماس كاحق ہے، توتم كوبھى اسى طرح

- (۱) شرح ثلاثیات مسنداحد ۲/۲ ۲۳،۷۳۲
- (۲) حدیث: "ید خل الجنة من أمتي سبعون ألفا بغیر حساب...... ک روایت بخاری (۱۱/۵۰ ۴۰ ۲۰ ۲ طبع التلفیه) اور سلم (۱/۱۹۹ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت این عبائ سے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "لو أنکم تو کلتم علی الله حق تو کله لر ذقکم..... " کی روایت تر مذی (۲۸ ۳۷۵ طبع مصطفی الحلی ) نے کی ہے تر مذی نے کہا: حسن صحیح ہے، اور اس کی روایت این ماجہ (۲ ۲۹۳ اطبع عیسی الحلی ) اور احمد (۱ سر۲۲، ۲۰۵۵ طبع دار المعارف، احمد شاکر نے کہا: اس کی اساد صحیح ہے) نے حضرت عمر بن الخطاب سے کی ہے، الفاظ ابن ماجہ کے ہیں۔

ا يک معنی انسان کاکسی چيز کو بذات خود انجام دينا ہے، فرمان باری ہے: ''وَالَّذِي تَوَلَّی کِبُرَهٔ مِنْهُمُ لَهٔ عَذَابٌ عَظِيْمٌ ''(اور جس نے ان میں سے سب سے بڑا حصہ لیا اس کے لئے سزا بھی (سب سے بڑھ کر) سخت ہے) لیعنی جھوٹا بہتان لگایا اور اس کی اشاعت کی<sup>(1)</sup>۔

ایک معنی رجوع کرنا، پیچ پھیرنا، منھ موڑنا ہے اور رخ کرنا ہے، کہا جاتا ہے: تولی الیہ: اس کی طرف متوجہ ہوا، اور اسی معنی میں بیفر مان باری ہے: ''تُمَّ تَوَلَّی اِلَی الظَّلِّ ''<sup>(۲)</sup> ( پھر ہٹ کر سا بی میں آ گئے)۔

اگر "تولی" "کا صله لفظًا یا تقدیراً" عن " موتو اس کامعنی اعراض کرنا ہے، اور اسی معنی میں بیفر مان باری ہے: "فَنَوَلَّ عَنْهُمُ" (<sup>(m)</sup> (سواب ان کا خیال نہ کیجئے )، نیز فر مایا: "فَإِنْ تَوَلَّوُا فَإِنَّ اللَّه عَلَيْمٌ بِالْمُفْسِدِيْنَ" (<sup>(m)</sup> (سواگر بیر (اب بھی) سرتابی رکھیں تو بیشک اللّہ خوب جانے والا ہے مفسدوں کا)۔

'' تولی' بسااوقات بدن کے ذریعہ ہوتی ہے اور بسااوقات کان نہلگانے اور تعمیل نہ کرنے کے ذریعہ ہوتی ہے ، فرمان باری ہے : ''و کَلا تَوَ لَّوُا عَنْهُ وَأَنْتُمُ تَسْمَعُوْنَ''<sup>(۵)</sup> (اور اس سے روگردانی نہ کرو درآ نحالیکہ تم سن رہے ہو)۔ اصطلاحی معنی ان لغوی معانی سے الگنہیں ہے۔ پیلغوی معانی شرعی تعبیرات میں بھی مستعمل ہیں جیسا کہ گزرا۔

- (۱) سورهٔ نورر ۱۱، کسان العرب ۳۷/ ۹۸۸ ـ
  - (۲) سوره فقص (۲۴، الکلیات ۲/ ۹۷۔
    - (۳) سورهٔ صافات/ ۲۴۷۱
    - (٣) سورة آل عمران (٣)
- (۵) سورة انفال (۲۰ ، نيز ديکھئے: المفردات في غريب القرآن -

توتى

تعريف: ا-توتى: "تولى" كامصدر ب، ال كى اصل ثلاثى "ولى" ب-لغت ميں "تولى" كے بہت سے معانى بيں: ايك معنى نفرت ب، كہا جاتا ب: توليت فلاناً: يعنى ميں نے الكوولى بنايا<sup>(1)</sup>-ايك معنى اتباع ورضا مندى ب، كہا جاتا ہے: توليته: يعنى ميں نے ال كى اطاعت كى<sup>(1)</sup>-فرمان بارى ہے: "فَهَلُ عَسَيْتُمُ إِنَ تَوَلَّيْتُمُ أَنُ تُفْسِدُوا فِيُ فرمان بارى ہے: "فَهَلُ عَسَيْتُمُ إِنَ تَوَلَّيْتُمُ أَنُ تُفْسِدُوا فِي الأَدْرُضِ وَتُقَطَّعُوا أَرُ حَامَكُمُ" <sup>(س)</sup> (اگرتم كو حكومت مل جائے تو ماي كو يا حمال بھى ہے كہتم لوگ دنيا ميں فساد مجادو گے اور آپس ميں الوالعاليہ نے كہا: اگرتم حكومت كے ذمہ دار بن جا وَاورتم كو حاكم الوالعاليہ نے كہا: اگرتم حكومت كے ذمہ دار بن جا وَاورتم كو حاكم كم بناد يا جائے تو انديشہ ہے كہ رشوت خورى كے ذريع ملك ميں بگا ٹر پيدا

کرو گے<sup>(۵)</sup>۔

- (۱) القاموس المحيط ١٦ ٢ ٢ ٢ ٠ ٢ ، اسان العرب ٦٢ ٢ ٩٨ ، الكايات ٢ / ٩٤ -
  - (۲) تفسيرالقرطبي ۱۷۲۷-
  - (۳) القاموس المحيط مهر موم مهم، اسان العرب ٣٧ ٩٨ -
    - (۴) سورهٔ محد ۲۲\_
    - (۵) تفسير القرطبى ۲۱۷ ۲۴-

"یا اَیَّنَهَا الَّذِینَ آمَنُوْا إِذَا لَقِیْتُمُ فِئَةً فَاتُبْتُوْا وَ اذْکُرُوُا اللَّهُ کَتَبْدُرًا لَعَلَّکُمُ تُفُلِحُوْنَ"<sup>(1)</sup> (اے ایمان والو جب تم کسی جماعت کے مقابل ہوا کروتو ثابت قدم رہا کرواور اللّٰدکوکثرت سے یادکرتے رہو تاکہ فلاح پاؤ) اللّٰدتعالیٰ نے ان دونوں مذکورہ بالا آیتوں میں کفار کی جنگ سے بھا گنے سے منع فرما یا، اور دوسری آیت میں کفار کی جنگ میں نابت قدمی کا حکم دیا ہے، اس طرح حکم اور ممانعت کا منشا ایک ہو گیا، اور اس میں دشمن کے مقابلہ میں کھڑے ہونے اور ڈٹ کر اس کا مقابلہ کرنے کی تا کید ہے<sup>(1)</sup>۔

فراراورتولی صرف اس صورت میں حرام ہے جبکہ کفار مسلمانوں کی تعداد سے دوگنا سے زائد نہ ہوں، کیونکہ فرمان باری ہے: "فَإِنْ يَحُنُ مِنْكُمُ مِائةٌ صَابِرَةٌ يَغُلِبُوُا مِائَتَيْنِ "<sup>(۳)</sup> (سو(اب اگر) تم میں سے سوثابت قدم ہوں تو دوسو پر غالب رہیں گے)۔

لیکن اگر کفار کی تعداد مسلمانوں کی دوگنا سے زائد ہوتو فرار حرام نہیں، ہاں ثابت قدم رہنا بہتر ہے، چنا نچ کشکر'' موتڈ' جس کی تعداد تین ہزارتھی ، دولا کھ کے مقابلہ میں جمار ہا۔

شافعیداور جمہور مالکید نے فرار کے حرام ہونے میں تعداد کا اعتبار کیا ہے، قوت اور ساز وسامان کا نہیں، جبکہ مالکیہ میں سے ابن الماجثون (مالکی) کی رائے (اور اسی طرف قلیو بی شافعی کا رجمان ہے) بیہ ہے کہ ساز وسامان اور قوت کا اعتبار کیا جائے گا، لہذا ان دونوں حضرات کے نز دیک ہم میں سے سو کمز وروں کا ایک سوننا وے طاقت وروں کے مقابلہ سے یا ایک سو گھوڑ سواروں کا سو گھوڑ سواروں کے مقابلہ سے بھا گنا جائز ہے اگر ان کو بیہ معلوم ہو کہ مشرکین کی طاقت اور دلیری مسلمانوں کی دو گنی ہے۔

- (۱) سورهٔ انفال ( ۴۵ م
- ۲) تفسیرالقرطبی ۸ / ۲۳\_
  - (۳) سورهٔ انفال/۲۲\_

شرعی حکم: ۲- '' تولی'' کا شرعی حکم اپنے موضوع کے اختلاف اور سابقہ معانی کے لحاظ سے الگ الگ ہے، جن میں اہم ترین: زحف (میدان جنگ سے) تولی، قضا اور دوسرے مناصب کی تولی عقد نکاح میں عورت کی تولی، عقد کے دونوں طرف ایک آ دمی کی تولی، نیک لوگوں کی'' تولی' اور فاسقین کی تولی ہیں۔

اول: زحف (میدان جنگ سے) تولی: ۲۰ - زحف کامعنی تھوڑا قریب ہوناہے، اس کا اصل معنی سرین پر گھشناہے، پھر جنگ میں دوسرے کی طرف چلنے والے کو'' زاحف' کہاجانے لگا<sup>(1)</sup>۔

جمہور فقتہاء<sup>(۲)</sup> کی رائے ہے میدان جنگ سے تولی یعنی کفار کی جنگ سے فرار اختیار کرنا حرام ہے، لہذا لڑائی کی صف میں کھڑ ۔ کسی مسلمان کے لئے جائز نہیں کہ جب فریقین کی مڈ بھیڑ ہواور دونوں ایک دوسرے سے قریب ہو چکے ہوں تو لوٹ جائے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "یا آیُّھَا الَّذِیْنَ آمَنُوْ ا إِذَا لَقِیْتُمُ الَّذِیْنَ حَفَرُوْ ا زَحُفًا فَلَا تُوَلُّو هُمُ الأَدُبَارَ، وَمَن یُوالَّهِم یَوْمَئِذٍ دُبُرَه إِلَّا مُتَحَرِّفًا فَلَا تُوَلُّو هُمُ الأَدُبَارَ، وَمَن یُوالَّهِم یَوْمَئِذٍ دُبُرَه إِلَّا مُتَحَرِّفًا مَعَانَ مُعَانَ مَعَانَ اللَّهِ، وَمَنْ يُوالُو مُتَحَرِّفًا بری ہوں ایک ہے ہوں اور ہو میں میں میں میں کو مان جھن میں اللہ، وَمَانُواہ جہت کی طرف پناہ لے رہا ہوتو وہ اللہ کے فضب میں آجائے گا اور اس کا ٹھکانا جہنم ہے اور وہ بہت بری جگہ ہے)۔ فرمان باری ہے:

(۱) تفسير القرطبي ۲/۰۸۰ -

- (۲) جواہر الا کلیل ۱۱٬۷۵۲، الزرقانی ۱۱۵٬۰۱۳، الفنی
  ۲۱۹٬۳۰٬۷۹۱، الفارع ۲۰۷۷٬۰۰۳
  - (۳) سورهٔ انفال ۱۶،۱۵ ا

جمہور کے نزدیک مثلاً سوافراد کا فرار دوسو سے زائد کے مقابلہ کے بغیر حلال نہیں<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ کے یہاں ایک حالت میں فرار حرام ہے، وہ سے کہ مسلمانوں کی تعداد بارہ ہزار ہو، اس تعداد میں ہونے کے بعد ان کے لئے فرار اختیار کرنا حرام ہے گو کہ کفار کی تعداد دو گنا سے زائد ہو،

ال لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''…… ولن یغلب اثنا عشر ألفا من قلة''<sup>(1)</sup> (……بارہ ہزار کالشکر کم ہونے کی وجہ سے مغلوب نہ ہوگا) اکثر اہل علم نے اس تعداد کوال حدیث کی وجہ ہے آیت ک عموم سے خاص کیا ہے<sup>(m)</sup>۔

مالکیہ نے کہا: بارہ ہزار ہونے کی صورت میں فراراتی وقت حرام ہے جبکہ آپس میں اختلاف نہ ہو، اور جبکہ دشن اپنی امداد کی جگہ میں نہ ہو، اور مسلمانوں کوکوئی امداد نہ ل سکے، ورنہ فرار جائز ہے، بعض مالکیہ نے کل حرمت کو اس صورت کے ساتھ بھی خاص کیا ہے جبکہ بارہ ہزار میں دشن کو نقصان پہنچانے کی صلاحیت ہواور اگر ایسا ممکن نہ ہواور مسلمانوں کو خیال ہو کہ کفاران کول کرڈالیں گے تو فرار جائز ہے <sup>(۳)</sup> ۔ ابن عابدین نے کہا: ''خانی' میں ہے: مسلمانوں کے لئے بھا گنا مناسب نہیں جبکہ بارہ ہزار ہوں گو کہ دشن زیادہ ہوں، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''لن یغلب اثنا عشر ألفا من قلة'' (بارہ ہزار کا

- (۱) جواهر الاِکلیل ار ۲۵۴٬ القلیو بی وعمیره ۲۱۹٬۴ ، تفسیر القرطبی ۷۷٬۰۳۸، ۱۸۳۰
- (۲) حدیث: "ولن یغلب اثنا عشو ألفا من قلة" کی روایت ابوداؤد (۳۲ ۸۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۱/ ۳۳ ۳ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو صحیح کہا ہے اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔
- (۳) جواهر الاِکلیل ار ۲۵۴٬ ردالحتار علی الدرالحتار ۳/۲۲۴٬ تفسیر القرطبی ۲/۲۸۳۷
  - (۴) جواہرالاِکلیل ۲۵۴٬۵۴٬ حاضیۃ الزرقانی علی خلیل ۳۷٬۵۱۳۔

لشکرکم ہونے کی وجہ سے مغلوب نہ ہوگا ) حاصل بیر ہے کہ اگر غالب گمان مغلوب ہونے کا ہوتو فرار میں کوئی حرج نہیں، اورایک نہتے شخص کے لئے دوہتھیار بند دشمنوں کے مقابلہ سے فراراختیار کرنے میں کوئی حرج نہیں، ہاں ایک طاقت ورکے لئے دوکا فروں کے مقابلہ سے اور سو کے لئے دوسو کے مقابلہ سے فرا رامام محمد کے قول میں مکر وہ ہے، البتہ ایک کے تین کے مقابلہ سے اور ایک سو کے تین سو کے مقابلہ سے فرار اختیار کرنے میں کوئی حرج نہیں<sup>(1)</sup>۔ آیت کریمہ اس بات میں صرح ہے کہ جنگ کے دن تولی کے حرام ہونے کے کہم سے جنگ کے لئے پیچھے ہٹنامشنی ہے اور اس سے مرادوہ شخص ہے جوشکست کااظہار کرتے ہوئے پیچھے بٹے تا کہ دشمن اس کا پیچھا کرے، پھر چھپ کراس پر حملہ آور ہواوراس تو آل کردے، یا تنگ جگہ سے ہموار کشادہ میدان میں لڑائی کے لئے پیچھے ہٹ جائے تا کہ دشمن اس کا پیچیا کرے،اور بی<sup>جنگ</sup>ی چال اور ہنر ہے،اس میں گناہ یا حرمت نہیں۔ اسی طرح آیت نے زحف کے وقت تولی کی حرمت سے: "متحيز إلى فئة" كمستثنى كيا ب اوراس س مرادوة شخص ب جو دشمن کے مقابلہ سے اس نیت کے ساتھ بٹے کہ جماعت کے پاس جاکراس سے امداد اور تعاون حاصل کرے گاتا کہ لڑ سکے، اس نیت سے پیچھے ہٹناحرام نہیں۔ مالکیہ نے تحرف یا تحیز کے جواز کے لئے بہ شرط رکھی ہے کہ ''متحرف' یا''متحیز''، سیہ سالار یا امام نہ ہو، کیونکہ ان دونوں کے لیے '' تحرف' یا'' 'تحیز' 'ناجائز ہے کہ اس سے مسلمانوں کی صفوں میں خلل اورانتشار يبدا ہوگا۔ شافعیہ نے متحرف و متحیز کے ساتھ اس شخص کو بھی داخل کیا ہے جو کسی مرض وغیرہ کے سبب لا چار ہو گیا ہو کہ اس کے لئے بہر حال پیچھیے (۱) ردالمحتار على الدرالمختار ۳ ۲۴-

ہونے کی وجہ بیر ہے کہ لوگوں کے سامنے اس کے علم کی شہرت ہو، اور اس سے فائدہ اٹھایا جا سکے۔ کبھی حرام ہوتی ہے: ا<sup>ش</sup>خص کے لئے جس میں اہلیت قضاء نہ ہو، روایت میں ہے کہ رسول اللہ علی اللہ عالم اللہ عام اللہ القصاة ثلاثة،<sup>(1)</sup> (قاضى تين طرح كے ہيں)ان ميں سے آپ عليقة نے ایسے شخص کا ذکر کیا جو جہالت کے ساتھ لوگوں کے درمیان فیصلہ کرےاور وہ جہنم میں جائے گا، نیز اس لئے کہ جواچھی طرح سے اس سے واقف نہیں وہ انصاف نہیں کر سکتا، جس کے نتیجہ میں حق دار سے حق چین کرغیر مستحق کودے دےگا۔ کبھی مکروہ ہوتی ہے:اں شخص کے لئےجس کوانجام نہ دے سکنے کااندیشه ہوادرجس کواپنے او پرظلم کرنے کااندیشہ ہو، اوراس پراس منصب کا قبول کرنا متعین نہ ہو چکا ہو، اور بعض حضرات نے رضامندی سے اس میں داخل ہونے کو ناپیند کیا ہے، اس لئے کہ فرمان نبوى ب: "من ولى القضاء فقد ذبح بغير سكين" (٢) (جس نے منصب قضاءاختیار کیا وہ بغیر چھری کے ذبح کردیا گیا)۔ کبھی مباح ہوتی ہے: اس عادل کے لئے جو مجتہد ہواور قضاء کا اہل ہو، جس کو اطمینان ہو کہ اس کی ذمہ داری کو ادا کرے گا، اور دوسرے باصلاحیت کے موجود ہونے کی وجہ سے اس کے لئے بیڈرض عين نه بن چکا ہو<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) حدیث: "القضاة ثلاثة" کی روایت تر مذی (۳ / ۲۰۴ طیح الحلی ) اور حاکم (۳ / ۴۰ طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے کی ہے، حاکم نے اس کو تیح کہا ہے، اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔
- (۲) حدیث: "من ولی القضاء....." کی روایت ابوداؤد (۴۸ ۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اور حاکم (۹۱/۴) نے کی ہے، حاکم نے اس کو تیج کہا ہے اور ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔
- (۳) فتح القد بر۲۷۱۷ ۳٬۳۷۴ جوابرالاِ کلیل ۲۲۲۲،قلیو بی وعمیره ۴۸ر ۲۹۵، ۲۹۱،المغنی ۹۷،۳۵۷۳ ب

ہٹناجائز ہے<sup>(1)</sup>۔ حرام تولی قرآن کریم کے ظاہر اور اکثر ائمہ کے اجماع سے ہلاک کرنے والا گناہ کبیرہ ہے، اس لئے کہ صحیح مسلم میں حضرت ابوہریرہؓ کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیظیقہ نے فرمایا:''اجتنبوا السبع المو بقات.....'(۲) (سات ہلاک کرنے والے گنا ہوں سے بچو.....) اور اس میں لڑائی کے دن کافروں کے سامنے سے بھا گنا مذکور ہے، بیرگناہ کبیرہ ہے جس کا کفارہ اللہ کی معافی اور مشیئت کے ساتھ تو بہ ہے <sup>(۳)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' جہاد' اور'' سیر' میں ہے۔

دوم: قضاء کی تولی: ۲۹ - قضاء اورد وسرے مناصب کی تولی کے پانچ احکام ہیں: کبھی واجب ہوتی ہے: اگر اس منصب پر آنے والا قضاء کا اہل ہو، دوسرا نہ ہو، صرف اسی میں شرائط موجود ہوں تو اس صورت میں ہندوں کے حقوق کے تحفظ اور دنیا کو بدظمی سے بچانے کے لئے میہ ہندوں کے حقوق کے تحفظ اور دنیا کو بدظمی سے بچانے کے لئے میہ ہندوں کے حقوق کے تحفظ اور دنیا کو بدظمی سے بچانے کے لئے ہیہ مدداری قبول کرنا فرض میں ہے، اس لئے کہ قضاء فرض کفا ہیہ ہے، اور کوئی موجود نہیں جواس کو انجام دے سکے، تو فرض میں ہو گیا، جیسے مرد کو تسل اور کفن دینا اور دوسر فرض کفا ہیکا تھم ہے۔ کبھی مندوب ہوتی ہے: ایسے غیر معروف عالم کے لئے جس کو لوگ نہیں جانتے، اور اس میں قاضی کی شرائط موجود ہوں، مندوب

- (۱) جواهر الإکلیل ار ۲۵۴٬ قلیوبی وعمیره ۱۹۷۴، المفردات فی غریب القرآن/۱۳۹۱۔
- ۲) حدیث: "اجتنبوا السبع الموبقات" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱/۱۸۱طبع التلفیه) اور مسلم (۱/ ۹۲ طبع الحلبی) نے حضرت ابو ہر یرہ ہے کی ہے۔
   ۳) حاضة الزرقانی ۳/ ۱۱۵ بنیبر القرطبی ۲/۰۰ ۳۸۲۰۳۔

الا بولى" (كوئى نكاح ولى كے بغير نہيں)، اس ميں لفظ ' ولى ' كو مذکر لانا اس کے مرد ہونے کی دلیل ہے، اور پیرکہنا کہ اس میں تغلیباً مذكر كاصيغه لايا كياب نا قابل قبول ب، اس لئ كمحديث مي ب: "لااتزوج المرأة المرأة، ولا المرأة نفسها" () (عورت كس دوسری عورت کی شادی نه کرائے،اور نه خوداینی شادی کرے)۔ اسی طرح ان کی دلیل حضرت عائشت کی بیرحدیث ہے کہ حضور صالله في ارشادفرمايا:"أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل باطل، فإن أصابها فلها المهر بما استحل من فرجها، فإن اشتجروا فالسلطان ولي من لا ولی له"<sup>(۲)</sup> (جس عورت نے اپنے ولی کی اجازت کے بغیر اپنا نکاح كرلياس كا نكاح باطل ب، باطل ب، باطل ب، اورا كرمرداس ب وطی کرلے توعورت کے لئے مہر ہوگا، کیونکہ اس نے عورت کی فرج کو حلال کر کے اس سے فائدہ اٹھایا ہے اور اگر اس کے اولیاء میں پھوٹ پڑ جائے توجس کا کوئی ولیٰ ہیں اس کا ولی حاکم وقت ہے )۔ امام ابوحنیفہ نے کہا اوریہی ان سے پہلی روایت اور ظاہر روایت ہے، کہ آزاد، عاقل، بالغ عورت کے لئے بذاتِ خودا پنااور دوسر کے کا نكاح كرنا مطلقاً جائز ہے، البتہ بیخلاف مستحب ہے۔ امام ابوحنیفہ سےحسن کی روایت ہےاور یہی فتو ی کے لئے مختار ہے کہ اگروہ اپنے'' کفو' میں نکاح کرلے تو جائز ہے، اور غیر کفو حديث: "لا تزوج المرأة المرأة ولا المرأة نفسها...... كي روايت ()ابن ماجه(۱۷۲۱ طبع کطبع)اوردارقطنی ( ۳۷۷۷ طبع دارالمحاس ) نے کی

ہے، اس کی اساد میں ایک منتظم فیہ راوی ہے جیسا کہ بوصیری نے'' زوائدا بن ماجہ'' میں کہا، کیکن دار قطنی ( ۲۲۸ / ۲۲۸) نے تو قف کیا ہے۔ (۲) جواہر الا کلیل ا ۲۸۱ ، قلیو بی دعمیر ہ ۲۲۱۱ ، المغنی ۲ / ۴۷۹۹۔ حدیث: " ایما امرأة نکحت بغیر إذن ولیھا......' کی روایت احمد (۲ / ۲ / ۲ طبع المیدیہ ) اور ابودا وَد (۲۲۷ / ۲۵۵ تحقیق عزت عبید دعاس) نے

کی ہے،ترمذی نے اس کوشن قراردیا ہے (۳۷،۹۹ سطیع کتلبی )۔

بقیہ ولایات (مناصب) کا حکم قضاء کے حکم کی طرح ہے، قضااور دوسرے مناصب پر فائز ہونے والے کی متعلقہ شرائط وغیرہ کے لئے اصطلاح'' قضاء''،اور'' امامت'' کی طرف رجوع کیا جائے۔

سوم: عقد ذکاح میں عورت کی تولی: ۵-مالکیہ، شافعید اور حنابلہ کی رائے ہے کہ عورت نہ اپنی شادی کر سکتی ہے اور نہ دوسر کے کی شادی کر اسکتی ہے، لیحنی نہ اس کو اپنے عقد نکاح میں ولایت حاصل ہے اور نہ دوسر ے کے عقد نکاح میں، اور یہی قول امام ابو یوسف سے طحاوی اور کرخی نے نقل کیا ہے، اور اخیر میں امام ابو یوسف نے اسی قول کی طرف رجوع کرلیا تھا جیسا کہ آئے گا، ان کی دلیل فرمان نبوی ہے: ''لا نکاح بالا ہو لی'' <sup>(1)</sup> (کوئی نکاح ولی کے بغیر نہیں) اور''ولی'' ہونے کی شرائط میں سے اس کا دوسر ے کے نکاح میں ولی بن جائے تو نکاح صحیح نہیں، یہ حضرت مرد ہونا ہے، لہذا اگر عورت اپنے نکاح میں خود ولی بن جائے یا دوسر ے کے نکاح میں ولی بن جائے تو نکاح صحیح نہیں، یہ حضرت مرہ ملی ، ابن مسعود اور ما نشہ سے مروی ہے، اور سعید بن المسیب ، حسن، عمر بن عبد العزیز، نوری، ابن ابی لیلیٰ اور ابن شہر مہ کی یہی

ان کی دلیل میہ فرمان باری ہے: "اَلرِّ جَالُ قَوَّامُوُنَ عَلَی النِّسَاءِ"<sup>(۲)</sup> (مردعورتوں کے حاکم ہیں)، یعنی عورتوں کے مصالح کے ذمہ دار ہیں، اور ان ہی میں عورتوں کی شادی کرانے کی ولایت بھی ہے جیسا کہ اس حدیث سے اس کی رہنمائی ملتی ہے:"لانکا ح

 (1) حدیث: "لا نکاح الا بولی....." کی روایت ترمذی (۳۹۸ طبح الحلی) اور حاکم (۲ / ۲ ) طبع دائرة المعارف العثمانیه) نے حضرت ابوموی اشعری سے کی ہے، حاکم نے کہا: اس سلسلہ میں امہات المومنین: حضرت عائشہ، اُم سلمہ اورزین بنت جش سے صحح روایات ہیں۔
 (۲) سورۂ نساء / ۳۳ ۔

میں صحیح نہیں۔

امام ابویوسف سے تین روایات منقول میں جن کی تر تیب میں اختلاف ہے، سرخسی نے لکھا ہے کہ امام ابویوسف نے کہا: مطلقاً ناجائز ہے اگراس کا کوئی ولی ہو، پھرانہوں نے اس سے رجوع کرتے ہوئے کفو میں جائز اور غیر کفو میں ناجائز قرار دیا، پھراس سے رجوع کر کے مطلقاً کفوو غیر کفو میں جواز کے قائل ہوئے۔

طحاوی نے لکھا ہے کہ انہوں نے جس قول کی طرف رجوع کیا ہے وہ بیہ ہے کہ بغیر ولی کے ناجائز ہے، کرخی نے اپنی'' المختصر'' میں یہی لکھا ہے، چنا نچہ انہوں نے کہا: امام ابویوسف نے کہا: ولی کے بغیر ناجائز ہے، اوریہی ان کا آخری قول ہے۔

کمال الدین نے کہا: شیخین (طحادی و کرخی) کے قول کوتر جیح دی گئی ہے کہ امام ابویوسف کا آخری قول جس کی طرف امام ابویوسف نے رجوع کیا تھا جائز نہ ہونا ہے، اس لئے کہ طحاوی و کرخی ہمارے اصحاب کے مذاہب وآراءکو بخو بی جانے والے ہیں۔

امام محمد سے دورواییتی ہیں : اول : ولی کی اجازت پر موقوف ہو کر منعقد ہوگا، اگر وہ اجازت دے دے تو نافذ ورنہ باطل ہوگا، ہاں اگر '' کفؤ' میں ہواور ولی گریز کر بے تو قاضی تجدید عقد کر دے گا، اور ولی کا کوئی خیال نہ کر بے گا۔

دوم: انہوں نے ظاہر الروا یہ کی طرف رجوع کرلیا ہے۔ ظاہر الروا یہ کی دلیل یہ آیت ہے: ''فَإِذَا بَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيْمَا فَعَلْنَ فِي أَنَفُسِهِنَّ بِالْمَعُرُوُفِ''<sup>(1)</sup> (پھر جب وہ اپنی مدت تک پنچ جائیں توتم پر اس باب میں کوئی گناہ نہیں کہ وہ عورتیں اپنی ذات کے بارے میں کچھ (کارروائی) کریں)، نیز فرمان باری ہے: ''وَإِذَا طَلَقُتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغُنَ

(۱) سورهٔ بقره ۲۳۳ -

أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوُهُنَّ أَنُ يَنْكِحُنَ أَزُوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوُا بَيْنَهُمُ بِالْمَعُرُوُفِ<sup>ِ،(1)</sup> (اور جب تم طلاق دے چکوا یٰ عورتوں کو اور پھروہ اینی مدت کو پینچ جا کیں توتم انہیں اس سےمت روکو کہ دہ این شوہروں سے نکاح کرلیں جبکہ وہ آپس میں شرافت کے ساتھ راضی ، بور)، نیز فرمان باری ب: "حَتّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ"<sup>(٢)</sup> (یہاں تک کہ دو کسی اور شوہر سے نکاح کرلیں)۔ ان آیات میں صراحت ہے کہ نکاح عورتوں کے الفاظ وعبارت ے ہوجا تا ہے، اس لئے کہ جوان آیات نکاح میں مذکور ہے اس کی نسبت عورتوں کی طرف ہے، جو عورتوں کی عبارت سے نکاح نہ ہونے کا قائل ہے، وہ کتاب اللہ کی صراحت کی تر دید کرنے والا ہے۔ ان کی دلیل بیر حدیث نبوی بھی ہے:"الأیم أحق بنفسها من وليها" (") (بيوه عورت اين نكاح ميں اينے ولى سے زياده حق رکھتى ہے)، اور بیر کہ وہ آزاد، عاقلہ، بالغہ ہے، لہذااس کواینی ذات پر ولايت حاصل ہوگی جیسےلڑ کے کوہے، نیز بد کہ وہ اپنے مال میں تصرف کرتی ہے، اور بیر کہ اگر وہ نکاح کا اقرار کرلے توضیح ہے، اور اگر وہ از سرنوعقد نه کرسکتی تواقر ارضح نه ہوتا<sup>( م)</sup> ۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' نکاح'' میں ہے۔

چہارم: عقد کے دونوں طرف کی تولی: الف- نکاح میں: ۲ - جمہور فقہاء کے نزدیک جائز ہے کہ ایک شخص عقدِ نکاح کے

- (۱) سورهٔ بقره ۲۳۲\_
- (۲) سورهٔ بقره/ ۲۳۰\_
- (۳) حدیث: "الأیم أحق بنفسها من ولیها....." کی روایت مسلم (۲/۲۵۰۱طبع کتلی)نے حضرت ابن عبال ؓ سے کی ہے۔ (۴) فتح القد یر ۲۰ (۱۵۵ تبیین الحقائق ۲/۲۱۱۔

اس کی شادی کرے<sup>(1)</sup>۔ حنابلہ نے کہا: عورت کا وہ ولی جس سے اس کا نکاح حلال ہے لیعنی چچاز اد بھائی یا آ قایا قاضی یا حاکم وقت اگر عورت اس کو اجازت دے کہ اس سے شادی کر لے تو وہ اس سے شادی کر سکتا ہے، اور عقد کے دونوں طرف کا ذمہ دارہونے کے بارے میں دور وا بیتی ہیں: اول: وہ ہو سکتا ہے، اس کی دلیل بخاری میں تعلیقاً مروی یہ حدیث ہے کہ: "ان عبد الرحمن بن عوف قال لا ہم حکیم: اتجعلین أمو ک إلي؟ قالت: نعم، قال: قد تز و جتک"<sup>(1)</sup> ( حضرت عبد الرحمٰن عوف فال: یا تم این معاملہ میر ک شرد کرتی ہو؟ انہوں نے کہا: ہاں، عبد الرحمٰن نے کہا: میں نے تم سے شادی کرلی)، نیز اس لئے کہ وہ ایجاب وقبول کا ما لک ہے، لہذا دونوں کا ذمہ دار ہو سکتا ہے۔

دوم: عقد کے دونوں طرف کا ذمہ دارنہیں ہوسکتا، بلکہ وہ کسی دوسرے کو وکیل بنائے جو اس کا نکاح اس عورت سے عورت کی اجازت کے بعد کرےگا، اس لئے کہ روایت میں ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ نے کسی کو حکم دیا تو اس نے ان کا نکاح ایک عورت سے کر دیا، حالانکہ حضرت مغیرہ بمقابلہ دوسر فی خص کے اس عورت کے ولی اقرب تھے، نیز اس لئے کہ بیا دیا عقد ہے جس کا وہ اجازت سے مالک ہوا، لہذا اس کے دونوں طرف کا ذمہ دار ہونا جائز نہیں جسیا کہ بیچ میں ہے (<sup>m)</sup>

(۱) قليوبي وعميره ۳ر ۲۳۲\_

 (۲) حدیث: "أثر عبدالرحمن بن عوف....." کی روایت بخاری (فتخ الباری ۹۸۸۸۱ طیح السلفیه) نے تعلیقاً کی ہے، حافظ ابن جرنے فتح الباری اور" التعلیق" (۳۷/۲۱ ۲ طیح المکتب الاسلامی) میں اس کو طبقات ابن سعد کی طرف منسوب کیا ہے۔
 (۳) المغنی ۲۹/۲۲ ۲ ۲ - دونوں طرف کا ولی ہو، اس میں حسب ذیل تفصیل ہے: حنفنیہ نے کہا: جائز ہے کہ عقد نکاح کے دونوں طرف کا ولی ایک آ دمی ہو اور ایسا ایجاب کرے جو قبول کے قائم مقام ہو: اور سے پانچ صورتوں میں ہوگا مثلاً ولی ہو، یا دونوں طرف کا وکیل ہو، یا ایک جانب سے اصیل دوسری جانب سے وکیل ہویا دوسری جانب سے ولی ہویا ایک جانب سے ولی اور دوسری جانب سے وکیل ہو<sup>(1)</sup> ۔

ما لکیہ نے کہا: عورت کے پچازاد بھائی کے لئے ، اگرعورت اس کو اپنی شادی کا وکیل بناد ے اور وہ خودکوا پنی مؤکلہ کے لئے مقرر کرد ے اورعورت اس پر راضی ہوجائے تو جائز ہے کہ اس کی شادی خود سے کرد ے اور بیہ کہے کہ میں نے تم سے استے درہم مہر میں شادی کر لی ، اس کے بعد قبول کی ضرورت نہیں ، کیونکہ چچازاد بھائی '' ایجاب وقبول'' کرنے والا ہے ، کیکن اس کے لئے شرط ہے کہ عورت مقررہ مہر پر راضی ہو اور اس سے عورت کی شادی پر دوعا دل گواہ ہوں ، اور چچازاد بھائی ہی کی طرح حاکم ، وصی ، کفیل اور ولی اسلام ہے <sup>(1)</sup> ۔ شافعیہ نے کہا: دادا اپنے پوتے کا اپنی پوتی سے نکاح کرانے میں عقد کے دونوں طرف کا ولی ہو سکتا ہے ، اور اضح قول کے مطابق نکاح ہوگا ، اس لئے کہانسان خودکو خاطب کرے میں چوں ہیں۔

دادا کے علاوہ کسی دوسرے ولی کے لئے جائز نہیں کہ عقد نکاح میں دونوں طرف کا ذمہ دار ہو، لہذا کوئی بھی ولی اپنی زیر ولایت عورت کا نکاح اپنے آپ سے دونوں طرف کا ذمہ دار بن کر نہیں کرے، بلکہ اس کی اس سے شادی اسی درجہ کا شخص کرا دے گا، اور وہ اپنے لئے قبول کرے گا، اور اس صورت میں اس کو ولایت حاصل نہ ہوگی، اگراس درجہ کا کوئی بھی نہ ملے تو قاضی اس عورت سے (۱) ردائحتا رعلی الدرالختار ۲۲۷۲۔ دوسری روایت بیہ ہے کہ وکیل اور وصی مؤکل یا موصی علیہ کے مال کو دوشرائط کے ساتھ خرید سکتے ہیں: اول: بیہ کہ نیلامی میں اس کی اعلیٰ سے اعلی قیت بڑھائے، دوم: بیہ کہ نیلامی کاذ مہدارکوئی دوسرا ہو۔ باپ کے لئے جائز ہے کہ اپنے لئے اپنے نابالغ بیچ کے مال میں سے خرید لے<sup>(1)</sup> ۔

بيع ميں: > - بعض حضرات نے بیع وغیرہ عقود میں عقد کے دونوں طرف کا ذ مەدار ہوناصحیح قراردیا ہے،جس کی تفصیل درج ذیل ہے۔ حفیہ نے کہا: اگر وصی، میتیم کے مال کو اپنے آپ سے خرید وفروخت كرب،توا گرقاضي كامقرركرد دوصي ہوتوعلى الاطلاق ناجائز ے، اور اگر باب کا مقرر کردہ وصی ہوتو جائز ہے، بشرطیکہ بچہ کا ظاہری نفع ہواور بہزیادتی پاکمی نصف کے بقدر ہے،صاحبین نے کہا: مطلقاً ناجائز ہے، باپ کابچہ کے مال کواپنے ہاتھ فروخت کرنا قیمت مثل یا قابل برداشت یعنی معمولی نقصان کے ساتھ جائز ہے، ورنیہ ناجائز، بیہ سې "منقول" کا حکم ہے<sup>(1)</sup> په مالکیہ نے کہا جمنوع ہے کہ وکیل اس چز کوجس کے فروخت کرنے کاوکیل بنایا گیااین طرف سے اپنے ہاتھ فروخت کرے گوکہ اس کے لئے ثن مقرر کردے، قول معتمد یہی ہے، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ مقررہ ثمن سے زیادہ میں کوئی خریدنے کا خواہش مند ہو، اور اگر کوئی دوسرا خواہش مند نہ ہو، پااس کوما لک کی موجودگی میں خریدے پااس نے اس كواجازت دى تقى كەاپنے لئے اس كوخر يدسكتا بے توجائز ہے <sup>(۲)</sup> ۔ شافعیہ نے کہا: بیچ، ہبہ،سلم، رہن، نکاح،طلاق اور دوسرےعقود وفسوخ مثلاً صلح، حواله اور صان کے دونوں طرف کی تو کیل صحیح ہے یعنی جس کے دوطرف ہیں،ایک ساتھ دونوں طرف کی پاکسی ایک طرف کی پالیک طرف ہوتوان طرف کی تو کیل صحیح ہے <sup>(m)</sup>۔ حنابلہ نے کہا: جس کوکسی چز کے فروخت کرنے کا وکیل بنایا جائے اس کے لئے جائز نہیں کہ اس کوخود خرید لے، بیا یک روایت ہے، اسی طرح وصی میتیم کا مال اپنے لئے نہیں خرید سکتا، امام احمد سے (I) ردانمتاریلی الدرالمخار ۵ م ۳۵ ۳ ب (۲) جاشبة الزرقانی۲/۸۳\_ (۳) قليوني دغميره ۲/۸۳۳ س

(I) المغنى ۵ / ۱۲۲٬۱۷۷

لفظ کے ساتھ نتقل کرنا ہے<sup>(1)</sup>۔

متعلقہ الفاظ: الف\_إ شراک: ۲ - لغت میں إشراک کامعنی: دوسر کوشریک بنانا ہے، اور اصطلاح میں: بعض مبیع کودوسر کے کی طرف ثمن اول کے مثل (یعنی کل ثمن میں سے بعض مبیع کے حصہ کے برابرثمن) کے عوض منتقل کرنا ہے۔

ب-مرابحہ: ۲۷-لغت میں مرابحہ کامعنی: اضافہ ہے، اصطلاح میں: ساری مبیع کو دوسرے کے پاس ثمن اول کے مثل پراضافہ کے ساتھ نتقل کرنا ہے۔

ج - محاظہ: ۲۷ - لغت میں محاطہ کا معنی نقصان ہے، اصطلاح میں: ساری مبیح کو دوسرے کے پاس ثمن اول کے مثل سے کمی کے ساتھ منتقل کرنا ہے۔ ان الفاظ اور بیچ تولیہ کے در میان فرق واضح ہے، اور بیہ سب '' بیوع امانت' میں سے بیں <sup>(۲)</sup>۔

شرعی حکم: اول: تولیہ( لیعنی والی مقرر کرنا ): ۵-مسلمانوں پرایک امام کا مقرر کرنا جوان کے امور میں فیصلہ کرے اور ان کا نظم ونتق دیکھے فرض کفاہیہ ہے، اہل حل وعقد علماء اور سربرآ وردہ افراداس کے مخاطب ہیں تا آئکہ امام کا انتخاب کرلیں۔

توليه

تعريف: ١- توليه لغت ميں: "ولى" كامصدر ب، كها جاتا ب: ولّيت فلانا ١لأمو: ميں نے فلال كواس كام كاذمه دار مقرر كرديا، اور كها جاتا ب: وليته البلد، وعلى البلد: ميں اسكوشهر كاحاكم مقرر كيا، اور ولّيت على الصبي والموأة: كامعنى ب: ميں نے اسكو بچه اور عورت كا ذمه دار مقرر كيا<sup>(1)</sup> -

اصطلاح میں'' تولیہ''کے دواستعالات میں: ایک استعال لغوی معنی کے موافق ہے۔

دوسرااستعال نیخ تولیہ کے لئے ہے، اور وہ یہ ہے کہ سامان کو معلوم ثمن کے ساتھ خرید نے پھر کسی دوسر شیخص کے ہاتھا سی سامان کو ثمن خرید کے وض فروخت کردے، لہذا اگر کوئی شخص کے: میں نے تمہارے ساتھ تولیہ کیا تواس کے لئے ناجائز ہے کہ ثمن خرید سے زیادہ یا کم میں اس کو فروخت کرے، اس لئے کہ لفظ'' تولیہ'' کا تقاضا ہے کہ شمن خرید کے شل میں اس کے حوالہ کرے <sup>(۲)</sup>۔

یشخ عمیرہ شافعی نے تولیہ کی تعریف یوں کی ہے: وہ سار مے بیع کو مولّی (جس کے ساتھ تولیہ کیا گیا ہے) کے پاس شن مثلی کی صورت میں مثل کے ساتھ یا (قیمی) کی صورت میں عین متقوم کے عوض "ولّیتک" (میں نے تہمارے ساتھ تولیہ کیا) یا اس کے قائم مقام (۱) المصباح المنی مادہ: "ول"۔ (۲) الزاہر ص۲۲ طبح الاوقاف کویت، القلیو کی وعیرہ ۲۲۰۰،۲۱۹۔ (اور میر ے گھر والوں میں سے میرا ایک معاون مقرر کر دیجئے)، جب بیہ چیز نبوت کے متعلق جائز ہے تو دوسرے امور میں بدر جداولی جائز ہوگی: "قَالَ: قَلْهُ أَوْتِيْتَ سُوُّلک يَامُوسیٰ"<sup>(1)</sup> (اللّه نے) فرما یا تمہاری درخواست منظور کر لی گئی اے موتی!)، وزراء کی تعیین امیر کی مدد کے لئے ضروری ہے، اس لئے کدا میر تنہا تمام امور کو خودانجا منہیں دے سکتا۔ وزارت کی دوشمیں ہیں: وزارتِ تفویض اور وزارت تعفیذ <sup>(۲)</sup>۔ تفصیل اصطلاح" وزارت' میں ہے۔

قضاۃ کی تقرری: ۸- فضاء فرض کفاریہ ہے اگر کوئی بھی اس کو انجام دے دے تو باقی لوگوں سے ساقط ہوجائے گا، ائمہ کے یہاں اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ قضاء کی انجام دہی واجب ہے، کسی کے لئے فرض میں نہیں الا بیر کہ دوسرا نہ طرتو اس وقت اس کو اس کے قبول کرنے پر مجبور کیا جائے گا تا کہ لوگوں کے مفادات ضائع نہ ہوں <sup>(س)</sup>۔ دہ شرائط جن کا وجود قاضی بننے والے، قاضی بنا نے والے اور قاضی کے اختیارات میں ضروری ہے، ان کی جگہ<sup>(س)</sup> اصطلاح '' قضا'' ہے۔

دیگر مناصب: ۹ - امام کا فریضہ ہے کہ مملکت کے جملہ امور کے لئے ذمہ دار مقرر کرے جوان کوانجام دیں،اس لئے کہ امور مملکت صحیح طور پر انجام اس

- (۱) سورهٔ طهر ۳۲\_
- (٢) الاحكام السلطاني للماوردى رص ١٢-
- (۳) الاحکام السلطانی للماوردی رص ۲۲\_
- (۴) تصرة الحكام ار ۸ طبع دارالكتب العلميه بيروت معين الحكام ۷۷-

اس کی دلیل مد ہے کہ جب صحابہ کے مابین سقیفہ (بنی ساعدہ) میں اختلاف ہوا تو انصار نے کہا: ہم میں سے ایک امیر اورتم میں سے ایک امیر ہوگا، تو حضرت ابو بکڑ وعمر نے اس کی تر دید کرتے ہوئے کہا: (عرب والے اس قبیلہ قریش کے سواکسی کی ماتحق قبول نہیں کر سکتے )، اس سلسلہ میں انہوں نے بہت سی روایتیں ذکر کی ہیں، اگر امامت واجب نہ ہوتی تو اس کی خاطر اس بحث ومباحثہ اور مناظرہ کی گنجائش نہتمی، بلکہ کوئی بھی میہ کہہ دیتا کہ میہ واجب نہیں ہے نہ قریش میں نہ کسی اور میں۔

- (۱) الاحكام السلطانية لابي يعلىٰ رص ۲۸ طبع دارالكتب العلميه ، الاحكام السلطانيه للماوردي رص ۲۲\_
  - (٢) سورة طر ٢٩\_

صورت میں پاسکتے ہیں جبکہان کوانجام دینے والا ذمہدار ہو۔ ابویعلی نے کہا:امام کی طرف سےاپنے خلفاءکو جواختیارات ملتے ہیں ان کی چاراقسام ہیں:

اول: جن کا اختیارتمام امور میں عام ہو، اور بیروزراء ہیں، اس لئے کہ وہ بلا تخصیص تمام طرح کے امور کی نگرانی میں نائب ہوتے ہیں۔

دوم: جن کا اختیار خاص اعمال میں عام ہو، بیشہراور صوبوں کے امراء ہیں، اس لئے کہ جن اعمال کی ذمہ داری ان کو دی گئی ہے ان کے تمام امور میں ان کی گکرانی عام ہے۔

سوم: جن کا اختیار عام اعمال میں خاص ہو، اور یہ مثلاً قاضی القصاق، لشکروں کا نقیب، سرحدوں کا محافظ، خراج وصول کرنے والا،اور محصل صدقات ہیں، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کی تمام اعمال میں خصوصی نگرانی ہوتی ہے۔

چہارم: جس کا اختیار خاص اعمال میں خاص ہو، اور یہ مثلاً شہر یا صوبہ کا قاضی ، یا اس کا خراج وصول کرنے والا یا محصل صدقات یا اس کی سرحد کا محافظ ، یا اس کے لشکر کا نقیب ہیں ، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کی خاص نگرانی خاص عمل کی ہوتی ہے، ان تمام حکام کے لئے چھ شرائط ہیں جن سے ان کی ولایت کا انعقاد ہوتا ہے اور ان کی نگرانی صحیح ہوتی ہے، ان کوان کے مقامات پردیکھا جائے<sup>(1)</sup>۔

جن الفاظ کے ذریعیہ ولایت کا انعقاد ہوتا ہے: •۱-جن الفاظ کے ذریعیہ ولایت کا انعقاد ہوتا ہے ان کی دوستمیں ہیں:صرح اور کناہیہ۔ صرح چار الفاظ ہیں:''قَدُ وَلَّیْنُکَ'' (میں نے تم کو والی

الاحكام السلطانية (<sup>0</sup> ۲۸ طبع دارالكتب العلمية -

بنادیا)، قَلَّدُتُکَ (میں نے تمہاری تقرری کردی)، استَ تُحَلَّفُتُکَ (میں نے تمہیں خلیفہ بنادیا)، اور استَ تَبَتُ کَ (میں نے تم کو نائب بنادیا) اگر ان میں سے کوئی لفظ پایا جائے تو قضاء اور دوسرے مناصب کا انعقاد ہوجائے گا، اس کے ساتھ کسی قرینہ کی ضرورت نہیں ہوگی۔

كنابير كے بارے ميں كہا گيا ہے كماس كے سات الفاظ بين: قد اعتمدت عليك (مين فيتم يراعتمادكرليا) بعولت عليك (مين نتم يرجروسه كرليا) و ددت إليك (ميس فتمهارى طرف لواديا)، جعلت إليك (ميرف تمهارى طرف كرديا)، فوضت إليك (میں نے تمہارے سیردکیا)،وکلت الیک (میں نے تمہارے سیرد كرديا) اسندت إليك (مين فتمهارى طرف منسوب كرديا) -اگران کے ساتھ کوئی قرینہ ہوتو بیصر کے تحکم میں ہے، مثلاً کہے: تم اس چیزیرنظررکھوجومیں نے تمہارے سیر دکی ہے، پاتم اس چیز کے متعلق فيصله كروجس ميں ميں نےتم پراعتاد كياہے۔ اگرتقرری آمنے سامنے ہوتو فوری طور پر زبانی قبول کرنا واجب ہوگا، اور اگر قاصد یا خط وکتابت کے ذریعہ ہوتو اس میں تاخیر سے قبول كرناجا ئزہے۔ اگراس کی طرف سے زبانی قبول کرنا نہ پایا جائے،البتہ اس کی طرف سے نگرانی کا کا مشروع کرنایا یاجائے توایک اختال ہے ہے کہ وہ زبانی قبول کے قائم مقام ہو، ، دوسرااحتمال بیہ ہے کہ اس کے قائم مقام نہ ہواس لئے کہ نگرانی شروع کرنا عقد ولایت کی فرع ہے،لہذااس کے ذرایعہ قبول کرنے کا ثبوت نہیں ہوگا<sup>(۱)</sup>۔ اس پر بحث جہاداور قضاوغیرہ کےابواب میں پھیلی ہوئی ہے۔

(۱) الأحكام السلطانيد رص ۲۴ طبع دار الكتب العلميه -

جن چیز وں میں تولید کے ہے: ۲۱ - جمہور فقہاء (حنفیہ شافعید اور مالکیہ میں سے دردیر) کی رائے ہے کہ اس منقول کی نیچ میں جس پر قبضہ نہ کیا گیا ہوتولیہ ناجائز ہے، اس کوان حضرات نے مستقل تیچ کی طرح قرار دیا ہے<sup>(1)</sup>۔ مالکیہ نے کہا:'' طعام'' میں قبضہ سے قبل تولیہ جائز ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''من ابتاع طعاما فلا یبعہ حتی یقبضه کہ فرمان نبوی ہے: ''من ابتاع طعاما فلا یبعہ حتی یقبضه کوئی غلد خریدے، اس کوفر وخت نہ کرے تا آئکہ اس پر قبضہ کر لے اور اس کووصول کر لے الا یہ کہ اس میں کسی کوشر یک بنا لے یا اس کے ساتھ تولیہ کر لے یا ہو تا ہم کی شرط یہ ہے کہ شن کی مقد ار اس کے مؤجل یا واجب الا داء ہونے اور شن کی '' میں'' ہونے میں دونوں مقد برا بر ہوں۔

حنابلہ کے نزدیک'' تولیہ'' مبیع معین میں قبضہ سے قبل کیلی اور وزنی وغیرہ کےعلاوہ میں جائز ہے<sup>(۳)</sup>۔

(۳) الشرح الصغير ۳/۲۱۲،۲۱۰، بلغة السالك ۲/۵۷، ألمغني ۴/۸۲۱ .

دوم: بيع ميں توليہ: شرع حکم: اا – اس پرفقہاء کا اتفاق ہے کہ بیچ تولیہ شرعاً جائز ہے، کیونکہ اس میں بیچ کی ساری شرائط موجود ہیں، اس پر بیچ کے سارے احکام مرتب ہوں گے مثلاً عقداول میں شفیع کی طرف سے معاف کئے گئے شفعہ کی تجدیداورمولی (لام کے کسرہ کے ساتھ عقد تولیہ کرنے والا ) کے لئے ز دائد کاباقی رہناوغیرہ، کیونکہ پیتملیک جدید ہے، نیز پید کہ لوگوں میں اس دورتک اس کا تعامل ہے، نیز اس لئے کہ جس کو تجارت کا ڈھنگ نہیں اس کوکسی ماہر ہوشیار تاجر کی ضرورت ہوتی ہے<sup>(1)</sup> نیز اس لئے كه ''لما أراد عليه الصلاة والسلام الهجرة وابتاع أبوبكرٌّ بعيرين، قال عليه الصلاة والسلام ولني أحدهما، فقال له هو لك بغير شيء، فقال عليه الصلاة والسلام: أما بغير میںء فلا<sup>،،(۲)</sup> (جب رسول اللہ عظیقہ نے ہجرت کا ارادہ فرمایا تو حضرت ابوبکر نے دو اونٹ خریدے، تو حضور علیقہ نے فرمایا: میرے ساتھ ایک اونٹ کی بیچ تولیہ کرلو، انہوں نے عرض کیا: بیہ بلا عوض آب كاب، آب عليكة ف فرمايا: سنو! بلاعوض تونهيس )، لهذا اس کے جواز کا قائل ہونا ضروری ہے۔

- (۱) فتح القدير ۵ر ۲۵۳ طبع بولاق، تبيين الحقائق ۴ر ۲۷، ۲۷، البنايه ۲۲/۲۸، الدسوقی ۳۷/۱۵۸، جوابرالإ کليل ۲۷۵، الشرح الصغير ۳/۱۱۱، مغنی المحتاج ۲۲/۲۷، اکس المطالب ۲۲/۱۹، نهاية المحتاج ۴/ ۱۰۴، الروضه ۳۲/۵۲۵، المغنی ۴/۲۰۰، کشاف القناع ۳/۲۲۹
- (۲) حديث: "لما أراد عليه الصلاة والسلام الهجوة وابتاع أبوبكر" بعيرين ..... كا ذكر زيليمى نے نصب الراي ( ۲۹ ما ۲ طبح الجلس العلمى ) ميں بلاسند كيا ہے، اوركها: غريب ہے، اوراس كوك معين كتاب سے منسوب نہيں كيا ہے، پھراس كے بعد بخارى (فتح البارى ۲ ما ۲ طبح التلفيه) كى روايت ذكركى ہے جس كے الفاظ يہ بين: "قال أبو بكو فخذ بأبي أنت يا رسول الله إحدى راحلتي هاتين، قال رسول الله علين : بالثمن "

### توليه ۱۸-۱۸

نیخ تولیه میں خیانت کا حکم: اگر نیع تولیه میں بائع کے اقرار، یا گواہ، یاقشم سے نکار کے ذریعه خیانت ظاہر ہوجائے تو اس کی دوصور تیں ہوں گی، خیانت شن کی صفت میں ظاہر ہوگی یا اس کی مقدار میں: مفت میں ظاہر ہوگی یا اس کی مقدار میں: مقدت میں ظاہر ہوگی یا اس کی مقدار میں: مزید ہے پھر پہلے شن کے عوض اس کی بیع تولیہ کردے اور سے بیان نہ خرید ہے پھر پہلے شن کے عوض اس کی بیع تولیہ کردے اور سے بیان نہ کرے کہ اس کو ادھار خریدا ہے، بعد میں خرید ارکواس کا علم ہوتو اس کو خرید ہے کھر پہلے شن کے عوض اس کی بیع تولیہ کردے اور سے بیان نہ خرید ہے پھر پہلے شن کے عوض اس کی بیع تولیہ کردے اور سے بیان نہ خرید ہے پھر پہلے شن کے عوض اس کی بیع تولیہ کردے اور سے بیان نہ فروخت شدہ سامان کو لے اور اگر چا ہے تو رد کردے، اس لئے کہ تولیہ ایسا عقد ہے جو امانت پر مبنی ہے، کیونکہ خرید ار نے پہلے شن کی اطلاع (۱) البدائع ۲۰۱۳، دختی القد یرہ ۲۹۲۵، الشرح الصغیر ۱۳۷۳، روحنۃ الطالین (۲) شین الحقائق ۲۰٬۸۰۲

جب پہلے ثمن کاعلم نہ ہوتو ہیچ فاسد ہوگی ، اِلا بید کہ مجلس میں اس کاعلم ہوجائے اور وہ اس سے راضی ہو، اور اگر اس کو اس کاعلم ہونے سے قبل دونوں عقد کرنے والے مجلس سے اٹھ گئے تو فساد کے پختہ ہونے <u>کسب عقد باطل ہوجائے گا<sup>(1)</sup>۔</u> ۱۳ - مالکہ نے کہا: جو کوئی سامان خریدے اس کے بعد اس کا دوس ف تحض کے ساتھ ثمن خرید پر تولیہ کردے اور سامان یا اس کے م<sup>ش</sup>ن کااس سے ذکر نہ کرے یاان میں کسی ایک کا ذکر کردے، توبہ جائز ہے اگرالزام کے طور پر نہ ہو، بلکہ اس کو سامنے دیکھنے اور ثمن معلوم ہونے کے بعد اختیار حاصل ہو،خواہ ثن عین ہو یا سامان ہویا جانور ہو، اور اگر اس کوتولیہ کے دفت دونوں عوض میں سے کسی ایک عوض ( ثمن ياميع ) كاعلم ہو، دوسرے كاعلم نہ ہو، بعد ميں دوسرے كاعلم ہو اوراس کو بیچ پیند نہ آئے تو اس کو اختیار ہوگا، اس لئے کہ تولیہ کے بارے میں معروف ہے کہ مولَی (کسرہ کے ساتھ، تولیہ کرنے والے) پرلازم ہوتا ہے،موٹی (فتحہ جس کے ساتھ تولیہ ہو) پرلازم نہیں، الابد کہ اس کوشن اور بینے کاعلم ہوجائے۔ 1۵ – ب - مالکید نے شرط لگائی ہے کہ ثن معین ہوا گرتولیہ غلہ میں اس یر قبضہ سے قبل ہو، ر ہاغلہ میں اس پر قبضہ کے بعد یاغلہ کے علاوہ میں مطلقاً توجائز باگرچة من معين نه ہو<sup>(۲)</sup> -۱۲ – ج۔ شرط ہے کہ ثمن مثلیات میں سے ہو، مثلاً کیلی، وزنی اور عددی متقارب، خواہ عقد پہلے فروخت کرنے والے پاکسی اور کے ساتھ کمل ہو چکا ہو، اور اگر ثن مثلی نہ ہومثلاً سامان ہوتو اس شخص کی

- (۱) البدائع ۲۲۰۰۵، فتح القد یر۲۵۲۵، نیبین الحقائق ۲۷۷۷، ۷۵، مغنی الحتاج ۲۷۲۷، روضة الطالبین ۳۷٬۵۲۵، کشاف القناع ۳۷٬۲۲۹، المغنی ۱۸٫۱۱۲، کمقنع ۲۷۶۲۵
- (۲) الخرش ۱۲۹/۵، الدسوقی ۳۷ / ۱۵۸، المدونه ۴۷ ۸۴ طبع دارصادر بیروت، الشرح الصغیر ۳/ ۲۱۰ طبع دارالمعارف مصر به

تک اس کواختیار حاصل ہوگا، یعنی اگروہ چاہے تو فنخ کردے، اور اگر اس نے اس کوصرف کردیا ہوتو خریداراس مدت کے برابر ثمن کوروک لے، پیشر یک کا قول ہے، اس لئے کہ اسی نوعیت کے ساتھ ثمن بائع پر واجب تھا،تو داجب ہے کہ مشتری کواسی نوعیت کے ساتھ اس کو لینے کا حق ہو،جیسا کہ اگر ثمن میں اضافہ کے ساتھ بتا تا<sup>(1)</sup>۔ ا۹ – ب-اگرتولیه مین ثمن کی مقدار میں خیانت ظاہر ہو یعنی وہ کہے: میں نے دس میں خریدا ہے، اور جتنے میں مجھے پڑا ہے اسی کے عوض تمہارےساتھ تولیہ کرتا ہوں، پھر ظاہر ہو کہاس نے نومیں خریدا تھا، تو حفنیہ، نیز شافعیہ کااظہر قول اور حنابلہ کی رائے ہے کہ خیانت کی مقدار کم کردے گا،لیکن خریدار کے لئے خبارنہیں ہوگااورعقد ہاقی ثن کے عوض لازم ہوگا،اس لئے کہ بیچ تولیہ میں خیانت عقد کو'' تولیہ' ہونے سے خارج کردیتی ہے، کیونکہ یہ بلاکمی وبیشی پہلے ثمن کے عوض تیع کرنا ہے۔اور اگر پہلے ثن میں کمی ظاہر ہوجائے، تو اگرخریدار کے لئے خیار ثابت ہوتو عقد تولیہ ہونے سے خارج ہوجائے گا اور عقد مرابحه ہوجائے گااور بیعقدجد ید کاانشاء ہےجس پرفریفتین راضی نہیں ہیں،اور بیناجائز ہے،لہذاخیانت کی مقدار کم کردی جائے گی اور باقی ثمن کے وض عقد لازم ہوگا<sup>(۲)</sup>۔ ما لکیہ نے کہا: بیچنے والا اگرخریدار سے جھوٹ کیے یعنی فی الواقع سامان كاجوش باس مين اضافه كرد، خواه به بالقصد ، ويا بلاقصد ، اور سامان موجود ہو، تو اگر فروخت کرنے والا زائد کوختم کردے تو خريداريربيج لازم ہوگی، اور اگرختم نہ کرے توخر پدارکوا ختیار ہوگا سامان واپس کر کے اینانثمن لے لے، با اس سارے ثمن کے ساتھ

- کشاف القناع ۳ را ۲۳ المغنی ۳ م ۲۰۶ ـ
- (۲) البدائع ۲۲۲۱٬۰۱۸ المبسوط ۱۰۲۲۸٬۰۰۶ فتح القد یر۲۵۲۵٬۰۱۷ البنایه ۲۷ ۳۹٬۰۰ روضة الطالبین ۳۷٬۵۲۵٬۰۰ مغنی المحتاج ۲۰٫۹۷٬۰۰۶ شاف القناع ۱۰۲۳٬۰۰۳ المغنی ۱۹٫۹۰۹\_

دینے میں فروخت کرنے والے کی امانت داری پر اعتماد کیا ہے، لہذا دوسری بیچ کوخیانت سے محفوظ رکھنا دلالت کے طور پر مشروط ہے، اور جب میہ شرط نہ پائی جائے تو خیار ثابت ہوگا، جیسا کہ فروخت شدہ سامان کے عیب سے خالی نہ ہونے کی صورت میں ہوتا ہے۔

حنابلہ نے کہا: اگروہ شنجس کی خبر بائع نے خرید ارکودی ہے، اس کا مؤجل ہونا ظاہر ہو حالانکہ اس نے اس کو چھپالیا ہے، پھر خرید ارکو اس کے مؤجل ہونے کاعلم ہوتو خرید ارمبیع کو اس مدت کے ساتھ مؤجل شن میں لے گا، جس مدت تک کے لئے بائع نے اس کو خرید ا تھا، اور خرید ارکو خیار نہیں ہوگا، لہذا وہ فنخ کا ما لک نہیں ہوگا، اور ابن المنذر نے امام احمد سے نقل کیا ہے کہ اگر میچ موجود ہوتو مذکورہ مدت

<sup>(</sup>۱) البدائع ۲۲۵٬۵۲۵، ۲۲۷، تبیین الحقائق ۱۷٫۷۷، المبسوط ۱۳۱۸٬۷۱۳، البنایه ۲۷ ۹۳٬۰۱۴ ژش۵ ۷۱۷۱، الدسوقی ۱۹۹۳، مغنی الحتاج ۲۷٫۷۷

مالکیہ کے نز دیک اگر سامان **فوت ہو چکا ہوتو خریدارکوا ختیار دیا** جائے گا کہ ثمن صحیح ادا کرے یا قیمت ادا کرے بشرطیکہ جھوٹ سے زائد نہ ہو<sup>(1)</sup> ہ

ر ہانثا فعیہ کے نزد یک تونو وی نے کہا: اگر مبیع کی ہلاکت کے بعد صورت حال ظاہر ہوتو ماوردی نے کہا ہے کہ اضافہ ساقط ہوجائے گا، سیر بات انہوں نے '' الروضہ'' میں کہی ہے، اور اس کو صاحب '' المہذ ب' اور'' الشاثی' نے '' اصحاب' سے مطلقاً نقل کیا ہے۔ پھر نو وی نے کہا: اور زیادہ صحیح بات سقوط اور عدم سقوط دونوں قول کاعموم ہے، اب اگر ہم کہیں کہ ساقط ہوجائے گا تو خریدار کو اختیار نہیں، اور اگر ہم کہیں کہ نیا قط ہوجائے گا تو خریدار کو اختیار خون ہے؟ اس میں دواقوال ہیں: ان میں اصح ہے کہ دی نہیں ہے، جسیا کہ اگر عیب کاعلم مبیع کے تلف ہونے کے بعد ہو، ہاں فرق کے بقد ر واپس لے گا جسیا کہ عیب کا حرجانہ واپس لیتا ہے <sup>(1)</sup> ۔ جس پرتیج ہوئی ہے اس کولے لے<sup>(1)</sup>۔ حفذیہ میں سے امام محمد نے کہا اور یہی شافعیہ کے یہاں اظہر کے بالمقابل قول ہے کہ دوسر ے خریدار کو اختیار ہے اگر چاہے تو میچ کو سارے ثمن کے ساتھ لے، اور اگر چاہے تو اس کو بائع کے پاس لوٹا دے، اس لئے کہ خریدار اسی مقدار کے کوض عقد کے لزوم پر راضی ہوا ہے جو اس نے ثمن کے متعلق مقرر کیا ہے، اس لئے اس سے کم پر عقد لازم نہ ہوگا، اور اس کو خیانت سے سلامتی کے فوت ہونے کے سبب خیار حاصل ہوگا، جیسا کہ اگر میچ عیب دار ہوتو عیب سے سلامتی فوت ہونے کے سبب خیار حاصل ہوتا ہے۔

اگر مبيع دوسر ے خريدار كے قبضہ ميں ہلاك ہوجائے، يا اس كو لوٹانے سے قبل صرف كرد بيا واليسى سے مانع كوئى عارض مثلاً عيب پيدا ہوجائے تو اس كے ذمہ سارا ثمن لازم ہوگا، بير حنابلہ كے نزديك اور حفيہ كے يہاں ظاہر روايات كے مطابق ہے، اس لئے كہ بيد خيار محض ہے۔ اس كے بالمقابل كوئى ثمن نہيں، جيسا كہ خيار رؤيت اور خيار شرط ہے<sup>(1)</sup>۔

محمد بن الحسن نے کہا: قیمت کی ادائیگی کے ساتھ تیع کو فنٹخ کردیا جائے گا، اگر قیمت ثمن سے کم ہو، تا کہ خریدار سے ضرر کا ازالہ ہوجائے، اس کی بنیاد سامان کے ہلاک ہونے کے بعد دونوں طرف سے حلف لینے کے مسئلہ پر ہے کہ دونوں سے حلف لینے کے بعد بیع فنٹخ کردی جاتی ہے، تا کہ مشتر کی سے ضرر کا ازالہ ہو سکے، اور قیمت واپس کی جاتی ہے اور ثمن واپس لیا جا تا ہے، یہاں بھی یہی ہوگا<sup>( س</sup>) ۔

- (۱) الدسوقى ۲۷٬۵۲۷، الخرشى ۵٬۱۷۹، المقدمات لابن رشد ٬۹۴٬ القوانين الفتهيه ر ۱۷۷۴
- (۲) فتح القدير ۲۵۶/۲۵۱، ۲۵۷، البنايه ۲/ ۴۹۹٬ المغنی ۲۰۶۷، روضة الطالبين ۲/۵۲۵\_
  - (۳) فتحالقد یر۵/۲۵۲،۲۵۷،البنایه۲/۹۴\_

- (۱) الدسوقی ۳ر ۵۳۳\_
- (٢) روصة الطالبين سار ٥٣٣-

ب- خلن: سا- خلن: نقیض ( ضد ) کے احتمال کے ساتھ ران کے اعتقاد ہے، اس کا استعال یقین اور شک میں بھی ہوتا ہے اور معروف ہی ہے کہ وہم: مطلقاً مرجوح خلن کو کہتے ہیں۔ ایک قول ہی ہے کہ خلن ربتان کے وصف کے ساتھ شک کا ایک جانب ہے۔ دوسرا قول ہی ہے کہ خلن ران تی پہلو ہے جو واقعہ کے مطابق ہو، اور وہم: وہ ران تی پہلو ہے جو واقعہ کے مطابق نہ ہو<sup>(1)</sup>۔

5- شک: ۷۹- شک: دونقیضوں کے درمیان تر دد ہے کہ شک کرنے والے کے نزدیک سی کو دوسرے پرتر جیج نہ ہو۔ ایک قول ہے کہ شک وہ ہے جس کے دونوں پہلو برابر ہوں، یعنی دوچیز وں کے درمیان گھ ہرنا کہ دل کا میلان کسی ایک طرف نہ ہو، اور اگر کوئی ایک پہلو رائح ہوجائے اور دوسرا ساقط نہ ہوتو یہ بمنز لہ یقین کے ہے<sup>(۲)</sup>۔

د - یقین: ۵ - لغت میں یقین کا معنی : ایساعلم ہے جس میں کوئی شک نہ ہو۔ اصطلاح میں یقین کا معنی سیس بچھنا ہے کہ یہ چیز اسی طرح ہے، اس کے ساتھ بیا عنقا دبھی ہو کہ اس کے علاوہ ناممکن ہے، جبکہ وہ واقعہ کے مطابق ہو، اس کا زوال ناممکن ہو<sup>( m)</sup> ۔

- التعريفات للجرجاني، الإشاه والنظائر لابن تجيم عموما طبع دار الطباعة العامره -
- (۲) التعريفات للجر جانی، نهاية المحتاج ار ۲۶۵، الاشا، والنظائرلا بن تجيم ر ۱۰۴ (۳) التعريفات للجر حاني -

تعریف: ۱- لغت میں تو ہم کا معنی ظن (گمان) ہے<sup>(1)</sup>۔ اصطلاح میں بعض فقہاء نے اس کی تعریف یوں کی ہے: ذہن میں کسی چیز کے موجود ہونے کا امکان مرجوح ہو<sup>(۲)</sup>۔ <sup>اجرض</sup> نے کہا: تو ہم ظن کے قائم مقام ہوتا ہے جو مدرک (قابل فہم) اور غیر مدرک (نا قابل فہم) دونوں کو شامل ہو<sup>(۳)</sup>۔

تو،م

متعلقہ الفاظ: الف-تصور: ۲- تصور: عقل وذہن میں کسی چیز کی صورت آنا، اور ماہیت کا اوراک کرنا،لیکن اس پرنفی یا اثبات کا کوئی حکم نہ لگا یا جائے<sup>(۳)</sup> یوہم اورتصور کے درمیان فرق ہیہ ہے کہ کسی چیز کا تصور اس کے علم کے ساتھ ہوتا ہے لیکن اس کا توہم اس کے علم کے ساتھ نہیں ہوتا، اس لئے کہ توہم تجویز کے قبیل سے ہے، اور تجویز علم کے منافی ہے<sup>(۵)</sup> یہ

- المصباح المنير ، مختار الصحاح ماده: " وہم" ۔
- (۲) نہایة الحتاج ار۲۹۵ طبع مصطفى البابی الحلمی، الاشاہ والنظائر لابن نجیم ص۱۰۴۔
  - (٣) الفروق في اللغه/ ٩١\_
  - (۴) التعريفات لجرجانی۔
  - (۵) الفروق فی اللغه/ ۹۱\_

توہم ا-۵

مشغول ہونے کا دہم ہوتو اس پر قضاء واجب نہیں، اس کے برخلاف جس کوظن غالب ہو کہ نما زیوری ہوگئی ہےاورایک رکعت رہ جانے کا وہم ہوتو وہم کے مطابق عمل کرنااس پر واجب ہے<sup>(1)</sup>۔ فقهاء نے قاعدہ: لاعبرة بالظن البين خطؤہ" (٢) (واضح طور يرغلظ خل كا اعتبار نهيس) اور قاعده: "لاعبرة بالتوهم" (") (وہم کا اعتبار نہیں) پر بحث کرتے ہوئے ان پر بہت سے مسائل متفرع کئے ہیں، جن کے مقامات کے لحاظ سے احکام الگ الگ ہیں، ان سب کوایک مقام پر کمل ذکر کرنا ناممکن ہے، لہذا ان کو ہرمذہب میں ان کے مکنہ مقامات پر دیکھا جائے۔ صاحب" دررالحكام شرح مجلة الأحكام" ف قاعده: "لاعبوة للتوهم" كَتْحْتْلُمات: اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جس طرح وہم کی بنیاد پرکوئی شرعی تھم ثابت نہیں ہوتا، اسی طرح کسی عارضی وہم کی بنیاد یرقطعی طور پر ثابت شدہ چیز کی تاخیر ناجائز ہے۔ اس کی مثال بد ہے کہ اگر دیوالیہ خص مرجائے تواس کے اموال کو فروخت کر کےاس کے قرض خواہوں میں تقسیم کردیا جائے گا، گو کہ یہ وہم ہو کہ کوئی دوسرانیا قرض خواہ ظاہر ہوسکتا ہے، نامعلوم قرض خواہ کے حقوق کے تحفظ کا تقاضا ہے کہ اموال تقسیم نہ کئے جا<sup>ئ</sup>یں،<sup>ل</sup>یکن

(۱) حاشية الدسوقى ار ۲۶۵،۲۶۴ \_

- (۲) مجلة الأحكام العدلية دفعه (۲۷)، دررالحكام شرح مجلة الاحكام ۱۸٬۷۱ طبع المكتبة النهضه، الاشباه والنظائر لابن تجميم ۱۸٬۹۳۱ طبع دارالطباعة العامره، قواعد الاحكام ۱۱٬۳۳۱ الاشباه والنظائر للسبوطی ۷۵۱ طبع دارالكتب العلميه، المهتو ر في القواعد للزركش ۲۶٬۳۵۳، القواعد لابن رجب رص ۱۲۰، ۱۲۱ طبع دارالمعرفه، نيل المآرب ۱۱٬۹۴، كشاف القناع ۱۱٬۷۱۱، ۲۵۱، المغنى ۱۱٬۱۹۲، ۱۹۷۰
- (۳) مجلة الاحكام العدلية دفعه (۲۷)، دررالحكام شرح مجلة الأحكام ا/ ۲۴، قواعد الأحكام ا/ ۲۳، الشرح الصغير ا/ ۸۱، ۲۳۰، ۲۳، ۷۷۳، ۷۷۳، کشاف القناع ا/ ۱۷۷، ۱۷۷۱.

اجمالی حکم اور بحث کے مقامات: ۲ – اس یرفقهاء کا اتفاق ہے کہ سابقہ مفہوم کے لحاظ ہےتو ہم کا اعتبار احکام میں نہیں ہوتا ہے، لہذا جس طرح وہم کی بنیاد پر کوئی شرعی تھم ثابت نہیں ہوتا،اسی طرح کسی عارضی وہم کی بنیاد پرقطعی طور پر ثابت شدہ چیز کی تاخیر ناجائز ہے۔ اس کی مثال یہ ہے کہ اگر دیوالیہ خص مرجائے تواس کے اموال کو فروخت کر کےاس کے قرض خواہوں میں تقسیم کردیا جائے گا، گو کہ بیر وہم ہو کہ کوئی دوسرانیا قرض خواہ خاہر ہوسکتا ہے، کیونکہ وہم کا کوئی اعتبار ہیں<sup>(1)</sup>۔ اسی طرح اگرید غالب گمان ہو کہ کسی نماز سے ذمہ بری ہے پھر وہم ہو کہ وہ ذمہ میں باقی ہےتو اس پر اس کی قضاء داجب نہیں ہوگی، كيونكه وہم كااعتبار نہيں <sup>(۲)</sup>۔ توہم کا ذکر کرکے اس سے مرادیقین کا بالمقابل لیا جاتا ہے، جیسا كەبعض شافعيەنے اس كاذكرىي كياہے: " اگر مسافر کو یانی نه ملنے کا یقین ہوتو تلاش کئے بغیر تیم کرےگا، اوراگراس کاتو ہم ہو(یعنی اس کے ذہن میں پانی کے ہونے کاغالب گمان یادہم یا شک ہو) تو اس کو تلاش کر کے گ<sup>(۳)</sup>۔ بسا اوقات وہم پر عمل ذمہ کے مشغول ہونے اور اس کے بری ہونے کے توہم کی حالت میں ہوتا ہے، حالانکہ ذمہ یفین کے بغیر بری نہیں ہوتا،جیپا کہ بعض فقہاء مالکیہ نے اس کا یوں ذکر کیا ہے:'' اگر کسی نماز سے ذمہ کے برمی ہونے کا غالب گمان ہواور اس کے

- (۱) دررالحكام شرح مجلة الأحكام العدلية المام العدلية: دفعه
  (۱) دررالحكام شرح مجلة الأحكام العدلية: دفعه
  - (۲) حاشية الدسوقى الر۲۲۵،۲۲۴
  - (۳) نهاية الحتاج الرود ۲۱،۲۷۵،۳۰،۳۰۰ ۳۰۵،۳۰۰ ۳<sub>-</sub>

## تیا من ا-۲

چونکہ وہم کا اعتبار نہیں، اس لئے قرض خواہوں میں مال تقسیم کردیا جائے گا، پھرا گرکوئی نیا قرض خواہ نکل آئے تو جائز اصولوں کے مطابق ان سے اپنا حصہ وصول کر لےگا۔

اتی طرح اگرالیا گھر فروخت ہوجس کے دو پڑوتی ہوں، دونوں شفعہ کے مستحق ہوں ان میں سے ایک غائب ہو، ادر موجود شفیح اس میں شفعہ کا دعوی کر نے تو اس کے لئے شفعہ کا فیصلہ کر دیا جائے گا، ادر اس بنیاد پر فیصلہ میں تا خیر کرنا نا جائز ہوگا کہ غائب شفیع اس مذکورہ گھر میں شفعہ طلب کر سکتا ہے، اسی طرح اگر کسی کے گھر کی کھڑ کی دوسرے کے گھر میں کھلتی ہواور دہ قدر آ دم سے او نچی ہواور پڑوتی آ کر اس دجہ سے کھڑ کی بند کرنے کا مطالبہ کرے کہ ہوسکتا ہے کہ گھڑ کی دالا زینہ کے گھر میں تھلتی ہواور دہ قدر آ دم سے او نچی ہواور پڑوتی آ کر اس دجہ پڑوتی بند کرنے کا مطالبہ کرے کہ ہوسکتا ہے کہ گھڑ کی دالا زینہ گا کر زنا نہ دصہ میں جھائے، تو اس کے مطالبہ پر تو جہ ہیں دی جائے پڑوتی پڑوس سے متصل کم رہ میں بھوسا رکھ دے، اور دوسرا پڑوتی اس بنیا د پر اس کودہاں سے ہٹانے کا مطالبہ کرے کہ اس میں آ گ لگ سکتی

اتی طرح اگرایک شخص دوسرے کوزخمی کرے، پھرزخی شخص اپن زخموں سے مکمل طور پر شفایاب ہوجائے، اور ایک مدت تک زندہ رہنے کے بعد وفات پائے پھر اس کے ورثاء دعویٰ کریں کہ ممکن ہے کہان کے والد کا انتقال اسی زخم کے اثر سے ہوا ہو، تو ان کے دعویٰ کی ساعت نہیں ہوگی<sup>(1)</sup> ہ

دررالحکام شرح مجلة الأحکام ۲۵/۱

تيامن

تعريف: ا- تيامن: " تيامن " كا مصدر ہے يعنى دائيں طرف لے جانا، اور "يامن" بھى اسى معنى ميں ہے۔ " تيمنت " اور " تبر كت " دونوں كا وزن اور معنى ايك ہے: بركت حاصل كرنا۔ اصطلاحى معنى لغوى معنى سے الگ نہيں ، لہذا تيامن : وضو كرنے ، كپڑا پہنے اور پانى پلانے وغيرہ ميں دائيں سے شروع كرنا ہے، اور تيمن كے معنى بھى يہى ہيں، ابن منظور نے كہا: تيمن دائيں ہاتھ، دائيں پير، اور دائيں جانب سے كا موں كا آغاز كرنا ہے <sup>(1)</sup>۔

شرعی حکم: ۲ - تیامن سنت ہے، اس لئے کہ حضرت عائشہ کی حدیث ہے: "کان رسول الله ﷺ یعجبه التیمن فی شأنه کله فی طهورہ و ترجله و تنعله"<sup>(۲)</sup> (رسول اللہ علیق کو ہرکام میں دائیں طرف سے شروع کرنا پیندتھا: طہارت میں، تکھی کرنے میں اور جوتا پہنے میں) اس کی تشریح حسب ذیل ہے: (۱) الصحاح للجو ہری، المصباح المنیر ، غریب القرآن للراغب الأصفهانی، لیان العرب (یمن)۔ (۲) حدیث: "کان دسول الله علیق پیعجبه التیمن...... کی روایت یزاری (فتح الباری ار ۲۲۳ طبح التلفیہ) اور مسلم (ار ۲۲۲ طبح اکمای) تیا من ۳-۷

مسجر میں داخل ہونا: 2-مسجد اور گھر میں داخل ہوتے وقت اور بیت الخلاء سے نکلتے وقت تیامن مستحب ہے، اس لئے کہ حضرت انسؓ نے فرمایا:"من السنة إذا دخلت المسجد أن تبدأ بر جلک الیمنی، وإذا خوجت أن تبدأ بر جلک الیسری"<sup>(۲)</sup> (سنت طریقہ ہے ہے

- (۱) سبل السلام الر ۲۵٬۰۰۷، بدائع الصنائع الر۲۹٬۹۰ مغنی الحتاج الر۱۰۰، المغنی لا بن قدامه ۱ ۲۵۴۷، القوانین الفقهیه رص ۲۳٬۰ حدیث: "إندما کان یکفیک أن تقول بیدیک هکذا" کی روایت بخاری (فتح الباری ا ۲۵۶ طبع السلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "عن أنس من السنة إذا دخلت المسجد أن تبدأ بر جلک الیمنی وإذا خرجت أن تبدأ بر جلک الیسری" کی روایت حاکم (۱۸/۱۱ طبح دائرة المعارف العثمانی) نے کی ہے، حاکم نے الکو صحیح کہا ہے، اور ذہبی نے اللہ سے انفاق کیا ہے۔

عنسل: ۲۰ - فرض اورمسنون عنسل میں بائیں جانب پر دائیں جانب کو مقدم کرناسنت ہے،اس کی دلیل حضرت عائشتہ کی سابقہ حدیث ہے،لہذا پہلےا گلے پچچلے دائیں حصہ کو دھوئے گا پھر بائیں حصہ کو<sup>(1)</sup> ۔

وضو: ۲۷- وضو میں تیامن سنت ہے، اس کی خلاف ورز کی کرنے والا فضیلت سے محروم رہے گالیکن اس کا وضو مکمل ہوگا،لہذا با ئیں ہاتھ سے پہلے دائیں ہاتھ کواور بائیں پیر سے قبل دائیں پیر کو دھوئے، اسی میں حضور علیق کا انباع ہے، چنانچہ آپ ہمیشہ دضوا سی طرح کرتے تھ (۲)

نیز فرمان نبوی ہے: ''اِذا تو ضأتم فابدءوا بمیامنکم''<sup>(۳)</sup> (جبتم وضوکروتو دائیں جانب سے شروع کرو)۔

چمڑ بے کے موز وں پر سنج: ۵ – چمڑ بے کے موز وں اور پائٹا بوں پر سنج کرنے میں دائیں پیر کو بائیں پیر پر مقدم کرناافضل ہے، اس کی دلیل حضرت عائشہ گی سابقہ حدیث ہے<sup>(4)</sup> ۔

- (۱) بدائع الصنائع ار ۲۲، القوانين الفقهيه رص ۳۱،مغنی المحتاج ار ۲۲، المغنی لا بن فتدامه ا ۱۷۷۷-
- (۲) حدیث: "کان النبی <sup>علیللل</sup>ہ یفعل ذلک فی وضو به ...... کا ذکر صحیح مسلم (۱۱۲۱۲ طع<sup>الحل</sup>ی) میں مروی حضرت ابو ہریر گلی حدیث میں ہے۔
- (۳) بدائع الصنائع ار ۲۲،القوانین الفقوبیه رص ۲۸، مغنی الحتاج ار ۲۰۔ حدیث: ''اذا تو ضأتم فابلہء و ۱ ہمیامنکم'' کی روایت ابن ماجہ (۱/۱۶۱ طبع الحلی) نے کی ہے، ابن دقیق العید نے کہا: بیحدیث اس لائق ہے کہ صحیح ہو، انتخص لابن جمر (ار ۸۸ طبع شرکة الطباعة الفدیہ )۔ (مد) ما رئع و بید مغنہ کمتہ جد برد کہ فض ریہ بنہ و مدہ مدہ
  - (۴) البدائعار ۲۲ مغنی المحتاج ا ۲۷ ، المغنی لا بن قدامه ا ۲۹۸ -

نماز: ۹ - نمازی کے لئے نماز کے اخیر میں سلام پھیرنے میں تیامن مسنون ہے، لہذاوہ پہلے دائیں طرف متوجہ ہوکر شروع کر کے گا<sup>(1)</sup> روایت میں ہے: ''عن النبی علی اللہ حتی یری بیاض خدہ الأیمن السلام علیکم ور حمۃ اللہ حتی یری بیاض خدہ الأیمن وعن یسارہ السلام علیکم ور حمۃ اللہ حتی یری بیاض خدہ الأیسر ''<sup>(1)</sup> (نی کریم علی وائیں طرف سلام پھیرت ہوئے: السلام علیکم ورحمۃ اللہ کہتے تھے، یہاں تک آپ کے دائیں رخسار کی سفیری دکھائی ویتی تھی، اور بائیں طرف سلام پھیرت موز کہتے: السلام علیکم ورحمۃ اللہ یہاں تک آپ کے دائیں موز کہتے: السلام علیکم ورحمۃ اللہ یہاں تک آپ کے بائیں رخسار کی منیدی دکھائی ویتی تھی، اور بائیں طرف سلام کھیرت در سار کی سفیری دکھائی ویتی تھی، اور بائیں طرف سلام کھیرت در ایک رکھائی ویتی تھی، اور بائیں طرف سلام کھیرت منیدی دکھائی ویتی تھی، اور بائیں طرف سلام کھی در سار کی منیدی دکھائی ویتی تھی، اور بائیں مرف سلام کے بائیں دخسار کی در سار کی سند ہے ہوتی ہوتی ہوتی ہوتے ہوتے الم کے ساتھ تنہا ہوتو امام کے دائیں طرف کھڑ اہو<sup>(۳)</sup> د

رسول الله ﷺ ذات ليلة فقمت عن يساره فأخذ رسول الله ﷺ برأسي من ورائي فجعلني عن يمينه"<sup>(٣)</sup> (ايک رات ميں نے رسول اللہ عليقہ کے ساتھ نماز پڑھی ميں آپ کے

- (۱) حاشیه ابن عابدین ۱۷ ۳<sup>۳</sup> القوانین الفقه پی<sub>ه</sub> رص ۷۱ مغنی الحتاج ار ۷۷، المغنی لابن قدامه ا ۷۶ ۵۵
- (۲) حدیث: "کان یسلم عن یمینه....." کی روایت نسائی (۳/ ۲۳ طبع المکتبة التجاریه) نے حضرت عبدالله بن مسعود ی کی ہے، ابن حجر نے عقیل سے اس کی تصحیح نقل کی ہے (تلخیص الحبیر ۲۷۰۰۱ طبع شرکته الطباعة الفذیة المتحدہ)۔
- (۳) بدائع الصنائع ار ۱۵۸، مغنی الحتاج ۲٫۲۲٬۲۱ القوانین الفقه پیه رص ۷ے، المغنی لا بن قدامه ۲٫۷٬۱۲
- (۳) حدیث: ابن عبال "صلیت مع رسول الله عصل الله عصل الله عصل (۳) روایت بخاری (فتح الباری ۲۱۱/۲ طبع التلفیه) نے کی ہے۔

کہ سجد میں داخل ہوتے وقت دایاں پیراور نطلتے وقت بایاں پیر پہلے رکھو)، لہذا گھر اور مسجد میں داخل ہوتے اور بیت الخلاء سے نگلتے وقت دائیں پیرکوآ گے بڑھائےاور بائیں پیرکو پیچھےر کھے<sup>(1)</sup> ۔

لباس: ۸ - لباس پہننے میں دائیں سے شروع کرنامستحب ہے، لہذا جبہ اور کرتا وغیرہ پہننے میں دائیں آستین کوبائیں سے پہلے داخل کرے، اور پائجامہ، چپل اور موز ے وغیرہ پہننے میں دائیں پیر کوبائیں سے پہلے داخل کرے<sup>(۲)</sup> اس کی دلیل حضرت عائشہ کی سابقہ حدیث ہے۔ حضرت ابوہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیقی نے ارشاد فرمایا:''اذا انتعل أحد کم فلیبدأ بالیمین، وإذا انتزع فلیبدأ بالشمال لتکن الیمنی أولهما تنعل و آخر هما تنزع''<sup>(۳)</sup> جب جوتا اتار نوبائیں سے شروع کرے، تا کہ دائیں پیر پہنے میں تواول رہے اور اتارنے میں اخیر)۔

حضرت حفصة مسم وى ب: ''أن النبي عَلَيْتُ كان يجعل يمينه لطعامه و شرابه و ثيابه، ويجعل شماله لما سوى ذلك ''<sup>(٣)</sup> (رسول الله عَيْتَ اپناداياں ماتھ، اپنے کھانے پينے اور كپڑے كے لئے اور باياں ماتھ دوسرے كاموں كے لئے رکھتے تھے)۔

- البدائع ۲۲ ۲۰ مغنی الحتاج ۲۱ ۹۳۰ المغنی لاین قد امد ۲۸ ۲۱ -
  - (۲) القوانين الفقهيه رص ۳۳ ۳ م.
- (۳) حدیث: "إذا انتعل أحدكم فلیبدأ بالیمین وإذا انتزع فلیبدأ بالشمال" كی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۱/۹طبع السّلفیہ) نے كی ہے۔
- (<sup>4</sup>) حدیث:"کان یجعل یمینه لطعامه....." کی روایت ابوداؤد (۲۷۱ <sup>۳</sup> تحقیق عزت عبید دعاس) نے حضرت هفصه بنت عمرؓ سے کی ہے، نودی نے اس کوشن قرارد یاہے جیسا کہ فیض القد یر (۲۰۴ ۲۰) میں ہے۔

نومولود بچہ کے کان میں اذان دیتے وقت دائیں کان کو بائیں پر مقدم کیا جائے گا،لہذا پہلے دائیں کان میں اذان دی جائے پھر بائیں کان میں اقامت کہی جائے،اس کی وجہ بیہ ہے کہ بچہ کے کان میں سب سے پہلے اللہ کا ذکر پہنچ<sup>(1)</sup> نیز یہ کہ اس میں شیطان کو بھگا نا ہے، کیونکہ وہ اذان سن کر بھا گتا ہے،جیسا کہ حدیث میں ہے<sup>(۲)</sup>۔

میت کوشل دینا: ۱۱ - مرد بے کونسل دینے میں دائیں پہلوکو بائیں پر مقدم کرنامستخب ہے،لہذا پہلے اس کے دائیں پہلوکو گڈی اور پشت سے لے کر پاؤں تک دھو یا جائے گا، پھر اس کو داہنے پہلو پر لٹا کر، بائیں پہلوکو اسی طرح دھو یا جائے گا<sup>(س)</sup>۔

اس كى دليل حفزت ام عطية كى حديث ہے: ''أن النبي عَلَن الله عنها: إبدأن قال لهن في غسل ابنته زينب رضي الله عنها: إبدأن بميامنها و مواضع الوضوء منها''<sup>(٣)</sup> (رسول الله عليها: لي اپنى صاحرادى حفرت زينب كخسل ميں ان سے كہا تھا: اس كے دائيں حصوں اوراعضاءوضو سے شروع كرو) \_

- (۱) تحفة الحتاج ۹۷ ۲۷ ۳ مغنی الحتاج ۴۹۷ ۲۹
- (۲) اذان سن کر شیطان کے بھا گنے کی روایت بخاری (فتح الباری ۲ / ۸۴ طبع السلفیہ) نے حضرت ابوہر یرہؓ سے ان الفاظ کے ساتھ کی ہے: "أن ر سول الله عَلَن الله عَلَن اذا نودی للصلاۃ أدبر الشیطان وله ضراط حتی لا یسمع التأذین " (رسول اللہ عَلی نے فرمایا: جب نماز کے لئے اذان دی جاتی ہے تو شیطان منھ پھیر کر بھا گتا ہے اور اس کی زیاح خارج ہوجاتی ہے، یہاں تک کہ اسے اذان سنائی نہ دے ) اور اس کی روایت مسلم (۱ / ۹۸ ساطیح الحلی ) نے کی ہے۔
- (۳) بدائع الصنائع ارا ۲۰ ۳،السراج الوہاج علی متن المنہاج رص ۱۰، المغنی لابن قدامہ ۲۷/۵۹ مالقوانین الفقہ پیہ رص ۹۷۔
- (۲) حدیث: "ابدأن بمیامنها ومواضع الوضوء منها" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰ ( ۱۳۰ طبع التلفید) اور سلم (۲۲ / ۲۲ طبع الحلی) نے کی ہے۔

با <sup>ن</sup>یں طرف کھڑا ہو گیا، حضور علیقہ نے میرے پیچھے سے میرا سر پکڑا اور مجھےاپنے دائیں طرف کردیا)۔ لہذا اگر نہا مقتدی امام کے بائیں طرف کھڑا ہوجائے تو امام اس کواپنے دابنے طرف کھڑا کردے۔

حنابلہ نے صراحت کی ہے کہ اگرامام کے بائیں طرف کھڑے ہوکر جبکہ امام کے داہنی طرف کوئی نہیں تھا، ایک رکعت پوری کر لے تو اس کی نماز باطل ہوگی، ہاں اگرامام کے بائیں طرف کھڑے ہو کر تکبیر کہے، پھر رکعت پوری کرنے سے قبل اس کے دا ہنے طرف چلا جائے تو اس کی نماز صحیح ہو گی<sup>(1)</sup> ۔

اگر جماعت ہوتو صف کے داہنی طرف کھڑ اہونا مستحب ہے<sup>(۲)</sup> اس لئے کہ حضرت براءؓ کی حدیث ہے: ''کنا إذا صلينا خلف رسول الله ﷺ أحببنا أن نكون عن يمينه يقبل علينا بوجهه''<sup>(۳)</sup> (ہم حضور علينا ہے پیچ نماز پڑ ھتے تو خواہش ہوتی کہآپ کے داہنی طرف کھڑ ہے ہوں، تا کہ حضور علينا ہماری طرف منھ کر کے بیٹھیں )۔

اگر تنہا نماز پڑھر ہاہوتو مسجد کے داہنے حصہ میں پڑھنامستحب ہے۔

اذان: •ا - مؤذن نماز کے لئے اذان میں '' حیَّ علی الصلاۃ'' کے وقت پہلے دائیں طرف متوجہ ہو، پھر ''حیَّ علی الفلاح '' پربائیں طرف،اس لئے کہ حضرت بلال کاعمل یہی تھا<sup>( س)</sup> ۔

- (۱) کشاف القناع الرامهم
  - (۲) بدائع الصنائع ار۱۵۹\_
- (۳) حدیث البراء: "کنا إذا صلینا خلف رسول الله علی (۳). "ک روایت معلم (۱۹۲۱ طبع الحلی) نے کی ہے۔
  - (۴) بدائع الصنائع ۲۱۹۱،مغنی المحتاج ۲۱، المغنی لابن قدامه ۲۲۶ ۲۰

تیامن ۲۲ - ۱۳ خصائل فطرت: ۲۱ - مسواک میں دایاں کو مقدم کرنا مستحب ہے، لہذا پہلے منھ کے منز که داہنے حصہ میں، پھر بائیں حصہ میں مسواک کرے، مسواک بائیں جانب باتھ کے بجائے داہنے ہاتھ سے پکڑے<sup>(1)</sup> اس کی دلیل حدیث ہے: اللہ علیہ مرکز النب علیہ وسو اکہ"<sup>(1)</sup> (حضور عیش کو تمام کا موں میں اپن دا<u>ہن</u> سے شروع کرنا پسند تھا: طہارت میں، جوتا پہنے میں اور مسواک ال

> ناخن تراشنے میں دائیں سے شروع کرنامستحب ہے،لہذا دا ہے ہاتھ کا ناخن پہلے تراشے پھر بائیں ہاتھ کا،اور داہنے پیر کا ناخن پہلے تراشے پھر بائیں پیر کا<sup>(۳)</sup> ۔

حلق (بال منڈ وانا): <sup>1</sup> - سرمنڈ وانے میں دائیں سے شروع کرنامستحب ہے، لہذا پہلے داہنے حصہ کو منڈ وائے پھر بائیں حصہ کو، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ منڈ وانے والے کے داہنے کا اعتبار ہے یا مونڈ نے والے کے داہنے کا؟ ہذا اس کے سر کے داہنے حصہ سے آغاز کرے، پھر بائیں حصہ کو مونڈ ہے <sup>(4)</sup> ہ

اس سلسله میں جمہور کی دلیل حضرت انسؓ کی حدیث ہے:''أن

- (I) مغنی الحتاح ار۵۵، کم<sup>غ</sup>نی لاین قدامه ار ۹۲\_
- (۲) حدیث: "کان رسول الله عَلَنِّ یعجبه التیمن....." کی تخریک فقره/۲ میں گذریجی ہے۔
- (۳) تحفة الحتاج بشرح المنهاج ۳۷۲۷ م، مغنی الحتاج ۴۷۲۹۴، المعنی لا بن قدامه ۱۰ / ۸۷-
- (۴) المغنى لابن قدامه سار ۴۳۳٬۰۱۷ قلواندين الفقه په رص ۹۳۱، مغنى الحتاج ۵۰۲ \_

ایک روایت میں ہے: ''لما رمی الجموق و نحو نسکه و حلق ناول الحلاق شقه الأیمن فحلقه، ثم دعا أباطلحة الأنصار تُي فأعطاه إياه، ثم ناوله الشق الأيسر فقال: احلق: فحلقه، فأعطاه أبا طلحة فقال: اقسمه بين الناس ''<sup>(۲)</sup> (حضور علي نه نه حرة عقبہ کی رمی کی ، اونٹ دنځ کيا، مرمنڈ وايا، حجام کواپنا داہنا حصد ديا، اس نے مونڈ ديا، پھر ابوطحہ کو بلاکران کودے ديا، پھر حجام کو باياں حصہ ديا، فرمايا: مونڈ و، تقسيم کردو)۔ ام ابوحنيفہ کی رائے ہے کہ مونڈ نے والے کے داہے حصہ کا اعتبار ہے جومنڈ والے والے کاباياں حصہ ہوگا<sup>(۳)</sup>۔

برتن گھمانا: ۲۰ برتن گھمانا: ۱۰ مسنون ہے کہ پینے کا آغاز کرنے والا برتن اپنے دائیں والے، پھر ۱۰ حدیث: "أن دسول الله ﷺ أتى منى فأتى المجمرة...... ک ۱۰ حدیث: "أن دسول الله ﷺ دوایت مسلم (۲/۵ مه طبح الحلمی) نے کی ہے۔ ۲) حدیث: "اقسمہ بین الناس" کی روایت مسلم (۲/۸ مه طبح الحلمی) نے کی ہے۔ (۳) حاشیا بن عابدین ۲/۱۸۱۔ بیلڑ کے حضرت عبداللہ بن عباسؓ تھ<sup>(1)</sup>۔

سونا: 1۵ - دائیں کروٹ سونامستحب ہے، اس کا ثبوت رسول اللہ علیق ے ہے، حضرت براء بن عازب کی حدیث ہے: "کان رسول الله علين إذا أوى إلى فراشه نام على شقه الأيمن ثم قال: اللهم أسلمت نفسي إليك، ووجهت وجهى إليك، وفوضت أمري إليك، وألجأت ظهري رغبة ورهبة إليك، لاملجأ ولا منجأ منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت وبنبيك الذي أرسلت"(٢) (حضور عليلة اين بستريراً تے تو دا ہني كروٹ يرسوتے اور بيد دعا پڑ ہے: یا اللہ! میں نے این جان تیرے سپر دکر دی، اپنا رخ تیری طرف کرلیا، اینا سارا کام تجھ کوسونپ دیا، تیرے عذاب کے ڈراور تیرے نواب کی امید کے ساتھ تجھ ہی پر بھروسہ کیا، تجھ سے بھاگ کر کہیں پناہ نہیں، چھٹکار بے کی جگہ تیر ے سواکہیں نہیں، میں اس کتاب یرجوتونے اتاری،ایمان لایا،اوراس پنجبر پرجن کوتونے بھیجا)۔ حضرت براءبى كى حديث ،: "قال لى رسول الله علي الله إذا أتيت مضجعك فتوضأ وضوء ك للصلاة ثم اضطجع على شقك الأيمن وقل: وذكر نحوه: وفيه: واجعلهن آخر ماتقول" (٣) (جبتم اين خواب گاه ميل آؤتو نماز کا سا وضوکرو، پھراینی داہنی کروٹ لیٹ جاؤ،اس کے بعد بید عا

- دلیل الفالحین شرح ریاض الصالحین ۳۲٬۹۶٬۳۰۰ سال السلام ۳٬۸۱۳ -
- (۲) حدیث البراء: "کان رسول الله عَلَيْنَكْمُ إذا أوى إلى فراشه" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث حفرت برائر:"باذا أتیت مضجعک فتو ضاً وضوء ک"ک روایت بخاری (فتخ الباری ۱۱/۹۰ اطبع السلفیہ) نے کی ہے۔

ال کے دائیں والے کودے، اگر چہ بائیں طرف والا، دائیں طرف والے سے افضل ہو، ال کی دلیل حضرت انس کی حدیث ہے: ''أن رسول الله عَلَيْسِنَّهُ أتي بلبن قد شیب بماء، وعن یمینه أعرابي، وعن يساره أبوبكر ُ فشرب فقال عمر ُ أعط أعرابي يا رسول الله عَلَيْسِنَهُ فأعطى الأعرابي الذي عن أبابكر يا رسول الله عَلَيْسِنَهُ فأعطى الأعرابي الذي عن دودهلا يا گياجس ميں پانى ملاديا گياتها، حضور عليه کے داہنی طرف دودهلا يا گياجس ميں پانى ملاديا گياتها، حضور عليه کے داہنی طرف ايک بدوى، اور بائيں طرف حضرت ابوبكر شے، حضور عليه پي چيتو حضور عليه ہے اپن داہنی طرف موجود ديہاتى كو دے ديں، فرمايا: دائيں والا پھردائيں والا)۔

نیز حضرت بہل بن سعد کی حدیث ہے: "أن رسول الله ﷺ اتي بشراب فشرب منه وعن يمينه غلام وعن يساره "الأشياخ، فقال للغلام أتأذن لي أن أعطي هؤلاء؟ فقال الغلام: والله يارسول الله لا أوثر بنصيبي منك أحدا، فتله رسول الله ﷺ في يده"(<sup>()</sup>) (رسول الله ﷺ کے پاس پنے کی کوئی چيز لائی گئ، آپ ﷺ في يده"(<sup>()</sup>) (رسول الله ﷺ کے پاس پنے طرف ايک لڑکا بيھا تھا اور با کي طرف بوڑ ھے بوڑ ھے لوگ، آپ عليقية نے لڑ کے ساجازت لی کہ ميں پہلے بوڑھوں کود ے دوں، کيا تو آپ کے جو ٹھے ميں سے اپنا حصہ کی کو دينے سے راضی نہيں ہوں گا، آخر حضور عليقية نے اس کے ہاتھ ميں ديا ہوں گا۔

- (۱) حدیث: "الأیمن فالأیمن" کی روایت احمد (۳/۱۱،۱۳ طبع المیمنیه) نے کی ب،اس کی اصل بخاری (فتح الباری ۱۰/۸ طبع السّلفیه) میں ہے۔
- ۲) حديث تهل بن سعد: "أتأذن لي أن أعطي هؤلاء" كى روايت بخارى (فَتْح البارى• ار ۸۲ طبع السّلفيه) نے كى ہے۔

تيسير ا پڑھو(اس کے بعداو پر والی دعا کا ذکر کیا)اوراس میں بیاضافہ ہے: ادر بیدعاسب باتوں کے اخیر میں پڑھو)۔ کچھاورامور میں جن کو بائیں کے بحائے دائیں سے کرنامسنون یے، الا یہ کہ مجبوری ہو، مثلاً حجر اسود کا استلام، کنگریاں مارنا، مصافحہ كرنا،كھانا پينا،ان سب كى تفصيل اينى اينى جگەمىي ہے <sup>(٢)</sup> -

تعريف: ١- تيسير لغت ميں: " يسو" كا مصدر ہے، كہا جاتا ہے: يسو الأمو: سہل بنادينا، مشكل نه بنانا، دوسرے پر يا اپنے او پر اس ميں دشوارى پيدا نه كرنا، قر آن كريم ميں ہے: "وَلَقَدُ يَسَّرُنَا الْقُرُآنَ لِلذِّحُوِ فَهَلُ مِنُ مُدَّحِوٍ "<sup>(1)</sup> (اور ہم نے آسان كرديا ہے ضيحت لينے كوسو ہے كوئى نصيحت لينے والا)، يعنى ہم نے اس كو تہل بناديا اور اس سے جبرت حاصل كرنا آسان بناديا۔

حدیث پاک میں ہے: ''یسروا ولا تعسروا وبشروا ولا تنفروا''<sup>(1)</sup> (لیحیٰ آسانی کرو ، پختی نہ کرو، خوش کی بات سنا وَ، نفرت نہ دلاوَ)، تیسیر:'' یُسر'' سے ماخوذ ہے، لغت میں یُسر کا معنی: نرم ہونا، فرما نبر دار ہونا ہے، کہا جا تا ہے: یا سر فلان فلاناً: با ہم آسانی ونرمی کا معاملہ کرنا، تیسرت البلاد: ملک کا خوش حال ہونا،'' یُسر'' اور '' میسرہ'' کا معنی: مال داری ہے، اور یہی معنی'' ییار'' کا ہے<sup>(۳)</sup> اس معنی میں یہ فرمان باری ہے: 'وَاِنُ کَانَ ذُوْ عُسُرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةٍ فِنَاسِ (اور اگر تَکَ دست ہے تو اس کے لئے آسودہ حال

- (۱) سورهٔ قمر ۲۰ م -
- (۲) حدیث: "یسروا ولا تعسروا وبشروا ولا تنفروا" کی روایت بخاری (فتخ الباری ار ۱۲۳ طبع التلفیہ) اور مسلم (۳۷،۹۵۹ اطبع عیسی اکملی) نے کی ہے۔
  - (۳) لسان العرب۔
  - (۴) سورهٔ بقره/۲۸۰\_

القوانين الفقهيه رص ۲ ۴ ۴ منفى الحتاج سار ۲۵۰ -

تخفیف، تیسیر سے خاص ہے، کیونکہ وہ جو چیز اصل میں مشکل ہو اس کے آسان کرنے کا نام ہے، اس میں وہ داخل نہیں ہے جواصل سے ہی آسان ہو۔

ب-ترخيص: **سا**-لغت میں ترخیص کامعنی: تیسیروشہیل ہے، اس کا اسم'' رخصہ'' *ب، ك*ما جاتا ب: رخص له في الأمر، وأرخص له فيه: ممانعت کے بعد اجازت دینا، اس معنی میں یہ حدیث ہے: "وأر خص في السلم"<sup>(1)</sup> (يعن *الم كي اجازت دي گئي ہے )، لغت* میں اس کااصل ماخذ:'' رخاصہ' ہے، یودے میں'' رخاصہ' اس کا نرم ونازک ہونا، اورعورت میں رخاصہ، اس کی کھال کا نرم ہونا ہے، اور اسی سے ' رخص' نرخ گھٹنے کے لئے آتا ہے جو گرانی کی صد ہے، کیونکہ 'رخص' میں سہولت اور گرانی میں دشواری ہے۔ اصطلاح میں ترخیص: کسی کام میں سہولت پیدا کرنا ہے، · (زخصت ، دومعنی میں استعمال کیا جاتا ہے: اول بختی کسی عذر کی وجہ سے تختی کے بعد آسانی کا حکم دینا۔ دوم: ہداول سے خاص ہے: جس کو حرمت کی دلیل کے باقی حديث: "وأرخص في السلم" زيلتي ني كها: النهي عن بيع ما ليس عند الإنسان والى حديث كى روايت اصحاب سنن نے كى ب،رسول الله ميلية عليه فرمايا: "لا يحل سلف وبيع، ولا شرطان في بيع ولا ربع مالم يضمن، ولا بيع ماليس عندك" ترمذي في كها: حديث في حسن *بے، اور سلم میں رخصت والی حدیث کی روایت ائمہ ستہ نے اپنی کتابوں میں کی* ہے، حضرت ابن عباسؓ کہتے ہیں: حضور علیظۃ مدینة منورہ نشریف لائے ،لوگ یچلوں میں دوسال تین سال کے لئے دوسلم'' کرتے تھے، تو حضور علی ہے فرمايا:"من أسلف في شيء فليسلف في كيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم'' (جُحْصُ سي چيز ميں بيچ سلم كرتوات جاہے كہ تعين مدت تک معلوم کیل اور معلوم وزن کے ساتھ معاملہ کرے) (نصب الرابیہ سار ۵ ،۶۰ <sup>م</sup>اطبع الجلس العلمي )۔

تک مہلت ہے)، لغت میں تیسیر کا ایک معنی: تیار کرنا ہے، اور اس معنی میں بیفر مان باری ہے: ''فَسَنَيَسَّرُهُ لِلُيُسُوٰی''<sup>(1)</sup> (سوہم اس کے لئے راحت کی چیز آسان کردیں گے)، یعنی ہم اس کو نیک کام کی طرف لوٹے کے لئے تیار کریں گے، اور صحیح مسلم میں ہے: تیسر واللقتال <sup>(1)</sup> (یعنی جنگ کے لئے تیار اور مستحد ہو گئے)۔ فقہی اصطلاح میں تیسیر کامعنی لغوی معنی کے موافق ہے۔

متعلقه الفاظ: الف\_تخفيف: ۲- تخفیف لغت میں: تفقیل ( بوجھل کرنا ) کی ضد ہے، خواہ کسی ہویا معنوی،اور'' حقّت'' ،''ثقل'' کی ضد ہے،اسی معنی میں بیفرمان باری -: "وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ" (اورجس سي كايله بلكا نطحًا) لینی اس کے نیک اعمال کم بیں، یہاں تک کہ اس کی برائیاں بھاری ہوگئیں،'' خفت'': وزن اور حال دونوں میں ہاکا ہونے کے معنی میں استعال کیاجا تا ہے<sup>( ہ)</sup>۔ ہلکی'' تکلیف'' (حکم) وہ ہےجس کی ادائیگی آسان ہو،اور ثقیل (بھاری) تکلیف وہ ہےجس کی ادائیگی دشوار ہومثلاً جہاد۔ تخفیف اصطلاح میں : شرعی حکم کی مشقت ودشواری کونسخ پاتسہیل یا بعض کے ختم کرنے وغیرہ<sup>(۵)</sup> کے ذریعہ زائل کرنا ہے، یعنی اگر حقيقت ميں اس ميں حرج يا دشواري ہو۔ (۱) سورۂ کیل رک۔ (۲) حدیث: "تیسووا للقتال" کی روایت مسلم (۱۲۵ اطبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔ (٣) سورة قارعه/٨\_ (۴) لسان العرب

(۵) زاد المسير فى علم النفير لابن الجوزى ٢٠ ٢٠، تفير آيت " يُوِيدُ اللهُ أَنْ يُحَفَّفَ عَنْكُمْ " طيع، المكتب الاسلامى بيروت ٣٢٣ هـ

-194-

ابن عباس نے فرمایا: شیخ ہے، حرج: جس سے نگلنے کی راہ نہ ہو<sup>(1)</sup>۔ اصطلاح میں: حرج: جس میں عادت سے بڑھ کر مشقت ہو<sup>(1)</sup>۔ رفع حرج: شاق تحکم میں جو مشقت ہے اس کو بذات خود اس تحکم کو اٹھا کر یا اس میں تحفیف پیدا کر کے، یا اس میں اختیار دے کر، یا اس سے نگلنے کے لئے کوئی راہ پیدا کر کے دور کرنا ہے، مثلاً قدم میں حرج کو قد تم کا کفارہ دے کر تو ڈ نے کو مباح کر کے دور کرنا، اور دوسرے وسائل۔ رفع حرج، شدت وختی کے بعد ہی ہوتا ہے، تیسیر اس کے برخلاف ہے۔

ھ-توسط فی الأمو: کسی ایک طرف نہ جانا اور شریعت میں توسط ۲-توسط فی الأمو: کسی ایک طرف نہ جانا اور شریعت میں توسط اس باب سے ہے، چنا نچہ نہ اس میں غلو ہے نہ کمی ، بلکہ مید در میا نی ہے، اور شرعی احکام میں توسط میہ ہے کہ ان میں افراط اور بندوں پر تخن کرنے کی طرف یا اس قدر زیادہ تیسیر کی طرف میلان نہیں ہے جو احکام سے آزادی کی حد تک پیچ جائے، شرعی احکام میں غالب یہی ہے، لہذا توسط: ایک طرح کی تیسیر ہے، تیسیر کے بالمقابل نہیں، کیونکہ تیسیر کے بالمقابل تعسیر وتشدید ہے، جبکہ تو سط میں ایس کی سہولت ہے، کیونکہ اس میں عادت سے زیادہ مشقت ہے، لیکن عادت کے موافق ہے (<sup>(۳)</sup>)

- (۱) الموافقات للشاطبي مع تعليق شخ عبدالله دراز ۱۵۹/۲ طبع المكتبة التجاربية قاہره هدواء-
  - (٢) الموافقات ٢/١٥٩ -
  - (٣) الموافقات ٢ / ١٢٣، ٢٥٩ ، ٢٦٩

رہتے ہوئے مباح قرار دیا گیا ہو، چنانچ سلم کی اجازت ورخصت ، مبیع کے معدوم ہونے کے باوجود پہلی تعریف کے مطابق نیع معدوم سے رخصت ہے، کیکن دوسر کی تعریف کے مطابق مید خصت نہیں ، اِ لا مید ک مجاز اُ ہو، اسی طرح ہم سے پہلی امتوں پر جو بوجھ اور ہیڑیاں تھیں جن کو ہم سے منسوخ کر دیا گیا، وہ پہلی تعریف کے کحاظ سے رخصت ہے، دوسری تعریف کے لحاظ سے نہیں ، اس لئے کہ ہمارے حق میں حرمت باقی نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

5-توسعہ: ۲۰-توسعہ: "وسع" کا مصدر ہے، لین کسی چز کووسیع بنانا،" سعت" ضیق کی ضد ہے، سعت، مال داری اور فراخی ہے، کہا جاتا ہے: و سع الله علی فلان: مال دار خوش حال بنانا، اور: و سع فلان علی الله علی فلان: مال دار خوش حال بنانا، اور: و سع فلان علی الله علی فلان: مال دار خوش حال بنانا، اور: و سع فلان علی زیادہ (۲) ہے لہذاتو سعہ، تیسیر کی ایک قشم ہے، بلکہ اس کی سب سے اعلی قشم ہے۔

د-رفع حرج: ۵- لغت میں حرج: وہ تنگی ہے جس سے نکلنے کی راہ نہ ہو، اور بعض نے کہا: میں حت تنگی کو کہتے ہیں، حضرت ابن عبائ سے دریا فت کیا گیا: '' حرج'' کیا ہے؟ انہوں نے قبیلہ ہذیل کے ایک آ دمی کو بلایا اور اس سے یو چھا: تمہمارے یہاں'' حرج'' کس کو کہتے ہیں؟ اس نے کہا: '' حرج'' گنجان درختوں کو کہتے ہیں جن سے نکلنا ممکن نہ ہو، حضرت

- (۱) المصباح الممنیر ، مسلم الثبوت ۱۱۲۱۱، ۱۱، استصفی مع حاشیه ۱۸۶ طبع بولاق قاہرہ۔
  - (٢) لسان العرب ماده: "وسع" .

تيسير ۷-۸

( مجھے سیچ سید ھے اور آسان دین کے ساتھ بھیجا گیا)، نیز فرمایا: ''إن هذا الدين يسر، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه" (ا) (بلاشبه دین آسان ہے، اور دین میں جو کوئی سختی کرے گا، تو دین اس پر غالب آجائے گا)، نیز فرمایا: ''إن خیر دینکم أیسرہ، إن خیر دینکم أيسر ٥»<sup>(٢)</sup> (تمهاراسب سے اچھادين وہ ہے جوسب سے زيادہ آسان ہوہتمہاراسب سے اچھادین وہ ہے جوسب سے زیادہ آسان ہو)۔ نيز فرمايا:"إن الله شرع هذا الدين فجعله سمحا سهلا واسعا ولم يجعله ضيقا''<sup>(۳)</sup> (اللدتعالي نے ا*س دين کو بن*ايا تو اس كوآسان، "ہل اور گنجائش والا بنایا، اس كوتنگ نہيں بنایا ) ۔ اس کو صحابہ و تابعین کے اقوال سے تقویت ملتی ہے، حضرت ابن مسعود فے فرمایا: ''إياكم والتنطع، إياكم والتعمق وعليكم بالعتيق'' (غلوہے بچو تعقق ہے بچواور'' عتیق'' کاا ہتمام کرولیعنی امر قديمجس يرنبى كريم عليقة وصحابه كرام كامزن تتصه حضرت ابراہیم تخعی کا قول ہے: ''اِذ تخالجک أمر ان فظن أن أحبهما إلى الله أيسرهما" (جب دو چيزوں ميں خلجان ہوتو بە بىچەلوكەلللەكز دېك يېندىدەن مىں آسان تر ہے) -

- (۱) حدیث: "إن هذا الدین یسر، ولن یشاد الدین أحد إلا غلبه" کی روایت بخاری (فتح الباری ا ۲ ۹ طبع التلفیه) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "ان خیر دینکم أیسره" کی روایت احمد (۲۸/۹ سطیع المکتب الاسلامی) نے کی ہے، پیٹمی نے کہا: اس کو امام احمد نے روایت کیا ہے، اس کے بقیہ رجال رجاء کے علاوہ صحیح کے رجال ہیں، لیکن ابن حبان نے ان کی توثیق کی ہے (مجمع الزوائد ۲۰۸ ملطیع دارالکتاب العربی)۔
- (۳) حدیث: ''إن الله شرع هذا الدین فجعله سمحا وسهلاً واسعا...... یرحدیث بهارے رامنے موجود مراجع میں نہیں ملی۔

و-تش**رید و<sup>عثق</sup>یل:** ۷ - تشرید و<sup>عق</sup>یل تخفیف کی ضد ہیں، لغت میں تشرید دراصل: شد الحبل ( گرہ لگانا)اور شدت سے ماخوذ ہے<sup>(1)</sup> -

تیسیر کا حکم: ۸ - یسر وسہولت اور عدم حرج دین اسلام اور شریعت اسلامیہ کے دو بنیا دی اوصاف ہیں، اور'' تیسیز' شریعت اسلامیہ کے بنیا دی مقاصد میں سے ہے، بہت سی آیات کر ہمہ اور احادیث نبویہ سے اس اصل کا پتہ چپتا ہے، اور اس پر امت کا اجماع ہے۔

قرآن کریم میں فرمان باری ہے: "ھُوَاجْتَبَا کُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَیْکُمْ فِيُ اللَّيْنِ مِنُ حَوَجٍ مِلَّةَ أَبِيْکُمُ إِبُرَاهِيْم "<sup>(1)</sup> (اس نے ته مِيں برگزيده کيا اور اس نے تم پردين کے بارے ميں کوئی تگی نہيں کی تم اپن باپ ابرا تيم کی ملت (پر قائم رہو))، حضرت ابن عباس نے فرمايا: يہی اسلام کی وسعت و تهولت اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقررہ تو بہ و کفارات ہیں، نیز فرمان باری ہے: "ثويندُ اللَّهُ بِکُمُ الْيُسُرَ وَلَا يُرِيدُهُ بِکُمُ الْعُسُرَ "<sup>(1)</sup> (اللہ تم ارح تن ميں مولت چا بتا ہے اور تم ہارے تن ميں وَخُولِقَ الْإِنْسَانُ صَعِيْفاً "<sup>(1)</sup> (اللہ کم دورت پر اللهُ أَنْ يُحَفِّف عَنْکُمُ وَخُولِقَ الْإِنْسَانُ صَعِيْفاً (اللہ کہ ال کہ من میں میں میں اور میں ہولت جا میں ہو ہو ہو کا اس وَخُولِقَ الْإِنْسَانُ صَعِيْفاً "<sup>(1)</sup> (اللہ کہ منظور ہے کہ تم ار اس تھن کو نے الکہ اُن میں میں میں اور کی تکی م

احاديث: فرمان نبوى ب: "بُعثتُ بالحنيفية السمحة "(٥)

- (I) لسان العرب مادہ: <sup>در</sup> شدد' <sup>، در ثقل' ۔</sup>
  - (۲) سورهٔ بچ ر ۸۷۔
  - (۳) سورهٔ بقره/ ۱۸۵\_
  - (۴) سورهٔ نساء ۲۸-
- (۵) حدیث: "بعثت بالحنیفیة السمحة" کی روایت احمد (۲/ ۱۱۸ طبخ المکتب الاسلامی) نے حضرت عائشہ سے اور طبر انی نے الکبیر (۵/ ۷۷ طبخ

(اور آپ تواس ( قرآن ) سے قبل نہ کوئی کتاب پڑ سے ہوئے تھے اور نہ اس (لیعنی کوئی کتاب ) اپنے ہاتھ سے لکھ سکتے تھے ورنہ (یہ) ناحق شناس لوگ شہد نکالنے لگتے )، پھر اللہ تعالیٰ کی مشیت ہوئی کہ یہی مبارک شریعت آخری شریعت ہو، یہی شریعت عہد رسالت اور اس کے بعد قیامت تک کے لئے ہے، یہ تمام انسانوں کے لئے ہے، صرف عربوں کے لئے نہیں، بلکہ خود عربوں اور ان کے علاوہ مشرق د مغرب کی قو موں کے لئے ہے، جن میں طاقتور، کم زور، عالم ، جاہل، پڑھا لکھا، ان پڑھ، سمجھ دار اور نا سمجھ سب ہیں، لہذا علمت الہی کا تقاضا ہوا کہ بیآخری عام شریعت ایس ہوجس کاعلم وقبم ہرایک لئے آسان ہو، کیونکہ اگر اس کاعلم دشوار ہوتا یا دقیق علمی و سائل پر موقوف ہوتا تو اکثر ملکھین کے لئے ، اولاً تو اس کو اس کا اختیار ریاد شوار ہوتا اور دوم اس کے اوا مرونوا ہی کی تھیل دشوار ہوتی کی عامتیں اختیار اس قوبیل سے حسب ذیل امور ہیں:

الف - قر آن کی تیسیر: اا – اللہ تعالیٰ نے اکثر لوگوں کے لئے قر آن کی تلاوت و سجھنا آسان ہنادیا ہے، فر مان باری ہے: "فَإِنَّمَا يَسَّرُ نَاهُ بِلِسَانِکَ لِتُبَشِّرَ به المُتَّقِيْنَ "<sup>(1)</sup> (سوہم نے اس قر آن) کو آپ کی زبان میں اس لئے آسان کردیا کہ آپ اس کے ذریعہ سے پر ہیز گاروں کو نوش خبری سنا کیں )، نیز ارشاد باری ہے: "وَلَقَدُ يَسَرُنَا الْقُرُآنَ لِلذِّ حُوِ فَهَلُ مِنُ مُدَّ حِوٍ "<sup>(1)</sup> (اور ہم نے قرآن کو آسان کردیا ت

(۱) سورهٔ مریم ۲۷۷-

نثر لیعت میں یُسر کی انواع: ۹- شریعت میں یُسر کی تین قسمیں ہیں: ۱- شریعت کا علم ومعرفت کو آسان بنانا، اور اس کے احکام ومقاصد کا بآسانی علم ہونا۔ ۲- شرعی تکالیف کواس لحاظ سے آسان بنانا کہ ان کا نفاذ اوران پر عمل کرنا آسان ہے۔ سا- ملکفین کو اپنے او پر اور دوسرے پر آسانی پیدا کرنے کے لئے شریعت کا حکم دینا۔

- (۱) سورهٔ جمعه ۲-
- (۲) سورهٔ عنکبوت ۱۸٬۹۰

<sup>(</sup>۲) سورهٔ قمر (۴۰ م

کر کے نازل کیا ہے اور اس میں ہم نے ہر طرح کی وعید بیان کی ہے تا کہ (لوگ) ڈریں یا یہ کہ (قرآن) ان کے لئے سمجھ پیدا کرے)۔ چہارم: اس کو ایسا بنا یا کہ دل اس سے ما نوس ہوتے ہیں، سننے میں مزاآ تا ہے، اس کے سننے اور سمجھنے سے اکتا ہٹ پیدا نہیں ہوتی، قرآن سننے والانہیں کہتا ہے، میں نے اس کو س لیا ، سمجھ لیا، اب نہیں سنوں گا، بلکہ ہر لحہ اس کو ایک نیا لطف اور علم حاصل ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔ یو لفظی و معنوی تیسیر عام طور پر اکثر لوگوں کے لحاظ سے ہے، ور نہ قرآن میں ایسے اسرار، مواعظ اور عبرت کے سامان ہیں جو اکثر لوگوں کی فہم سے بالاتر ہیں، خواص میں سے بعض حضرات کو رفتہ رفتہ اس کا ایک حصہ اللہ تعالیٰ کی تیسیر اور الہا م سے حاصل ہوتا ہے، کسی پر تو وہ اس کی تائید کر دیتا ہے، جب وہ دوسرے کے سامان چیں کرتا

ب- اعتقادى احكام كے علم ميں تيسير: ۲۱ - اسلام كے اعتقادى احكام كا سمجھنا آسان ہے، تيز ذہن، كند ذہن ہرايك اس كو سمجھتا ہے، اگر ان كو صرف خواص سمجھتے تو شريعت عام نہ ہوتى، اسى لئے جن امور كاعلم وعقيدہ مطلوب ہے، ان كا حاصل كرنا آسان ہے، شريعت نے امور الہيد كو اس انداز سے بتايا ہے كہ عام لوگ ان كو سمجھ سكيں، مخلوقات پر غور وفكر كرنے، زمين ميں چلنے پھر نے اور قد يم اقوام كے آثار سے عبرت حاصل كرنے کی تر غيب دى، اور جن امور الہيد ميں اشتباہ ہو سكتا ہے ان كو ايک عام ضابطہ کے حوالہ كرديا: "كَيْسَ حَمِقْلِهِ شَيءٌ" <sup>(1)</sup> (كوئى چيز اس كے مثل نہيں) بہت سى چيز دوں سے شريعت خاموش ہے جو عقل كى دسترس سے باہر ہيں) بہت سى (1) تغير رازى ۲۹ رام سرورة قرر 21 ترا ہے۔ (1) الموافقات وتعلق الشخ دراز ۲۹ رام ۔ (1) سرورة شور كى رال ہے۔ کے لحاظ سے لوگوں کے حال کی رعایت میں سات حروف پر نازل کیا، اس کی دلیل حضرت ابی بن کعب کی حدیث ہے: ''لقی رسول الله ﷺ جبریل، فقال: یا جبریل انی أرسلت الی أمة أمیة، الیٰ الشیخ والعجوز، والغلام والجاریة، والشیخ الذي لم یقرأ کتابا قط، فقال: إن القرآن أنزل علی سبعة أحوف''<sup>(1)</sup> (رسول اللہ علیق سے حضرت جبریل کی ملاقات ہوئی تو حضور علیق نے فرمایا: جبریل ! میں ان پڑ هو قوم کی طرف، بوڑ ها، بوڑ هی، نوعر لڑ کے، لڑ کی، اور اس بوڑ ھے کی طرف جس نے بھی کوئی تو این ترکیم کی تیر کی اور اس بوڑ ھے کی طرف جس نے بھی کوئی فرمایا: قرآن سات حروف پر نازل کیا گیا ہے)۔ قرآن کریم کی تیر کی چار صورتیں ہیں: اول: اس کی تلاوت آسان ہے، کیونکہ وہ سلیس ہے اور لفظی تعقید و پیچید گی سے خالی ہے۔

دوم:اس کا حفظ کرنا آسان ہے،لہذا بآسانی اس کو حفظ کیا جاسکتا ہے،رازی نے کہا: قرآن کےعلاوہ کوئی کتاب الہی زبانی یادنہیں کی جاتی تھی۔

سوم: ال سے عبرت حاصل کرنا آسان ہے، کیونکہ وہ دلوں پر بڑا اثر انگیز ہے، نیز ال میں قصے، عمتیں اور مثالیں ہیں، اس کی آیات کو طرح طرح سے بیان کیا گیا ہے، فرمان باری ہے: ''وَ حَذٰلِکَ اَنُزَلُنَاهُ قُرُ آنًا عَرَبِيًّا وَ صَرَّفُنَا فِيٰهِ مِنَ الُوَعِيْدِ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ أَوُ يُحُدِثُ لَهُمُ ذِحُرًا''(۲) (اور اسی طرح اے (قرآن) واضح

(۱) حدیث: ''یا جبریل اِنی اُرسلت اِلی اُمة اُمیة.....'' کی روایت احمد (۵/۵۰ ۲ طبع المکتب الاسلامی) نے کی ہے، پیشی نے کہا: اس میں عاصم بن بہدلہ ہے جو ثقہ ہے، اس میں کلام ہے لیکن وہ مصر نہیں ( مجمع الزوائد ۷۷-۱۵ طبع دارالکتاب العربی)۔

(۲) سورهٔ طهر ساار

"لالتصوموا حتى تروا الهلال ولا تفطروا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين"<sup>(1)</sup> (تم ال وقت تك روزه ندركو، جب تك چاندند كيرلو، اورروزه نه چور روجب تك (عيدكا) چاند ندد كيرلو، اورا گرابر چهاجائة توتين دن پور كرو) اور تم س بي مطالبه نبيس كيا كه ال كوسورن كى رفتار اور چاند كے منازل كے لحاظ سے مر بوط كريں، كيونكه ال ميں بار كيل اور پوشيدگى ہے<sup>(1)</sup> ال كا بي مطلب نبيس ہے كه نثر يعت ايسا مور سے خالى ہے جن كو خواص ہى تي تجھ سكتے ہيں، اور بيروہ اجتها دى امور بيں جوعام لوگوں پر مخفى تر موت ہيں، ہال عمومى احكام جن كى مكلف كو ضرورت ہے، اور ان كى حيثيت دين كى بنيا دوں كى ہے، عام لوگوں سے خفى نبيس ہوتے، ان كے علاوہ احكام كي مل على جن كي مكلف كو ضرورت ہے، اور ان كى كال تزام كر كے وہاں تك پينچ جائيں۔

دوسری قسم : احکام شرعیه علیه میں یُسر وسہولت: ۱۹ - عملی شرعی احکام شرعیه کلیه میں یُسر وسہولت: ۱۷ کداس کے دوشت میں: ۱۷ میں کے دوشت میں: ۱۰ مشروع میں ان میں کوئی دشواری نہیں ہے۔ ۲۷ یسر تحفیفی: دہ احکام جو اصل کے لحاظ سے آسان مشروع ہیں، تاہم ان میں کچھا ستنائی (ہنگامی) حالات کے سبب اور بعض ملکفین کے خصوصی حالات کے سبب عارضی طور پر دشواری آجاتی ہے، پھر

 حدیث: "لا تصوموا حتی تروا الهلال و لا تفطروا حتی تروه، فإن غم علیکم فأکملوا العدة ثلاثین" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۹۸۷ ماروااطیح التلفیه) اور مسلم (۲۷/۵۹ کاطبخ عیسی اکلمی) نے کی ہے۔
 ۲) الموافقات ۱۹/۲۔ اس کی دلیل بی بھی ہے کہ اس طرح کے امور میں جو بحث و تحقیق اور تکلف کرنے والوں کا موضوع ہوتے ہیں صحابہ کرام کا ان میں بحث کرنا منقول نہیں، اسی طرح حضور علیظی سے بھی یہ منقول نہیں، نیز قابل اتباع حضرات تابعین، صحابہ کرام کے طرز پر گا مزن شے، بکثرت سوال کرنے، غیر متعلقہ امور میں پڑنے سے ممانعت نابت ہے، خواہ ان کا تعلق عقائد سے ہو یا اعمال سے (1) ۔

ن جملى احكام كے علم ميں تيسير: ساا - شارع حكيم نے مخاطبين كے ان پڑھ ہونے اور الگ الگ سوجو ہو جو ہونے كى رعايت كى ہے، لہذا عملى احكام كواس اندازكا ركھا ہے كہ ان كا سمجھنا، سيكھنا اور ادراك كرنا آسان ہو، چنا نچہ بڑى بڑى عبادات كا مكلّف بناتے ہوئے ان كے اسباب قريب وآسان ركھا، مركو عام لوگ سمجھ كيس اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات نمازكى تعليم سايد كے ذريعہ، طورع فجر، زوالي آفتاب، غروب آفتاب نمازكى تعليم سايد كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات اور غروب شفق كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات مازكى تعليم سايد كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات مازكى تعليم سايد كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات مازكى تعليم سايد كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات مازكى تعليم سايد كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات مازكى تعليم سايد كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات مازكى تعليم سايد كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات مازكى تعليم سايد كے ذريعہ، اور ان كوظاہر و منف طركھا ہے، مثلاً اوقات ماز كو ي بند مان مان ہو ہوں ان قار ان مان مرد من ال موجاتے مار مان نہوى ہے: "إنا المة أمية لا نكتب ولا نحسب، الشهر ھكذا و ھكذا" (تهم مايد) اتنا كہمى اتنا ہوتا ہے (دس الطبيوں سے تين بار بتايا)، نيز فرمايا:

- (۱) الموافقات ۲/۸۹،۸۹\_
  - (۲) سورهٔ بقره ۱۸۷-
- (۳) حدیث: 'إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب: الشهر هكذا وهكذا'' كی روایت بخاری (فتح الباری ۲۰۱۳ طبح السّلفیہ) اور مسلم (۲۱۰۲۲ طبع عیسی الحلبی ) نے کی ہے۔

نيسير سلا-تهما

شریعت اس اصلی حکم میں ان کے لیتے خفیف کردیتی ہے۔

پہلاشعبہ: یسر اصلی: 1۵ - تیسیر اصلی شریعت اسلامیہ کے اصلی احکام جو ملکفین پرلازم ہیں، کی عمومی صفت ہے، شاطبی نے کہا: شارع کا مقصد شاق اور دشوارامر کا ملاّف بنانانہیں ہے۔

اس کے دلائل بہت ہیں، جن میں سے چند درج ذیل ہیں: ۱۶ – الف ۱۳ کوصراحناً بتانے والی نصوص، مثلاً جو گزر چکی ہیں، نیز فرمان بارى: "لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نفساً إلَّا وُسُعَهَا لَهَا مَاكَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا كُتَسَبَتُ، رَبَّنَا لَأَتُوَّاخِذُنَا إِنُ نَّسِينَا أَوُ أَخُطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصُراً كَمَا حَمَلُتُهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِنَا رَبَّنَا وَلَا تَحَمِّلُنَا مَالَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ"<sup>(1)</sup> (اللركي كوذمه دار نہیں بنا تامگراس کی بساط کے مطابق ،اسے ملے گاوہی جو کچھاس نے کمایا، اور اس پریڑے گا وہی جو کچھ اس نے کمایا، اے ہمارے یروردگارہم پر بوجھ نہ ڈال جیسا تونے ڈالا تھاان لوگوں پر جوہم سے پیشتر تھے، اے ہمارے پروردگارہم ہے وہ نہ اٹھواجس کی برداشت ہم ہے نہ ہو )، اسی طرح اللہ تعالٰی نے بعض فرعی احکام کے ذکر کے صمن میں اپنا بیاحسان ذکر کیا ہے کہ وہ کسی کومقد ور سے زیادہ کا مکلّف نہیں بناتا، مثلًا فرمان باری ہے: "وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَا نُكَلِّفُ نَفُسًا إِلَّا وُسُعَهَا، أَوُلَئِكَ أَصْحَابُ الُجَنَّةِ هُمُ فِيها خَالِدُونَ (٢) (اورجولوك ايمان لات اورانهون نے نیک عمل کئے ہم کسی شخص کے ذمہ اس کی قدرت سے زائد کام نہیں رکھتے)، نیز فرمان باری ہے: ''وَعَلٰی الْمَوْلُوُدِ لَهُ رِزُقْهُنَّ

- (۱) سورهٔ بقره/۲۸۲\_
- (۲) سورهٔ اعراف ۲٬۴۷

وَكِسُوَتُهُنَّ بِالْمَعُرُوُفِ لَا تُكَلَّفُ نَفُسٌ إِلَّا وُسُعَهَا"<sup>(1)</sup> (اور جس کا بچہ ہے اس کے ذمہ ہے ان (ماؤں) کا کھانا اور کپڑا موافق دستور کے کسی شخص کو حکم نہیں دیا جاتا ہے بجز اس کے برداشت کے بقدر)، نيز ارشاد بارى ب: "وَلَا تَقُرَبُوُا مَالَ الْيَتِيم إِلَّا بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَّى يَبُلُغَ أَشُدَّه، وَأَوْفُوا الكَيْلَ وَالْمِيْزِانَ بالقِسُطِ لَا نُكَلِّفُ نَفُسًا إلَّا وُسْعَهَا" (٢) (اوريتيم ) مال ) یاس نه جاؤمگراس طریق پر که جو ستحسن ہو، یہاں تک که دہ این پختگی کو پنچ جائے اور ناپ اور تول انصاف کے ساتھ پوری پوری کروہم کسی شخص پراس کے خل سے زیادہ بازہیں ڈالتے )۔ یُسر اصلی میں ہے: بچہ اور مجنون کو بعض احکام تکلیفیہ سے معاف کرنا،اور عورتوں کونماز جمعہ کے وجوب اور باجماعت نماز کے مؤکدیا واجب (جیسا کہ اس میں اختلاف ہے) ہونے سے معاف رکھنا، بد معنی ان بہت سی شرطوں میں بھی یا یاجا تا ہے جو حقوق اللہ، مثلاً عبادات اور حدود کے واجب ہونے کے لئے اور بعض حقوق العباد، مثلاً حق قصاص وحد قذف کے واجب ہونے کے لئے لگائی جاتی ہے چنانچہ ان تمام میں بلوغ وعقل کی شرط ہے، اور حد زنامیں چارگوا ہوں کی شرط ہے، تا کہ حد کے واجب ہونے کے حالات کم سے کم ہوں،اوراس میں تخفیف وتیسیر ہے، اور جم (سنگ ساری) میں اس کے سکین ہونے کسب: ''احسان'' کی شرط ہے، تا کہ غیر حصن (غیر شادی شدہ) کے قق میں تخفیف ہو،اور یتیم کامال کھا نا ناجا ئز ہے، اس حکم سے فقیر ولی کوستثنی کیا گیاہے،جس میں اس کے لئے تخفیف ہے، چنانچہ اس کو اجازت ہے کہ دستور کے مطابق اس میں سے کھائے۔ ا-ب-اور مثلاً قرآن کریم میں بیضابط معروف ہے کہ تکایف کی

- (۱) سورهٔ بقره ۲۳۳ -
- (٢) سورة أنعام ١٥٢-

انجام دیتے تو دشواری ہوتی، جیسا کہ فرمان باری ہے: ''لَقَدُ جَاءَ حُمُ رَسُوُلٌ مِنُ أَنَفُسِكُمُ عَزِيُزٌ عَلَيْهِ مَاعَنِتُمُ حَرِيُصٌ عَلَيْكُمُ بِالْمُؤْمِنِيْنَ رَوُوُفٌ رَّحِيُمٌ ''<sup>(1)</sup> (ب شک تہمارے پاس ایک پیغمبر آئے ہیں تہماری ہی جنس ہے، جو چیز تہمیں مصرت پہنچاتی ہے انہیں بہت گراں گذرتی ہے، تہماری (بطلائی) کے حریص ہیں، دیان والوں کے حق میں تو بڑے ہی شفیق ہیں مہر بان ہیں)۔ دیان چر حضور علیظہ صحابہ کو سوال نہ کرنے کی ترغیب دیتے تھے، تا کہ ان کے سوال کی وجہ سے ان پر احکام فرض نہ کرد کے جائیں، ایک شخص نے رجح کے بارے میں دریافت کیا کہ کہا یہ ہر سال ہوگا؟ تو آپ نے فرمایا: ''لوقلت نعم لو جبت، ولما استطعتم، اور تم اس کوادانہ کر سکتے، اس چیز کے بارے میں بھے سے نہ پوچھوجس کا ذکر میں تم سے نہ کروں)۔

فرمان نبوی ہے: ''لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواک عند کل صلاۃ''<sup>(۳)</sup> (اگر بھے اپنی امت پرشاق نہ معلوم ہوتا تو میں انہیں ہرنماز کے وقت مسواک کا حکم دیتا)۔ ایک دوسری حدیث میں ہے: ''کان یحب الیسر علی الناس''<sup>(۳)</sup> (حضور علیقہ لوگوں کے لئے سہولت پسندکرتے تھے)۔

- (۱) سورهٔ توبه (۲۸ ۱۱
- (۲) حدیث: "لو قلت نعم لو جبت، ولما استطعتم ذرونی ما تر کتکم" کی روایت ابن ماجه (۲/ ۹۲۳ طبع عیسی الحکمی) نے کی ہے، بوصیری نے کہا: بیاسناد صحیح ہے، اس کے رجال ثقہ ہیں (الزوائد ۲۰/ ۱۸۰ طبع الدار العربیہ)۔
- (۳) حدیث: "لو لا أن أشق علیٰ أمتي لأمرتهم بالسواک عند كل صلاة" كى روايت بخارى (۲ ۲ ۲ ۲ ۳ طبع التلفيه) اور سلم (۱ ۲ ۲ ۲ طبع عيسى لحلبى ) نے كى ہے، الفاظ مسلم كے ہيں۔
- (۴) حدیث: "کان یحب الیسو علی الناس" ہمارے سامنے موجود مراقح میں ہمیں بیرحدیث نہیں ملی۔

نصوص میں سے دہ صورتیں مشتنی ہیں جن میں اگر تنگی پیدا ہوجائے توان میں سہولت اور یسر پیدا کردیاجا تاہے، جیسے اللہ تعالٰی نے ولی کواجازت دی ہے کہ خرچہ میں میتم کے مال کوملالیں، جبکہ اس سے قبل تیموں کا مال کھانے سے ممانعت اور ان اموال کی اصلاح کا تھم ہے، فرمان باری -: "وَيَسْأَلُونَكَ عَن الْيَتَامِى قُلُ إصلَاحٌ لَهُم خَيرٌ"<sup>(1)</sup> (اور (لوگ) آب سے تیموں کے باب میں دریافت کرتے ہیں آپ کہہ دیجئے کہاس کی مصلحت کی رعایت رکھنا بہتر ہے)، پھر فرمایا:"فو بانُ تُخَالِطُوُهُمُ فَإِخُوا أَنْكُمُ" (اور اگرتم ان كساتھ (خرج) شامل رکھوتو وہ تمہارے بھائی (ہی) ہیں) ملانے کی اجازت دے دی، اس لئے کہ صرف میتیم کا خرچہ الگ کرنے میں ولی کے لئے دشواری ہے، اور ملانے کا طریقہ سے کہ پیٹیم کے مال میں سے اتنا لے لے جس کو اس کے لئے خور وفکر کے بعد کافی شمجھے، اور اس کواپنے اہل وعیال کے نفقه میں رکھ دے، حالانکہ کوئی کم کوئی زیادہ کھا تا ہے، جو اصلاح نہیں، اس كے بعد فرمان بارى ب: "وَلَو شَاءَ الله لَأَعْنَتَكُمْ" (اور الله اگر چاہتا توتم کو پریشانی میں ڈال دیتا)، یعنی یتیم کاخر چیعلا حدہ کرنے کو واجب کر کے مشقت میں ڈال دیتا، تا کہ ولی یااس کے گھر والے میتیم کا مال کھانے سے پچ سکیں<sup>(۳)</sup> اس آیت سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ اس امت کے لئے مشقت ود شواری نہیں چاہتا۔

١٨ - ج\_اور مثلاً بہت سی احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ علیہ کوئی ایسا کام کرنے سے گریز کرتے تھے جوامت کے لئے علیہ کوئی ایسا کام کرنے سے گریز کرتے تھے جوامت کے لئے مشقت والی تکالیف کا سبب بنے اور آپ ایساعمل کرنے سے اعتیاط کرتے جس میں صحابہ کرام کے لئے اگروہ آپ کی اقتداء میں اس کو

- (۱) سورهٔ بقره/۲۲۰\_
- (٢) سورهٔ بقره/ ۲۲۰\_
- (۳) سورهٔ بقره ۲۲۰-
- (۴) تفسير القرطبی: سورهٔ بقره (۲۲۰ ـ

شرعی احکام، مشقت سے خالی نہیں، اس کی تشریح یہ ہے کہ مشقت کے مختلف درجات ہیں:

درجهاول:

ا ۲ - الی مشقت جن کو بندہ بالکل برداشت نہیں کر سکتا، اس نوع کی مشقت کی تکلیف شریعت میں بالکل نہیں، اس لئے کہ عاد تا مکلّف اس کی قدرت نہیں رکھتا، لہذا شرعاً، اس کی تکلیف نہیں ہوگی، گو کہ عقلاً جائز ہو، ایک قول کے مطابق: شرعاً وعقلاً دونوں لحاظ سے ان کی تکلیف محال ہے، چنا نچہ شریعت میں مثلاً ایسانہ ہیں کہ انسان کو پہاڑ اٹھانے کا مکلّف بنایا جائے، یا مثلاً جس کے دونوں پاؤں کٹ گئے ہوں اس کو کھڑ ہے ہونے یا چلنے کا مکلّف بنایا جائ<sup>(1)</sup> ہ موں اس کو کھڑ نے ہونے یا چلنے کا مکلّف بنایا جائ<sup>(1)</sup> ہ میں بھی نہ تھی، آ گے آ نے والی انواع اس کے برخلاف ہیں اور اصولیین اس نوع کے بارے میں کہتے ہیں کہ '' تکلیف مالایطاق'

در جددوم: ٢٢- ‹ فعل ، قدرت ميں ہو، ليكن اس ميں بہت بر محى مشقت ہو، مثلاً جان يا عضويا س كے منافع وغيرہ كے ختم ہونے كا ند يشه ہو<sup>(٣)</sup> -اس نوعيت كى نكايف اسلامى شريعت ميں نہيں ہے، اگر چه سابقه شريعتوں ميں رہى ہو، اس كى دليل مد ہے كه اہل كتاب پر حمد عليق كى بعثت كا احسان ذكر كرتے ہوئے فرمانِ بارى ہے: '' ألَّذِيْنَ يَتَبِعُوْنَ الرَّسُوُلَ النَّبِيَّ الأَمِيَّ الَّذِيْ يَجِدُوُنَهُ مَكْتُوْبًا عِنْدَهُمُ فِيُ

- (۱) مسلم الثبوت ارس۲۲۱\_
- (۲) الموافقات ۲ / ۷ + ۱۱ وراس کے بعد کے صفحات تفسیر القرطبی ۳ / ۴۸ ۳ ۔
  - (٣) قواعدالأحكام ٢/٢-

حضرت عائش نے کہا: ''خوج النبي تَلَطَّلُهُ من عندي و هو مسرور طيب النفس ثم رجع إليَّ و هو كئيب، فقال: ''إني دخلت الكعبة و وددت أني لم أكن دخلتها إني أخاف أن أكون أتعبت أمتي من بعدي''<sup>(1)</sup> (حضور تَطَلَّلُهُ مير پال سے نظے، آپ نوش شے، طبيعت ميں بشاشت تھی، پھر مير پال سے نظے، آپ نوش شے، طبيعت ميں بشاشت تھی، پھر مير پال اي الحي، آپ نوش شے، طبيعت ميں بشاشت تھی، پھر مير پال اي الحي، آپ نوش تھ، طبيعت ميں بشاشت تھی، پھر مير پال اي الحي، آپ نوش تھ، طبيعت ميں بشاشت تھی، پھر مير پال اي الحي، آپ نوش تھ، طبيعت ميں بشاشت تھی، پھر مير پال اي الحي، آپ نوش تھ، طبيعت ميں بشاشت تھی، پھر مير پال اي الحي، آپ نوش تي ميں خاند يشہ ہوا، پھر کاندر گيا، جی چاہتا ہے کہ ميں اندر نہ گيا ہوتا، محصاند يشہ ہوا فرايا: ''لولا أن أشق على أمتي ماقعدت خلف سرية قط''<sup>(1)</sup> (اگر محصاني امت پرشاق گزر نے کااند يشہ ہوتا تو ميں فرايا: ''لولا أن أشق على أمتي ماقعدت خلف سرية موايا: ''لولا أن أشق على أمتي ماقعدت خلف سرية موايا: ''لولا أن أشق على أمتي ماقعدت خلف سرية موايا: ''لولا أن أشق على أمتي ماقعدت خلف سرية موايا: ''لولا أن أشق على أمتي ماقعدت خلف سرية موايا: ''لولا أن أشق على أمتي ماقعدت خلف سرية مولان ال الحاع ملگف بنانے ميں مشقت وَخَلَّ مُقصودَ ميں ان الحام كو منتيان وعلاء، لوگوں کے لئے آسانى پيدا کرنے کوشاں رہے ہيں۔

مشقتول کے درجات اوران کا مکلّف بنانا: • ۲ - شریعت کے آسان ہونے کا یہ مطلب نہیں کہ تمام احکام شرعیہ میں مشقت نام کی کوئی چیز نہیں، بلکہ اس کو'' تکلیف'' اسی لئے کہا گیا کہ اس میں کلفت ومشقت والی چیز مطلوب ہوتی ہے،لہذا کوئی بھی

- = البته ال پر بیرحدیث دلالت کرتی ہے: "ماخیر بین أموین إلا اختار أیسر هما ما لم یکن إثما" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۰ / ۵۲۴ طبح السلفیہ) نے کی ہے۔
- (۱) حدیث: 'نوانی دخلت الکعبة...... کل روایت احمر (۲ / ۲۳ طبع المکتب الاسلامی)، ابوداؤد (۲۲۲ ۲ طبع عزت عبید دعاس) اور ترمذی (۳ / ۲۲۳ طبع مصطفی الحلبی ) نے کی ہے، ترمذی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے۔
- (۲) حدیث: "ولو لا أن أشق علی أمتی ماقعدت خلف سریة قط" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱ / ۹۴ طبح التلفیہ) اور سلم ( ۲۰ / ۹۷ اطبح عیسی الحلی) نے کی ہے۔

اس میں محلِ استدلال بیفرمان باری ہے: "رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إصراً حَمَا حَمَلَتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنُ قَبْلِنَا" ان بحاری اور سخت تکالیف میں ہے جن کو بنی اسرائیل پر لازم کیا گیا، بیہ ہے کہ اگر ان ہے کوئی گناہ ہوجا تا توکوئی حلال چیز ان پر حرام کردی جاتی، فرمان باری ہے: "فَبِظُلْمٍ مِنَ الَّذِيْنَ هَادُوا حَرَّمُنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتُ لَهُمْ"<sup>(1)</sup> (سو یہودکی (ایسی ہی) زیاد تیوں کے باعث ہم نے ان پر بہت سی چیز یں جوان پر حلال تحس حرام کردی س) ۔

در جہسوم: سلا – ایسی مشقت جوطاقت کے اندر قابل خوش ہو، کیکن اس میں اتنی سختی ہو کہ اس کے تصرف میں ذہن الجھ جائے ، اور اس مشقت کی وجہ سے اس کی انجام دہی میں طبیعت مفطرب ہوجائے۔ اس مشقت کی وجہ سے انسان تنگی اور حرج محسوس کرے اور روز مرہ کے کا موں میں عادت سے زیادہ مشقت کی وجہ سے راحت وسکون نہ ملے۔

اس نوع کی مشقت بسااوقات دراصل درجہ چہارم میں ہوتی ہے، کیونکہ اگرانسان اس کوایک بارکر نے تواس کواس سے تنگی وحرج محسوس نہیں ہوتا، لیکن اگر بار بار ہمیشہ کر نے تو نیشگی کی وجہ سے اس میں حرج آجا تا ہے، شاطبی نے کہا: یہ چیز تنہا نوافل میں پائی جاتی ہے، جبکہ ان کو کسی طرح سے اپنے لینچل سے زیادہ انجام دے، لیکن بار بارکر نے میں اس سے تحکن آ جائے یہاں تک کہ طبیعت میں اس کے سب ایسا بو جھ محسوس ہو جو کوئی دوسرا کام ایک بار کرنے میں محسوس ہوتا ہے، شاطبی نے کہا: اسی جگہ کے لئے رفق، اور اسے عمل پر اکتفا کو رکھا گیا ہے جس سے اکتا ہٹ نہ آئے، جیسا کہ حضور علیک ہے اس پر صوم

(۱) سورهٔ نساء / ۲۰۱۰

التَّوُرَاقِ وَالْإِنْجِيل يَأْمُرُهُمُ بِالْمَعُرُوُفِ وَيَنْهَاهُمُ عَن الْمُنْكَرِ، وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِتَ، ويَضَعُ عَنْهُمُ إصرَهُمُ وَالْأَعُلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمُ "<sup>(1)</sup> (جو لوگ اس امی رسول و نبی کی پیروی کرتے ہیں جے وہ اپنا ہل کا کا ہوا پاتے ہیں توریت اور انجیل میں، انہیں وہ نیک کا موں کا حکم دیتے ہیں اور انہیں برائی ہے روکتے ہیں اور ان کے لئے پاکیزہ چزیں جائز بناتے ہیں اور ان پرگندی چزیں حرام رکھتے ہیں اور ان پر سے بوجھ اور قیدیں جو ان پر (اب تک) ہیں اتارے دیتا ہے)، ''اصر'' سے مراد: بھاری عہد اور گراں تکالیف جو عادت سے زیادہ مشقت والی ہوں، یعنی ان سے جو بھاری عہد لیا گیا تھا۔

سوره بقره كا خير مي ہے: "لَا يُكَلَّفُ اللّهُ نَفُسًا إِلَّا وُسُعَهَا، لَهَا مَا كَسَبَتُ وَ عَلَيْهَا مَا الْحَسَبَتُ، رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذُنَا إِنْ نَّسِينَا أَوُ أَخُطَانَا، رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إصراً كَمَا حَمَلَتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمَّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ"<sup>(1)</sup> (اللَّه كَس كوذ مددار نبي بنا تا مراس كى بساط كه مطابق اسے ملح كاوبى جو كچھ ال نے كما يا اور الى پر پڑے كاوبى جو كچھاس نے كما يا، اے ہمارے پروردگار ہم پر گرفت نہ كر اگر ہم بحول جائيں يا چوک جائيں، اے ہمارے پروردگار ہم پر بوجھ نہ ڈال جيسا تو فے ڈالا تھا ان لوگوں پر جو ہم ہمارے پروردگار ہم پر او جھ نہ ڈال جيسا تو فے ڈالا تھا ان لوگوں پر جو ہم رداشت ہم سے نہ ہو) اور حديث ميں ہے كہ رسول اللہ عليك فرا يا: يں نرداشت ہم سے نہ ہو) اور حديث ميں ہے كہ رسول اللہ عليك فرا يا: يں فرايا: "قال اللہ تعالیٰ: قد فعلت "<sup>(m)</sup> (اللہ تعالیٰ نے فرايا: يں

- (۱) سورهٔ أعراف ۱۵۷۷
  - (٢) سورهٔ بقره ۲۸۶-
- (۳) حدیث: "قال الله تعالیٰ: قد فعلت..." کی روایت مسلم(۱۱۲۱۱ طبع الحلق ) نے حضرت عبداللہ بن عباسؓ سے کی ہے۔

کلفته تکلیفاً: سی ایسے کا م کوڈ النا، اور حکم دینا، جو بھاری وشاق ہو، اور تم کہتے ہو،: ''تکلفت الشیء'': میں نے اس کو بہ مشکل اٹھایا، تو اس طرح کی چیز کو اس لحاظ سے'' مشقت'' کہتے ہیں، اس لئے کہ اس میں دنیاوی زندگی کے تقاضے سے زائد عمل کرنا پڑتا ہے، اور دین اعمال میں کم از کم مشقت سے ہوتی ہے کہ ملق کوخوا ہش نفس سے نکالنا ہمال میں کم از کم مشقت ہے ہوتی ہے کہ ملق کوخوا ہش نفس سے نکالنا ہمال میں شریعت کا مقصد ملق کو خوا ہش کے انباع سے نکالنا ہماں ہے، تا کہ وہ بالاختیا راللہ کا بندہ بنے، جیسا کہ وہ اضطر ار اُ اس کا بندہ ہے (<sup>1)</sup> ہ

اس نوع کی مشقت ہز '' تکلیف' کے لئے لازم ہے، اس لئے کہ نثر عی تکالیف اس سے خالی نہیں، اور اس مشقت کو جو اس میں ہے (گوکہ لغوی اعتبار سے اس کو مشقت کہتے ہیں)، روز مرہ کی عادت میں اس کو مشقت نہیں کہتے، جیسا کہ مختلف صنعت وحرفت کے در بعہ طلب معاش کو عرف میں مشقت نہیں کہا جاتا، بلکہ اہل عقل واہل عادت اس سے الگ تھلگ رہنے والے کو کاہل سمجھتے ہیں، اور اس کی وجہ سے اس کی مذمت کرتے ہیں، لہٰذا شرعی تکالیف کے عادی کا بھی یہی حکم ہوگا<sup>(1)</sup>

اس سے واضح ہو گیا کہ پہلے درجہ میں تکلیف ہے ہی نہیں، اس لئے کہ شریعت بندوں کو کسی ایسے کام کا مکلّف نہیں بناتی جو قطعی طور پر ان کی قدرت سے باہر ہو، اسی طرح درجہ دوم ہے کہ زبردست مشقتیں مثلاً انسان کا خودکشی کرنا یا اپنا کوئی عضو کاٹ دینا، اس شریعت میں ان کا مکلّف نہیں بنایا گیا ہے، اگر چہ سابقہ شریعتوں میں اس کی' تکلیف' رہی ہو۔

- (۱) الموافقات ۲/۱۲۱، ۱۵۳۷
  - (٢) الموافقات ٢/ ١٢٣\_

وصال اور غلوو تكلف سے منع كرك تنبيد فرمانى ہے<sup>(1)</sup> اور فرمايا: "خذو من الأعمال ما تطبيقون فإن الله لن يمل حتى تملوا"<sup>(٢)</sup> (اتى بى عبادت كروجتنى تم كوطافت ہے، كماللد پاك ثواب دينے سے نہيں تحصے گا اور تم عبادت كرتے كرتے تھك جاؤگ) نيز فرمايا: "القصد القصد تبلغوا"<sup>(٣)</sup> (اعتدال ك ساتھ چلا كر، اعتدال ك ساتھ چلا كر، منزل مقصود تك يہني جاؤگ) اور فرمايا: "إن المنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقى" <sup>(٣)</sup> (راستہ سے كٹ جانے والا نه زمين طے كرتا ہے اور نه بى سوارى كو باقى ركھتا ہے)۔

درجہ چہارم: ۲۹۲ – ایسی مشقت جوقدرت کے اندر ہو، اس میں اس قدرتا شیز ہیں کہ طبیعت میں تکان، روز مرہ کے اعمال میں عادت سے زیادہ ہو، لیکن بذات خود بیر'' تکلیف'' تکلیف سے پہلے کے معمولات پر اضافہ ہو، اور اس لحاظ سے اس میں طبیعت پر مشقت ہو، اسی وجہ سے اس کے لئے لفظ'' تکلیف'' کا استعال کیا گیا ہے، جو لغت میں مشقت کے مفہوم کا متقاضی ہے، اس لئے کہ عرب والے کہتے ہیں:

- (۱) الموافقات ۲/۲۰۱۰
- (۲) حدیث: "خذوا من الاعمال ما تطیقون فإن الله لن یمل حتی تملوا" کی روایت بخاری (فتح الباری ۲۱۳/۲ طبح السّلفیه) اور مسلم (۲۱۱/۲ طبع عیسی الحلی ) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔
- (۳) حدیث: "القصد القصد تبلغوا" کی روایت بخاری (فتخ الباری ۱۱ ۲۹۴ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔
- (۳) حدیث: "إن المدنبت لا أدضا قطع ولا ظهرا أبقی" بیتمی نے کہا ہے: اس کی روایت بزار نے کی ہے، اس میں یحیٰی بن متوکل الوعقیل ہے جو کڈ اب ہے (مجمع الزوائدار ۲۲ طبع مکتبة القدس) بحجلو نی نے کشف الحفاء (۲ / ۲۸۴ طبع مؤسسة الرسالد) میں اس کوضعیف کہا ہے، نیز کہا: یہ اس دوسر کی حدیث کی طرح ہے جس کو بخاری وغیرہ نے حضرت الوم پریڑہ سے روایت کیا ہے: "إن هذا الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه" ۔

(نکل پڑ و ملکےاور بوجھل اور جہاد کرواینے مال سےاوراین جان سے اللَّدِكَ راه مِيں )، نيز فرمان باري ہے: '' كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهٌ لَكُمُ وَعَسىٰ أَنُ تَكُرَهُوُا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُ<sup>،(ا)</sup> (تمہارے او پر قبال فرض کردیا گیا ہے درانحالیکہ وہ تم پر گراں ہے لیکن کیا عجب کہتم کسی چیز کونا پیند کرتے ہواور وہ تمہارے حق میں بہتر ہے)، نیز حضرت عبادہ بن صامت کی حدیث ہے: "بایعنا رسول الله عَالِنَهِ على السمع والطاعة، في منشطنا، ومكرهنا، وعسرنا، ويسرنا، وأثرة علينا''<sup>(٢)</sup> (، م نے رسول اللہ عليق ے خوشی ناخوشی میں پختی اور آسانی میں اور ہم پر دوسر کے ورجے دینے میں شمع وطاعت پر بیعت کی )۔ ۲۶ - دوم: کچھا حتیاطی حالات میں ایک طرح کی تکی ومشقت ہے، جس کا غالب مقصد مکلّف کا اس بات سے مطمئن ہونا کہ وہ بالیقین " تكليف" - عهده برآ ہوجائے گا۔ مثلاً سی کو یاد آئے کہ وہ ایک روز کی کوئی نماز بھول گیا تھا،اور وہ یا نچوں نماز وں میں سے کون تی تھی، یادنہیں، توضر وری ہے کہ یا نچوں نمازیں پڑھے، پااس کی ایک نماز چھوٹ گئی اور پادنہیں کہ بہظہرتھی پا عصر، توان دونوں کی قضا کرےگا، اور اگر دودلیلوں میں تعارض ہو، ایک حرمت کی اور دوسری اباحت کی متقاضی ہوتو تحریم کو ترجیح دی جائے گی، حالانکہ اباحت میں آسانی زیادہ ہے، اگر کوئی محرم عورت محدود اجنبی عورتوں کے ساتھ مشتبہ ہوجائے تو ان میں سے کوئی بھی حلال نہیں ہوگی، یا اگر مردار جانور، مذبوح جانور کے ساتھ مشتبہ

(۲) حدیث: "بایعنا رسول الله عَلَنَكَ علی السمع والطاعة فی منشطنا ومكرهنا وعسرنا ویسرنا وأثرة علینا" كی روایت بخاری (فَخُ الباری ۱۹۲/ ۱۹۲ طبح التلفیه) اور مسلم (۱۹۲ - ۱۹۷ طبح عیسی الحلی) نے حضرت عبادہ بن صامت سے کی ہے۔ ر ہا درجہ سوم تو بیچل نظر ہے، ابن عبدالسلام کی تفصیل کا تقاضا ہے کہ اس کے ادنی واوسط درجہ کی نکلیف جائز ہے، اس کے اعلیٰ درجہ کی نہیں، اور بیر کہ اگر کسی ایسے کا م کی نکلیف ہوجس کی مشقت، عادت کے مطابق ہو، کیکن کسی وجہ سے مشقت عادت سے زیادہ ہوجائے تو اس میں تخفیف آ جاتی ہے، جیسا کہ آئے گا۔ چو تھے درجہ کی مشقتیں جن کی اعمال میں عادت ہوتی ہے تو وہ نکلیف سے مانع نہیں۔

تاہم اس کی عادت ہونے کا مطلب بیان کرنے میں غوروفکر کرنا ضروری ہے، کیونکہ بسااوقات تکلیف میں سختی ہوتی ہے اس کے باوجودوہ چو تھے درجہ کے تحت آتی ہے، اس کی تفصیل'' اصولی ضمیمہ' میں آئے گی۔

شريعت ميں موجود مشقت كے مقامات: " ير" اگرچ شريعت اسلاميكا عام رنگ ہے، اور يہى احكام ميں اصل ہے، تاہم كچھ شرى احكام ايسے ہيں جن ميں كچھ اسباب ك تقاضے سے يک گونه مشقت ہے، ان ميں سے چند مندر جدذيل ہيں: مصلحت ہو، جس کو حاصل کرنا بعض حضرات کے لئے مشقتيں جھلے مصلحت ہو، جس کو حاصل کرنا بعض حضرات کے لئے مشقتيں جھلے بغير نامکن ہو، مثلاً ڈو بندوالے، جلنے والے اور گر نے والے کو بچانا، ہی رنامکن ہو، مثلاً ڈو بندوالے، جلنے والے اور گر نے والے کو بچانا، ہی رنامکن ہو، مثلاً ڈو بندوالے، جلنے والے اور گر نے والے کو بچانا، ہے، اس لئے کداس کا مکوانجام دینے والا زبر دست خطرہ سے دو چارہ وسکتا مشقتوں کو چھيلنا ضروری ہوتا ہے، جیسے جہاد، جس کا مقصد، ملک، مسب کو انجام دینے والا اپنی زندگی کو خطرہ میں ڈالتا ہے، اس کے باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوْا خِفَافاً سب کو انجام دینے والا اپنی زندگی کو خطرہ میں ڈالتا ہے، اس کے باوجود وہ شرعاً مطلوب ہے، فرمان باری ہے: "اِنْفِرُوْا خِفَافاً

<sup>(</sup>۱) سورهٔ بقره/۲۱۲\_

تيسير ۲۷-۲۸

(وہ) بری جگہ ہے)۔ ای وجہ سے کا فروں کے ساتھ جنگ اور ان کو جزیہ وذلت میں لانا مشروع ہے، اگر کا فر ذمی ہوجائے اور جنگ چھوڑ دے یا امن لے کر دار الاسلام میں آجائے تو شریعت میں اس کے لئے کئی طرح کی سہولتیں ہیں، مثلاً اس کا تحفظ ، اس کے جان و مال پر ظلم نہ کرنا، اور جوا مور اس کے دین میں جائز ہیں، ان پر اس کو برقر ارر کھنا، دیکھئے: اصطلاح '' اہل الذمہ' اور'' جہاذ'، رہا فاسق، دست در از کی کرنے والا اور ظلم کرنے والا مسلمان تو اس کے لئے اس کے فسق ظلم وزیادتی کے لحاظ سے تقدر جرائم سختی اور تشدید ہے اور اس کے اسلام وا یمان اگر خصن ہوتو موت تک اس کو سنگ سار کر کے اس پر حدقائم کی جائے گی اگر خصن ہوتو موت تک اس کو سنگ سار کر کے اس پر مدقائم کی جائے گی اگر خصن ہوتو موت تک اس کو سنگ سار کر کے اس پر مدقائم کی جائے گی ای تو تس کے لی کر از ان کو سنگ سار کر کے اس پر مدقائم کی جائے گی اگر خصن ہوتو موت تک اس کو سنگ سار کر کے اس پر مدقائم کی جائے گی ای تو تس کی سب سے سخت اور دشوار قسم ہے، اور اگر زانی خصن نہ ہوتو اس اس کو سول دینا، یا الگ الگ جانب کے ہاتھ کا ٹنا، ڈاکوکو قتل کرنا، یا ہے، اس کی تفصیل' ' حدود'، میں ہے <sup>(1)</sup> ۔

احکام شرعیہ میں یُسر کے مقامات: ۲۸ – احکام تکلیفیہ پارٹی میں: اباحت، ندب، کراہت، ایجاب اور تحریم۔ مباحات میں شریعت کی طرف سے کوئی مشقت نہیں ہے، اس لئے کہ ان کے کرنے یا نہ کرنے کا اختیار مللف کو ہے، اور اس جیسے امور میں شریعت کرنے یا نہ کرنے کا مطالبہ نہیں کرتی ہے۔ مندوبات و کر وہات اس لحاظ سے کہ ان کے کرنے یا نہ کرنے سے سزا کا استحقاق نہیں ہوتا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان میں بھی

قواعدالاً حکام ا/۲۰۹،۲۰۹، المغنى لا بن قدامه ۸/ ۸۲ طبع سوم -

ہوجائے توان دونوں میں سے سی کا کھانا جا ئزنہیں ہوگا۔ لیکن اگر احتیاط کا حکم تنگی وحرج کی حد تک پنچ جائے تو اکثر کے نزدیک رفع حرج کیقاعدہ کوتر خیچ دی جائے گی ،لہذا اگروہ عور تیں جن کے ساتھ اس کی محرم عورت مل گئی ہے، غیر محصور دمحدود ہو، مثلاً ایک بڑے گا ؤں کی عورتوں سے مل گئی تو وہ ان عورتوں سے نکاح کر سکتا ہے، اور اگر مملوک کبوتر غیر محدود مباح کبوتر کے ساتھ مل جائے تو اس کے لئے شکار کرنا جائز ہے، اگر کسی شہر میں غیر محدود دحرام چیز پھیل جائے تو اس میں سے خرید نا حرام نہیں ہوگا، بلکہ لینا جائز ہوگا، ہاں اگر اس کے ساتھ حرام ہونے کی کوئی علامت ہوتو جائز نہیں ہوگا<sup>(1)</sup>۔ بسا او قات بعض حضرات نے بعض صورتوں میں قاعدہ احتیاط کو قاعدہ کر فع حرج پرتر حیح دی ہے۔

تيسيركس كے لئے مشروع ہے: 27- شريعت اسلاميد ميں تيسير متقى مسلمانوں كے لئے ہے۔ 26 كافر كے لئے تشديد، تنگى اور تخق ہے، اس لئے كہ وہ اللہ كامنكر، اس كى نعمت، اس كے حقوق كو حمطلانے والا اور احكام الہى كے تحت آنے تا نكار كرنے والا ہے، فرمان بارى ہے: ''مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ وَ الَّذِيْنَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ''<sup>(1)</sup> (محد اللہ تر بين كافروں كے يحير بين اور جولوگ ان كے ساتھ بين وہ تيز بين كافروں كے مقابلہ ميں (اور) مہربان بين آ پس ميں)، نيز فرمان بارى ہے: ''ياأَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَ الْمُنَافِقِيْنَ وَ اعْلُظُ عَلَيْهِمُ مقابلہ ميں (اور) مہربان بين آ پس ميں)، نيز فرمان بارى ہے: مقابلہ ميں (اور) مہربان بين آ پس ميں)، نيز فرمان بارى ہے: (1) الا شاہ دوانظائرلسيولى رص دان كار محافیٰ اللہ محفظیٰ اللہ ہوں اور (1) سورہ فتی ہوں۔ (1) سورہ فتی ہوں۔

(۳) سورهٔ توبه (۳۷۔

مثلًا ہوایا یانی یالباس یا گھر ہتحریم صرف ان مخصوص چیزوں کی ہے جن کا ترک کرناد شوار نہیں، اوران محرمات کی حرمت کی وج محض یہ ہے کہ اس میں انسان کی صحت یا اس کے تصرفات کے لئے نقصان وضرر ہے، جیسا کہ شراب کی حرمت **می**ں ہے، حرام صرف وہ چیز ہے جس میں ضرر ہی ضرر ہو، یا اس کا ضرر نفع سے زیادہ ہو،اورجس حرام میں نفع ہوتا ہے اس کابدل حلال میں ہوتا ہے، اس کے باوجود اگرانسان حرام کے استعال پر مجبور ہوجائے تو اللہ تعالی اس کے لئے آسان كرديتاب، جيسا كداس كابيان ' دوسر فعبه ' ميں آئ گا-رے فرائض وواجبات تواللہ تعالیٰ نے ہم کوان کے متعلق خلاف عادت مشقت کا مکلّف نہیں بنایا، اور نہ ہی بندوں کو بلا تکایف کے چھوڑا ہے، بلکہ اس سلسلہ میں شریعت نے انتہائی معتدل اور متوسط طریقہ اختیار کیا ہے کہ نہ بندہ پرالی مشقت مسلط کرنے کی طرف مائل ہے جو مکلّف کو بوجھل کردے پاس کو فی الحال پا آئندہ عمل سے روک دے، پاانسان کی جان پاعقل پامال میں خلل داقع ہوجائے۔ دوسری طرف شریعت نے انسان کوبلا مکلّف بنائے جس سے اس کی آ زمائش ہو سکے، نہیں چھوڑا، اس لئے کہانسان نہ تو بے مقصد پیدا کیا گیا، اور نہ اس کو بے کارچھوڑ دیا گیا ہے، بلکہ اس کوایسے احکام کا

کیا گیا،اور نهال کو بے کارچھوڑ دیا گیا ہے، بلکہ آل کوایسے احکام کا ملاق بنایا، جن میں حد درجہ اعتدال وتو سط ہے، مثلاً نماز، روزہ، زکاۃ، جج اور جہادکا ملاق بنانا<sup>(1)</sup>۔

یہ چیز یُسر کے خلاف نہیں، اس لئے کہ یسر کی ضد عُسر ہے، رہا در میانی امرتو یہ یسر میں داخل ہے، کیونکہ اس میں عُسر وینگی نہیں۔ وسط (جیسا کہ شاطبی نے کہا) اکثر شرعی احکام میں ہے، چنا نچہ شریعت تشدید وتخفیف کے در میان ہے، چنا نچہ اس کے اکثر احکام تو سط پر محمول ہیں، نہ علی الاطلاق اس میں تخفیف ہے اور نہ ہی مكلّف كواختيار حاصل ہے، اگر چہ شارع نے مندوب كى تعميل اور مكروہ سے اجتناب كى ترغيب اجرو ثواب حاصل كرنے كے لئے دى ہے، تا ہم اگر مكلّف كے لئے دشوارى معلوم ہوتو اس كو چاہئے كہ مندوب كو ترك كرد بے يا مكروہ كو كر گزرے، تا كہ اس كے لئے سہولت پيدا ہو سكے، جيسا كہ نوع سوم ميں آئے گا۔

مزید برآن بیر که شرعی مندوبات میں جس فعل کا مکلّف بنایا گیا ہے، اس میں بذات ِنودکوئی مشقت نہیں ہے، بلکه شریعت نے جس نماز یاروزہ یا اعتکاف وغیرہ کے انجام دینے کومستحب کہا ہے ان میں خلاف عادت کوئی مشقت نہیں ہے، اسی طرح جن کا کرنا ہمارے لئے مکروہ کہا ہے ان کے ترک کرنے میں خلاف ِعادت کوئی مشقت نہیں ہے۔

مشقت ہونے کا تصور تو صرف ان واجبات میں ہے جن کی انجام دہی اللہ تعالیٰ نے لازم کی ہے، یا ان محرمات میں ہے جن کے چھوڑ نے کو اللہ تعالیٰ نے لازم کیا ہے، کیونکہ لازم کرنے اور خلاف ورزی کرنے والے پر دنیوی یا اُخروی یا دونوں طرح کی سزا مقرر کرنے کے بعد ان میں مکلّف کو اختیار نہیں رہتا۔

محرمات کے باب میں تیسیرواضح ہے، کیونکہ شارع حکیم نے اپنی رحمت سے تحریم کا دروازہ بہت تنگ رکھا ہے، حتی کہ حرام کھا نوں کا ذکر قرآن کریم میں عموماً حصر کے ساتھ آتا ہے، جیسا کہ فرمان باری ہے: ''إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْکُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحُمَ الْحِنْزِيْرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ،'<sup>(1)</sup> (اس نے تم پر صرف مرداراورخون اور سور کا گوشت اور جس چیز کو اللہ کے لئے نامز دکردیا گیا ہو، حرام کیا ہے)، چنا نچہ کھانے پینے کی چیزوں میں اصل اباحت ہے، تحریم استنائی حکم ہے، کھر اللہ تعالی نے کوئی ایسی چیز حرام نہیں کی جس سے اجتناب دشوار ہو،

(۱) سورهٔ خل ۱۵ ا

<sup>(</sup>۱) الموافقات للشاطبي ۲ / ۱۲۳\_

على الاطلاق تشديد ہے<sup>(1)</sup> ۔

مثلاً نماز: دن میں پانچ بار ہے، ہر نماز میں چندر کعات ہیں، ان میں کوئی مشکل کا م نہیں، بلکہ کھڑا ہونا، قراءت کرنا، رکوع وسجدہ کرنا اور اذکار بیں بیسب آسان ہیں، حد توبیہ ہے کہ ان میں معمولی قراءت اور معمولی اذکار فرض ہیں، ان کا سیکھنا اور یا دکرنا آسان ہے، ہاں اس لحاظ سے نماز میں دشواری ہو سکتی ہے کہ اس کو بہتر سے بہتر طریقہ پر پڑھا جائے، ہمیشہ اس کی پابندی کی جائے، جو بسا اوقات جسمانی راحت وآ رام اور کا مکان کے جاری رکھنے اور خواہش نفس کے خلاف پڑ جاتی ہے، کیکن بیدر حقیقت اہل تفوی کے نزدیک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَ اسْتَعِیْنُو ُ ا الل تفوی کے نزدیک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَ اسْتَعِیْنُو ُ ا بال تفوی کے نزدیک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَ اسْتَعِیْنُو ُ ا ماہل تفوی کے نزدیک مشقت نہیں، فرمان باری ہے: "وَ اسْتَعِیْنُو ُ ا

زكاة ايك مالى عبادت ہے، مسلمان پراس كے مال ميں ہرسال ايك بار فرض ہے، بيآ سان ہے مشكل نہيں، اور صرف بڑ ھنے والے يا بڑ ھنے كى صلاحيت ركھنے والے اموال ميں فرض ہے، رہائتى مكانات، فرنيچ راور دوسر معلوك سامان جو خاص استعال كے ہيں، اور قابل اضافہ نہيں ہے، ان ميں زكاة نہيں، جيسا كه فرمان نبوى ہے: "ليس على المؤمن في عبدہ ولا فرسه صدقة" (") (مسلمان پراس كے غلام اور گھوڑ مے ميں صدقہ نہيں)، معمولى تناسب كے ساتھ

- (۱) الموافقات ۱۳٬۲۵۹٬۲۶۹
  - (٢) سورهٔ بقره ۲۵ ۱۰
- (٣) حديث: "ليس على المسلم في عبده ولا فرسه صدقة" كى روايت بخارى (فتح البارى ٣٢٦/٣ طبع التلفيه) اور مسلم (٢/ ١٧٤، ١٧٦ طبع عيسى الحلبى ) نے حضرت ابوہريرة م كى ب، الفاظ مسلم كے ہيں۔

فرض ہے، جو غالباً محنت ومشقت کے لحاظ سے کم ویش ہوتا ہے۔ '' رکاز'' میں پانچواں حصہ واجب ہے، اس لئے کہ اس میں محنت بہت کم اور حاصل زیادہ ہوتا ہے، بارانی زمین کی پیداوار کا دسواں حصہ اور کنوین سے سیراب ہونے والی زمین کی پیداوار کا بیسواں حصہ ہے، نقذ اموال میں چالیہ واں حصہ واجب ہے، اور اسی کے برابر یا ہے، نقذ اموال میں چالیہ واں حصہ واجب ہے، اور اسی کے برابر یا اس سے کم چرنے والے جانوروں میں ہے، حتی کہ چار سو بکر یوں سے اس سے کم چرنے والے جانوروں میں ہے، حتی کہ چار سو بکر یوں سے از جب ہے، جو ایک فی صد یا اس سے بھی کم ہوتا ہے، نیز بیر کہ فرض زکا ق میں انوع واقسام کی تیسیر ہے، جس کا علم کتب شرعیہ میں احکام زکا ق کے کو دیکھنے سے ہوگا۔

اسی طرح نماز اورز کاۃ کے علاوہ اسلام کے دوسر فرائض میں طرح طرح کی تیسیر کاعلم ہوتا ہے اور وہ افعال واقوال اور ایسی '' تکالیف' ہیں جو بندہ کی طاقت کے بقدر مقرر ہیں، ان میں کوئی مبالغہ یا تخق نہیں۔

رہے وہ احکام جوشریعت میں ان اعمال کو آسان بنانے کے لئے مقرر ہیں، جن کا مکلّف بنایا گیا ہے اور ان سے عہدہ برآ ہونے کے لئے مقرر ہیں، تو ان کی تعداد بہت ہے ان میں سے چند درج ذیل ہیں:

واجبات میں وقت کے لحاظ سے توسیع و گنجائش ہے، جیسے فرض نمازیں کہ ان کی انجام دہی میں بہت کم وقت لگتا ہے، لہذا مطلّف کو یہ موقع ہے کہ جس وقت دشواری نہ ہوان کوا داکر لے۔ بچھا حکام تراخی کے ساتھ واجب ہیں۔ بعض کی ادائیگی کے لئے چند امور میں اختیار دیا گیا ہے جو کسی ایک معین چیز کی ادائیگی کے مقابلہ میں آسان ہے۔ تیسیر ہی کی قبیل سے ہے کہ بعض واجبات ایک دوسرے میں ضم وداخل ہوجاتے ہیں، مثلاً عمرہ، ج میں قران کرنے والے کے لئے

تم زمین میں سفر کروتو تم پر اس باب میں کوئی مضا کفت نہیں کہ نماز میں کمی کردیا کرو)، بعض فقہاءمسافر کے لئے قصرواجب کہتے ہیں، سفر اورمرض میں روز ہ چھوڑ دینا مندوب ہے،فرمان باری ہے: ''فَمَنُ كَانَ منكُمُ مَريُضًا أَوُ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِنُ أَيَّام أُخَرَ<sup>(1)</sup> (پھرتم میں سے جوشخص بیار ہویا سفر میں ہواس پر دوسرے دنوں کا شاررکھنالازم ہے)۔ کمروہ، یا خلاف اولی تخفیف میں سے مسافر کے حق میں روزہ چھوڑ ناہے، جبکہ اس کوروز ہیں مشقت نہ ہو، اسی طرح سفر معصیت میں قصراورروز ہ کوچھوڑ نا،جمع بین الصلاتین، نیز تیمؓ کرنااس شخص کے لئےجس کو پانی ثمن مثل سے زیادہ میں فروخت ہوا ملےاور وہ صرف ثن مثل دے سکتا ہو، ان میں بعض صورتوں کے احکام میں اختلاف ہے،جس کوان کے ابواب میں دیکھا جائے۔ مباح تخفیف کی مثال: معاملات کے وہ احکام ہیں جن میں رخصت دی گئی ہے، مثلاً '' بیج سلم'' کہ شارع نے خلاف اصل اس کی ر خصت دی ہے، کیونکہ اصلاً وہ ممنوع ہے، لیکن لوگوں کے لئے معاملات میں تخفیف کرنے کے لئے اس کی رخصت دی گئی، اسی

طرح" مساقات"،" مضاربت "اور" بيع عرايا" به<sup>(۲)</sup> به

اسباب تخفیف: اسا- تخفیف کے پھھاسباب ہیں جن کامداراعذار پر ہے، شارع نے معذورین کے لئے، ان سے تخفیف کر کے عبادات، معاملات، بیوع

- (۱) سورهٔ بقره ۱۸۴-
- (۲) د یکھنے: الاشباہ والنظائر للسبوطی رص۲، المحصول فی علم الأصول للرازی ۱ / ۱۵، الحاصل من المحصول للأ رموی رص۲۳، التمہید للأ سنوی رص ۱۲، روصنة الناظررص۲۳، تنقیح الفصول للتر افی رص۸۵، غایة الوصول شرح لب الاصول للأ نصاری رص۸۹۔

داخل ہوجا تا ہے<sup>(1)</sup>۔ شریعت میں مقامات یُسر نا قابل شار ہیں، یہاں سب کا احاطہ نہیں کیا گیا، بلکہ بطور نمونہ پیش کیا گیا ہے، دیکھئے: '' تخییر''، '' تداخل''اور'' تراخی'')۔

دوسرا شعبہ: یسر تخفیفی: ۲۹ – اس سے مرادیہ ہے کہا لیکی چیز کا عام مکلّف بنایا جائے، جس کی مشقت دراصل حسب عادت ہو، لیکن بطور تخفیف اس سے ان بعض صورتوں کا استثناء کرلیا جائے جن میں خلاف عادت مشقت ہو۔

تخفیفات شرعیہ کے اختیار کرنے کا حکم: • سا- تفقیل (مشقت) جو مکلف کوعبادات یا معاملات میں پیش آتی ہے، اس کے مقابلہ شریعت کی طرف سے تخفیف ہے۔ تخفیف در اصل ایک عارضی حکم ہے، جس کی مشروعیت میں بندوں کی مجبور یوں اور اعذار کی رعایت رکھی گئی ہے، جوت میں (شکھ) کے بالمقابل گنجائش وکشادگی ہے کہ کرنے یا نہ کرنے کا جواز مل جاتا ہے۔ تخفیف کو اختیار کرنا بسا اوقات مکلف کے لئے شرعاً واجب ہوتا ہے، اور بسا اوقات اس کے حق میں مندوب اور بسا اوقات خلاف اولی ہوتا ہے، مثلاً نمازوں کو جع کرنا اور بسا اوقات ملاف اس کو اختیار کرے یا ترک کرے، برابر ہے۔

وة تخفيف جس كواختيار كرنا مندوب ب، ال كى مثال سفر ميں نماز كا قصر كرنا ب، كيونكه فرمان بارى ب: "وَإِذَا ضَرَبْتُمُ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاقِ" (اور جب

- (۱) قواعدالاً حکام ا ۲۷ اوراس کے بعد کے صفحات، ۲۰۱۱،۲۰۱ ۔
  - (۲) سورهٔ نساء/۱۰۱

پاک مٹی سے تیم کرلیا کرو)۔ اسی طرح مریض کے لئے جس عضو پر پٹی بندھی ہے اس کا دھونا معاف ہے، وہ پٹی پر مسح کر ےگا، اور بیچکم شفایاب ہونے تک رہےگا، ادرا گرمریض نماز کے لئے کھڑانہ ہو سکے تواس کے لئے پیخفیف ہے کہ بیٹھ کریاجت لیٹ کریاا شارہ سے یا مرض کے سبب جیسا تقاضا ہو، اس کے مناسب عمل کرے، مریض کے بارے میں فرمان نبوی ہے: "صل قائما فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب"<sup>(1)</sup> (گھڑے ہوکرنماز پڑھو،اگرنہ ہو سکے توبیٹھ کراورا گریہ بھی نہ ہو سکتو پہلو کے بل)، مریض کے لئے میتخفیف ہے کہ اس کے لئے جمعہ وجماعت میں شرکت نہ کرنے کی اجازت ہے، اسی طرح اس کے لئے پیخفیف ہے کہ نجس چیزوں کے ذریعہ علاج کر سکتا ہے،اور طبیب کے لئے مریض کی شرم گاہ گو کہ اعضا مخصوصہ ہوں، دیکھنا مباح ہے۔ اسی طرح اگر مریض روزہ نہ رکھ سکے تواس کے لئے پیخفیف ہے که روزه چهوژ دے اور بعد میں اس کی قضا کرے، فرمان باری ہے: "وَمَنُ كَانَ مَرِيْضًا أَوُ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِنُ أَيَّام أُخَرَ" ( پھرتم میں سے جو څخص بیار ہو یا سفر میں ہواس پر دوسر ے دنوں کا شار رکھنا(لازم) ہے)۔ بہت بوڑ ھے خص کے لئے بیخصوصی تخفیف ہے کہ وہ جوروزے نہ رکھ سکے اس کے عوض فدید نکالے، فرمان باری ہے: "وَعَلَى الَّذِيْنَ يُطِيُقُونَه فِدُيَةٌ طَعَامُ مِسْكِيُن "<sup>(٣)</sup> (اور جولوَّ اس مشکل سے برداشت کر سکیس ان کے ذمہ فدید ہے ( کہ وہ) ایک مسکین کا کھاناہے)۔ (۱) حديث: "صل قائما فإن لم تستطع فقاعدا....." كي روايت

بخاری (فتح الباری ۲ ر ۲ ک ۵ طبع التلفیہ) نے حضرت عمران بن حصین سے کی ہے۔ (۲) سورۂ بقرہ ۱۸۵۔ (۳) سورۂ بقرہ ۱۸۴۔ اورحد دو وغیرہ میں رخصت دی ہے۔ جس چیز میں بھی د شواری پیدا ہوجاتی ہے، اور ملکّف کے لئے اس کی انجام د ہی شاق ہوجاتی ہے، شریعت اس میں تخفیف کے ذریعہ یسر وسہولت پیدا کردیتی ہے، فقتہاء نے اس کے لئے جامع ضوابط مقرر کئے ہیں۔ ان اہم اعذار میں سے جو بندوں کے لئے تخفیف کا سبب قرار

دیئے گئے ہیں، یہ ہیں: مرض، سفر، اکراہ، نسیان، جہالت، عُسر اور عموم بلویٰ۔

سبب اول: مرض: ۲۳۲- مریض جس کا بدن، اعتدال اور معمول کی حد سے نگل جائے<sup>(1)</sup> اور مطلوب اعمال کی انجام دہی نہ کر سکے۔ نثر یعت نے مریض کو تخفیف کی وافر مقدار سے خصوصی طور پر نوازا ہے، اس لئے کہ مرض میں عاجز ہونے کا گمان ہے، لہذا شارع حکیم نے اس حالت میں، جبکہ وضونہ کر سکے یا پانی کے استعال سے جان

جانے یا مرض بڑھنے کا اندیشہ ہو، ای طرح ان تمام صورتوں میں جبکہ پانی اس کی ہلاکت، یا شفا میں تاخیر یا مرض بڑھنے کا سبب ہو، اس کو تخفیف کے طور پر وضو چھوڑ کر ٹیم کرنے کی رخصت دی ہے، فرمان باری ہے: ' وَإِنْ حُنْتُم مَرُضٰی أَوُ عَلٰی سَفَرٍ أَوُ جَاءَ أَحَدٌ مِّنْكُمُ مِنَ الْعَائِطِ أَوُ لَا مَسْتُم النِّسَاءَ فَلَمُ تَجِدُوُا مَآءً فَتَيَمَّمُوُا صَعِيْدًا طَيِّبًا''(<sup>1)</sup> (اورا گرتم بیار ہو یا سفر میں ہو یاتم میں سے کوئی استجا سے آیا ہو یاتم نے اپنی بیو یوں سے قربت کی ہو چرتم کو پانی نہ ملے تو تم

- (۱) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ۲۱۶/۶
- ۲) سورهٔ نساء/ ۳۳ -دیکھنے: الجامع لاحکام القرآن ۵ / ۲۱۴ ، المغنی لابن قدامہ ا / ۲۳۳۳ ، بدائع الصنائع ار ۱۸۷ ، المجموع شرح المہذب ۲ / ۲۸۸ -

تيسير ۳۲

آئے، تکلیف آئے، رنج آئے، صدمہ پہنچ، ایذاء ہو، غم ہو، یہاں تک کہ ایک کا نٹا بھی اگر چیھے، ہرایک کے ذریعہ اللہ اس کے گناہ معاف کرتا ہے)۔ بیمریض کے لئے عبادات میں تخفیف کے چند نمونے تھے۔ مریض کے لئے عبادات کے علاوہ میں اور تخفیفات موجود ہیں، جن کے ذکر کی یہاں گنجا کن نہیں<sup>(1)</sup>۔ استحاضہ اور سلسل البول مرض کی قبیل سے ہیں جن کے لئے مشہور تخفیفات ہیں۔

سبب دوم : سفر: ۲۰۲۷ - سفرتخفیف کا سبب ہے، اس لئے کہ اس میں مشقت ہے، نیز اس لئے کہ مسافر کو اپنی ضروریات کے لئے اور سفر کے مقاصد کی بحکیل کے لئے ادھرادھر جانا پڑتا ہے، اسی لئے عبادات میں مسافر کے لئے تخفیف مشروع ہے۔

سيولى نے نووى كے والہ سے لكھا ہے: سفر كى زصمتيں آ تھ بيں: مشلًا قصر، اس لئے كه فرمان بارى ہے: "وإذا ضوَبَّتُم في الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُم جُنَاحٌ أَنْ تَقَصُرُوا مِنَ الصَّلاَقِ<sup>(1)</sup> (اور جبتم زمين ميں سفر كروتوتم پر اس باب ميں كوئى مضا تقريبيں كہ نماز ميں كى كرديا كرو)۔ حضرت انس كى حديث ہے: "خوجنا مع دسول الله عَلَيْكَ اللہ إلى مكة فصلى دكعتين حتى دجع "<sup>(1)</sup> (تم لوگ دسول الله

- (۲) سورهٔ نساء/۱۰۱\_
- (۳) فتح القد یر ۲ ( ۳۰ ۳، الشرح الکبیر مع حاطیة الدسوقی للدرد یر ۲ ( ۵۸ ۳، مغنی الحتاج ار ۲۷۳، الکافی لا بن قد امد ۱۹۲۱ -حدیث: "خرجنا مع دسول الله ﷺ إلى مكة فصلى د كعتین حتى د جع...... كى روايت بخارى (فتح البارى ۲۷۱/۲ طبع السّلفيه) نے كى ہے۔

مریض کے لئے میتخفیف ہے کہ وہ اپنے اعتکاف کی جگہ سے نکل سکتا ہے۔

شریعت نے مریض کے لئے جج کے بعض احکام میں تخفیف دی ہے، چنانچہ اس کے لئے اجازت ہے کہ'' احصار'' کے وقت قربانی کا جانور ذخ کر کے احرام سے نکل جائے اور اگر اس نے شرط لگائی ہوتو اس کے ذمہ قربانی کا جانور نہیں ۔

مریض کے لئے اجازت ہے کہ تنکریاں مارنے کے لئے اپنا نائب مقرر کرلے، نیز اس کے لئے ممنوعات احرام، مثلاً گرتا پہنا وغیرہ مباح ہے، اسی طرح اگر سر میں زخم یا جو کیں ہوں اور سرمنڈ وانے کی ضرورت ہوتو اس کے لئے سرمنڈ انا اور فدید دینا مباح ہے، فرمان باری ہے:''فَمَنُ کَانَ مِنْکُمُ مَوِيْضًا أَوْ بِهِ أَذَى مِّنُ رَأُسِهِ فَفِدُيَةٌ مِنُ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْنُسُكِ ''<sup>(1)</sup> (ليكن اگرتم میں سے کوئی بیارہ ویا اس کے سرمیں چھ تکایف ہوتو وہ روز وں سے یا خیرات سے یاذ تی سے فد بید دے اے

اللد تعالیٰ نے مرض کو قیامت کے دن مریض کے لئے تخفیف کا سبب ہنایا ہے،اوروہ ہی ہے کہد نیا کے مصائب وعوارض، مثلاً تلکیف یا فکر یاغم کے سبب گناہوں کو معاف کردیا جائے گا۔

فرمان نبوی ہے: "ما یصیب المسلم من نصب، ولا وصب، ولاهم، ولاحزن، ولاأذی، ولاغم، حتی الشوکة یشاکها، إلا کفر الله بها من خطایاه"<sup>(۲)</sup> (مسلمان پر دکھ

- (ד) سورة بقر ۱۹۲۱ د کیھئے: المغنی مع الشرح الکبیر ۲۳۹۱ مغنی المحتاج ا ۷۷۸ ۲) حدیث: «ما یصیب المهسلم من نصب ولا وصب ولا همّ ولاحزن......»
- ر۲) سطحدیت: ها یصیب المسلم من تصب و کا وصب و کا هم و کا حزن..... کیروایت بخاری(فتح الباری•۱۰/۲۰۱طبع التلفیہ) نے کی ہے۔ نصب: تھکان، دصب: مسلسل تکلیف، غم: جودل پر گراں گزرے۔ دیکھئ:النہایة لا بن الأثیر ۵/۲۲،۱۹۰۰

الاشاه والنظائر للسيوطي رص 22-

## تيسير ۴۷–۴۵

شریعت نے ناحق اکراہ کو باعث تخفیف اعذار میں شار کیا ہے، جن کی وجہ سے دنیا وا خرت میں مواخذہ ساقط ہوجا تا ہے، چنا نچہ '' مکرہ' کے لئے اکراہ کے نتیجہ میں پیدا ہونے والے دنیوی واُخروی آثارا در اس کی حدود میں تخفیف پیدا کردی جاتی ہے<sup>(1)</sup>۔ مسئلہ اکراہ کے مشابہ مسئلہ تقیہ ہے، اس لئے کہ تقیہ ہیہ ہے کہ انسان کسی ناپسند یدہ امر کے اندیشہ سے حرام کا ارتکاب کرے، کیکن اس کی طرف معین اکراہ نہ آیا ہو، یا اسی اندیشہ سے واجب کوترک کردے<sup>(1)</sup>

سبب چہارم: نسیان: ۵ ۳۷ – نسیان: یہ ہے کہ انسان کو اس چیز کا استحضار نہ ہوجس کو وہ بغیر غور وفکر کے جانتا ہے، حالانکہ جس کو بہت می چیز وں کا علم ہوتا ہے<sup>(m)</sup> شریعت نے اس کو'' عذر' اور بعض لحاظ سے حقوق اللہ میں باعثِ تخفیف سبب قرار دیا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: '' دَبَّنَا باعثِ تخفیف سبب قرار دیا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: '' دَبَّنَا باعثِ تخفیف سبب قرار دیا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: '' دَبَنَا باعثِ تخفیف سبب قرار دیا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: '' دَبَنَا باعثِ تخفیف سبب قرار دیا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: '' دَبَنَا باعثِ تخفیف سبب قرار دیا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: '' دَبَنَا ہو میں تحویل جائیں یا چوک جائیں ) ۔ اللہ تعالیٰ نے ، احکام میں بھو لنے والے کو معذور گردانا جائے گا، اور علی الاطلاق اس سے گناہ اٹھاد یا جائے گا<sup>(ہ)</sup> ۔

- (۱) المبسوط للسرخسی ۳۹۷۲۹ اور اس کے بعد کے صفحات، الأم ۲۷٬۰۱۲، المہذب۲۷/۷۷، المغنی ۲۶۱۱/۸، کشف الاسرار ۳۸٬۳۸۳، الاشاہ والنظائر رص ۲۲۸۔
  - (۲) فتاوی این تیمیه ۱۹/۷۷-
    - (٣) مسلم الثبوت ا / ۲۰ ا ـ
      - (۴) سورهٔ بقره/۲۸۶\_
  - (۵) الاشباه دالنظائرللسيوطي رص۲۰۲\_

مليلية كم اه مكه گئے، آپ لوٹے تك دور كعتيں پڑھتے رہے)۔ نيز رمضان ميں روزه چھوڑنے كى رخصت ہے، اس لئے كه فرمان بارى ہے: "فَمَنُ كَانَ منكم مَرِيْطًا أَوُ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنُ أَيَّامٍ أُخَرَ<sup>،(1)</sup> (پھرتم ميں سے جو شخص بيار ہو يا سفر ميں ہواس پر دوسرےدنوں كا شارركھنا (لازم) ہے)۔

حضرت انس کی حدیث ہے: "کنا نسافر مع النبي علي الله فلم يعب الصائم على المفطر، ولا المفطر على الصائم"<sup>(۲)</sup> (ہم حضور علي حسائم على ميں ہوتے تو روزہ دارروزہ ندر کھنے والے کو برانہيں کہتا تھا، اور ندر دوزہ ندر کھنے والا روزہ دارکو برا کہتا تھا)۔

نیز تین دن تین را توں کے چڑے کے موز وں پر سیح کرنا ہے۔ جس سفر سے تخفیف جائز ہوتی ہے، فقہاء نے اس کے لئے کچھ شرائط رکھی ہیں، مثلاً میہ کہ (جمہور کے نز دیک ہے اس میں حفظیہ کا اختلاف ہے)<sup>(۳)</sup> سفر مشروع ہو (اگرچہ مباح ہو)، مثلاً سفر حج، صلہ رحی کا سفر، تجارتی سفر، یہ شرط اس لئے ہے، تا کہ تخفیف گنہ گارک لئے گناہ کرنے میں معاون نہ بے <sup>(۳)</sup>۔

سبب سوم: اکراہ: ۲۰ ۲۰ – اکراہ: دوسرے کواس کی مرضی کے خلاف کسی کام پر مجبور کرنا ہے، اور بیہ مطلوبہ کام نہ کرنے پر اس کو قتل کرنے یا عضو کاٹ دینے وغیرہ کی دھمکی کے ذریعہ ہوتا ہے، دیکھئے: اصطلاح '' اکراہ'۔

- (۱) سورهٔ بقره ۱۸۴۷
- (۲) حدیث: "کنا نسافر مع النبی مَلْنَظْنَهُ فلم یعب الصائم علی المفطر ولا المفطر علی الصائم" کی روایت بخاری (فَتَ الباری ۱۸۲/۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۲۲ ۷۸۷ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت انسؓ سے کی ہے، الفاظ بخاری کے ہیں۔
  - (۳) شرح الأشباه والنطائر لحموى الر ۱۰۶ ـ
  - (۴) الفروق للقرافى ۲ / ۳۳، ۳۳، الفرق (۵۸)\_

بلکہ اس کی تلافی واجب ہوگی، تلافی کے بغیر اس پر مرتب ہونے والا ثواب نہیں ملے گا، یا کسی ممنوع کے ارتکاب میں جہل ہواور وہ اتلاف کے باب سے نہ ہو، تو اس میں کچھ نہیں، یا اس میں اتلاف ہوتو اس میں ضمان ہے، جیسا کہ حرم کے شکار کو قُل کرنے یا حرم کے درخت کو کا ٹنے میں ہے، اور اگر جہل کسی ایسے فعل کے ارتکاب میں ہوجس کی سزا ہے تو اس سزا کے ساقط کرنے میں شبہ ہوجائے گا، اور حقوق العباد کے ساقط کرنے میں جہل انزانداز نہیں ہوگا۔

ہرایک کا شرعی تعلم سے جہل کا دعوی قبول نہیں ہوگا، اس کا قاعدہ یہ ہے کہ اگر کسی ایسی چیز کی حرمت سے جاہل ہوجس کو اکثر مسلمان جاتنے ہیں تو دعوی جہل مقبول نہیں، بشرطیکہ وہ نومسلم نہ ہو، یا کسی ایسے دور دراز کے دیہات میں پر ورش پائی ہو جہاں اس طرح کی چیز مخفی رہ سکتی ہے، مثلاً زنا، چوری، شراب نوشی، نماز میں گفتگو اور دوران روزہ کھانے کی حرمت۔

بسااوقات جہل کسی الیی چیز میں ہوگا جس کا حکم عام مسلمان کے لئے مخفی رہتا ہے، عالم کے لئے نہیں، اس میں عامی مسلمان کی طرف سے دعوی جہل مقبول ہے، عالم کی طرف سے نہیں، مثلاً جس مقدار میں گفتگو کی ہے وہ نماز کوفا سد کرنے والی ہو، یا جس نوعیت کی چیز اس کے پیٹ میں گئی ہے وہ روزہ کو فاسد کرنے والی ہو، تو شافعیہ کی صراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہونا ہے۔ مراحت کے مطابق زیادہ صحیح باطل نہ ہوں مقبول میں میں کہ میں کہ میں مقبول ہوتا ہے۔ مراحی ہونے میں کہ مقبول کی مرمت کا علم ہوا در دہ میں ہیں، مشلاً کسی کو زیا اور شراب کی حرمت کا علم ہو، لیکن حد کے واجب ہونے سے جاہل ہوتو نسیان (جسیا کہ سیوطی نے اس کی صراحت کی ہے) علی الاطلاق گناہ کو ساقط کر نے والا ہے، اور بیاللہ تعالیٰ کی طرف سے تخفیف ہے۔ فرمان نبوی ہے: "تجاوز اللہ عن أمتي الخطأ والنسیان وما است کر ہوا علیہ"<sup>(1)</sup> (اللہ تعالیٰ نے میری امت <u>ع</u>لطی، نسیان اور جس کام پر اس کومجبور کیا جائے اس کے گناہ کو معاف کر دیا ہے)۔ حقوق العباد <del>م</del> متعلق نسیان کو باعثِ تخفیف عذر شارنہ بیس کیا جاتا، اس لئے کہ اللہ کاحق ، چشم پیشی اور عفو پر مبنی ہے، جبکہ حقوق العباد کا مدار، مشاحہ (بخل) اور مطالبہ پر ہے، لہذا ان میں نسیان عذر نہ ہوگا<sup>(1)</sup>۔

سبب بنجم : جہل: ۲ ۲۰ - جہل: شرعی احکام یا ان کے اسباب سے لاعلمی ہے۔ جہل احکام آخرت میں بالا تفاق باعثِ تخفیف عذر ہے، لہذا اگر جو جہالت میں حرام کا ارتکاب یا واجب کوترک کرتے و اس پر گناہ نہیں ہوگا، اس لئے کہ فرمان باری ہے: ''وَ مَا کُنَّا مُعَذَّبِیُنَ حَتَّی نَبْعَتَ دَسُوُلا<sup>م</sup>''<sup>(T)</sup> (اور ہم کبھی سز انہیں دیتے جب تک کسی رسول کوہم بھیج نہیں دیتے )۔ رہا تھم میں توجیسا کہ نسیان کے بارے میں گز را، اگر جہل حقوق اللّٰہ میں ہواورکسی ما مور بہ کے ترک کے ساتھ ہوتو وہ حق ساقط نہ ہوگا،

الاشباه والنظائر/ ۲۰۲ .

حدیث: "تجاوز الله عن أمتي الخطأ والنسیان وما استکرهوا علیه.....، کی روایت این ماجه (۱۹۹۲ طبع عیسی الحلمی) اور حاکم (۱۹۸۲ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: بیحدیث شیخین کی شرط پر صحیح ہے، کیکن انہوں نے اس کی روایت نہیں کی ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق کیا۔ (۲) الموافقات للشاطبی ار ۱۰۳، تیسیر التحر پر ۲۲/۲۳۔

(۳) سورهٔ اسراء/۵۱\_

جاتا ہے، چنا نچ غلطی سے قتل کرنے والے پر قصاص میں تخفیف ہو کر دیت واجب ہوتی ہے، اورا پنی ہیوی کے علاوہ کسی دوسری عورت سے غلطی سے جماع کرنے والے سے حدثل جاتی ہے۔ حقوق اللہ میں گناہ ساقط ہوجاتا ہے، اور بیا اوقات عبادت کو دوبارہ ادا کرنے کا شرعی مطالبہ بھی ساقط ہوجاتا ہے۔ دوبارہ ادا کرنے کا شرعی مطالبہ بھی ساقط ہوجاتا ہے۔ اکثری قواعد ہیں جن میں بہت ہی ایسی چیزیں ہیں جوان قواعد سے مشتغ ہیں، کتب' الا شباہ والنظائر' اور کتب' القواعد الفقہ ہیہ' کے ہوض مصنفین نے ان کو شار کرنے کی کوشش کی ہے، ان کو وہیں دیکھا چائے <sup>(1)</sup> نیز دیکھئے:'' نسیان'، '' جہل' اور'' خطا' ۔

سبب ہفتم بعسر ( شکلی ) اور عموم بلوی: ۸ ۲۰۰ – اس کے تحت دہ اکثر بیش آنے والے اعذار آتے ہیں جس میں کثرت سے اہتلاء ہے اور عام طور پر لوگ اس کے شکار ہوتے ہیں، نادر اعذار اس کے تحت نہیں آتے، اس کی وجہ یہ ہے کہ شریعت نے اکثر اور نادر بیش آنے والے اعذار کے ما بین فرق کیا ہے، چنا نچہ اکثر بیش آنے والے اعذار کو معاف کیا ہے، کیونکہ ان سے نچنے میں اکثر مشقت ہوتی ہے اور اکثر بیش آنے والا عذر وہ ہوگا جو باربار، زیادہ ہواور لوگوں میں عام ہو، اس کے برخلاف نادر عذر کے بار کے میں اکثر کی رائے ہے کہ وہ قابل مواخذہ ہے، اور اگر اس میں عسر ہو، مثلاً بیشاب کے وہ چھینٹے جو نگاہ میں نہیں آتے، ان سے احتر از کی مشقت، تو ریکھی معاف ہے، اس کی مثال عز الدین بن عبد السلام نے مشقت، تو ریکھی معاف ہے، اس کی مثال عز الدین بن عبد السلام نے

(۱) الاشباه والنظائرللسيوطي رص ۱۹۵۰

تیسیر ۲**۷–۲۳۸** بالاتفاق اس پر حدجاری کی جائے گی ،اور جیسے کسی کو حالتِ احرام میں جاتا نے خوشبو کی حرمت کاعلم ہو،لیکن اس میں فدریہ کے وجوب سے جاہل ہوتو دیت و فد ہیدوا جب ہوگا<sup>(1)</sup> بہ

> سبب ششم: خطا: 2 سا- خطافعل میں ہوگی یا قصد میں۔ جوفعل میں خطا کرے، مثلاً شکار پر تیر چلا یا اور کسی انسان کولگ گیا، یا قصد میں خطا کرے، مثلاً کسی ایسے شخص پر تیر چلا یا جس کو' غیر معصوم الدم' (جس کا خون کرنا مباح ہو) سمجھتا تھا، پھر معلوم ہوا کہ دہ معصوم الدم ہے، اور مثلاً کسی نے قبلہ جانے کی کوشش کی اور سمجھا کہ قبلہ فلاں طرف ہے، پھر معلوم ہوا کہ قبلہ دوسری طرف ہے۔ خطا پنی دونوں انواع کے ساتھ حقوق اللہ میں باعث تخفیف اسباب میں سے

> ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيْمَا أَخُطَأْتُمُ بِهِ وَلَكِنُ مَاتَعَمَّدَتْ قُلُونُ كُمُ"<sup>(۲)</sup> (تمہارے او پر اس كاكونى گناه نہيں جوتم سے بھول چوك ہوجائے ہاں (گناه تو اس پر ہے) جوتم دل سے ارادہ كركہو)۔

> نيز فرمان نبوى ہے: "تجاوز الله عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكر هوا عليه"<sup>(٣)</sup> (اللہ تعالیٰ نے ميری امت سے خطا، نسيان اور اس چيز کوجس پر اسے مجبور کيا گيا ہو درگز رکر ديا ہے)۔

> خطاحقوق العباد کوساقط کرنے والی نہیں ہے، لہذا اگر دوسرے کامال غلطی سے تلف کرد بے تواس پراس کا ضمان واجب ہوگا۔

- البنة خطا كوجنايات ميں باعث تخفيف اور حدود كوٹا لنے كاسب مانا \_\_\_\_\_\_
  - الإشباه والنظائرللسيوطي رض ٢٠١-
    - (۲) سورهٔ احزاب/۵\_
  - (٣) احكام القرآن للجصاص ٣٠/ ٣٥٣ ـ

توبالا نفاق معاف ہے، اس لئے کہ عموم بلوی ہے اور اگر اس کا زمانہ لمبا ہوتو اس میں دو مذاہب ہیں: اول: معاف ہے، اس لئے کہ اس نے بے حرمتی نہیں کی، دوسرامذہب ہیہ ہے کہ معاف نہیں، اس لئے کہ بیذا درہے<sup>(1)</sup>۔

اس کی اصل حض کے باب میں ہے کہ اس کی وجہ سے نماز ساقط ہوتی ہے، حتی کہ نہ وا جب ہوتی ہے اور نہ ہی اس کی قضا وا جب ہوتی ہے، کیونکہ وہ ہر ماہ آتا ہے، اس کے برخلاف رمضان کے جوروزے عورت نے چھوڑ دیتے ہیں، وہ وا جب ہیں، اس لئے کہ وہ سال میں ایک بار ہیں<sup>(1)</sup> نیز بلی کے بارے میں فرمان نبوی ہے: ''انھا لیست بنجس انھا من الطو افین علیکم''<sup>(1)</sup> (یہ جن نہیں، لیست بنجس انھا من الطو افین علیکم''<sup>(1)</sup> (یہ جن نہیں، لیست بنجس انھا من الطو افین علیکم''<sup>(1)</sup> (یہ جن نہیں، میتو تہمارے پاس آنے جانے والی ہے) حضور علیک نے، یعنی کثرت طہارت کی علت یہ بتائی کہ وہ کثرت سے چکر لگاتی ہے، یعنی کثرت حضور علیک ہے، نیز حضرت ام سلم ٹرے روا یت ہے حالا نکہ وہ چو ہا اور مردار کھاتی ہے، نیز حضرت ام سلم ٹرے دو ایت ہے ہوں، اور مجھے گندی جگہ سے گز رنا ہوتا ہے؟ آپ علیک ڈرمایا: ہوں، اور مجھے گندی جگہ سے گز رنا ہوتا ہے؟ آپ علیک کردےگی)

- (۱) قواعدالاحکام ۲/۳\_
- (٢) الاشباه والنظائرللسيوطى ٨ ٨-
- (۳) حدیث: "إنها لیست بنجس إنها من الطوافین علیکم" کی روایت ابوداوَد(۱۱۰۲ طبع عزت عبیددعاس)، نسانی (۱۷۵ طبع مکتب المطبوعات الإسلامیہ) اور ترمذی (۱۷ ۱۵ طبع مصطفیٰ الحکسی ) نے کی ہے، ترمذی نے کہا: حدیث حسن صحیح ہے، شیخ احمد شاکر نے اس سے اتفاق کیا ہے۔
- (۲) حديث: "إني امرأة أطيل ذيلى وأمشي في المكان القذر؟ قال: "يطهره مابعده" كى روايت ابوداؤد (۲۲۹ طبع عرت عبيد دعاس) اور تر ذى (۲۲۲۱ طبع مصطفى الحلى) نے كى ب، تر مذى اور احمد شاكر نے اس كو صحيح قرار ديا ہے۔

نیز فرمایا: 'زاذا اتنی أحد کم المسجد فلینظر في نعلیه فإن و جد فیهما أذی أو قذر ا فلیمسجه و لیصل فیهما''<sup>(1)</sup> (جبتم میں سے کوئی مسجد میں آئے تواپ جوتوں کود کیھ لے، اگر ان میں نجاست یا گندگی ہوتواس کوصاف کرد ےاور ان میں نماز پڑھ لے)۔ عسر اور عموم بلوی کی وجہ سے تخفیف شریعت کے بہت سے ابواب کے تحت آتی ہے، تفصیل کے لئے'' الا شباہ والنظائر'' میں سیوطی و غیرہ کی جمع کردہ فقتہی فروعات دیکھیں۔ معاملات میں اس کی مثال: انا راور انڈے و غیرہ کو چھکے سمیت فروخت کرنا ، اور ذ مہ میں متعین طور پر واجب کو فروخت کرنا ہے، جس کو د سلم'' کہتے ہیں ، حالا نکہ دھو کہ کی تیج سے ممانعت ہے، اسی طرح ڈ ھیر کے او پری حصہ کو دیکھنے پر اکتفا کرنا ہا ور منشا بہ چیز وں

سبب ہشتم : نقص : ۹ ۳ – اگرانسان کی قدرت وطاقت میں نقص دکمی ہو کہ کامل قدرت والے جن چیزوں کاخل کر سکتے ہیں، اس کے لئے ان کانخل دشوار ہو، تو حکمت کا تقاضا تخفیف ہے۔ اس کی مثال بچہ کو مکلّف نہ بنانا ہے۔ نیز جیسے غلاموں کوان واجبات کا مکلّف نہ بنانا جوآ زاد پر واجب

- (۱) حديث: "إذا أتى أحدكم المسجد فلينظر في نعليه، فإن وجد..... کی روايت ابوداؤد (۲۲۲۱ طبع عزت عبيد دعاس)، يبيق (۲۲ ۳۳ طبع دارالمعرفه) اور حاکم (۲۲۰۲ طبع دارالکتاب العربی) نے ابوسعيد خدرى سے کی ہے، حاکم نے کہا: مسلم کی شرط پر صحیح ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔
- ۲) الاشباه والنظائر للسبوطى رص ۷۸، ۵۰ ، شرح الاشباه لا بن تجيم، ۱ بن عابدين
  ۲۰۱۰، ۲۰۱۹، ۲۱۵، إ غاشة الله غان ۱/۱۵۰، الشرح الصغير على خليل
  ۱/۱۷۵، ۲۰۱۹، ۲۵۱۵، إ غاشة الله غان ۱/۱۵۰، الشرح الصغير على خليل

تیسیر ۲۰۹۰ ۲۰ ہیں، جیسے جمعہ اور حدود اور عد توں کو آ دھا کرنا<sup>(1)</sup>۔ نیز عورتوں کے بارے میں موجود تخفیفات، کیونکہ شریعت نے ان ۲۹ – کو بہت سے احکام میں تخفیف دی ہے، وہ بہت سے احکام جومردوں علم ہو: پر لازم ہیں عورتوں سے اٹھا لئے گئے ہیں، مثلاً جماعت و جمعہ کی نماز جہالت اور بعض چیزیں جومردوں کے لئے حرام ہیں، مثلاً ریشم اور سونے کا ثبوت استعال وہ عورتوں کے لئے مباح ہیں۔

> سبب نم ، وسوسہ: • ۲۷ - وسوسہ والاجس کوعبادت میں شک ہوا ور سیاس کو کشرت سے پیش آئے حق کہ اس کو شک ہوجا تا ہو کہ اس نے فلاں کا منہیں کیا ، حالانکہ کر چکا ہے، شک در اصل ، اس چیز کے اعادہ کا سبب ہے جس کے ترک میں شک ہوجائے ، مشلاً کسی کو سراً تھانے کے بعد شک ہوا کہ اس نے رکوع کیا ہے یا نہیں ؟ تو اس کے لئے رکوع کر نالا زم ہے ، اس لئے کہ اصل ہی ہے کہ مشکوک چیز معدوم ہے ، اور یفین پر بنا اس لئے کہ اصل ہی ہے کہ مشکوک چیز معدوم ہے ، اور یفین پر بنا رک گا<sup>(1)</sup> جس کو شک ہوجائے کہ تین رکعات پڑھی یا چار رکوتات، وہ ان کو تین رکعات مان کر ایک رکعت اور پڑھے اور سجدہ سہو کر ے، لیکن اگر وسوسہ والا ہوتو وسوسہ کا خیال نہ کر ے، ور نہ وہ غالب گمان پڑ جائے گا، اور حرج شریعت میں ہٹا دیا گیا ہے ، بلکہ ہیا چن خالفت کی صدتک نہ پہنچائے ، اور اگر اس صدتک پہنچا دے تو احتیا طکو مخالفت کی صدتک نہ پہنچائے ، اور اگر اس صدتک پہنچا دے تو احتیا طکو حقور دینے ہی میں احتیا ط ہے <sup>(۳)</sup> ۔

- (۱) الاشباه والنطائرللسيوطي / ۸۲\_
- (۲) الاشباه والنطائرللسيوطي رص ۵۵ \_
  - (۳) المغنیارا+۵۰،۵۰۰\_
- (٣) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان لابن القيم ار ١٨٣-

سبب دہم : اسلام لانے کی ترغیب اور نیا مسلمان ہونا: ۱۳ - یہ تیسر کا ایک سبب ہے، فقد کے ابواب کے دیکھنے سے اس کا علم ہوتا ہے، مثلاً بی شرعی حکم ہے کہ اسلام لانے والے کو حرمت سے جہالت کے سبب معذور مانا جائے گا اور بیشہ بن جائے گا جو حدود کے ثبوت سے مانع ہوگا، جیسا کہ سبب پنجم میں آیا۔ نیز اسلام لانے سے قبل عبادات اور ابقیہ حقوق اللہ کا ساقط ہونا، لہذا ان کی ادائیگی کا اس سے مطالبہ نہ ہوگا، حتی کہ ان لوگوں کی رائے کے مطابق بھی جو کفار کو شریعت کی فروعات کا مخاطب مانتے ہیں، تا کہ ان کے لئے اسلام کی ترغیب ہو، اور ان کی ادائیگی کی مشقت اسلام لانے سے ان کے لئے رکا وٹ نہ ہے<sup>(1)</sup>۔ تا کہ اس کو اسلام کی رغبت دلائی جائے اور اس کی طریعت اسلام کی طرف

مائل ہوجائے، اور نوسلم کودینا جبکہ اس کودینے میں اس کے اسلام میں مضبوطی وطاقت آئے، یا اس جیسے لوگوں کو اسلام کی ترغیب ہو<sup>(۲)</sup>۔ نیز کا فرکو اس کے مسلمان رشتہ دار کا وارث بنانا اگر وہ کا فرتر کہ تقسیم ہونے سے قبل اسلام لائے، یہ تنہا حنابلہ کا قول ہے، اس کا مقصد اس کو اسلام کی ترغیب دینا ہے<sup>(۳)</sup>۔

باعثِ تیسیرمشقتیں: ۲۲ م-مثقتیں دوشم کی ہیں: ایسی مشقتیں جوا کثر'' تکلیف' سے جدا نہیں ہوسکتیں، مثلاً وضو وغسل میں ٹھنڈک کی مشقت، سخت گرمی اور لمبےدن میں روز بے کی مشقت، سفر کی مشقت جوا کثر جج اور جہاد میں

- الفروق للقرافي ٣/ ١٨٥،١٨٩\_
  - (۲) المغنی۲۸/۹
  - (۳) المغنی۲(۴۰۰۰ م

ہوتی ہے، حدود کی تعلیف کی مشقت مثلاً زناکاروں کو سنگسار کرنا، مجر مین کوتل کرنا، باغیوں سے جنگ کرنا، اس طرح کی مشقتوں کا اللہ تعالیٰ کے واجب حق کے ساقط کرنے میں کسی وقت اثر نہیں، یعنی اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو مشقت کے ساتھ ایسے مصالح کی بنا پر جن کاعلم اسی کو ہے فرض کیا ہے، لہذا اس میں موجود مشقتوں کی وجہ سے ان کو ہمیشہ کے لئے ساقط کرنا، اس چیز کو کا لعدم کرنا ہے جس کا شار ع نے اعتبار کیا ہے۔

فتم دوم: الیی مشقتیں جن ہے' تکلیف' اکثر جدا ہو کتی ہے، ان میں جوقدرت سے باہر ہیں وہ اسقاط پاکسی اور طرح سے تخفیف کی بالاتفاق متقاضى بين جبيها كه گزرا، ورنه اگر مشقت بڑى اور خطرناك بهومثلأ جان يااعضاء كحتلف بونه كاانديشه بوتو يتخفيف کا سبب ہے، اس لئے کہ دینی مصالح کے قیام کے لئے جان اور اعضاء کا تحفظ اس بات سے بہتر ہے کہ ان کو ایک عبادت یا گئ عبادتوں کے ذریعہ ہلاکت کے منہ میں ڈالا جائے جس سے اس جیسی دوسری عبادات چھوٹ جائیں، اور اگر مشقت معمولی ہو مثلاً انگل میں معمولی نکایف باطبیعت میں ملکی سی گرانی ہوتو اس کا کوئی اثر نہیں،اس سےرخصت نہیں ملے گی،اس لئے کہ عبادات کے مصالح کوحاصل کرنا اس جیسی غیر مؤثر خرابی کے روکنے سے بہتر ہے، اور ان دونوں در جوں کے درمیان والی مشقت کا حکم ہیہ ہے کہا گروہ اعلیٰ درجه کے قریب ہوتو باعثِ تخفیف ہے،اورا گراد نی درجہ سے قریب ہوتوباعث تخفیف نہیں، مثلاً معمولی بخار،اورجس کے بارے میں تر دد ہوتو یہی اکثر مختلف فیہ ہوتا ہے، اور ان مراتب ودرجات کا انضباط محض تقریبی ہے<sup>(۱)</sup>۔

عز الدین بن عبد السلام نے کہا: شریعت کے اہتمام میں عبادات کے اختلاف کے لحاظ سے مشقتیں الگ الگ میں ، شریعت میں جن عبادات کا اہتمام زیادہ ہے ان میں تخفیف کے لئے سخت یا عام مشقتوں کی شرط ہے اور جن کا اہتمام نہیں ان میں معمولی مشقت سے تخفیف ہوجاتی ہے، کبھی کبھی عمل کے شرف اور علو مرتبہ کے باوجود مشقتوں کی تکر ارکی وجہ ہے عمل میں تخفیف ہوجاتی ہے، اس لئے کہ وہ مشقتیں بار بار آتی ہیں تا کہ اس کے نتیجہ میں عام کثیر الوقو ع مشقتیں پیدا نہ ہوں <sup>(1)</sup>

یہیں سے مشہور فقہی قاعدہ ماخوذ ہے: ''المشقة تجلب التیسیر'' (یعنی مشقت سہولت لاتی ہے)، بید فقہ اسلامی کے اہم اور بنیادی قواعد میں سے ہے، مفتی و مجتہد کو اس کی بکثر ت ضرورت پڑتی ہے۔

سيوطی نے کہا: فقہ کے بیشتر ابواب ای قاعدہ سے وابستہ ہیں <sup>(۲)</sup>۔ ای طرح قاعدہ 'نان الأمو إذا ضاق اتسع''(لیحیٰ مسلہ میں اگر تک ہوجائے تو گنجائش نکل آتی ہے)، ''اتساع'' سے مراد قیا سوں کی پابندی، اورا کا دکا صورتوں میں قواعد کو مطرد کرنے سے رخصت ملنا ہے، اور بی' ضیق' نیعنی حرج و مشقت میں ہوتا ہے <sup>(۳)</sup>۔ تاہم ان دونوں قاعدوں میں ایک تیسر ےقاعد کی قید ہے جو یہ ہے: ''المیسو د لایسقط بالمعسو د'' (لیعنی آ سان تکم دشوار کے سبب ساقط نہیں ہوتا )، اس کی دلیل فرمان نبوی ہے: ''اذا امر تکھ بأمر فاتو ا منہ ما استطعتم''<sup>(۳)</sup> (جب میں تم کو کسی

- (۱) قواعدالا حکام ۲/۸، ۱۴
- (۲) الاشباه دانطائرللسيوطي رص ۸۰ \_
  - (۳) الحمو ي على الإشباه ا 1 ۱۱ –
- (۲) حدیث: "إذا أمر تکم بأمر فأتوا منه ما استطعتم" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۲۱۲ طبع التلفیه) اور مسلم (۲۸ م ۱۸۳۰ طبع عیسی الحکنی ) نے کی ہے۔

 <sup>(</sup>۱) قواعد الاحکام لابن عبد السلام ۲/ ۸، الا شباه والنظائر للسبوطی رص ۸۰، الا شباه لابن تجیم مع حاشیة الحموی ا ۱۱۶ -

نبوی ہے: "إنها ركس" () (يہ پليد ہے) يعنى نجس ہے، ان ك یہاں نص کے ہوتے ہوئے'' بلوی'' کا کوئی اعتبار نہیں <sup>(۲)</sup>۔ یہ قاعدہ متفق علیہ نہیں، اسی وجہ سے پہلے مسلہ میں امام ابو یوسف نے اختلاف کیا اور حرم کی گھاس چرانے کی اجازت دی، کیونکہ اس ے اجتناب میں حرج ہے، اور یہی عطاء، شافعیہ اور حنابلہ کا مذہب ہے، ابن قدامہ نے کہا: اس کو چَرانا جائز ہے، اس لئے کہ قربانی کا جانور حرم میں آتا تھااور کثرت سے چرتا تھا،اور بیہ نقول نہیں کہ اس کا منہ بند کردیا جاتا تھا، نیز اس لئے کہ ان کواس کی حاجت ہے، جوا ذخر کاٹنے کے مشاہد ہے <sup>(m)</sup>۔

تخفيف وتيسير كي انواع: ۲ ۲۹ – شیخ عزالدین بن عبدالسلام نے شریعت میں موجود انواع تخفیف میں سے چھکا ذکر کیا<sup>(7)</sup> پھراس میں کچھاور کا اضافہ کیا ہے، حيرانواع بير ہيں: نوع اول: تخفیف اسقاط، مکلّف کے ذمہ سے فعل ساقط ہوجائے مثلاً عذر والول سے جمعہ ساقط کرنا، نادار سے فج کا ساقط کرنا، اندھے، نُنگر بےاور ہاتھ کی شخص سے جہاد ساقط کرنا،اور حیض دنفاس والىعورت يسحنما زساقط كرنابه نوع دوم بتخفيف تنقيص، مثلاً مسافر کے لئے نماز میں قصر کرنا،اور دورکعات پراکتفا کرما تا که سفر کی مشقت دور ہو سکے، اور مریض جن افعال نماز کوادانہ کر سکے ان کواس ادنی حد سے کم کرنا، جوغیر مریض کے

- (۱) حدیث: "هذا د کس....." کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۸۲۱ طبع ۱) التلفيه)نے کی ہے۔
  - (۲) الإشاہ بحاشیۃ الحمو یا / کے ایہ
    - (٣) المغنى ٣/١٥٣٧
    - (۴) قواعدالا حکام ۲/۲-

بات کا حکم دوں تو جہاں تک ہو سکے اس کو بجالاؤ) جو بنی نے کہا: بیہ قاعدہ رائج اور نا قابل فراموش اصولوں میں سے ہے، جب تک شریعت کے اصول قائم ہیں، اس کی وجہ رہے کہ عسر تخفیف کا سبب ے، اگر بعض آسان ہوں توان میں تخفیف کی گنجائش نہیں رہتی۔

فروعات قاعدہ: جس کے بعض اعضاء کٹ گئے ہوں وہ باقی اعضاء کو تطعی طور پردھونے گا، جو شرمگاہ کا کچھ حصہ ہی چھیا سکتا ہو وہ اس حصه کو چھپائے گا، جو کچھ ہی سورہ فاتحہ پڑ ھ سکتا ہو،اس کو پڑ ھے گا، جس کے پاس مکمل طہارت کے لئے ناکافی پانی ہو وہ اس پانی کو استعال کرےگا،جس کے پاس فطرہ میں ایک صاع کا کچھ حصہ ہو اس کو نکالےگا، بیراکٹر ی قاعدہ ہے، اس سے بعض فروعات خارج ہیں مثلاً جس کو کفارہ کے لئے غلام کا کچھ حصہ ملے تو اس کو آزادنہیں کرےگا، بلکہاس کے بدل کی طرف چلا جائے گا، نیز جودن کے کچھ حصہ کا روز ہ رکھ سکتا ہو، پورے کا نہ رکھ سکتا ہواس کے لئے روز ہ رکھنا واجب نہیں اور اگر شفیع کے پاس بعض ثمن ہوتو اس کے برابر جائداد کا <sup>ط</sup>کڑانہیں ملے گا<sup>(1)</sup>۔

رفع حرج کے قاعدہ اورنص کے مابین تعارض: سام ا – به قاعدہ ابن نجیم نے اپنی'' الإ شاہ'' میں ککھا ہے، اور سرخسی کا یی تول نقل کیا ہے:'' بلوی'' کا اعتبار صرف اس جگہ ہے جہاں اس کے خلاف کوئی نص نہ ہو،نص کے ہوتے ہوئے اس کا اعتبار نہیں ، پھرا بن تجیم نے کہا: اسی وجہ سے امام ابوحنیفہ ومحد رحمہا اللہ کی رائے ہے کہ '' اذخر'' کےعلاوہ حرم کی گھاس چرانااور کا شاحرام ہے۔ اس کی فروعات ہی میں سے ابن جیم کا بی**تو**ل ہے، امام ابوحنیفہ نے کہا: گو برنجاست غلیظہ ہے، اس لئے کہ گو برکے بارے میں فرمان (۱) الإشاه والنظائرللسبوطي م ۱۵۹، ۱۹۱۰

تيسير سام-م

وہ تخفیف تغییر ہے، مثلاً خوف میں نماز کی تر تیب میں تغییر<sup>(1)</sup>۔ ۲۵ ۲۹ – چونکہ تخفیف تمام عبادات، معاملات اور حدود وغیرہ ابواب فقہ میں موجود ہے، اس لئے ان تمام تخفیف شدہ امور کو ان کے مختلف ابواب سے جمع کرنامشکل ہے۔ ان میں سے صرف چند مثالیں پیش ہیں:

نجاستوں میں شخفیف: ۲۷۹- شارع حکیم نے نماز کی ادائیگی کے وقت مسلمان پر کپڑے، بدن اورز مین کونجاستوں سے پاک کرنا واجب قرار دیا ہے، اور بیر کہ اس کا کھانا پینا پاک ہو اور یہی اصل ہے، لیکن نجاستوں کی بعض صورتیں اس اصل سے منتنیٰ ہیں، اس لئے کہ ان میں عموم بلوی ہے، اور ان سے احتر از مشکل ہے، تخفیف انسان کو لگنے والی نجاستوں میں ہے، اس طور پر کہ ان کا دھونا اگرانسان پر واجب ہوتو لوگ حرج اور تگی میں پڑ جائیں گے<sup>(1)</sup> اس کی تفصیل اصطلاح '' نجاست' اور میں پڑ جائیں ہے۔

سترعورت میں تخفیف: 2 مم - سترعورت ایسی چیز کے ذرایعہ کہ کھال نہ جھلکے واجب ہے۔ نماز کے صحیح ہونے کے لئے اس کے شرط ہونے میں فقہاء کا اختلاف ہے، امام ابوحنیفہ اور امام شافعی اس کے شرط ہونے کے قائل یں ، بعض مالکیہ نے کہا: ستر عورت نماز کے صحیح ہونے کی شرط نہیں ، ایک قول ہے کہ یا دہونے کی حالت میں شرط ہے، بھو لنے کی حالت میں نہیں۔

- الإشباه والنظائرللسيوطى رص ٨٢ ، شرح أشباه ابن تجيم ا 1 2 ا ...
  - (۲) القلیو بی علی شرح المنهاج ۱۸۶ طبع عیسی انحکمی قاہرہ۔

لئے کافی ہے، جیسے رکوع و سجدہ کو قدرت کی حد تک کم کرنا۔ نوع سوم: تخفیف ابدال، مثلاً مریض کے لئے شارع کی طرف سے بیدا جازت کہ عنسل ووضو کے بدلہ تیم کرے، نماز میں قیام کے بدلہ بیٹھے بیٹھے پڑھے یالیٹ کر، کھوسٹ بڑھے کے لئے روزے کے بدلہ کھانا کھلانا، اور عذر کے وقت حج یا عمرہ کے بعض واجبات کی ادائیگی کے بدلہ کفارہ دینا۔

نوع چہارم: تخفیف نقدیم، مسافر اور حاجی کے لئے نماز میں جمع نقدیم کی اجازت، کسی نقاضے سے سال گزرنے سے قبل زکاۃ ادا کردینے کی اجازت، عید سے ایک دوروز قبل رمضان میں صدقۂ فطرادا کر نااور بعض حضرات نے ایک دودن سے زیادہ پہلے بھی صدقۂ فطرادا کرنے کوجائز کہا ہے۔

نوع پنجم : تخفیف تاخیر ، مثلاً کسی ایسے عذر کے سبب جمع تاخیر کی اجازت کداس عذر کے سبب وقت میں اس کی ادائیگی مکلّف کے لئے دشوار ہو، مریض ومسافر کے لئے رمضان کے روزہ میں تاخیر کدان کے لئے روزہ چھوڑ دینے کی تخفیف ہے، حالانکہ روزہ کو واجب کرنے والا اور روزہ چھوڑ نے کو حرام کرنے والا سبب موجود ہے، اور سونے اور بھولنے والے کے ق میں نماز کی تاخیر۔

نوع ششم بخفیف ترخیص، وہ ممنوعات جو بوقت مجبوری یا حاجت مباح قرار دئے گئے ہیں، مثلاً جس کوکلمہ کفر زبان سے کہنے پر مجبور کیا جائے اس کے لئے اس کے کہنے کا جائز ہونا، بھوک سے جان جانے کا اندیشہ ہوتو مجبور کے لئے مر دار کھانے کا جائز ہونا، '' اچھو'' کو دور کرنے کے لئے شراب پینا، اور ڈھیلے سے استنجا کرنے والے کے لئے پاخانہ کے باقی رہنے کے باوجود نماز کی اجازت ہے<sup>(1)</sup>۔ سیوطی نے کہا: علائی نے ایک ساتویں نوع کا اضافہ کیا ہے، اور

تيسير ۵۹-۷۴

۱) د یکھنے: قواعدالا حکام لابن عبدالسلام ۲/۲، الاشباہ والنظائرللسيوطی رص ۸۲، فتح الغفارلابن خيم ۲/۰۷ -

-121-

تيسير ۸۴-۹۴

شریعت نے معاملات میں تخفیف و سہولت پیدا کرتے ہوئے خریدو فروخت کرنے والوں کے در میان سے ضرر کو دور کرنے کے لئے '' خیار مجلس'' کوجائز قرار دیا ہے۔ خریدار کے لئے ندامت کو دور کرنے کی خاطر خیار شرط کی اجازت دمی ہے، خریدار پر آنے والے ضرر کو دور کرنے کے لئے عیب کے سبب واپس کرنا مشروع قرار دیا اگر خرید کی ہوئی چیز میں عیب ظاہر ہواور خریدار اس سے راضی نہ ہو۔ پہنا نچہ فریقین میں سے کسی پر ان عقو دکو لاز مہٰ میں کیا، کیو نکہ لزوم میں مشقت ہے جوان عقو د کے نہ کرنے کا سبب سے گا<sup>(1)</sup> ۔

حدود نافذ کرنے میں تیسیر: ۹ ۲۹ - حد کے سبب کا اقرار کرنے والے کو اشارہ یا اس سے واضح طریقہ سے اس سے رجوع کر لینے کی تلقین کرنا مستحب ہے تا کہ اس سے حد ل جائے <sup>(۲)</sup>، جیسے کہ حضور علیق نے حضرت ماعز کے ساتھ کیا، آپ علیق نے ان سے فرمایا: "لعلک قبلت، أو غمزت، او نظرت''<sup>(۳)</sup> (شایدتم نے بوسہ لیا ہو، چھود یا ہو، یاد کھ لیا ہو)۔ اللہ تعالی نے گنا ہوں سے تو بہ کرنا اور کفارہ ادا کرنا جائز قرار دیا تا کہ نگی اور جرج دور ہو، اور جرم وغلطی کا احساس مٹ جائے۔ شہر کی وجہ سے حدود کے ٹلنے کی مثال ہی ہے کہ اگر کسی کے پاس

- (۱) المغنى سر ۵۹۲،۵۸۶،۵۹۳
- (٢) جامع الاصول لابن الأثير ٢٠ ٢٥٩٨،٥٩٧
- (۳) حدیث: ''لعلک قبلت.....' کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۳۵/۱۲ طبع التلفیه) اور ابوداؤد (۶/۹۷۹۵، ۵۸۰ طبع عزت عبید دعاس) نے کی ہے۔

تمیمی صنبلی نے کہا: اگر قابل ستر عضو بھی کھل جائے اور بھی ڈھکا رہے تو اس پر اعادہ نہیں<sup>(1)</sup>۔ نظ جس کو ستر عورت کے لئے کپڑا نہ ملے اس کے لئے اس میں تخفیف ہے، اگر اس کو پاک چڑا یا پیڈل جائے جس کو شر مگاہ پر چپکا نا ممکن ہو یا گھاس ملے جس کو باندھنا ممکن ہوا ور وہ اس سے ستر عورت ممکن ہو یا گھاس کے لئے جائز ہے، اور مذکورہ صورت کے ساتھ اس کی نماز صحیح ہے، اور اگر اس کو نجس کپڑا ملے تو اس میں اس کے لئے نما ز جائز ہے اور نظ ہو کرنہ پڑ ھے، اس میں اختلاف ہے<sup>(1)</sup> ۔

اگر لیحض شرمگاہ چھپانے کی چیز نہ ملے تو مخصوص اعضاء کو چھپالے، اس لئے کہ وہ دونوں زیادہ قتیح ہیں اور ان کو چھپانا زیادہ ضروری ہے، اگر دونوں میں سے صرف ایک کو چھپانے کے بفتر رملے توجس کو چاہے چھپالے (کس کو چھپانا اولی ہے روختلف فیہ ہے) اور بر ہند ہونا ترک جماعت کے لئے عذر ہے، کیکن نماز کے صحیح ہونے سے مانع نہیں اور بر ہند ہونے کی حالت میں تنہا نماز پڑھنا جماعت سے افضل ہے۔ اگر عورت کے بال چوتھائی سے کم یا ران چوتھائی سے کم یا اس کا پیٹے چوتھائی سے کم کھل جائے تو نماز باطل نہیں ہوگی ، بیا اس کے لئے تخفیف ہے، یہ یعض فقہاء کے نزد یک ہے<sup>(س)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح: ''عورة '' میں دیکھی جائے۔

معاملات میں تیسیر: ۴۸ – عبادات وحدود کی طرح معاملات میں پچھیتیسیر ہے۔

- (۱) فتح القد یرار ۲۶۰، بدایة الجعتبد ار ۹۹، المجموع ۳۷ ۱۵۵، المغنی ار ۵۷۷-۱۸۰۰ نیل الاوطار ۲۲ ۳۷-
  - (۲) المغنیار ۵۹۳٬۵۹۳\_
- (۳) الجموع ۳۷ر ۱۸۷، المغنی لابن قدامه ار ۵۹۵، ۵۹۲، ۱۰۲، ۲۰۲، حاشیة. الدسوقی ار ۲۲۱\_

کاخون بہا ہو، جیسا کہ حضرت عمر اور حضرت علی کا قول مروی ہے، اور ان دونوں سے سی نے اختلاف نہیں کیا ہے۔ نیز عاقلہ کے لئے بیتخفیف ہے کہ اگر ان میں سے کوئی سال گزرنے سے قبل مرجائے یا فقیر ہوجائے یا مجنون ہوجائے تو اس پر سچھلا زم نہیں<sup>(1)</sup>۔ اس کی تفصیل اصطلاح '' دیت' میں ہے۔

نوع سوم: مكلّف كى الي لئے اوردوسر \_ كے لئے تيسير: اول: مكلّف كى الي لئے عبادات ميں تيسير: الا- نبى كريم نے ہدايت دى ہے كہ انسان نوافل اور اختيارى فرائض مثلاً سفر ميں روزہ ركھنے ميں، آسان كو اختياركرے، فرمان نبوى ہے:"عليكم ما تطيقون من الأعمال فإن الله لا يمل حتى تملوا"<sup>(1)</sup> (ابنى طاقت كے بقدر اعمال كا انتمام كرو، اس لئے كہ اللہ نہيں اكراتا، تم ہى اكرا جاؤگ) نيز فر مايا: "إن هذا الدين متين فأو غل فيه برفق، ولا تبغضوا إلى أنفسكم عبادة الله، فإن المنبت لا أرضا قطع ولا ظهر ا أبقى" <sup>(1)</sup> (بلاشبد ين پخت ہے، اس ميں زمى كے ساتھ داخل ہو، اپ لئے اللہ كى عبادت الله، فإن المنبت لا أرضا قطع ولا ظهر ا أبقى" <sup>(1)</sup>

- (۱) المغنى ۲۷ ۲۷٬۲۷۱، کشاف القناع ۲۷ ۲۴ -
- (۲) حدیث: "علیکم ما تطیقون من الأعمال فإن الله لایمل حتی تملوا" کی روایت بخاری (۳۷/۳ طبع التلفیه) نے کی ہے۔
  (۳) حدیث: "إن هذا الدین....." کی تخریخ حاشیه ۲۰ میں گذر چکی ہے۔

ہیوی سمجھ کر جماع کر لےتواس پر حدنہ ہوگی اور وہ گنہ گارنہیں ہوگا ،اس لئے کہاس کاعذر ثابت ہے، البتۃ اس پر جو حقوق العباد سے متعلق ہے وہ واجب ہوگا اور وہ یہاں مہر مثل ہے۔ اس کی تفصیل اصطلاح'' حدود''میں ہے۔

دیت (خون بہا) میں تخفیف: • ۵- غلطی سے جرم کرنے والے کے لئے شریعت نے میتخفیف کی ہے کہ قصاص کے بدلہ دیت واجب کیا ہے، پھر دیت کو'' عاقلہ'' پر واجب کیا، اور مجرم (مردہو یاعورت) کا عاقلہ نسب کے لحاظ سے اس کے مردعصبہ مثلاً باپ، بیٹے، بھائی (ماں شریک کے علاوہ) اور ان کے بیٹے، چچااور آزاد کرنے والا ہیں۔

ال لئے کہ حضرت عمرو بن شعیب اپنے والد سے اور وہ اپنے داوا سے روایت کرتے ہیں: ''أن رسول الله عَلَيْكِنْهُ قضی أن يعقل عن المرأة عصبتها من كانوا، ولا يرثون منها إلا مافضل عن ورثها''<sup>(1)</sup> (رسول الله عَلَيْكَةُ نے فيصله فرمايا كه عورت كى طرف سے ديت ال كے عصبه ادا كريں گے جو بھى ہوں، اور وہ ال عورت كے وارث نہ ہول گے إلا يہ كہ اصحاب فرائض كو د كر جو باقى في جائے)۔

جس طرح مجرم کے لئے یہ تحفیف ہے کہ خون بہا عاقلہ ادا کرتے ہیں، اسی طرح '' عاقلہ' کے لئے یہ تحفیف ہے کہ شبہ عمد کی دیت میں شارع نے اجازت دی ہے کہ وہ تین سال میں ادا کی جائے ہر سال کے اخیر میں ایک تہائی ادا کی جائے ، بشرطیکہ کمل دیت واجب ہو، مثلاً جان

(۱) بدایة الجتبد ۲۷۷۷۷ می المغنی ۲۷۷۲۷۷۷ ۲۷، کشاف القناع ۲۷۴۷۶ ۲۹۰ حدیث: "قضی أن یعقل....." کی روایت ابوداؤد (۱۹۱/۴، ۱۹۹۴ طبع عزت عبید دعاس)، نسائی (۸/ ۲۳ طبع مکتب المطبو عات الإسلامیه)، ابن ماجه (۲/ ۸۴۴ طبع عیسی الحلمی) اوراحمه (۱۲/ ۲۳ طبع دارالمعارف) نے کی ہے، احمد شاکرنے کہا: اس کی اساد صبح ہے۔

مشقت نہ لادے، جب تک دل لگےعبادت کرے اور اگر خلاف عادت مشقت ہوجائے تو آرام کرے، حدیث پاک میں ہے: ''أن النبي عَلَيْكُ دخل المسجد، وحبل مربوط بين ساريتين، فقال: ما هذا؟ قالوا: حبل لزينب، تصلى فإذا كسلت أو فترت أمسكت به فقال عَلَن حلوه، ليصل أحدكم نشاطه فإذا كسل أو فتو قعد "() (حضور عليه مسجد مين تشريف لائ، ایک رسی دوستونوں کے بچ میں بندھی ہوئی تھی، آپ نے فرمایا: بیہ کیا ہے؟ لوگوں نے کہا: بیرزینب کی رسی ہے، نماز پڑھتی ہیں اور جب سستی ہوتی ہے یا تھک جاتی ہیں تو اس کو پکڑ کیتی ہیں، آپ سلالیہ عایشہ نے فرمایا: اس کوکھول دو،تم میں سے ہر شخص کو چاہئے کہ جب تك دل لگے،نماز پڑھے،اور جب ستى يا تكان، يوتو بيٹھ جائے)۔ دوسری حدیث میں ہے: حضور علی سفر میں تھے، آپ نے د يکھا که بھیڑ ہے، اور ايک آدمي پر سابد کيا گيا ہے، آپ علي ا دريافت فرمايا: تولوگوں في عرض كيا: روزه دار بي، آب في فرمايا: "ليس من البر الصوم في السفر" (سفر مي روزه ركها نيكي نہیں)،اس کی نشر تکے یوں کی گئی ہے کہاس سے مراد دہ څخص ہے جس کی مشقت اس حالت میں پہنچ جائے، اور روز ہ نہ توڑے، حضور سلالیہ نے ہدایت فرمائی ہے کہ پابندی کے ساتھ کچھ نوافل ادا کر کے ثواب حاصل کرنا بہتر ہے، اس سے کہ آ دمی کسی وقت اپنے او پر پختی کرےاور کسی وقت ڈھیلا پڑ جائے، فرمان نبوی ہے:''اُحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل''<sup>(٣)</sup> (الله کے يہاں سب (۱) حدیث: "حلوه، لیصل أحدكم نشاطه ..... كل روایت بخارى (ق الباري ٣٦/٣ سطيع الشلفيه) نے کی ہے۔

(۲) حديث: "ليس من البو الصوم في المسفو" كى روايت بخارى
 (فق البارى ٢/ ١٨٣ طبع السلفيه) اور مسلم (٢/ ٢٨ ٢ طبع عيسى الحلمى)
 ن كى ہے۔
 (٣) الموافقات ٢/ ٢٣٠١- ٢

بو حمته<sup>(1)</sup> (صحيح عمل كرو، مياندروى اختيار كرو، خوش خبرى لو، اس لئ كركسى كواس كاعمل جنت مين نهيس لے جائ كا، لوگوں نے يو چھا: اور آپ كو بھى نہيس اے اللہ كر رسول عليك ؟ آپ عليك في فرمايا: مجھے بھى نہيس، مگر مير كمه اللہ تعالى اپنى رحمت سے مجھ كو ڈھانپ لے) آپ نے صوم وصال سے منع فرمايا، كيونكه اس ميں مشقت ہے، فرمايا:"لا تشددوا فيشدد الله عليكم، فإن قو ما شددوا فشدد الله عليهم فتلك بقاياهم في الصوامع " رُهُبانِيَّة ابُتَدَعُوُ هَا مَا كَتَبُنَاهَا عَلَيْهِمُ"<sup>(1)</sup> (تخق نه كرو كه اللہ تم پرختى كردى، ميركر جا گھروں ميں ان كے بقايا ميں، اور رہانيت كو انہوں نے خودا يجاد كرليا، ہم نے ان يروا جب نہيں كيا تھا)۔

ال باب میں اسر کا مطلب مین میں کہ کام ترک کردیا جائے، اور مستی برتی جائے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے متقیوں کی تعریف فرمائی ہے: ''إِنَّهُمُ كَانُوُا قَبُلَ ذٰلِكَ مُحْسِنِيُنَ كَانُوُا قَلِيُلًا مِنَ اللَّيُلِ مَا يَهُ جَعُوُنَ، وَبِالأَسْحَارِهُمُ يَسْتَغُفِرُوْنَ''<sup>(m)</sup> (بیتک میلوگ اس کے کمل کلوکار تھرات کوبہت کم سوتے تھاورا خیر شب میں استغفار کیا کرتے تھے)، بلکہ اس کا مطلب میہ ہے کہ انسان اپنے او پر

- (۱) حدیث: "سددوا وقاربوا وابشروا، فإنه لا یدخل أحدا الجنة عمله، قالوا ولا أنت یا رسول الله؟ قال: ولا أنا إلا أن یتغمدني الله بمغفرة ورحمة" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۱ ۲۹۴ طبح السلفیه) اور سلم (۲۹/ ۱۰/۱۰/۱۲ طبع عیسی الحلبی) نے کی ہے۔
- (۲) سورة حديد ۲۷-حديث: "نهى عن الوصال في الصوم لما فيه من المشقة، وقال: حديث: "نهى عن الوصال في الصوم لما فيه من المشقة، وقال: لا تشددوا فيشدد الله..... كى روايت ابوداؤد (۲۰۹/۵ طبح عزت عبيد دعاس) نى كى ب، الس كى سند مي سعيد بن عبدالرحن بن ابوالعجار ب، عبيد دعاس) نى كى ب، الس كى سند مي سعيد بن عبدالرحن بن ابوالعجار ب، حافظ ابن جمر نے تقريب المتبذ يب مي كها: مقبول ب ( تقريب المتبذ يب رص ۲۳ طبح دارالرشيد) -
  - (۳) سورهٔ ذاریات / ۱۹،۷

جائے تواپنے اہل کے لئے اور اگراپنے اہل سے پُی جائے تواپنے رشتہ دار کے لئے ، اور اگر اس سے پُی جائے تو پھر ادھر اُدھر خرچ کرو)۔

یہی تھم مال کے علاوہ کا ہے، حضرت سلمان فارس نے حضرت ابوالدرداء سے کہا تھا: تمہارے رب کاتم پر حق ہے، تمہارے اہل کاتم پر حق ہے، تمہاری ذات کاتم پر حق ہے، ہر حق دارکو اس کا حق دو، حضرت ابوالدرداء نے اس کا ذکر حضور علیظی سے کیا تو آپ نے فرمایا: ''صدق سلمان ''<sup>(1)</sup> (سلمان نے تیج کہا)، اور حدیث میں سیجھ بو جھ ریجھ ہے کہا پنی زندگی میں زمی اختیار کرے)۔

شبهات سے اجتناب اور تقو ی اختیار کرنے کی مشقت: سا ۵- پچولوگ شبهات سے بچنے اور تقو ی کی پابندی کرنے کے لئے اپنے او پر تختی کرتے ہیں، شاطبی نے کہا: اس میں کوئی کلام نہیں کہ تقوی بذات خود دشوار ہے، اسی طرح اس میں بھی کوئی اشکال نہیں کہ تقوی کی پابندی سخت ہے<sup>(۳)</sup> اور حدیث میں ہے: ''ان الحلال ہیں وإن الحر ام ہین، و ہینھما مشتبھات لا یعلمھن کشیر

- = عیسی کتلبی )نے کی ہے۔
- (۱) حدیث: "صدق سلمان" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱۰ ۸۳۴ طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔
- (۲) حديث: "من فقه الوجل دفقه في معيشته" كى روايت احمد (۵/ ١٩٩ طبع الممكتب الإسلامى) اورابن عدى نے اكامل (۳۷ – ١٩٧ طبع دار الفكر) نے كى ہے، ابن عدى نے اس كوضعيف كہا ہے، يتمى نے كہا: اس ميں ابوبكر بن ابومريم بيں جن كو" اختلاط" ہوگيا تھا (مجمع الزوائد ۲۰ ۲ م) طبع دار الكتاب العربى)، اور مناوى نے فيض القد ير (۲/ ۲۱ طبع المكتبة التجاريه) ميں اس كو ضعيف قرار ديا ہے۔
  - (٣) الموافقات الزاما، نيزد يكيَّ: اغاثة اللهفان لا بن القيم الرساما ..

سے پیاراعمل وہ ہے جو ہمیشہ ہوا گر چیتھوڑا ہو )۔

دوم: دینوی امور میں انسان کی اپنے لئے تیسیر: ۲۵ - مناسب نہیں کہ انسان امور زندگی میں اپنے لئے تنگی پیدا کرے، اور یہ بھی نہیں تبحھنا چاہئے کہ تنگی پیدا کرنا زہد ہے یا تقرب الی اللہ ہے، بلکہ اگر حلال راہ سے مال حاصل کرے اور اس کو اپنے لئے حلال جگہ کھانے یا پینے یار ہائش میں صرف کر یو اس پر اس کو تو اب ملی کا اگر بقدر ضرورت ہو، اسی طرح اگر اس سے زیادہ ہو اور اس کا مقصد طاعت خداوندی کے لئے طاقت حاصل کرنا ہو تو بھی تو اب ملے گا، بشر طیکہ اسراف اور میش پر تی کی حد تک نہ پہنچہ

فرمان بارى ہے: ''قُلُ مَنُ حَوَّمَ زينة اللَّهِ الَّتِي أَخُوَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلُ هِيَ لِلَّذِيْنَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنُيَا خَالِصَةً يَوُمَ الْقِيَامَةِ ''<sup>(1)</sup> (آپ كَتَبَ اللَّدكى زينت كوجواس نے اپنے بندوں كے لئے بنائى ہے كس نے حرام كرديا ہے اور كھانے كى پاكيزہ چيزوں كو؟ آپ كہدد يحتے يداشياء ايمان والوں كے لئے دنيا كى زندگى ميں ميں (اور) قيامت كے دن تو خالص (انہى كے لئے ہے)، اور حديث ميں ہے: ''ابدأ بنفسك فتصدق عليها، فإن فضل شيء فلاُ هلك، فإن فضل عن أهلك شيء فلدي قرابتك، فإن فضل عن ذي قرابتك شيء فهكذا وهكذا ''<sup>(1)</sup> (اپنى ذات سے شروع كرو، اس پر خرچ كرو، اگر خ

- = حدیث:''أحب الأعمال......'' کی روایت بخاری (فتّح الباری•۱۷۶۳) طبع السّلفیہ) اور مسلم (۱۱/۱۵ طبع عیسی الحکسی ) نے حضرت عا نَشْرٌ سے کی ہے۔
  - (۱) سورهٔ اعراف ۱۳۲۷
- (۲) حديث: "ابدأ بنفسك فتصدق عليها، فإن فضل شيء فلأهلك
  فإن فضل عن أهلك شيء فلذى قرابتك، فإن فضل عن ذي
  قرابتك شيء فهكذا وهكذا" كى روايت معلم (۲۹۲،۲۹۲ طبح

تيسير ۵۲-۵۳

لئے جن سے اس کا تعلق یا معاملہ ہے جتی الا مکان تیسیر کر لیکن کسی شرعی حکم کی خلاف ورزی نہ کرے، فرمان باری ہے: ''وَاعْبُدُوُ اللَّهُ وَلَا تُشُرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَّبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَّبِذِي الْقُرْبِي وَالْيَتَامِى وَالْمَسَاكِيْنِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرُبِي وَالْجَارِ الْجُنُب وَالصَّاحِبِ بِالُجَنُبِ وَابُنِ السَّبِيُلِ وَمَا مَلَكَتُ أَيُمَانُكُمُ " (الله کی عبادت کرواورکسی چیز کواس کا شریک نه کرواورحسن سلوک رکھو والدین کے ساتھ اور قرابت داروں کے ساتھ اور تیموں اور مسکینوں اوریاس والے پڑ وتی اور دور والے پڑ وتی اور ہم مجلس اور راہ گیر کے ساتھاور جوتمہاری ملکیت میں ہے اس کے ساتھ )،احسان وہ آسانی پیدا کرنا ہے جہاں ممکن ہو، نیز فرمان نبوی ہے: "من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن ستر مسلما ستر الله عليه في الدنيا والآخرة،ومن يسر على معسر يسر الله عليه في الدنيا والآخرة والله في عون العبد ماكان العبد في عون أخيه،''<sup>(۲)</sup> (جۇخص<sup>ك</sup>سى مۇمن سے دنيا كى ايك تختى دوركر بےگا،تواللد تعالیٰ اس سے قیامت کے دن کی ایک پختی دور کرے گا، جو شخص کسی مسلمان کاعیب ڈھانگے گاتواللہ تعالٰی د نیااور آخرت میں اس کاعیب دْ هائلےگا،جوکسی مفلس برآسانی پیدا کرےگا،اللہ تعالی دنیاوآ خرت میں اس کے لئے آسانی پیدا کر ہےگا،اور اللہ تعالیٰ بندے کی مدد میں رہےگا جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد میں رہےگا)۔ حضور علیق نے امور کی انجام دہی اور مسلمانوں کے ساتھ معاملہ کرنے میں نرمی برتنے کی تلقین فرمائی ہے، فرمان نبوی ہے: "إذا أراد الله بأهل بيت خيرا أدخل عليهم الرفق"<sup>(")</sup>

- (۱) سورهٔ نساء ۲۷\_
- (٣) حديث: "إذا أراد الله بأهل بيت خيرا أدخل عليهم الرفق ......

من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام"<sup>(1)</sup> (طلل واضح ہ، حرام واضح ہے اور دونوں کے نتی ميں بعض چيزيں شبکی ميں، جن کوبہت سے لوگ نہيں جانے لہذا جو شبہات سے بچ گا وہ اپند دين اور عزت کو بچالے گا، اور جو شبہات ميں پڑ جائے گا وہ حرام ميں پڑ جائے گا)، اور فرمان نبوی ہے: ''دع مايريبک إلى ما لا ير يبک،'<sup>(1)</sup> (جس ميں شک ہواں کو چھوڑ کر غير مشکوک کو اختيار کرلو)، لہذ اتقوی کے طور پر ترک شبہات شرعاً مطلوب ہے بشرطيکہ نتگی اور حرج کے دائرہ سے خارج ہو، ليکن اگر تقوی ميں مكلف کے لئے خلاف عادت حرج و مشقت ہوتو ساقط ہے، جيسا کہ ضرورت

ہاں میہ بتانا مناسب ہے کہ اکثر لوگوں کے لحاظ سے جس چیز میں خلاف عادت حرج ومشقت ہوتی ہے، وہی مشقت دوسر ےلوگوں کے نزدیک معمول کے مطابق ہوتی ہے، اسی وجہ سے اس امت کے اعلیٰ درجہ کے پر ہیزگارلوگ متازر ہے ہیں، اس لئے کہ ان کے لئے شبہات کا ترک کرنا دشوار نہ تھا<sup>(۳)</sup>۔

- حدیث: "إن الحلال بین والحرام بین، وبینهما مشتبهات لا یعلمهن کثیر من الناس.....، کیروایت بخاری (فتح الباری ۱۲۱۱ طبح السلفیه) اور سلم (۱۲۱۹/۳، ۱۲۱۰ طبع عیسی آگلی) نے کی ہے، الفاظ مسلم کے ہیں۔
- (۲) حدیث: "دع مایویک إلی ما لا یویک" کی روایت احمد (۱/۲۰۰ طبع المکتب الإسلامی) اورتر مذی (۲۹/۲۵۱۸ طبع مصطفی الحکنی) نے کی ہے، تر مذی نے کہا: حدیث مستصحیح ہے۔
  - (٣) جامع العلوم والحكم رص ٢٩، ٢٩، ١٠١٠

صلى أحدكم لنفسه، فليطول ماشاء "<sup>(1)</sup> (جبتم مي سكونى لوگول كونماز پڑھائے تو بكى نماز پڑھائے ، اس لئے كدان ميں كونى ناتوال ہوتا ہے ، كونى بيار ، توكونى بوڑھا، اور جبتم ميں سكونى كيلا اپنے لئے نماز پڑ ھتوجتنى چاہے لمى كرے) حضرت ابن مسعودى حديث ہے كہ: "أن رجلا قال : والله يا رسول الله إني لأتأخر عن صلاق الغداق من أجل فلان ، مما يطيل بنا، فما رأيت عن صلاق الغداق من أجل فلان ، مما يطيل بنا، فما رأيت إن منكم منفرين ، فأيكم ماصلى بالناس فليتجوز ، فإن فيهم رسول الله ع<sup>شيليل</sup> ، في موعظة أشد غضبا منه يومئذ، ثم قال : الضعيف ، والكبير ، وذاالحاجة "<sup>(1)</sup> (آيك آ دمى نے كها: يا صاحب نماز لمى كرتے ہيں ، تو ميں نے رسول اللہ ع<sup>شيلي</sup> كو بھا ، ما حب نماز لمى كرتے ہيں ، تو ميں نے رسول اللہ علي يو مؤلوں كو نو ميں يحولو كن تفركر نے والے ہيں ديكھو! تم ميں سے جوكونى لوگوں كو نماز پڑھا نے وہ بكى نماز پڑھا نے ، كونك ، يو كار ان ميں كونى اتواں ہوتا ہو ، نماز پڑھا نے وہ بكى نماز پڑھا نے ، كونك ان ميں كونى اتواں ہوتا ہو ، نماز پڑھا نے وہ بكى نماز پڑھا ہے ، كونك مان ميں كونى الوں كو نو كي بوڑھا اوركونى خرورت مند ، دي كونك مان ميں كونك ان مان ميں كونى ال كونى الوك ، كونى بوڑھا اوركونى خرورت مند ، ما ہى ہے ، كونك مان ميں كونى الوں كو

اس کا سبب بیہ ہے کہ حضرت ابلی ابن کعب اہل قباء کو نماز پڑھاتے تھے، انہوں نے ایک کمبی سورت شروع کی، ایک انصاری لڑ کا ان کے ساتھ نماز میں شریک ہوا اس نے بیسورت شروع کرتے سنا تو نماز سے نکل گیا، حضرت ابلی کو خصہ آیا وہ حضور علیق سے اس لڑکے کی شکایت کرنے آئے، اور لڑکا حضرت ابلی کی شکایت کرنے آیا، حضور علیق پھر آپ بہت خصہ ہوئے یہاں تک کہ خصہ کا اثر چہرہ پر ظاہر ہوگیا، پھر آپ

- (۱) حدیث: 'اذا صلی أحد کم بالناس فلیخف، فإن فیهم.....، ک روایت بخاری (فتخ الباری ۱۹۹/طبع السّلفیہ) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "ان منکم منفرین، فأیکم ما صلی بالناس..... کی روایت بخاری (فتح الباری ۲ / ۱۹۷، ۱۹۸ طبع السّلفیه) اور سلم (۱ / ۴ ۲۰ ۲۰ طبع عیسی الحلمی) نے حضرت ابومسعودانصاری سے کی ہے۔

(اللد تعالى جب سى گھر كولول كساتھ بھلائى چا ہتا ہے تو ان ميں زمى پيدا كرديتا ہے ) نيز فر مان نبوى ہے: "إن الد فق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه" <sup>(1)</sup> (جس چيز ميں نرى ہوتى ہے اس كومزين كرديتى ہے، اور جس چيز سے زمى نكل جاتى ہے، اسے معيوب بناديتى ہے )، نيز فر مان نبوى ہے: "من حروم الد فق يحرم الحير كله"<sup>(1)</sup> (جو نرى سے محروم كرديا جائے وہ ہر خير سے محروم ہوجائے گا)۔ سي اصل چند فقتى مسائل ميں ظاہر ہوتى ہے، ان ميں سے چند مسائل درج ذيل ميں:

امام کا نماز میں تخفیف کرنا: ۵۵ - شارع علیم نے لوگوں کے حالات کی رعایت اور ان کے لئے تیسیر کی خاطر نماز کے بعض ارکان میں تخفیف پیدا کی ہے، چنا نچہ اماموں کو علم ہے کہ نماز میں تخفیف کریں اور قراءت کمبی نہ کریں، یہ امرا ستحباب ہے، اس کی وجہ مقتد یوں کے الگ الگ حالات ہیں کہ ان میں کچھ کمزور، مریض اور بے بس ہوتے ہیں <sup>(۳)</sup>۔ ان لئے کہ حدیث میں ہے: ''اِذا صلی أحد کم بالناس فلی خفف، فإن فیھم الضعیف، والسقیم، والکہیر، واذا

- = کی روایت احمد (۲۱/۱ کے طبیع اکمکتب الاسلامی) نے کی ہے، میثمی نے کہا: احمد کے رجال صحیح کے رجال میں (مجمع الزوائد ۱۸۹ طبیع دارالکتاب العربی)، کے رجال صحیح کے رجال میں (مجمع الزوائد ۱۹/۸ طبیع دارالکتاب العربی)، مناوی نے بھی اس کو صحیح کہا ہے (فیض القد یرا / ۲۲۳ مطبع المکتبة التجاریہ)۔
- (۱) حديث:''إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، و لا ينز ع من شيء إلا شانه'' كيروايت مسلم(۳/ ۲۰۰۳،۲۰۰۴ طبع عيسي الحلبي) في كي ہے۔
- (۲) حدیث: "من یحوم الرفق یحوم الخیر کله" کی روایت مسلم (۳۸ ۲۰۰۳ طبیحیسی کحکیی)نے کی ہے۔
  - (۳) تحفة الاحوذي ۲۷/۷۷

ائمہ کے لئے تخفیف کرنا اجماعی امر اور علماء کے یہاں مستحب ومندوب ہے<sup>(1)</sup>، اس میں تفصیل ہے جس کو اصطلاح'' امامت' کے تحت دیکھا جائے۔ ای طرح امام کے لئے مناسب ہے کہ جمعہ کے خطبہ میں طویل نہ ہونے کی رعایت کرے، اس لئے کہ حدیث میں ہے:'ان طول صلاق الرجل وقصر خطبتہ مئنة من فقھہ فأطیلوا الصلاق وأقصروا الحطبة''<sup>(1)</sup> (آ دمی کا نماز کو لمبا کرنا اور خطبہ کو مختصر کرنا اس کے سمجھ دار ہونے کی نشانی ہے، لہذا تم نماز کو لمبی کیا کرو، اور خطبہ کو مختصر )۔

امام، والیان اور حکام کی رعایا کے ساتھ تیسیر اور زمی کرنا: ۲۵- حاکم جولوگوں پر اپنے احکام نافذ کرتا ہے، اور اس کی اطاعت لازم ہوتی ہے اس کے لئے مناسب ہے کہ لوگوں پر اس قدر بھاری مشقت نہ ڈالے جوان کے لئے گراں بار ہو، بیاس لئے تا کہ لوگ اس کی بات مان سیس، اور اس کے حکم کی ہمیشہ تعمیل کریں، اور اس کی مخالفت پر نہ اتر آئیں کہ خود اس کوتا دیکی کارروائی کرنے پر مجبور ہونا فشق علیہ ہم فاشقق علیہ، و من و لی من أمر أمتی شیئا فرفق بھم فار فق به''<sup>(m)</sup> (یا اللہ! جو کوئی میر کی اور جو کوئی معاملہ کا حاکم ہو پھر ان پر تختی کر اور جو کوئی میر کی اور جو کوئی میر کی امت کے سی معاملہ کا حاکم ہواور وہ ان پر زمی کر اور جو کوئی

- (۱) نیل الأوطار ۳۷۷۷ ـ
- (۲) المغنی لابن قدامه ۲/۸۰۳ ب حدیث: 'ان طول صلاة الرجل..... کی روایت مسلم (۲/ ۵۹۴ طبع عیسی الحکسی ) نے کی ہے۔
- (۳) حديث: "اللهم من ولى من أمر أمتي شيئا فشق عليهم، فاشقق عليه ومن ولى من أمر أمتي شيئا فرفق بهم فارفق به "كى روايت مسلم (۳/۸۵۸ طبعيسي أكلى ) فك ہے۔

سلیلی نے فرمایا: "إن منکم منفرین، فأیکم ما صلی بالناس علیتجوزفإن فیهم الضعیف والکبیر وذا الحاجة"<sup>(1)</sup> (تم میں سے کچھلوگ تنفر کرنے والے ہیں،تم میں سے جوکوئی لوگوں کونماز پڑھائے،ہلکی نماز پڑھائے، کیونکہ ان میں ناتواں بوڑ ہے اور ضرورت مند ہوتے ہیں)، حضرت معاد ؓ کی معروف حدیث بھی اتی معنی میں

تنخفیف سے مراد کمال کے ادنی درجہ پراکتفاء ہے،لہذا واجبات وسنن کی ادائیگی میں نہ تو اقل درجہ پراکتفاء کرے گا اور نہ ہی اکمل درجہ پر اور اگر مقتدی محدود ہوں اور نماز کمبی کرنے سے راضی ہوں تو جائز ہے، حضور علیق سے بعض روایات میں نماز کمبی کرنے کا واقعہ اسی پر حمول ہے<sup>(۲)</sup> ہ

كسى خاص تقاض اورحاد شت مناز مي تخفيف بحى مشروع ب، ال لئ كد حديث مي ب كدرسول الله علي الله عن فرمايا: "إني الأقوم في الصلاة أريد أن أطول فيها، فأسمع بكاء الصبي، فأتجوز فيصلا تي كراهية أن أشق على أمه" (") (مي نماز مي كم اموتا مول، الكولمي كرنا چا متا مول، في بحر الحكارونا سنا مول تو نماز كو فت كرد يتا مول، كيونكه مي ال كي مال كو تكليف مي د النا احجمان مي محمتا) -

- (۱) حدیث: "ان منکم منفرین فأیکم ماصلی بالناس فلیتجوز فإن فیهم الضعیف والکبیر وذا الحاجة "کی روایت بخاری (فتخ الباری ۲ / ۱۹۷، ۱۹۸ طبح التلفیه) اور مسلم (۱ / ۲۰ ۳ طبح عیسی الحلمی) نے ابو مسعود انصاری سے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "تطویل النبی ﷺ فی بعض ما أثر عنه..... کی روایت بخاری (فتح الباری۲/۲۲ طبع السلفیہ) نے کی ہے۔
- (٣) حديث: "إني لأقوم في الصلاة..... كل روايت بخارى (٢٠١/٢ طبع السّلفيه) في حضرت الوقنادة صاور مسلم (١/ ٣٣٣ طبع عليهي الحلبي) في حضرت انس مسلح بي من مالفاظ بخاري تح بين -

کرے، اوران کے ساتھ تختی نہ برتے بلکہ نرمی کا روبیداختیار کرے، کوئی ایسا کام نہ کرےجس سے حق سے دوری دنفرت ہو، بلکہ ان کی معلومات کی روشن میں نامعلوم چیزیں بتائے ،نرمی اور سہولت برتے ، ان کے لئے دشواری پیدا نہ کرے، نووی نے کہا: اس کو چاہئے کہ یوری کوشش ان کو مجھانے اوران کے ذہن کو قریب کرنے میں لگائے اوران کی رہنمائی کا خواہاں ہو، ہرایک کواس کی سمجھ بوجھ،اور حافظہ کے لحاظ سے شمجھائے، اتنا نہ بتائے کہ وہ برداشت نہ کر سکے، اور بلامشقت وہ جس کانخل کر سکتا ہوای سے کم بھی نہ بتائے ، ہرایک سے اس کی حیثیت اوراس کے فہم اور ہمت کے لحاظ سے مخاطب کرے۔ اس کی تائید حضرت موتی کے اس قول سے ہوتی ہے جوانہوں نے خْضر سے كها: "هَلُ أَتَّبَعُكَ عَلَى أَنُ تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِّمُتَ رُشُدًا" () ( كيامين آب كساتحده سكتا جول كه جوعكم مفيد آب كو سکھلایا گیا ہے اس میں ہے آپ مجھے بھی سکھادیں)، پھر فرمایا:" لَا تُوَاخِذُنِي بِمَا نَسِيْتُ وَلَا تُرُهِقُنِي مِنُ أَمُرِيُ عُسُرًا<sup>"(٢)</sup> ((موی نے )کہا میری بھول چوک پر گرفت نہ سیجئے اور میرے(اس) معاملہ میں مجھ پر تنگی نہ ڈالئے)، حضرت ابوموس اشعرى اور معاذبن جبل كويمن روانه كرتے ہوئ آپ نے جو وصيت کی اس میں بربھی کہا: ''بشرا ویسرا وعلما ولاتنفرا'' ('') (خوشی کی بات سناؤ، آسانی پیدا کرو ، علم سکھا ؤ، نفرت نہ دلاؤ) حضرت انس نے کہا: فرمان نبوی ہے: ''یسروا ولاتعسروا وسکنوا ولاتنفروا" <sup>(۴)</sup> ( آسانی کرو<sup>ی</sup>ختی نه کرو، آرام دو، نفرت نه دلا وَ) ۔ (۱) سورة كهف ۲۲\_

- (1) 200 80 (1) (1) 200 80 (1) (1) 200 80 (1) -
- (۳) حدیث: "بشرا ویسرا وعلما ولاتنفرا......" کی روایت <sup>بیہق</sup> (۳/۸۹۲ طبح دارالمع فہ) نے کی ہے،اصل حدیث صحیحین میں ہے۔
- (۴) حدیث: "یسروا ولا تعسروا و سکنوا ولا تنفروا" کی روایت بخاری (قتخ الباری ۱۰ /۵۲۴ طبح التلفیہ)اور سلم (۳۹/۹۹ ۳۱ طبع عیسی الحلبی ) نے کی ہے۔

ان پرزمی کر)۔ اگر ماتحتوں میں ناتواں بچہ اور عور تیں ہوں تو ان پر خصوصی نرمی کرے، حضوط یہ ایک سفر میں تھے کہ ہائلنے والے نے اونٹ کو تیز ہانکا، آپ یک نے فرمایا:"یا انجشہ ویحک بالقو اریر"<sup>(1)</sup> (انجشہ ! تیراناس ہو!! آ بگینوں کا خیال رکھو) لیعنی عورتوں کا۔

فوج کے امیر کا فرض ہے کہ رفقاء سفر کے ساتھ نرمی برتے ، ماور دی نے لکھا ہے کہ امیر پر سفر میں سات حقوق ہیں: اول: نرم رفتاری کے ساتھ لے چلے کہ کم زور آ دمی چل سکے، اور قومی تر آ دمی کی طاقت محفوظ رہے، بہت تیز رفقاری سے نہ چلے کہ کم زور ہلاک ہوجائے اور طاقتور کی طاقت ختم ہوجائے، مروی ہے کہ رسول اللہ علیق نے فرمایا: "المضعف أمير المر حب"<sup>(1)</sup> (کمزور آ دمی قافلہ کا امير ہو)، ليحن جس کی سواری کا جانور کمزور ہولوگ اسی کی رفتار سے چلیں، اور ج کے امير کے بارے ميں بھی اساہی لکھا گھا ہے <sup>(س)</sup> ہ

- معلمین اور مبلغین کا مخاطبین کے لئے نیسیراورنرمی کرنا: ۵۷-معلم دہلغ کے لئے مستحب ہے کہ لوگوں کے ساتھ زمی کا برتا ؤ
- (۱) حدیث: "یا أنجشة ویحک بالقواریو...... کی روایت بخاری (فَتْ الباری ۱۰ / ۵۹۳ طبع السّلفیه) اور مسلم (۱۸۱۱/۱۸، ۱۸۱۲ طبع عیسی الحلمی) نے کی ہے۔
- (۲) حدیث: "المصنعف أمیر الرکب" ان الفاظ کے ساتھ بیروایت ہمیں
  نہیں ملی، البتہ ان الفاظ کے ساتھ موجود ہے: "اقتلد بأضعفهم، واتخذ موذنا لایأ خلا علی أذانه أجرا" (اپنے میں سے کمزور کی اتباع کرواور الیا مؤذنا لایأ خلا علی أذانه أجرا" (اپنے میں سے کمزور کی اتباع کرواور الیا مؤذنا لایأ خلا علی أذان پر اجرت نہ لے) جس کی روایت ابوداؤد (ار ۳۲ سطیع عزت عبید دعاس) نے کی ہے، اور تر مذی (ار ۴۰۹، ۲۰۱۰)
  میں اس حدیث کے لئے ایک شاہد ہے، تر مذی نے کہا: حسن صحیح ہے، اور حاکم (ار ۲۰۱۰ طیع دارالکتاب العربی) نے اس کی روایت کی ہے اور کہا: مسلم کی شرط پر صحیح ہے، ذہنی نے اس کی روایت کی ہے۔ (۲)
  ۳) الأ حکام السلطان پر من ۲۰۰۵۔

تيسير ۵۸–۵۹

ایک مفتی کا ہوتا ہے<sup>(1)</sup>۔ دوسری طرف مفتی کو بیش نہیں کہ صحیح شرعی راہ ہوتے ہوئے مستفتی کو حرج اور سختی والا فتوی دے، جصاص نے '' احکام القرآن' میں حرج اللہ لیکھ میں حکوم جو سنگ (اللہ نہیں چاہتا کہ تہمارے او پر کوئی تنگی ڈالے) پر گفتگو کرتے ہوتے کہا ہے: چونکہ '' حرج '''تگی ہے، اور اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف سے ہم پر حرج پیدا کرنے '' حرج '''تگی ہے، اور اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف سے ہم پر حرج پیدا کرنے کے ارادہ کی نفی کی ہے، اس لئے ہر مختلف فیہ منقول احکام میں حرج کی نئی اور وسعت و مخبائش کے ثابت کرنے کے لئے آیت کے ظاہر سے معتبر عالم کی طرف سے ، اور ایسی رائے کا قائل ہونا جس میں حرج و تکی ہو، ظاہر آیت اس کے خلاف دلیل ہے، سفیان ثوری نے کہا. علم کا اندازہ تو کی بات ہے تو دو تو ہر کوئی کر ناجا نتا ہے ('')۔ کی بات ہے تو دو تو ہر کوئی کر ناجا نتا ہے ('')۔ کر اختی اس کہ میں میں نہ روی کر کہا ہوں کے ایک کر کر کہ ہوتا ہے، جہاں تک تو تکی ہو، کی بات ہے تو دو تو ہر کوئی کر ناجا تا ہے ('')۔

- (٢) سورة مائده ٢-
- (٣) احكام القرآن ٣٩١/٢ مفة الفتوى لابن حمدان-

فتوى ميں تيسير: ۵۸ - مفتی کے لئے ضروری ہے کہ دریافت کرنے والوں کے حالات کی رعایت کرے،جش څخص پرختی اختیار کرنے اور تشد داورخود کوبے جاتھانے کا غلبہ ہواس کواپیا فتوی دےجس میں امید دلائی گئی ہو، ترغیب ہو، ترخیص ہو، گنجائش والافتو ی ہو، اور یہ بتائے کہ تھوڑا مل کافی ہےا گریہا خلاص اوضح ہو، اورجس شخص پر لا پر داہی ، کاہل اور دین سے آ زادی کا غلبہ ہواس کواپیا فتوی دےجس میں ترہیب وتخویف اور زجر وتو پنج ہو، جبیبا کہ طبیب اس مریض کے ساتھ معاملہ کرتا ہےجس کا مرض اس کو حداعتدال سے ہٹا چکا ہو<sup>(1)</sup>، اس کے ساتھ ہی مفتی اپنی طرف سے سی شرعی تکم کونہیں بد لےگا ،اس کافتوی شرعی دلیلوں اور اصول افتاء کے مطابق ہونا چاہئے ،جیسا کہ اصول فقہ میں مذکور ہے، امام نو وی نے کہا: اگر مفتی مصلحت شمجھے تو عامی کواپیافتوی دے سکتا ہےجس میں پختی ہے حالانکہ وہ اس کے ظاہر کا معتقد نہیں اور اس میں وہ کوئی تاویل کرتا ہے، ایسا کرنا جائز ہے، تا کہ عام لوگوں کے لئے زجروتو بیخ ہواور ان لوگوں کے لئے بھی جن میں دین داری اورانسانیت کم ہے<sup>(۲)</sup>۔

اگرفتوی دلیل کے مطابق نہ ہو، بلکہ اس نے غیر ثقہ سے منقول رخصت والافتوی دیا ہے تو بیر خصت پیندی ا تباع ہوی و ہوس پر ستی ہے، جومنوع ہے، علماء کا کسی مسلہ میں اختلاف اس بات کی دلیل نہیں کہ اس کو شنف طریقہ پر انجام دینا جائز ہو۔

شاطبی نے کہا: فقیہ کے لئے حلال نہیں کہ محض خواہش اور اغراض پر ستی کے سبب بلاا جتہا دسی قول کوا ختیار کرے یا کسی کواس کا فتو کی دے، مختلف اقوال کی صورت میں مقلد کا فریضہ وہی ہے جو

- (۱) الموافقات للشاطبي ۲/۲۱،۱۲۱ ـ
- (۲) المجموع للنو دى ار ۵، شائع كرده نيرالد شقى۔

خَبِيُوًا"<sup>(1)</sup> (اور اگر سی عورت کو اینے شوہر کی طرف سے زیادتی یاب التفاقی کا اندیشہ ہوتو اس میں ان کے لئے کوئی مضا نقہ نہیں کہ دونوں آپس میں ایک خاص طریق پر صلح کر لیں، سلح (بہر حال) بہتر ہے اور طبیعتوں میں تو جن ہوتا ہی ہے اور اگر تم حسن سلوک رکھواور تقوی اختیار کئے ہوتو جو کچھتم کرتے ہواں للہ بیتک اس کی خبر رکھتا ہے)۔

یرشتۂ از دواجیت قائم رہنے کی حالت کا حکم ہے، اسی طرح اس کے ختم ہونے کے بعد کا حکم ہے، فرمان باری ہے: ''وَإِنْ طَلَّقُتُمُوْهُنَّ مِنُ قَبُّلِ أَنُ تَمَسُّوُهُنَّ وَقَدُ فَرَضُتُمُ لَهُنَّ فَرِيْصَةً فَنِصُفُ مَافَرَضُتُمُ إِلَّا أَنُ يَعُفُونَ أَوُ يَعُفُو الَّذِي بِيَدِه عُقْدَةُ النِّحَاح وَ أَنُ تَعُفُوا أَقُرَبُ لِلتَقُولی وَلَا تَنْسَوُ الفَصَلَ بَيْنَكُم، إِنَّ اللَّه بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيرٌ ''<sup>(1)</sup> (اور اگرتم نے انہیں طلاق دے دی ہے قبل اس کے کہ انہیں ہاتھ لگا یہ لیکن اس کے لئے ہے، بجز اس صورت کے کہ (یا تو) وہ عورتیں خود معاف کر دیں یا وہ (اپناخت) معاف کرد وتو ہے بہت ہی قرین تقوی ہے اور آگرتم اپناخت) معاف کردوتو ہے ہوتہ ہی تک ہو تقوی ہے اور آگرتم کا خوب دیکھنے والا ہے)۔

مقروض سے مطالبہ کرنے میں تیسیر: ۲۰ - شریعت نے اجازت دی ہے کہ حق داردوسرے سے اپنے حق کا مطالبہ کرے، اور اگر قرض دار ٹال مٹول کرے یعنی اس کے پاس موجود رہے لیکن ادا کرنے سے گریز کررہا ہے، تو وہ مطالبہ میں تختی موجود رہے لیکن ادا کرنے سے گریز کررہا ہے، تو وہ مطالبہ میں تختی (۱) سورہ نیاء ۲۳۷۔ (۲) سورہ نیقر ۲۳۷۰۔ وَإِمَائِكُمُ إِنَّ يَّكُونُوُا فُقَرَاءً يُغْنِفِمُ اللَّهُ مِنُ فَضُلِهِ"<sup>(1)</sup> (اورتم ایپ بنا حول کا نکاح کرواور تنهار نظام اور باند یول میں جو اس کر لیحنی نکاح ک) لائق ہوں ان کا بھی اگر یوگ مفلس ہوں گے تو اللہ ایپ فضل سے انہیں غنی کرد کا)، نیز فرمان نبوی ہے: 'ان من یمن المرأة تیسیر خطبتها، و تیسیر صداقها"<sup>(1)</sup> (عورت کے بابر کت ہونے کی نشانی ہیہ کہ اس کو پیغام دینا آسان ہو، اس کا مہر آسان ہو)، نیز مروی ہے کہ آپ عقیقی نے فرما یا: ''ان من أعظم النساء بو کة أيسوهن مؤنة"<sup>(1)</sup> (سب سے عورتوں کے مہر کو بہت مت بڑھاؤ، اس لئے کہ اگر میہ چیز دنیا میں اللہ عقیقی سے زائر مہر رکھنا سنت ہے۔

اسی طرح اللد تعالی نے میاں بیوی کودستور کے موافق رہن سہن اختیار کرنے ، ایک دوسرے کے حقوق پورا کرنے اور خود اپنے حق کے لئے حریصانہ اصرار ترک کرنے کی ہدایت فرمانی ہے، تاکہ دونوں کی زندگی آسانی وخوشگواری کے ساتھ بسر ہو، فرمان باری ہے: ''وَإِنِ امُوَأَةٌ خَافَتُ مِنُ بَعْلِهَا نُشُوُزًا أَوُ إِعُواضاً فَلَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا الشُّحَ وَإِنُ تُحْسِنُوُا وَتَتَّقُوُا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعُمَلُوُنَ

- (۱) سورهٔ نور ۲۳
- (۲) حدیث: 'إن من يمن المرأة تيسير خطبتها وتيسير صداقها...... کی روايت احمد (۲/۷۷ طبع المکتب الإسلامی) اور حاکم (۱۸۱/۲ طبع دارالکتاب العربی) نے کی ہے، حاکم نے کہا: حدیث سلم کی شرط پر صبح ہے، ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔
- (۳) حدیث:''اِن من أعظم النساء بر کة أیسر هن مؤنة'' کی روایت بیهق (۲۳۵۶۷ طبح دارالمعرفه )اورحاکم (۲۸/۲ اطبع دارالکتاب العربی ) نے کی ہے،حاکم نے کہا:مسلم کی شرط پر صحیح ہے،ذہبی نے اس سے اتفاق کیا ہے۔

سمحا إذا باع، وإذا اشترى، وإذا اقتضى "<sup>(1)</sup> (الله تعالیٰ ال شخص پررتم کرے جو بیچتے ، ترید تے اور مطالبہ کرتے وقت زمی کا برتا وَکرے) حتی که خواہ دین ظلم وزیادتی کے سبب ، تی کیوں نہ ہوا ہو، اس لئے کہ فرمان باری ہے: " تحتِبَ عَلَيْکُمُ الْقِصَاصُ فِيُ ہو، اس لئے کہ فرمان باری ہے: " تحتِبَ عَلَيْکُمُ الْقِصَاصُ فِي القَتُلٰى ... فَمَنُ عُفِي لَهُ مَنُ أَخِيْهِ شَيْءٌ فَاتَبًا عُ بِالْمَعُرُوُ فِ وَأَذَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ "<sup>(1)</sup> (تم پر مقتولوں کے باب میں قصاص فرض کردیا گیا ہے .... اس کے فریق مقابل کی طرف سے کچھ معافی حاصل ہوجا نے سو مطالبہ معقول (اور) طریق پر کرنا چا ہے اور مطالبہ کواس (فریق) کے پاس خوبی سے پنچاد ینا چا ہے)۔ فرمان باری: "فَاتِبًا عُ بِالْمَعُرُو فِ " میں اس بات کا علم ہے کہ مطالبہ مذکورہ بالا طریقہ پر ہونا چا ہے، تفصیل کے لئے دیکھنے: اصطلاح" اعسار'۔

شریک اور ساتھی کے ساتھ تیسیر: ۱۲ - اللہ تعالیٰ نے ''الصاحب بالجنب'' کے ساتھ حسن سلوک کا عظم دیا ہے، اور اس سے مراد وہ ہے جو تمہارا شریک سفر یا رفیق کار وغیرہ ہو، اور اس کے ساتھ حسن سلوک میہ ہے کہ اس پر تحقق نہ کی جائے اور حسب ضرورت اس کا تعاون کیا جائے، ربیعہ بن ابی عبدالرحمٰن نے کہا: سفر میں احسان میہ ہے کہ تو شہ کو خرچ کیا جائے، جھگڑا نہ ہو، اللہ کی ناراضگی سے ہٹ کر بنسی مذاق خوب ہو<sup>( س)</sup>۔ جہاد کے تعلق سے حضور علیک سے مروک ہے: ''فاما من ابتغی

کرسکتا ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''لی الواجد یحل عرضہ و عقوبتہ''<sup>(1)</sup> (مال دار قرض اداکرنے میں تاخیر کرتو اس کو بے عزت کرنا اور سزادینا درست ہے)۔

اگر مقروض تنگی میں ہو، فی الحال ادا نہ کر سکے، مثلاً اس کا مال غائب ہے، یا اس کو کھانے پینے وغیرہ کی ضرورت ہے، اور مال کی ادائیگی میں تاخیر کرتے شریعت نے قرض خواہ کے لئے اس پر آسانی کرنے کومندوب قراردیا ہے کہکن اگر ظاہر ہوجائے کہ دہ مفلس ہے، ادائیگی کے قابل نہیں تو مہلت دینا واجب ہے، اس کئے کہ فرمان بارى -: "وَإِنْ كَانَ ذُوْعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إلى مَيْسَرَةٍ (() () اگر تنگ دست ہے تو اس کے لئے آ سودہ حالی تک مہلت ہے)، فرمان نبوی ہے: ''تلقت الملائکة روح رجل ممن کان قبلكم، فقالوا: أعملت من الخير شيئا؟ قال: لا قالوا: تذكر قال: كنت أداين الناس فآمر فتيانى أن ينظروا المعسر ويتجاوزوا عن المؤسر "(") (فرشة تم \_ يهلي قوم میں ایک شخص کی روح لے چلے، تواس سے یو چھا: تونے کوئی نیک کام کیاہے؟ وہ بولا: نہیں،فرشتوں نے کہا: یا دکر، وہ بولا: میں لوگوں کو قرض دیا کرتا تھا: پھراینے جوانوں کو حکم کرتا کہ جو څخص مفلس ہو،اس کو مہلت دو، اس سے تقاضا نہ کرو، اور جو شخص مال دار ہواس پر آسانی كرو) اللدتعالي نے (فرشتوں سے فرمایا): "تجوزوا عنه" (تم بھی اس پر آسانی کرو) اور حدیث میں ہے:"د حم الله رجلا

- (۱) حدیث: "لی الواجد یحل عرضه و عقوبته" کی روایت احمد (۲۲ /۲۲ طبع المکتب الإسلامی) اورابودا وَد (۲۲ ۵ ۲۰،۴ ۲ طبع عزت عبید دعاس) نے کی ہے، بخاری (فتح الباری ۲۵ / ۲۲ طبع السّلفیہ) نے تعلیقاً اس کا ذکر کیا ہے، ابن حجر نے اس کی اسناد کوشن کہا ہے۔
  - (٢) سورة بقره (٢٨٠ \_
- (۳) حدیث: "تلقت الملائکة روح رجل....." کی روایت <sup>مسلم</sup> (۳/ ۱۱۹۴)نے<*طر*تحذیفہؓ *س*کی ہے۔

تيسير ۲۲، تيم ا

وجه الله، وأطاع الإمام، وأنفق الكريمة، وياسر الشريك، واجتنب الفساد، فإن نومه ونبهه أجر كله"(!) (جورضائے الہی کا خواہاں ہو، امام کی اطاعت کرے، اپنی فتیتی چیز صرف کرے، شریک کے ساتھ زمی برتے، فساد سے دورر ہے، تو اس کا سونااور چا گناسب باعث تواب ہے)۔

مزدوروں پر تیسیر: ۲۲ - کھانے پینے، نماز اور قضائے حاجت کے اوقات میں ملازموں پر تخفیف کرنا چاہئے، اس لئے کہ پیشر ٹی طور پر اوقات کار سے مشتنی ہیں، کیونکہ اس کی اشد ضرورت ہے، یہی حکم سالانہ یا ماہا نہ یا ہفتہ وار مزدور کا ہے، بیاوقات کا م سے خارج ہیں، کیونکہ اگران پر پابند کی لگا دی جائے تو زبردست نقصان ہوگا، اس لئے مزدوروں پابند کی لگا دی جائے تو زبردست نقصان ہوگا، اس لئے مزدوروں تے لئے تخفیف کر دی گئی، مالک کے لئے جائز نہیں کہ مزدور کو طاقت سے زیادہ کا م دے یعنی جس سے اس کو ضرر لاحق ہوا ور عاد تاً نا قابل برداشت ہو<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ غلام کے بارے میں فرمان نبوی ہے: (ان سے وہ کام نہ لوجوان سے نہ ہو سکے، اور اگر ایسا کام لینا چا ہوتو ان کی مدد کرو)۔

- حديث: "فأما من ابتغى وجه الله، وأطاع الإمام وأنفق الكويمة....." كى روايت ابوداؤد (سرم سطيع عزت عبيد دعاس)، نسائى (۲۹/۲ طبع الكتاب العربي) اورحاكم (۲/۸۵ طبع دارالكتاب العربي) نے كى بے، حاكم نے كہا: مسلم كى شرط پر صحيح ہے، ذہبی نے اس سے انفاق كيا ہے۔
  - (٢) قوعدالأحكام للعزبن عبدالسلام ار ۱۸۵،۱۴۵ -
- (۳) حدیث:"لا تکلفوهم مایغلبهم فإن کلفتوهم فأعینوهم" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱ / ۸۴ طبع السلفیه) اور مسلم (۳ / ۱۳۸۲، ۱۲۸۳ طبع عیسی الحکسی ) نے کی ہے۔

w ••

تعريف: ا - لغت میں تیم کامعنی: قصد، ارادہ اور طلب ہے، کہا جاتا ہے: "تیممه بالرمح" دوسروں کو چیور کر کسی خاص شخص کو نیزه کا نشانه بنانا<sup>(1)</sup>اور "تأممه" اسی معنی میں ہے اور اسی معنی میں یے فرمان باری -: "وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيْتَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ"<sup>(٢)</sup> (اور خراب چز كا قصدبھی نہ کروکہ اس میں خرچ کروگے )۔ اصطلاح میں: حفیہ نے اس کی تعریف ہیرکی ہے کہ وہ پاک مٹی سے ہاتھ اور چیروں کامسح کرنا ہے، قصد اس کے لئے شرط ہے، کیونکہ یہی نیت ہے، گویا تیم یا ک مٹی کا ارادہ کرنا اور مخصوص طریقہ پر اس کو استعال کرناہےتا کہ عبادت کی جاسکے۔ مالکیہ نے اس کی تعریف یوں کی ہے کہ تیم مٹی والی ایسی طہارت ہےجس میں نیت کے ساتھ چرہ اور ہاتھوں کامسح کرنا داخل ہے۔ شافعیہ نے اس کی تعریف بیر کی ہے کہ وضو یا عنسل کے بدلہ چیرہ اور دونوں ہاتھوں تک یاان میں سے کسی ایک تک مخصوص شرائط کے ساتھ مٹی پہنچانا تیم ہے (مثلاً اگر کسی کے دونوں ہاتھ کٹے ہوں تو صرف چہرہ پرمٹی پہنچانا کافی ہوگا)۔

تیم ۲-۴

(ساری زمین میرے لئے نماز کی جگہ اور پاک کرنے والی بنائی گئی) لیعنی آپ علیق کے لئے اور آپ کی امت کے لئے۔ مسلمانوں کا اجماع ہے کہ خاص حالات میں وضوو شل کے بدلہ تیم مشروع ہے<sup>(1)</sup>۔

۳۷- آیت تیم کنزول کاسب بیہ ہے کہ غزوہ بنی المصطلق (جس کوغزوہ م مریسیع کہتے ہیں) میں حضرت عا نشر گاہار طو گیا، حضور علیق نے سی کو اس کی تلاش کے لئے روانہ کیا، اسنے میں نماز کا وقت آگیا، مسلمانوں کے پاس پانی نہ تھا، حضرت ابو بکر ٹنے حضرت عا نشر کو برا بھلا کہا اور بول: تونے رسول اللہ علیق اور مسلمانوں کو یہاں روک رکھا ہے، ان کے پاس پانی نہیں، اس کے بعد تیم کی آیت نازل ہوئی تو اُسید بن حضیر ل

تيمم السامت كى تصوصيت: ٢٩- تيمم السامت كى تصوصيت ہے<sup>(٣)</sup>، چنانچ حفرت جابر ۖ ؎ مروى ہے كہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ''أعطیت خمساً لم یعطهن أحد قبلي، نصرت بالرعب مسیرة شهر، و جعلت لي الأرض مسجدا و طهورا، فأیما رجل من أمتي أدركته الصلاة فلیصل، و أحلت لي الغنائم و لم تحل لأحد قبلي، و أعطیت الشفاعة، و كان النبي یبعث في قومه خاصة و بعثت إلى الناس عامة''<sup>(۳)</sup> ( جُصے پانچ با تيں الي مليں جو مجھ

- حدیث کا ایک ٹکڑا ہے جس کی روایت بخاری (فتح الباری ۱/۲۳۳ طبع السلفیہ)اور سلم(۱/۰۷–۲٬۱۷ سطیع الحلق) نے کی ہے۔
   کشاف القناع ۱/۱۷۰ مغنی الحتاج ۱/۷۸۔
- (۲) حدیث: "سبب نزول آیة التیمم" کی روایت بخاری (فتح الباری) حدیث: "سبب نزول آیة التیمم" کی روایت بخاری (فتح الباری) حدیث ارا ۲۷ طبع التلفیه) اور مسلم (۲۷۹۱ طبع الحلمی) نے کی ہے۔
  - (۳) ابن عابدین ار ۱۵۳، ۱۵۴، کشاف القناع ار ۱۲۰
- (٣) حديث: "أعطيت خمسا لم يعطهن أحد قبلي" كى روايت بخارى

حنابلہ کی تعریف ہیہے کہ پاک کرنے والی مٹی سے مخصوص طریقہ پر چہرہ اور دونوں ہاتھوں کا مسح کرنا تیم ہے<sup>(1)</sup>۔

نیمیم کی مشروعیت: ۲- نیم سفراور حضر<sup>(۲)</sup> میں ان کی شرائط کے ساتھ جائز ہے، جبیہا کہ آئے گا،اس کی مشروعیت کتاب وسنت اورا جماع سے ثابت ہے۔ کتاب اللہ میں فرمان باری ہے: ''وَ إِنْ حُنْتُهُم مَدُّضَى أَوُ

عَلَى سَفَرٍ أَوُ جَاءَ أَحَدٌ مِّنَكُمُ مِنَ الْعَائِطِ أَوُ لَامَسُتُمُ النِّسَاءَ فَلَمُ تَجِدُوُا مَاءً فَتَيَمَّ مُوُا صَعِيْدًا طَيِّبًا فَامُسَحُوُا بِوُجُوهِ هِكُمُ وَأَيْدِيْكُمُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًا صَعِيْدًا طَيِّبًا فَامُسَحُوْا بِوُجُوهِ هِكُمُ مِن هو ياتم ميں سے كوئى استنجا سے آيا ہو ياتم نے اپنى يويوں سے قربت كى ہو پھرتم كو پانى نہ طريوتم پاك ملى سے يتم كرليا كروليعنى والا ہے بڑا بخشے والا ہے)، نيز فرمان بارى ہے: "فَلَمُ تَجِدُو ا مَاءً فَتَيَمَّ مُوْا صَعِيْدًا طَيِّبًا فَامُسَحُو ا بِوُجُوهَ هَكُمُ وَأَيْدِيْكُمُ مِنْهُ" (\*) (پھرتم كو پانى نہ طريوتم پاك ملى سے يتم كرليا كروليعنى مِنْهُ" (\*) (پھرتم كو پانى نہ طريوتم پاك ملى سے يتم كرليا كروليونى مِنْهُ" (\*) (پھرتم كو پانى نہ طريوتم پاك ملى سے يتم كرليا كروليونى اين چروں اور ہاتھوں پر اس سے ملحو ا بو مُحقوم كرليا كرو يونى

حدیث نبوی ہے: <sup>ح</sup>ضرت ابوامامہ ؓ سے مروی ہے کہ رسول اللّٰہ ﷺ نے فرمایا: ''جعلت لي الأرض مسجدا وطھورا''<sup>(۵)</sup>

- (۱) ابن عابدین ار ۱۵۳٬۱۵۳٬۱۵۴٬۱<del>۷۵ من</del>ن الحتاج ۱۸۷٬۸۷ کشاف القناع ۱۸۰۱ طبع الریاض\_
- (۲) البدائع ار۴۵، ابن عابدین ار۱۵۲ اور اس کے بعد کے صفحات، مراقی الفلاح رص۱۹، الصادی علی الشرح الصغیر ۱۷۷۲ اوراس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ار۷۸، کشاف القناع ۱۷۱ ۔
  - (۳) سورهٔ نساء (۳۳)
    - (۴) سورهٔ مانکده ۲۷-
- (۵) حديث: "جعلت لي الأرض مسجدا وطهوراً" <sup>حفر</sup>ت جابرٌ كي

بھی ہے، کیونکہاس میں بعض اعضاءوضو پراکتفاء کیاجاتا ہے۔ نتیجہ اختلاف: سفر معصیت میں پانی نہ ملنے کے سبب اگر تیمّ کرے، اب اگر ہم اس کو رخصت کہیں تو قضا واجب ہوگی، ورنہ واجب نہیں<sup>(1)</sup> ہ

شيم ے وجوب کی شرائط: ۲ - تیم کوجوب کے لئے حسب ذیل شرائط ہیں: الف بلوغ،لہذا بچہ پرتیمؓ واجب نہیں،اس لئے کہ وہ مکلّف نہیں۔ ب ۔ پاک کرنے والی مٹی کے استعال پر قدرت ۔ ج۔ ناقض حدث کا وجود، لہذا جو یانی کے ساتھ طہارت حاصل كرچكاب، ال يرتيم واجب نهيں -ر ہادقت توبعض کے نز دیک وجوبِ ادا کے لئے شرط ہے، نفس وجوب کے لئے نہیں، اور اسی وجہ سے تیم ان کے نز دیک اسی وقت واجب ہوتا ہے جبکہ وقت داخل ہوجائے، اور بیہ وجوب وقت کے آغاز میں وسعت کے ساتھ رہتا ہے اور وقت کے تنگ ہونے کی صورت میں تنگ رہتا ہے۔ یا در ہے کہ تیم کے لئے واجب ہونے اور صحیح ہونے دونوں کی شرائط ہیں اور وہ بہ ہیں: الف- اسلام: لہذا تیم کافر پر واجب نہیں، اس لئے کہ وہ مخاطب نہیں،اور نہ ہی اس کی طرف ہے تیم صحیح ہے، کیونکہ وہ نیت کا اہل نہیں ہے۔ ب\_حيض ونفاس كاخون بند ہونا۔ ج يعقل - الشلى على تبيين الحقائق الر ٢ س، الحطاب الر ٣٢ ٢٥، مغنى الحمتاج الر ٨٤ / مثاف القناع ايرا 11\_

ے پہلے کسی پیغیر کونہیں ملیں، ایک بیر ہے کہ ایک ماہ کی مسافت تک دشمنوں پر میرا رعب پڑتا ہے، دوسرے بیر کہ ساری زمین کو میرے لئے نماز کی جگہ اور پاک کرنے والی بنایا گیا، تو میری امت کا ہرآ دمی اس کو جہاں نماز کا وقت آ جائے نماز پڑھ لے، تیسرے بیر کہ میرے لیے غذیمت کے مال حلال کئے گئے اور مجھ سے پہلے کسی پیغیبر کے لئے بیر حلال نہیں ہوئے، چو تھے ہیر کہ مجھ کو شفاعت ملی، پانچویں سے کہ (انگلے زمانے میں) ہر پیغیبر خاص اپنی قوم کی طرف بھیجا جا تا تھا اور میں تمام لوگوں کی طرف بھیجا گیا ہوں)۔

ي حديث شريف ال فرمان بارى كا مصداق ب: "مَا يُوِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمُ مِنُ حَرَجٍ وَلَكِنُ يُوِيدُ لِيُطَهِّرَ حُمُ"<sup>(1)</sup> (اللَّه نہيں چاہتا كہ تہمارے او پركوئى تَنگى ڈالے بلكہ وہ تو يہ چاہتا ہے كہ تہميں خوب پاك صاف ركھ)۔

تیمیم رخصت ہے: ۵- جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تیم مسافر اور مریض کے لئے رخصت ہے، حنابلہ اور لعض شافعیہ کا تول ہے کہ بیعزیمت ہے۔ مسافر کے لئے تیم کے بارے میں مالکیہ کے یہاں اختلاف ہے، " الرسالہ" کا ظاہر قول ہے کہ بیعزیمت ہے، اور" مخضر ابن جماعہ "میں ہے: پر خصت ہے، تاد لی نے کہا: میر نز دیک تق بیہ ہے کہ بیہ پانی نہ ہے: پر خصت ہے، تاد لی نے کہا: میر نز دیک تق بیہ ہے کہ بیہ پانی نہ پانے والے کے حق میں عزیمت اور جس کے پاس پانی ہولیکن وہ اس کو استعال کرنے سے عاجز ہو، اس کے حق میں رخصت ہے۔ اکتفا کیا جاتا ہے جو ملوث کرنے والی ہے، اس لئے کہ اس میں اس مٹی پر اکتفا کیا جاتا ہے جو ملوث کرنے والی ہے، اس طرح تطہیر کی جگہ میں دفتر ہے بارین عبداللہ سے کہ ہے۔ (ا) سور ماکدہ لاح

ہونے کے لئے شرط ہے کہ تین امور میں سے سی ایک کی نیت ہو: حدث سے طہارت کی نیت، یا نماز کو مباح بنانے کی نیت، یاالیمی عبادت مقصوده کی نیت جو بلاطهارت صحیح نه ہو، مثلاً نماز، پاسجد ک تلاوت يانماز جنازه ياني نه ملنے ير۔ ہاں اگریانی موجود ہواور جنازہ چھوٹنے کا اندیشہ ہوتو اس کے ذریعہ دوسری نماز جنازہ جائز ہے، بشرطیکہ دونوں کے درمیان فصل نہ ہو، اور اگر صرف تیم کی نیت کرے، نماز کو مباح کرنے یا موجودہ حدث کو دور کرنے کا خیال نہ ہوتو اس تیم سے نماز صحیح نہیں ہوگی ، مثلًا ایسے امر کی نیت کرے جوہرے سے عبادت نہ ہو، جیسے مسجد میں داخل ہونے، یا قرآن شریف چھونے کی نیت، یا وہ عبادت تو ہولیکن مقصود بالذات نه ہو، جیسے اذان وا قامت، یا ایسی عبادت مقصودہ کی نیت کرے جوطہارت کے بغیر صحیح ہے، جیسے تلاوت قرآن یا سلام کرنے یا سلام كاجواب دين ب لئ ايشخص كى طرف ي تيم جس كو مدي اصغر' لاحق ہو،اورا گرجنبی (جس یر عنسل واجب ہے) تلاوت قرآن کے لئے تیم کرتےواں کے لئے اس ہے تمام نمازوں کا پڑھناصیح ہے، رہا'' حدث' یا'' جنابت'' کومعین کرنا تو ان کے نز دیک بہ شرط نہیں، مطلق نیت سے تیم صحیح ہے، اسی طرح حدث زائل کرنے کی نیت سے بھی،اس لئے کہ تیم حدث کوزائل کرنے والا ہے جیسا کہ وضوبہ ان کے نز دیک نیت کے صحیح ہونے کے لئے بیشرط ہے: اسلام، تمیز اور نیت کاعلم، تا که جس امر کی نیت کی گئی ہے اس کی حقیقت کاعلم ہوجائے۔ مالکیہ کے نزدیک تیم کے ذریعہ نماز کومباح کرنے یا فرض تیم کو اداکرنے کی نیت کرےگا،اس پرواجب ہے کہ' حدث اکبر' (جس

سے نسل واجب ہو) کا خیال رکھ اگر اس کو حدث اکبر ہو، یعنی حدث اکبر سے پاک ہوکرنماز کو مباح کرنے کی نیت کرے،اور اگروہ د۔ پاک کرنے والی مٹی کا موجود ہونا۔ جس کو پاک کرنے والی مٹی نہ ملے اس پر تیمیم واجب نہیں ، اور نہ ہی کسی اور چیز سے تیم کرناصیح ہے ، حتی کہ اگر مٹی صرف طاہر ہو ( مطہر نہ ہوت بھی تیم صحیح نہیں ) ، مثلاً زمین پر نجاست پڑجائے پھر وہ خشک ہوجائے تو وہ پاک ہوگی ، اس پر نماز صحیح ہوگی ، لیکن وہ پاک کرنے والی نہیں ہوگی ، لہذ ااس سے تیم صحیح نہیں ہوگا۔ پھر اسلام ، عقل ، بلوغ ، طہارت تو ڑنے والے حدث کا ہونا اور

حیض ونفاس کا خون بند ہونا، ایسی شرائط ہیں جن کوا صطلاحات'' وضو' '<sup>دعنس</sup>ل''میں دیکھا جائے، اس لئے کہ تیمؓ وضو <sup>و</sup>نسل کا بدل ہے<sup>(۱)</sup>۔ بقیہ شرائط کی تفصیل آگے آئے گی۔

تیم کے ارکان: 2 - تیم کے پچھارکان یا فرائض ہیں، اوررکن وہ ہے جس پر کسی چیز کا وجود موقوف ہو، اور وہ اس کی حقیقت کا جز وہو، اسی بنا پر فقتہاء نے کہا: تیم کے دوارکان ہیں: دوبار ہاتھ مارنا اور صرف پورے چہرے اور دونوں ہاتھوں کا کہنیوں سمیت مسح کرنا۔ نیت شرط ہے یارکن؟ میضتاف فیہ ہے۔

الف– نی**ت:** ۸ – جمہور کےنز دیک چہرہ پ<sup>رسح</sup> کےوقت نیت فرض ہے، بعض <sub>حنفنیہ</sub> وبعض <sup>ح</sup>نابلہ اس کوشر ط<sup>ق</sup>ر اردیتے ہیں۔



تيمم ۷-۹

فرمایا تھا: "یاعمرو صلیت با صحاب کو آنت جنب ؟ " (<sup>(1)</sup> (*اے عروا جم نے ساتھیوں کونماز پڑ ھ*ادی، حالا تکد تم جنبی تھے)۔ رملی نے کہا: نووی کے کلام میں وہ صورت داخل ہے جبکہ تیم کے ساتھ بعض اعضاء کو دھوئے ، اگر چہ بعض فقہاء ثنا فعیہ نے کہا کہ اس صورت میں تیم حدث کو دور کرد ے گا۔ صورت میں تیم حدث کو دور کرد ے گا۔ مورت میں تیم حدث کو دور کرد ے گا۔ مورت میں تیم مدت کو دور کرد ے گا۔ مورت میں تیم مدت کو دور کرد ے گا۔ مورت میں تیم مدت کو دور کرد ے گا۔ مورت میں تیم کہ مدت کو دور کرد ے گا۔ مورت میں تیم کہ میں یا طہارت کے فرض ، یا مفروض تیم کی ، یا حدث، موگا، اس لئے کہ تیم مدات دور مقصود تہیں ، بہ مجبوری اس کو کیا جا تا ہے، موگا، اس لئے کہ تیم میں ای جائے گا، وضواس کے برخلاف ہے۔ موگا، اس لئے کہ تیم پہلار کن ہے، اس طرح کو فی جہ اور ہاتھ مار نے سے لگنے والی مٹی کو چہرہ پر منتقل کر نے کے ساتھ نیت کرنا واجب مار نے سے لگنے والی مٹی کو چہرہ پر منتقل کر نے کے ساتھ نیت کرنا واجب کو بر قرار رکھنا واجب ہے، حیح قول یہی ہے، لہذا اگر میح تک نیت وہ مقصود بالذات نہیں۔

حنابلہ کے نزدیک اس چیز کے مباح کرنے کی نیت کرے گا جو تیم م کے بغیر مباح نہیں ہوتی ، اور جس کے لئے تیم کرنا ہے اس کی نیت کی تعیین واجب ہے، مثلاً نماز ، یا طواف ، یا قرآن چھونے ، خواہ تیم حدث اصغر سے یا اکبر سے یا بدن پر نجاست سے ہو، اس لئے کہ تیم حدث کوزائل نہیں کرتا ، بلکہ صرف نماز کو مباح کردیتا ہے، لہذا نیت کی تعیین اس کے ضعف کو کم کرنے کے لئے ضروری ہے۔ نیت کی تعیین کا طریقہ ہیہ ہے کہ اگر جنبی ہوتو جنابت سے ، محدث

(۱) حدیث: "یا عمرو صلیت با صحابک و أنت جنب؟" کی روایت بخاری (فتح الباری ۱ / ۲۵۴ طبع السّلفیه) نے تعلیقاً اور ابوداؤدنے (۱/۲۳۸ تحقیق عزت عبید دعاس) نے موصولاً کی ہے، حافظ ابن جمر نے فتح الباری (۱ / ۲۵۴) میں اس کوقو کی کہا ہے۔ اس کا خیال نہ رکھیمٹل اس کو بھول جائے یا اس کو یقین نہ ہو کہ بیا س پر ضروری ہے، توییۃ پیم درست نہیں ہوگا، اور اپنے تیم کولوٹائے گا، بیا س صورت میں ہے جبکہ تیم فرض کی نیت نہ کرے، اور اگر فرض تیم کی ضورت میں ہے جبکہ تیم فرض کی نیت نہ کرے، اور اگر فرض تیم کی سیت کر یتو اس کے لئے بیتیم حدث اکبر واصغر کی طرف سے کا فی ہوجائے گا، اگر چہ اس کا خیال نہ رکھا ہو، اور مالکیہ کے نز دیک اس تیم کے ذریعہ فرض نما زنہیں پڑھی جائے گی جس کے ذریعہ سے دوسرے کی نیت کی ہو۔

'' المقدمات'' میں کہا: نمازا یسے ٹیم کے ذریعہ ادانہیں ہوگی جس میں اس کے علاوہ کی نیت کی ہو۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ نماز وغیرہ جس کے مباح ہونے کے لئے طہارت ضروری ہے، مثلاً طواف، قر آن شریف چھونا اور سجدہ تلاوت کرنا، اس کے مباح ہونے کے لئے نیت کرے گا، اور اگر وہ مباح کرنے کی نیت سے تیم کرے، درانحالیکہ اس کا خیال تھا کہ حدث اصغر ہے چھر معلوم ہوا کہ حدث اکبر ہے، یا اس کے برعکس پیش آئے تو ہم صحیح ہوگا، اس لئے کہ دونوں سے واجب ہونے والی چیز ایک ہی ہے، اور اگر وہ قصد اُ اییا کرے تو اضح قول کے مطابق صحیح نہیں ہوگا، اس لئے کہ اس نے کھلواڑ کیا ہے، لہذا اگر دوران سفر جنابت لاحق ہو، اور وہ بھول جائے، اور کسی وقت تیم اور کسی وقت وضو کر کے نماز پڑھتار ہے، تو صرف وضو والی نماز کا اعادہ کر چگا۔

شافعیہ کے نزدیک حدث اصغریا اکبر کے زائل کرنے یا ان میں سے کسی ایک سے طہارت کی نیت کافی نہیں، اس لئے کہ تیم حدث کو دور نہیں کرتا کیونکہ مقتصائے تیم کے زائل ہونے سے خود تیم باطل ہوجا تا ہے، نیز اس لئے کہ سخت سردی کے سبب جنابت کے بعد حضرت عمرو بن عاص ٹنے تیم کرلیا تھا تو حضور علیق کے ان سے تابع نہیں بنایا جائے گا، جیسا کہ اگر بلاتعیین مطلقاً نماز کا تحریمہ یا ند ہےتواس کی نما زفل ہوگی۔ مالکیہ کی رائے، شافعیہ وحنابلہ کی طرح ہے، البتہ انہوں نے صراحت کی ہے کہ حدث اکبر کی نیت واجب ہے اگراس پر نماز کے مباح کرنے کی نیت کرنے کی حالت میں واجب تھا، اورا گراس کا خبال نہر کھےمثلاً بھول جائے پااس کویفتین نہ ہوکہاس پرحدث اکبر ہے تواس کے لئے کافی نہیں اور ہمیشہ اعادہ کر گا۔ مالکیہ کے نز دیک حدث اصغر کی نیت اس وقت مندوب ہے جب نماز کے مباح کرنے ، یا اس چیز کے مباح کی نیت کرے جس سے حدث مانع ہے، کیکن اگر تیم کے فرض کی نیت کرتے تو اصغراورا کبرکسی کی نیت مندوب نہیں ، اس لئے کہ فرض کی نیت ہر ایک کی طرف سے کافی ہے۔ اگر تلاوت قرآن دغیرہ کے لئے ٹیم کرتےواس کے لئے اس سےنمازیڑھناجائزنہیں۔ حفنیہ کی رائے ہے کہ فرض وففل نماز جائز ہے، خواہ اپنے تیم کے ذریعہ فرض کی نیت کرے یانفل کی، اس لئے کہ تیم یانی کا مطلقاً بدل ہے،اوروہ ان کے زدیک حدث کوزائل کرنے والابھی ہے<sup>(1)</sup>۔

ب- چہرہ اور دونوں ہاتھوں کا مسیح کرنا: ١١ - ١٦ پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ تیم کے ارکان میں سے چہرہ اور دونوں ہاتھوں کا مسیح کرنا ہے، اس لئے کہ فرمان باری ہے: "فَامُسَحُوْا بِوُجُوْهِكُمُ وَأَيْدِيْكُمُ مِنْهُ"<sup>(1)</sup> (اپنے چہروں اور

- (۱) ابن عابدین ار ۱۷۳۰، البدائع ار۵۵ اوراس کے بعد کے صفحات ، الدسوقی ار ۱۵۴، مغنی الحتاج ۱۸٬۹۸، شرح المنهاج بحاشیة القلیو بی ۱۸٬۹۰، کشاف القناع ار ۱۵۳، ۱۷۷۱\_
  - (٢) سورة مائده ٢٠

ہوتو حدث سےاورا گردونوں لاحق ہوتو دونوں سے پاک ہوکرمثلاً ظہر کی نماز کے جائز ہونے کی نیت کرے۔

اگروہ جنابت کو دور کرنے کے لیے تیم کرے تو بیر حدث اصغر کی طرف سے کافی نہیں ہوگا، اس لئے کہ دونوں دوطہارت ہیں، لہذا ان میں سے کوئی دوسری کی نیت سے ادانہ ہوگی، رفع حدث کی نیت سے تیم کرنا صحیح نہیں، اس لئے کہ حنابلہ کے نزدیک تیم حدث کوزاکل نہیں کرتا جیسا کہ مالکیہ وشافعیہ کے یہاں ہے<sup>(1)</sup>، اس کی دلیل حضرت ابوذر ٹی بیہ حدیث ہے: "فإذا و جدت الماء فأمسه جلدک،<sup>(1)</sup> (جبتم کو پانی طے تو اس کو اپنی کھال پر لوا)۔

نمازفنل وغیرہ کے لئے تیم کی نیت: \*۱ - شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ جواب تیم کے ذریعہ فرض ونفل کی نیت کرے، اس کے ذریعہ فرض ونفل نماز پڑ ھے گا، اور اگر کسی فرض کی نیت کرے اور اس کی تعیین نہ کر تو جو فرض چاہے پڑ ھے گا، اور اگر فرض کی تعیین کرتو اس کے لئے اس کے علادہ ایک فرض پڑ ھنا جائز ہے، اور اگر فرض کی نیت کرتو اس جیسا فرض اور اس سے پنچ یعنی نوافل مباح ہوجا کمیں گی، اس لئے کہ نفل اس سے خفیف ہے، اور فرض کی نیت اس کو شاق رض یا نفل کی اور اگر فل کی نیت کرے یا نیت کو مطلق رکھ، مثلاً فرض یا نفل کی تعیین کے بغیر نماز کے مباح کرنے کی نیت کرتو اس سے صرف

نفل پڑ ھےگا،اس لئے کہ فرض اصل ہے اور فل تابع ہے،لہذ ااصل کو (۱) البدائعارہ ۳،اللبابارے۳،الشرح اکلبیر مع الدسوقی ار ۵۴،مغنی المحتاج

ار ۷۵،۹۸٬۹۷ المغنی ار ۲۵،۹۸٬۹۷ -

(۲) حدیث: "فإذا وجدت الماء فأمسه جلدک" کی روایت ابوداؤد (۱۲ تحقیق عزت عبید دعاس) اورتر زمی (۱۲ ۲۱ طبع اکلمی) نے کی ہے، تر ذکی کے الفاظ میں: "فإذا وجد الماء فلیمسه بشر ته، فإن ذلک خیر"،اور کہا: حس<sup>2</sup>ح ہے۔ ہاتھوں پراس سے سسح کرلیا کرو)۔ شافعیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ چہرہ کا مسح کرنا فرض ہے، اور دونوں ہاتھوں کا مسح کرنا الگ فرض ہے، جبکہ ما لکیہ کی رائے ہے کہ پہلا فرض پہلی بار ہاتھ مارنا، اور دوسرا فرض پورے چہرہ اور دونوں ہاتھوں کا مسح کرنا ہے۔

حنفیہ وشا فعیہ کی رائے ہے کہ دونوں ہاتھوں میں مطلوب دونوں کا کہنیو ں سمیت کمل طور پر مسح کرنا ہے جیسے وضو میں ، اس لئے کہ تیم وضو کے قائم قام ہے ،لہذا تیم کووضو پر محمول اور قیاس کیا جائے گا۔

ما لکیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ تیم میں دونوں ہاتھوں کا مسح کرنا دونوں گوں تک فرض ہے اور دونوں گوں سے کہنیوں تک سنت ہے، اس لئے کہ عمار بن یا سرکی حدیث ہے: ''أن النہی علیک اللہ امرہ بالتیمم للوجہ والکفین'' (نبی کریم علیک نے ان کو چہرہ اور دونوں ہاتھوں پر مسح کرنے کا حکم دیا)۔

چنانچ حضرت عبدالرحمن بن ابزی نے کہا: حضرت عمر بن الخطاب کے پاس ایک آ دمی آیا، اس نے کہا: مجھ کو جنابت ہوگئی اور پانی نہیں ملا، حضرت عمار بن یا سر نے حضرت عمر بن خطاب سے فر مایا: آپ کو یادنہیں کہ میں اور آپ ایک سفر میں تھے، آپ نے تو نمازنہیں پڑھی، البتہ میں (مٹی میں) لوٹ گیا اور نماز پڑ ھ لی، پھر حضور سے اس کا ذکر کیا تو اس پر آپ علیق نے فرمایا: ''کان یکفیک ھکذا، فضر ب النبی علیق بنگ بکفید الأرض و نفخ فیھما، ثم مسح بھما و جھہ و کفید،'<sup>(1)</sup> (تمہارے لئے یہ کافی تھا، پھر حضور علیق سے نے اپنے دونوں ہاتھ زمین پر مارا، ان دونوں پر پھونکا، پھران کے ذریعہ چہرہ اور دونوں پہنچوں پر مسح کیا)۔ (1) حدیث: ''عبد الر حمن بن أبزی'' کی روایت بخاری (فتح الباری ار سر سر مطع السلامہ) اور سلم (ار ۲۰۰، ۲۵، ۲۱ طبع الحلی) نے کہ ہے۔

پھر حنفیہ وشافعیہ کے نز دیک فرض دوبار ہاتھ مارنا ہے: ایک بار چرہ کے لئے اور ایک بار دونوں ہاتھوں کے لئے، مالکیہ وحنابلہ کی رائے ہے کہ پہلی بار مارنا فرض، اور دوسری بار مارنا سنت ہے، اس سلسله مين فقتهاء كاختلاف كاسبب بدي كهآيت تيم مجمل ب، اور اس میں وارداحادیث میں باہمی تعارض ہے، حضرت عمارتکی سابقہ حدیث میں چہرہ اور دونوں پہنچوں کے لئے ایک بار مارنے کا ذکر ہے، دوسری احادیث میں دوبارہ مارنے کی صراحت ہے، مثلاً ابن عمر 🖞 كى حديث ب: "التيمم ضربتان: ضربة للوجه وضربة للیدین "() ( تیم دوبار ہاتھ مارنا ہے، ایک بار چرہ کے لئے، دوسری باردونوں ہاتھوں کے لئے )، ابودا ؤد کی روایت میں ہے: ''أنه مليلة عليسية تيمم بضربتين مسح بإحداهما وجهه وبالأخرى ذراعیه، (۲) (رسول الله علیه بخ دوبار ماتھ مارکر تیم کیا: ایک بار میں چہرہ یرسح کیا،اور دوسری بار میں دونوں کلا ئیوں پر )۔ اس یرفقہاءکا اتفاق ہے کہ اگر مسح والے عضو پر مٹی پہنچنے سے کوئی مانع ہوتو اس کو ہٹادیا جائے گا،مثلاً انگوٹھی وغیرہ اتارنا، وضواس کے برخلاف ہے، اس کی وجہ بیر ہے کہ ٹی میں کثافت ہوتی ہے، اس میں یانی کی طرح بہاؤ اور روانی نہیں ، اور شافعیہ کے نز دیک دوسری بار مارنا داجب ہے، پہلی بار مارنامستحب ہے، اور سیح کرتے وقت ا تارنا

(۱) حدیث: "التیمم ضربتان: ضربة للوجه وضربة للیدین" کی روایت دار قطنی ( ۱ × ۱۸ طبع دارالحاین ) نے حضرت عبر الله بن عمر موقعاً کی ہے، دار قطنی نے اس کے موقوف ہونے کو درست کہا ہے، ابن حجر نے انتخیص الحیر ( ۱ / ۱۵۹ طبع شرکة الطباعة الفدیہ ) میں ان کا کلام نقل کر کے خود انہوں نے بھی اس کوایک ضعیف راوی کے سبب معلول قرار دیا ہے۔ مدالله

(۲) حدیث: "إنه عليك تيمم بضربتين، مسح بإحداهما وجهه وبالأخرى ذراعيه" كى روايت ابوداؤد (۱/ ۲۳۴ تحقيق عزت عبير دعاس) نے حضرت عبداللہ بن عمر سے كى ہے، ابن تجر نے (الخیص الحير ا/ ۵۱ طبع شركة الطباعة الفنيه ) ميں اس كوضعيف كہا ہے۔ تيم ١٢-١٥

نزدیک فرض ہے، حنابلہ کےنزد یک نہیں۔ مالکیہ نے مزید کہا کہ تیم اور جس کے لئے تیم کیا گیا ہے (یعنی نماز وغیرہ) کے درمیان موالات واجب ہے<sup>(1)</sup>۔

وہ اعذار جن کی وجہ سے تیم مشروع ہوتا ہے: ۱۳ - تیم کومباح کرنے والی در حقیقت ایک چز ہے اور وہ پانی کے استعال سے عاجز ہونا ہے، اور عاجز ہونا یا تو پانی نہ ملنے کے سبب ہوگا یا پانی ہوتے ہوئے اس کے استعال کی قدرت نہ ہونے کے سبب ہوگا۔

اول: پانی نہ ملنا: الف – مسافر کے لئے پانی نہ ملنا: ۱۵ – اگر مسافر کے لئے پانی نہ ملیا یہ ہوتو اس کے لئے سیم جائز لیکن حسی طور پر طہارت کے لئے ناکافی ہوتو اس کے لئے سیم جائز ہے، لیکن شافعیہ وحنابلہ کے نزد یک واجب ہے کہ جتنا پانی میسر ہو اس کو طہارت کے بعض اعضاء میں استعال کرے، اور باقی کی طرف سے تیم کرے<sup>(۲)</sup>، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: ''إذا أمر تکھ بأمر فأتو ا منه ما استطعتم''<sup>(۳)</sup> (اگر میں تم کو کسی کا م کا حکم دول تو جتنا ہو سکے کرو)، مسافر کے لئے پانی نہ ملنے کی صورت ہی ہے کہ پانی تک

- (۱) سابقه مراجع۔
- (۲) <sup>مغ</sup>نی الحتاج ار ۸۷\_
- (۳) حدیث: "إذا أمر تكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم" كى روایت بخارى (فتح البارى ١٣ /٢٥١ طبح السلفيه) اور مسلم (٢ / ٩٤٥، ١٨ - ١٨٣ طبح الحلبى) نے حضرت ابو مریرة سے كى ہے، الفاظ حدیث مسلم نے پہلے حوالہ کے ہیں۔

واجب ہے مٹی منتقل کرتے وقت نہیں، حنفیہ وما لکیہ کا مذہب ہے کہ ہتھیلی یا انگلیوں سے انگلیوں کے اندر خلال کرنا واجب ہے تا کہ سح مکمل ہو سکے۔

خلال کرنا شافعیہ وحنابلہ کے نزدیک احتیاطاً مندوب ہے، رہا ملکے بالوں کی جڑوں تک مٹی پہنچانا تو بیکسی کے نز دیک واجب نہیں، کیونکہ اس میں دشواری ہے، وضواس کے برخلاف ہے<sup>(1)</sup>۔

5- ترتيب: ١٢- حفيه وما لکيه کا مذہب ہے کہ تیمؓ میں چہرہ اور ہاتھوں کے درميان ترتيب واجب نہيں، بلکہ مستحب ہے، اس لئے کہ فرض اصلی مسح کرنا ہے، مٹی کو وہاں تک پہنچانا ايک وسيلہ ہے، لہذا جس فعل کے ذريعہ مسح ہواس میں ترتيب واجب نہيں۔ شافعيہ کی رائے ہے کہ ترتيب فرض ہے جیسے وضو میں۔ حنابلہ کا مذہب ہے کہ حدث اکبر کے علاوہ میں ترتيب فرض ہے، امتراز بیں (۲)۔

- (۱) ابن عابدین ار ۱۵۸،مغنی الحتاج ار ۹۹، کشاف القناع ار ۱۷۷۴، الشرح الصغیرمع حاشیہ ار ۱۵۱۱وراس کے بعد کےصفحات۔
- ۲) ابن عابدین ار ۱۵۴٬ الشرح الصغیر مع حاشیه ۱۷۵۱٬ مغنی الحتاج ۱۷۹۹٬
  کشاف القناع ار ۱۷۵۰

## تیم ۲۱–۱۸

ما لکیہ نے کہا: اگر پانی ملنے کا یقین یا گمان ہوتو دو میل کے اندر تلاش کرے، اور حنابلہ کے نزدیک عادتاً قرب وجوار میں تلاش کرےگا<sup>(1)</sup>۔ یہ اس صورت میں ہے جبکہ پانی نہ ملے، کیکن اگر دوسرے کے پاس پانی ملے یا اپنے کجاوہ میں بھول جائے تو کیا پانی کی خریداری یا اس کا ہہ قبول کرناوا جب ہے؟

خریداری: کا-دوسرے کے پاس پانی ہوتو اس کوخرید نا ضروری ہے، بشرطیکہ اس کو پانی شن مثل یا معمولی غبن کے ساتھ مل جائے اور اس کے پاس موجود مال حاجت سے فاضل ہو۔ لیکن اگر پانی غبن فاحش کے بغیر نہ ملے یا اس کے پاس پانی خرید نے کے لئے شن نہ ہوتو تیم کرے۔ ما لکیہ اور حنا بلہ میں قاضی نے میدا ضافہ کیا ہے کہ اگر پاس میں مال نہ ہوتو ادھار خرید لے اگر وہ اپنے شہر میں مال دار ہو یا کسی چیز کو فروخت کرے، یا دین اصول کرے، یا کسی اور طریقہ سے اس کوا دا واجب ہے اگر اس کی ادائیگی کی امید ہو<sup>(1)</sup>۔

- (۱) البدائع (۲۰۱۱، ۹، ۹، ۲، ۲، عابدین ۱۸۵۱ اور اس کے بعد کے صفحات، الدسوقی ۲۹۱۱وراس کے بعد کے صفحات، مغنی المحتاج ۲۷۸، ۹۵، کشاف القناع ۲۲۱۲اوراس کے بعد کے صفحات، الانصاف ۲۷۲۷۔
- (۲) ابن عابدین ار ۱۷۷۰، الشرح الصغیر ار ۱۸۸، الجمل ۲۰۲۲، ۲۰۴۷، المغنی ار ۲۴٬۰۰۰، کشاف القناع ار ۱۷۵۔

حالت میں پانی طلب کرنے کا مکلّف نہیں بنا یا جائے گا۔ شافعیہ وحنا بلہ کے نز دیک اس شخص کے لئے جس کو پانی ملنے کا گمان ہو یا اس کے ہونے میں شک ہو (شافعیہ کے نز دیک یہی حکم اس صورت کا ہے جبکہ پانی ملنے کا وہم ہو) تو ضروری ہے کہ قرب وجوار میں پانی تلاش کرے، دور دراز تک تلاش کر نا ضروری نہیں۔

پانی سے دور ہونے کی حد: ۲۱- پانی سے دوری کی حد میں جس کے سبب تیم مباح ہوجا تا ہے فقہاء کا اختلاف ہے: حفنیہ کی رائے کے مطابق ایک میل ہے<sup>(1)</sup> جو چار ہزار ذراع

میں وقع کے عبق میں کا ہے۔ بے براہر ہے۔

مالکیہ نے اس کی حد دومیل بتائی ہے، شافعیہ نے چار سو ذراع بتائی ہے، جو فریا درسی کی حد ہے، اور بیفلوہ (تیر سیجینکنے) کے بقدر ہوتا ہے، بیاس صورت میں ہے جبکہ پانی ملنے کا وہم و کمان یا شک ہو، اور اگر پانی نہ ملے تو تیم کر لے گا، حنفیہ کے یہاں بھی یہی حکم ہے، چنا نچہ انہوں نے چار سوقدم تک پانی تلاش کرنا وا جب کہا ہے اگر امن کے ساتھ پانی قریب ہونے کا گمان ہو۔

شافعیہ کی رائے ہے کہ اگر آس پاس پانی نہ ملنے کا یقین ہوتو تلاش کئے بغیر یم کر لے، اور اگر آس پاس پانی ملنے کا یقین ہوتو قرب کی حد تک تلاش کرے (یعنی چھ ہزار قدم کے اندر)، شافعیہ کے نز دیک خواہ حد قرب ہویا فریا درس کی حد، پانی کی تلاش اسی وقت کرے گا جب اپنی جان اور مال کا اطمینان ہو، نیز ساتھیوں سے پچھڑنے کا اندیشہ ہو۔

 میل عصر حاضر کے پیانے سے ۱۶۸۰ میٹر کے برابر ہے (المقاد یر الشرعیہ والاً حکام الفقہیة المتعلقة بہاللکر دی رص ۲۰۰۰)۔ ذریعہ پڑھے، ترک نہ کرے، اور وہ ظہر پڑھے گا، ابن یونس سے حطاب کے فقل کرنے کا ظاہریہی ہے، اور اس سلسلہ میں مالکہ کے ىزدىك كوئى اختلاف نہيں ہے۔ اسى طرح مالكيد كے نزد يك مقيم صحت مند يانى كوند يانے والا تخص نماز جنازہ کے لئے تیم نہیں کرےگا، اِلاب کہ اس پرنماز جنازہ معین طور یرواجب ہوجائے ،لیعنی کوئی دوسرابادضو یا مریض یا مسافر نہ ہو۔ نفل کے لئے مستقل طور پر یا وتر کے لئے تیم نہیں کرےگا، اِلامیہ کہ فرض کے تابع ہو،اس شرط کے ساتھ کہ فل فرض کے ساتھ حقیقتاً یا حکماً متصل ہو،لہذامعمولی فاصلہ مفزہیں <sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ کے نزدیک نودی نے'' المجموع'' میں کہا: ہمارامذہب ہے کہ جس کو یانی نہ ملے اس کے لئے تیم کرنا، یانی تلاش کرنے کے بعد ہی جائز ہے، پھر کہا: یہی عراقیوں اور بعض خراسانیوں کامذہب ہے، اوراہل خراسان میں سے کچھ لوگوں نے کہا: اگر آس پاس پانی نہ ملنا یقینی ہوتو تلاش کرنا لا زمنہیں،اسی کوامام الحرمین اورامام غزالی وغیرہ فے قطعی کہا ہے، کیونکہ رویانی کے پہاں مختاریہی ہے، بعض نے اس میں دواقوال لکھے ہیں: رافعی نے کہا: اس صورت میں اصح قول بیر ہے که یانی تلاش کرنا داجب نہیں۔ خطیب شربنی نے کہا: اگر مسافر یا مقیم کو یانی نہ ملنے کا یقین ہوتو بغیر تلاش کے تیم کرےگا،اس لئے کہ جس کے نہ ہونے کا یقین ہو اس کو تلاش کرنا ہے کار ہے، ایک قول ہے کہ تلاش کرنا ضروری ہے، کیونکہ جس نے تلاش نہیں کیا اس کے متعلق یہ نہیں کہتے کہ اس کونہیں ملابه

چر کہا:ادرا گراس کواس کا تو ہم ہولیعنی اس کی را<sup>جح</sup> تجویز ہوجس کو

یہاں اصح میہ ہے کہ اگراس کو ہبہ میں پانی یاعاریت میں ڈول مل جائے تو اس کو قبول کرنا واجب ہے، کیکن اگر پانی کا خمن ہبہ میں ملے تو بالا تفاق اس کو قبول کرنا واجب نہیں، اس لئے کہ احسان بڑی چیز ہے<sup>(1)</sup>۔

ب-مقیم کو پا**نی نہ ملنا:** ۱۹ - اگر مقیم کو پانی نہ ملے اور وہ تیمّ کرلے تو کیا نماز دہرائے گا یا نہیں؟اس میں علاء کااختلاف ہے:

جمہور (حنفیہ، مالکیہ اور حنابلہ ) کی رائے ہے کہ نہیں دہرائے گا، اس لئے کہ شرط یانی نہ ملنا ہے، جہاں پر شرط یا کی جائے تیم جائز ہوگا۔ مالکیہ کے بزدیک پانی تلاش کرنے میں کوتا ہی کرنے والے کے لئے وقت میں نماز کا اعادہ کرنا مندوب ہے، اور اگر نہ اعادہ کرے تب بھی اس کی نماز درست ہے، جبیہا کہ وہ شخص جواینے قرب وجوار میں یانی تلاش کرے،لیکن بہت محنت نہ کرے، پھر نماز بڑھنے کے بعداس کو پانی مل جائے تو اس کے لئے مندوب ہے، کیونکہ اس نے کوتا ہی کی ہے، یہی حکم ہے جب تلاش کرنے کے بعد یانی کجاوہ میں مل جائے ،لیکن وقت نگلنے کے بعداعا دہ نہیں کرے گا، مقیم صحت مند شخص کوا گریانی نہ ملے تو کیا وہ نماز جمعہ کے لئے تیم کر سکتا ہے جبکہ یانی تلاش کرنے میں جمعہ چھوٹنے کااندیشہ ہو، مالکیہ کے یہاں مشہور مذہب ہے کہ تیم نہیں کرے گا اور اگر کرے گا تو جائز نہیں ہوگا ، اس لئے کہ اس پر ظہر پڑھنا واجب ہے، اور غیرمشہور مذہب ہے کہ جمعہ کے لئے ٹیم کرے، جمعہ نہ چھوڑے، بید قول مشہور کے مقابلہ میں اینی دلیل کے کحاظ سے اظہر ہے۔ لیکن اگر تیم کافرض مسلسل یانی نہ ملنے کے سبب ہوتواں کو تیم کے

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۵۵، کشاف القناع ار ۱۶۲، مغنی الحتاج ار ۱۰۲، کفایة الأخیار ار ۱۷۱، الدسوقی ار ۱۵۹، الشرح الصغیر ار ۱۳۵، ۱۳۵۰ -

<sup>(</sup>۱) سابقه مراجع

## تيمم ۲۰–۲۱

اس کواس کاعلم نہ تھا تو ان کے نز دیک بالا تفاق اعادہ واجب نہیں ہوگا۔ شافعیہ د حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر وہ اپنا کجا وہ دوسر کے کجا وے میں گم کرد سے اور خوب تلاش کے باوجو دنہیں ملے ، تو اس پر اعادہ نہیں ، ہاں اگر خوب تلاش نہ کر تے کو کتا ہی کے سبب قضا کر ے گا<sup>(1)</sup>۔

دوم: پانی کے استعمال کی قدرت نہ ہونا: ۲۱ - جس کو پانی مل جائے اس پر ضروری ہے کہ اس کو اپنے ذمہ واجب اس عبادت کے لئے استعمال کرے جو بلاطہارت صحیح نہیں ہوتی ہے، اور اس کو چھوڑ کر تیم کرنا صرف اس صورت میں جائز ہے جبکہ پانی کے استعمال کی قدرت نہ ہو، اور قادر نہ ہونا مرض، یا ٹھنڈک وغیرہ کے سبب مرض کے خوف یا پانی کے استعمال سے عاجز ہونے کی صورت میں پایا جاتا ہے۔

الف-مرض:

اس پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ مریض کے لئے تیم جائز ہے اگر ہلاکت کا یقین ہو، اسی طرح اکثر کے نز دیک اگر وضو یا عنسل سے جان، یا عضو کی ہلاکت، یا مرض بڑھنے، یا دیر سے شفا ہونے کا اندیشہ ہو، اس کاعلم عادت سے یا ماہر مسلمان عادل ڈاکٹر کے خبر دینے سے ہو، ایس کاعلم عادت سے یا ماہر مسلمان عادل ڈاکٹر کے خبر دینے سے ہوتا ہے، بعض حنفیہ نے اتنا کا فی قرار دیا ہے کہ وہ ڈاکٹر مستور الحال ہو، یعنی اس کافسق ظاہر نہ ہوا ور شافعیہ نے اظہر قول میں ( اور حنابلہ نے مذکورہ بالا چیز پر اضافہ کرتے ہوئے ) کہا ہے: بدنما داخ وعیب پیدا ہونے کا اندیشہ ہو۔

شافعیہ نے بیوقیدلگائی ہے کہ وہ ظاہر عضو میں ہو، اس لئے کہ اس <u>سے صورت بگڑ جاتی ہے اور دائمی ضرر ہوتا ہے، اور ظاہر سے مراد</u> (۱) البدائع ارد<sup>4</sup>،ابن عابدین ار111،الشرح الصغیر ار117،الجمل ار ۲۰۴، مغنی الحتاج ارداہ،کشاف القناع ار114۔ <sup>۷</sup> نطن' کہتے ہیں، یا مرجوح ہوجس کو' وہم' کہتے ہیں، یا مساوی ہو جس کو شک کہتے ہیں، تو وفت داخل ہونے کے بعد اس کو تلاش کرنا واجب ہے، کیونکہ تیم ضرورت ومجبوری کی طہارت ہے اور امکان کے ساتھ کو کی ضرورت ومجبوری نہیں۔ اسی طرح کی بات متاخرین شافعیہ میں قلیو بی وفیرہ نے کہی ہے<sup>(1)</sup>۔

پانی بھولنا: • ۲ - اگر پانی اپنے کجاوہ میں بھول جائے اور تیمّ کر کے نماز شروع کردے پھر یادآئے تو بالا جماع نماز توڑ کر دوبارہ پڑھے گا،لیکن اگر نماز پڑھ چکا ہو پھر پانی یادآئے تو شافعیہ کے یہاں اظہراور حنابلہ کے یہاں نماز کی قضا کر ےگا،خواہ دقت میں ہو یاوقت کے بعد۔

مالکیہ کی رائے ہے کہ اگر وقت کے اندریاد آئے تو نماز کا اعادہ کرلے،اوراگروفت نکلنے کے بعدیاد آئے تو قضانہیں کرےگا۔

قضا کرنے کا سبب: اپنے پاس موجود پانی کومعلوم کرنے میں اس کی کوتا ہی ہے، اور بیہ ایسا ہو گیا جیسے کہ ستر عورت ترک کر کے برہنہ نما زیڑ ھرلے، حالانکہ اس کے کجاوہ میں کپڑ اتھا جس کووہ بھول گیا تھا۔

حنفنیہ کی رائے ہے کہ قضانہیں کرے گا، اس لئے کہ پانی کے استعال سے عاجز ہونا، ناواقفیت یا بھول کے سبب متحقق ہے، لہذا تیم جائز ہوگا، جیسا کہ اگر دوری یا مرض یا ڈول ورسی نہ ہونے کے سبب عاجز می ہو۔

حنفیہ میں ابو یوسف کی رائے ہے کہ اعادہ کرے گا اگر خود اسی نے کجادہ میں پانی رکھا یا دوسرے نے اس کے علم میں ہوتے ہوئے رکھا ہو،خواہ اس نے علم دیا ہو یا نہ دیا ہو، ہاں اگر کسی اور نے پانی رکھا تھا، اور

الجموع ۲ (۲۴۹ ، مغنی الحتاج ار ۸۷ ، القلیو بی ار ۷۷ ۔

میں تیم جائز ہے۔ جمہور فقہاء کے نز دیک ٹھنڈک کی وجہ سے تیم کرنے والا (سابقہ اختلاف کے ساتھ) نماز کا اعادہ نہیں کرےگا۔ شافعیہ کا اظہر قول ہی ہے کہ نماز کا اعادہ کرےگا اگر وہ مسافر ہو، دوسرا قول ہے: اعادہ نہیں کرےگا، اس کی دلیل حضرت عمرو بن العاص کی حدیث ہے، اور اگر مقیم ٹھنڈک کی وجہ سے تیم کرے تو مشہور قول جیسا کہ رافعی نے کہا، ہی ہے کہ اعادہ کا واجب ہونا قطعی ہے، نووی نے کہا: جمہور شافعیہ نے اسی کو قطعی کہا ہے <sup>(1)</sup> ۔

5- پانی کے استعال سے عاجز ہونا: ۲۳ - وہ عاجز جو پانی کا استعال نہ کر سے، تیم کر ے گا، اور نماز کا اعادہ نہیں کر ے گا، جیسے کرہ (جس پر زبردی کی گئی ہو)، قیدی، پانی کر یب بندھا ہوا، کسی جانور یا انسان سے خوف زدہ، سفر و حضر میں، اس لئے کہ وہ حکماً پانی کو نہ پانے والا ہے، اور فرمان نبو کی ہے: 'ان الصعید الطیب طهور المسلم وإن لم یجد الماء عشر سنین فإذا وجد الماء فلیمسہ بشر ته فإن ذلک خیر ''<sup>(1)</sup>(پاک مٹی مسلمان کو پاک کرنے والی ہے اگر چہ دس سال کہ یا س کے لئے بہتر ہے)۔ حفیہ نے ماسبق کے حکم سے اس شخص کو مشتنی کیا ہے جس کو وضو نہ

- (1) ابن عابدین ۱۵۶۱، الزرقانی ۱۸۵۱، الدسوقی ۱۸۹۱، مغنی الحتاج ۱۸۳۹، ۲۰۱۰ کشاف القناع ۱۸۳۲۱\_
- (۲) حديث: "إن الصعيد الطيب طهور المسلم، وإن لم يجد الماء عشو سنين" كى روايت ترمذى (۱/ ۲۱۲ طبع الحلنى) اور حاكم (۱/ ۲۷۱، ۲۵۱ طبع دائرة المعارف العثمانيه) في حضرت ابوذرت كى مي، حاكم في ال كوضح قرارديا مي، اورذہبى في اس سے اتفاق كيا ہے۔

تیمیم ۲۲ – ۲۳ شافعیہ کے نزدیک وہ عضو ہے جو کام کان کے وقت عموماً کھل جاتا میں ج ہ، مثلاً چہرہ اور ہاتھ۔ حفیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ جو مریض حرکت نہ کر سکے اور معاون اختلا بھی نہ ہووہ تیم کرے گا، جیسا کہ وہ څخص جس کو پانی نہ ملے اور وہ اعادہ نہیں کرے گا۔ حفیہ نے کہا: اگر کوئی وضو کرانے والامل جائے اگر چہ اجرت مثل العام حفیہ نے کہا: اگر کوئی وضو کرانے والامل جائے اگر چہ اجرت مثل العام منہ ہو ملے اور اس کے پاس مال ہو، وہ ظاہر مذہب کے مطابق تیم نہیں

> ب- محصن کو غیر ہ سے مرض کا اندیشہ: ۲۲ - جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ سفر و حضز میں ( حضر کے بارے میں امام ابو یوسف ومحد کا اختلاف ہے ) سخت شھنڈک کے سبب پانی کے استعال کرنے سے جس کو ہلاکت، یا مرض لاحق ہونے، یا مرض بڑھنے، یا دیر سے شفایاب ہونے کا اندیشہ ہو وہ تیم کر سکتا ہے، بشرطیکہ پانی گرم کرنے کی کوئی چیز نہ ملے، یا حمام میں جانے کی اجرت اس کے پاس نہ ہو، یا گرمی حاصل کرنے کی کوئی چیز نہ ہو، خواہ حدث اس کے پاس نہ ہو، یا گرمی حاصل کرنے کی کوئی چیز نہ ہو، خواہ حدث اکبر ہو یا اصغر، اس لئے کہ حضور علیک سے نے عمر و بن العاص کو ٹھنڈک ان کے خوف سے تیم کر کے ساتھیوں کو نماز پڑھانے پر برقر ارد کھا، اور ان کو اعادہ کا حکم نہیں دیا۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ ٹھنڈک کی وجہ سے تیمؓ کا جواز جنبی کے ساتھ خاص ہے، اس لئے حدث اصغروالے کے لئے ٹھنڈک کے سبب تیمؓ کرناضچ قول کے مطابق جائز نہیں، اس میں بعض مشائخ کااختلاف ہے، ہاں اگر وضو کرنے میں ضرریقینی ہوتو اس صورت

<sup>(</sup>۱) الطحطادی علی مراقی الفلاح رض ۲۲، این عابدین ۱۷۲۱، الدسوقی ۱۷۹۷، مغنی الحتاج ار ۹۲، ۹۳، ۱۰۶، الجمل ۱۷۲۰، ۲۰۷، کمغنی ار ۲۷۷، کشاف القناع ار ۱۲۲، ۱۹۵۱ به

نجاست کے لئے تیم : ۲۵ - شافعیہ و حنابلہ کی رائے ہے کہ اگر بدن پر نجاست ہوا و راس کے دھونے سے اس لئے عاجز ہو کہ پانی نہ ہو یا اس کے استعال سے ضرر کا اندیشہ ہو، تو اس نجاست کے لئے تیم کرے گا اور نما زیڑ ھے گا، اور شافعیہ کے نزدیک اس پر اس کی قضا وا جب ہو گی ، حنابلہ کے یہاں ایک روایت یہی ہے۔ مزکورہ بالا حدیث (پاک مٹی مسلمان کو پاک کرنے والی ہے) کا عام ہونا ہے۔ ہونا ہے۔ نجاست ہوا ور اس کو دھونے سے عاجز ہو وہ جس حالت میں ہو بلا تیم نماز پڑ ھے گا، اور اعادہ نہیں کرے گا<sup>(1)</sup>۔

تیم مس چیز سے جائز ہے: ۲۶ - اس پر فقنهاء کا اتفاق ہے کہ تیم پاک مٹی سے جائز ہے، اور بیہ جمہور کے نزدیک شرط اور مالکیہ کے نزدیک فرض ہے<sup>(۲)</sup>۔ فرمان باری ہے: ''فَتَیَمَّمُوْا صَعِیْدًا طَیِّبًا''<sup>(۳)</sup> ( تو تم پاک مٹی سے تیم کرلیا کرو)۔

(۱) سابقه مراجع

(۲) البدائع ار ۵۳ اور اس کے بعد کے صفحات، اللباب ار ۷۳، فتح القدیر ۱۸۸، ابن عابدین ۱۹۹۱ اور اس کے بعد کے صفحات، الطحطا وی علی مراقی الفلاح رض ۲۴، الشرح الصغیر مع حاشیة الصاوی ار ۱۹۵ طبع الحلق ، الدسوقی ۱۸۵۱ اور اس کے بعد کے صفحات، مغنی الحتاج ار ۲۷ اور اس کے بعد کے صفحات، المغنی ار ۷۵، ۲۴، ۲۴، ۲۴، کشاف القناع ار ۲۷ ا، البحیر می علی الخطیب ۱۸۵۲ ، منایة المنتبی ار ۲۱

(۳) سورة مائده ۲/

کرنے پر مجبور کیا گیا ہو، پس ایسا<sup>شخص تی</sup>م کرے گا اور نماز کا اعادہ کرےگا<sup>(1)</sup>۔

د-پانی کی حاجت: ۲۰ ۲۰ - ایداشخص تیم کر ےگا اور نماز کا اعادہ نہیں کر ےگا جس کو یفتین یا ظن ہو کہ اس کے پاس جو پانی ہے اس کی اسے ضرورت پڑے گی اگر چہ منتقبل میں ، مثلاً کسی معصوم الدم (جس کا خون بہانا حرام ہے) انسان کو پیاس لگے گی ، یا شرعاً قابل حرمت جا نورکو پیاس لگے گی ( یہ جانور شکاری یا پہرہ داری کا کتا ہو ) اور اس قدر تخت پیاس ہو گی کہ وہ ہلاک ہوجائے گا یا سخت اذیت ہو گی ، اس کی وجہ جان کو ضائع ہونے ہلاک ہوجائے گا یا سخت اذیت ہو گی ، اس کی وجہ جان کو ضائع ہونے کے برخلاف ہے کہ اس صورت میں تیم میں کہ کرےگا، بلکہ جو پانی اس کے ساتھ ہے اس سے دضو کرےگا، کیونکہ ان چیز وں کی کوئی حرمت نہیں ہے۔ خواہ پانی کی ضرورت پینے کے لئے ہو، یا آٹا گوند سے، یا پکانے کے لئے ہو۔ یانی کی حاجت کی قبیل سے اس نی است کو زائل کرنا ہے جو معاف

پائی کی حاجت کی ہیں سے اس مجاست کوزال کرنا ہے جو معاف نہیں،خواہ وہ بدن پر ہویا کپڑ سے پر، شافعیہ نے اس کو بدن کے ساتھ خاص کیا ہے، اورا گر کپڑ سے پر ہوتو پانی سے وضو کر لے اور بر ہند نماز پڑھ لے اگرڈ ھکنے کے لئے کوئی چیز نہ ملے، اور اس کے ذمہ اعاد ہ نماز نہیں (۲) ہے

- (۱) الطحطاوى على مراقى الفلاح رص ٢٢، الدسوقى ار ٢٨، مغنى الحتاج ار ٢٠١،
  (۱) مغنى ار ٢٣٥، الإنصاف ار ٢٨١، كفاية الأخبار ار ٢١٢ -
- (۲) حاشیة الطحطاوی علی مراقی الفلاح رص ۲۲، ۲۳، مغنی المحتاج ار ۱۰۹، حاشیة الصاوی مع الشرح الصغیر ار ۱۸۰ اوراس کے بعد کے صفحات، المغنی ار ۲۷۲، کشاف القناع ار ۱۷۱، ۱۷۲۰- ۱۹۲۰۔

شیم جائز نہیں۔ معد نیات سے نیم جائز ہے جب تک کہ وہ اپنی جگہ پر ہوں ، اپنی جگہ سے ان کو منتقل نہ کیا گیا ہو، بشر طیکہ نقدین (سونا چا ندی) یا جو اہر مثلاً موتی نہ ہوں، لہذا شب (سچھ کری کے مثابہ ایک معد نی نمک جس کارنگ سفید بعض کا نیلگوں ہوتا ہے )، نمک ، لو ہا، سیسہ، را نگا اور شر مہ سے نیم کرنا جائز نہیں ، اگر ان کو اپنی جگہ سے منتقل کر دیا گیا ہو اور لوگوں کے ہاتھوں میں مال بن چکے ہوں۔ پڑ ملے یانہ ملے، اس لئے کہ یہ دونوں زمین کے اجزاء میں سے نہیں بن ، ما لکیہ کے یہاں مسلہ میں اختلاف و نفصیل ہے۔ ان کے ز دیک 'خبلید' زمین یا سمندر کی سطح پر جما ہوا برف جس کو کہ جم کر وہ پتھر کے مثابہ ہو گیا اور زمین نے اجزاء کے ساتھ لات ہوگیا۔

امام ابوحنیفہ دمحد کی رائے ہے کہ یمم ہراس چیز سے جائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو، پھر ان کا آپس میں اختلاف ہے، امام ابوحنیفہ ؓ نے کہا: تیمم ہراس چیز سے جائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو، خواہ اس کے ہاتھ میں پچھ لگے یا نہ لگے، اس لئے کہ حکم مطلقاً مٹی کے قصد کرنے کا ہے، لگنے کی شرط نہیں، اور بلادلیل مطلق کو مقید کر ناجائز نہیں ہے۔ امام حمد نے کہا: جب تک اس کے اجزاء میں سے پچھ ہاتھ میں نہ لگے جائز نہیں، ان کے نزد یک اصل ہیہ ہے کہ مٹی کا کوئی جز استعال

کرناضروری ہےاوراس کی صورت یہی ہے کہاس میں سے پچھ ہاتھ میں لگے۔

امام ابو صنیفہ کے قول کی بنا پر چونے، کچے، ہڑتال، سرخ، سیاہ، سفید مٹی، سُر مہ، چکنے پھر، مٹی یا کچے کی ہوئی دیوار، پہاڑی نمک، ''صعید' سے کیا مراد ہے؟ زمین کی جنس یا اگانے والی مٹی؟ مختلف فیہ ہے، رہا اگانے والی مٹی پر سے کرنا تو اس کا جواز بالا جماع ہے، ہاں اس کے علاوہ جوز مین کی جنس سے ہو اس کے بارے میں فقتہاء کا اختلاف ہے: ما لکیہ، امام ابوحنیفہ اور حمد کی رائے ہے کہ ''صعید' سے مراد جنس ارض ہے، لہذا ان کے نزد یک ہر اس چیز سے ''صعید' سے مراد جنس ارض ہے، لہذا ان کے نزد یک ہر اس چیز سے ''متم جائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو، اس لئے کہ لفظ'' صعید' صعود سے ماخوذ ہے، جس کا معنی بلند ہونا ہے، اور بیٹی کے ساتھ تحصیص کی متقاضی و موجب نہیں، بلکہ زمین کے او پر اس کے تمام اجزاء کو شامل ہے، اس کی دلیل فرمان نبوی ہے: ''علیکم بالأرض ''() (تم زمین کو لیلو)، اس میں کوئی تفصیل نہیں ہے، نیز فرمان نبوی ہے: ''جعلت لی الأرض مسجدا و طھور اً''(<sup>1)</sup> (میرے لئے ساری زمین نماز کی جگہ اور پاکرنے والی بنائی گئی ہے)، لفظ ارض

ان کے نزدیک' طیب' سے مراد'' طاہز' ہے، اور یہی یہاں مناسب ہے، اس لئے کہ اس کو پاک کرنے والی بنایا گیا ہے، اور پاک کرنا، پاک کے بغیر نہیں ہوگا، تاہم طہارت کا معنی بالا جماع مراد ہے حق کہ نجس مٹی سے تیم جائز نہیں۔

کچھ چیزوں سے تیمم کے جواز کے بارے میں اختلاف ہے، مالکیہ کی رائے ہے کہ تیمم مٹی (اوراس کے ہوتے ہوئے وہی افضل ہے)، ریت، کنگر کی اور چونے سے جس کوآگ میں جلایا نہ گیا ہوجا ئز ہے، کیکن اگر چونے کوآگ میں جلادیا گیا ہویا پکادیا گیا ہوتو اس سے

- (۱) حدیث: 'نعلیکم بالأرض......' کی روایت بیہیتی (۱۷ طبع دائرۃ المعارف العثمانیہ) نے کی ہے، پھر بیہیتی نے اس کے ایک راوی کے ضعیف ہونے کی نشان دہی کی ہے۔
- (۲) حديث: "جعلت لي الأرض مسجدا وطهوراً" كي تخريخ فقره ۲ مي (۲) گذريكي ہے۔ گذريكي ہے۔

سمندری نہیں، کپی اینٹ، خالص مٹی کا بنا ہوا برتن، تر زمین اور تر گارے سے تیم کرنا جائز ہے۔

لیکن جب تک وقت نطنے کا اندیشہ نہ ہوتر مٹی سے تیم نہیں کرنا چاہئے ،اس لئے کہ اس میں چہرہ کو بلاضر ورت و مجبوری میلا کرنا ہے ، جو مثلہ (شکل بگاڑنے) کے معنی میں ہوجائے گا، اگر اس سے تیم کرلے تو ان دونوں حضرات کے نز دیک کافی ہوجائے گا، اس لئے کہ ترمٹی زمین کی جنس سے ہے، اور اگر وقت نطنے کا اندیشہ ہوتو ان دونوں حضرات کے نز دیک تیم کر کے نماز پڑ ھے گا۔

ان دونوں کے نزدیک غبار سے تیم کرنا جائز ہے، یعنی کپڑے، یا نمدہ، یازین کی گدی پر ہاتھ مارے، اور غبارا تھے، یالو ہے یا گیہوں یا جووغیرہ پر غبارر ہے اور اس سے تیم کرلےتو ان دونوں حضرات کے قول کے مطابق کافی ہے، اس لئے کہ غبارگو کہ باریک ہے تا ہم زمین کی جنس سے ہے، لہذا اس سے تیم کرنا جائز ہے، جیسا کہ گاڑھی چیز سے جائز ہے، بلکہ اس سے بدر جہ اولی جائز ہوگا۔

حضرت عبداللله بن عمر کی روایت ہے کہ وہ جاہیہ<sup>(1)</sup> میں تھے، بارش ہوگئی، وضو کے لئے پانی یا تیم کے لئے مٹی نہیں ملی، تو حضرت ابن عمر نے کہا: ہر شخص اپنا کپڑ ایازین کی گہدی جھاڑے، تیم کرےاور نماز پڑ ھے، اس پرکسی نے نگیر نہیں کی لہذا ایہ اجماع ہوگا، اگر مسافر تر مٹی اور کیچڑ میں ہو، پانی اور خشک مٹی نہ ملے اور کپڑے اور زین پر غبار نہ ہوتوا پنے کپڑے یابدن کے کسی حصہ پر تر مٹی لگا دے، اور جب خشک ہوجائے تو اس سے تیم کر لے۔

جو چیز زمین کی جنس سے نہیں حفنیہ کے یہاں بالا تفاق اس سے تیم کرنا نا جائز ہے، جو چیز آگ میں جل کررا کھ ہوجائے مثلاً لکڑی اور گھاس وغیرہ یا جو پکھل جائے اور زم ہوجائے مثلاً لو ہا، پیتل، تا نبااور

(۱) جابیہ: دمش کا ایک علاقہ ہے۔

شیشہ وغیرہ کہ بیرز مین کی جنس سے نہیں ہیں، اسی طرح را کھ سے تیم جائز نہیں، اس لئے کہ بیدکٹری کی جنس سے ہے، زمین کی جنس سے نہیں۔

شافعيد، حنابلد اور حنفيد ميں سے ابويوسف كى رائے ہے كہ تيم صرف اليى مٹى سے جائز ہے جو پاك ہو، غبار والى ہو، ہاتھ ميں گے، جلى ہوئى ند ہو، اس لئے كه فرمان بارى ہے: "فامسَحُوْ بو جُوْ هكم وَأَيُدِيْكُم مِنْهُ''<sup>(1)</sup> (اپنے چہروں اور ہاتھوں پر اس سے سح كرليا كرو)، اس كا تقاضا ہے كداس كے جز سے سح كرے، لہذا جس پر غبار نہ ہو مثلاً چٹان، اس سے سے صحيح نہيں ہوگا، كيونكه فرمان نبوى ہے: "جعل التراب لى طھور اً''<sup>(1)</sup> (ميرے لئے مٹى كو ياك كرنے والى بنايا كيا)۔

اگرمٹی دَلی ہوئی، یانم ہو، اس سے غبار نہ الطح تو کافی نہیں، اس لئے کہ' صعید طیب' اگانے والی مٹی کو کہتے ہیں، حضرت ابن عبال سے دریافت کیا گیا: کون سی صعید سب سے زیادہ طیب ہے؟ فرمایا: کھیت، اوریہی مٹی اگنے کے لائق ہوتی ہے نہ کہ شوریدہ مٹی وغیرہ۔ ان تمام حضرات (شافعیہ، احمد اور ابویوسف) کے نزدیک معد نیات سے تیم ناجائز ہے مثلاً نفط (پٹرول) گندھک، چونہ یا پکی ہوئی مٹی کا سفوف، اس لئے کہ ان کو مٹی نہیں کہتے۔ ایسی مٹی سے بھی نہیں جس میں آٹا وغیرہ مثلاً زعفران یا تیج ملا ہوا ہوئاس لئے کہ وہ مٹی کو عضو تک چہ پنچنے سے روک دےگا، ترگارے سے جائز نہیں، اس لئے کہ اس کو مٹی نہیں کہتے، اور نجس مٹی سے بھی نہیں

- (۱) سورهٔ مانده ۲۷-
- (۲) حدیث: "جعل التراب لی طهوداً" کی روایت احمد (۱/۹۹ طبح المیمند) نے کی ہے، پیٹمی نے مجمع الزوائد (۲۱۱/۱ طبع القدی) میں اس کو حسن کہا ہے۔

## تیمم ۲۷-۲۸

الف-تشمیہ (لبسم اللّد کہنا): ۲۸- حنفیہ وشافعیہ کے نز دیک ابتداء تیمّ میں وضو کی طرح تسمیہ مسنون ہے، یعنی کہے: بسم اللّٰدالرحمٰن الرحیم، حنفیہ کے نز دیک

- (۱) حدیث: "إنما کان یکفیک ضربة واحدة" کی تخریخ فقره/۱۱ میں گذریکی ہے۔
- ۲) البدائع ۲۱٬۴۳، تبیین الحقائق ۲۸٬۳۸ مغنی الحتاج ۱ر۹۹، ۱۰۰، الشرح الصغیر ۱۱/۱۵۲،۱۵۱، کشاف القناع ۲۱/۱۷۹۱ م

''فَتَيَهَّمُوُا صَعِيْلًا طَيِّبًا''<sup>(1)</sup> ( توتم پاک مٹی سے تیمّ کرلیا کرو)۔ شافعیہ نے کہا: جس کو تیمّ کے لئے استعال کرلیا گیا ہواس سے تیمّ نہیں کر ہے گا، جیسے ماءمستعمل اور حنابلہ نے اس میں غصب کردہ مٹی وغیرہ کااضافہ کیا ہے کہ اس سے تیمّ جائز نہیں۔

حنابلہ کے نزدیک برف کو اعضاء وضو پر ملنا جائز ہے اگر اس کو بچھلانا دشوار ہو، اس لئے کہ فر مان نبوی ہے: ''إذا أمر تکم بشيء فأتو ا منه ما استطعتم''<sup>(1)</sup> (جب میں تم کو کسی کام کا حکم دوں تو جتنا ہو سکے کرو)، پھر جب اعضاء پر ملنے سے پانی بہہ جائے تو نماز کا اعادہ نہیں کرے گا، اس لئے کہ بیڈسل (دھونا) ہو گیا گو کہ ہلکا ہو، اور اگر نہ بہتو نماز دہرائے گا، اس لئے کہ اس نے کمل طہارت کے بغیر نماز پڑھی ہے<sup>(۳)</sup>۔

- طريقة تميم : 2 - طريقة تميم على فقهاء كااختلاف ٢: 2 - طريقة تيم على فقهاء كااختلاف ٢: الف حفيه وشافعيد كامذ جب ج كه تيم دوبار باتح مارنا ج: ايك بار چره ك لئے، ايك بار دونوں ہاتھوں ك لئے، اس لئے كه فرمان نبوى ج: "التيمم ضربتان: ضربة للوجه و ضربة لليدين نبوى ج: "التيمم ضربتان: ضربة للوجه و ضربة لليدين الى الموفقين" (٣) (تيم دوبار ہاتھ مارنا ج: ايك بار چره ك لئے اورا يك بار كهنوں سميت دونوں ہاتھوں ك لئے)۔ ب مالكيه وحنا بله كى رائے ج كه واجب تيم ايك بار ہاتھ مارنا
  - (۱) سورهٔ مانده ۲/۱\_
- (۲) حديث: "إذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم" كى تخريح فقره/۲۵ ميں گذرچكى ہے۔
- (۳) ابن عابدین ار ۱۷۷ ، الشرح الصغیر ار ۱۸۸ ، الجمل ار ۲۰۲ ، ۲۰۴ ، المغنی ۱/۰ ۴۰، کشاف القناع ار ۱۷۵ ، حاشیة الطحطا وی علی مراقی الفلاح رص ۶۴ ۔
  - (۴) حدیث: "التیمه ضربتان" کی تخریخ فقره راامیں گذر چکی ہے۔

د-دوسرى سنتين: اسا- حنفیہ کی رائے ہے کہ تقیلی کے اندرونی حصہ سے مارنا، اور ہاتھوں کومٹی پرر کھنے کے بعد ان کو آگے پیچھے کرنا تا کہ خوب اچھی طرح مکمل طور پرلگ جائے، پھر چہرہ کوتلویث سے بچانے کے لئے جھاڑ ناسنت ہے، بیامام ابو حنیفہ سے منقول ہے۔ نیز حفیہ کی رائے ہے کہ انگلیوں کو کشادہ رکھنا سنت ہے تا کہ ان کے اندرمٹی پینچ جائے ، اور مالکیہ کی رائے ہے کہ دوسر ی بار ہاتھ مارنا اور کہنیوں سمیت مسح کرنا سنت ہے،اور بیر کہ زمین پر ہاتھوں کو مار نے کے بعد چہرہ اور ہاتھوں پر ملنے سے قبل کسی چیزیران کو نہ پھیرے،اگر الیا کیا تو مکروہ ہے، کیکن کافی ہے اور بیہ معمولی طور پر ہاتھوں کو جھاڑنے سے مانع نہیں۔ مالکہ کے پہان ٹیمؓ کے فضائل میں سے قبلہ رخ ہونا، دائیں سے شروع کرنا اورانگلیوں کا خلال کرنا ہے۔ شافعیہ کے یہاں مسنون ہے کہ چہرہ کے او پر کی حصہ سے آغاز کرے، دائیں کو مقدم رکھے، پہلی بار ہاتھ مارنے میں انگلیوں کو کشادہ رکھ، ہاتھوں کامسح کرنے کے بعد احتیاطًا انگلیوں کا خلال کرلے، غباركوكم كريحتا كمشكل وصورت بدنمانه بوجائحه شافعیہ کے یہاں بدیھی مسنون ہے کہ تیم اور نماز کے درمیان موالات کرے تا کہ ان لوگوں کے اختلاف سے نکل جائے جواس کو سے روایت ہے کہ انہوں نے دیکھا کہ حضرت عثان نے یانی کابرتن منگایا، این دونون بتصلیوں پرتین باریانی ڈالا اورانہیں دھویا، پھر دایاں ہاتھ یانی میں

ڈ ال کرکلی کی اورناک صاف کیا پھرا پنے چہرہ کو تین مرتبہ دھویا اور دونوں ہاتھوں کو کہنوں تک تین مرتبہ دھویا، پھرا پنے سرکام سح کیا پھرا پنے دونوں پا ؤں کو تین مرتبہ دھویا، پھر فرمایا کہ رسول اللہ علیلی نے فرمایا: جس نے میرے اس وضو کی طرح وضو کیا، پھر دور کعت نماز پڑھی، ان کے دوران اپنے آپ ہے کو نکی بات نہ کی تو اس کے پچھلے گناہ معاف کر دیئے گئے ) کی روایت مسلم (ار ۲۰۵ طبح الحلمی ) نے کی ہے۔ ''<sup>رب</sup>سم اللد' کافی ہے،ایک قول ہے کہ افضل مکمل پڑھنا ہے۔ مالکیہ کے نزدیک تسمیہ فضیلت ہے (جو مالکیہ کے نزدیک سنت سے کم درجہ ہے ) جبکہ حنابلہ کے نزدیک تیم میں تسمیہ وضو کی طرح واجب ہے۔

ب-ترتیب: ۲۹- حنفیہ وما لکیہ کے نز دیک ترتیب مسنون ہے کہ پہلے چہرہ کا مسح کرے پھر ہاتھوں کا،اگراس کے برعکس کردت تو بھی تیم صحیح ہوگا، البتہ ما لکیہ کے نز دیک شرط ہے کہ ہاتھوں پرسح دوبارہ کرے،اگر جلد ہی مسح کیا ہواوراس سے نماز نہ پڑھی ہو، ورنہ تیم باطل ہوگا۔ شافعیہ دحنا بلہ کی رائے ہے کہ ترتیب واجب ہے جیسے د ضو میں ۔

- ن موالات (پ در پ کرنا): • ۳ - حفیه و شافعیه کی رائے ہے کہ موالات سنت ہے۔ مالکیہ و حنابلہ کامذہب اور امام شافعی کا قول قد یم ہیہ ہے کہ موالات واجب ہے، اس طور پر ہو کہ اگر پانی استعمال کیا گیا ہوتا تو پہلا عضو دوسر ے عضو کے دھونے سے قبل خشک نہیں ہوتا، جیسا کہ حضور علیق یہ و ضو کے منقول طریقہ میں ہے کہ اعضاء وضو میں کوئی فصل نہیں ہوتا تھا<sup>(1)</sup> ۔
- (۱) حضور علي الله يستخطر يقد وضوك بار م يم بهت ى احاديث آ كى بي ، سب مشهور حضرت عثمان بن عفان كى روايت م : "فعن حمران مولى عثمان أنه رأى عثمان دعا ياناء فأفرغ على كفيه ثلاث مرار، فغسلهما ثم أدخل يمينه في الإناء فمضمض واستنثر ثم غسل وجهه ثلاث مرات، ويديه إلى المرفقين ثلاث مرات، ثم مسح برأسه ثم غسل رجليه ثلاث مرات ثم قال، قال رسول الله عُنَائِ : "من توضأ نحو وضوئي هذا، ثم صلى ركعتين لايحدث فيهما نفسه غفرله ماتقدم من ذنبه" (حضرت عثمان كم ولى حران

شيم ٢٣-٣٣ ان دونوں کابدل ہے، اصل کوتو ڑ نے والا، بدل کوتو ڑ دیتا ہے، دیکھتے: اصطلاحات وضو اور 'غسل' ۔ ب۔ یانی کو دیکھنا یا بقدر ضرورت یانی کے استعال کی قدرت، گوکهایک بار ہو، بیرحنفیہ وہ لکیہ کے نز دیک ہے، اگر چہ بقد رضر ورت نه ہو، پیشافعیہ دحنابلہ کے نزدیک ہے، پینماز سے پہلے ہونا چاہئے، نماز کے دوران نہیں، اس پر فقہاء کا اتفاق ہے، بشرطیکہ یانی حاجت اصلیہ سے فاضل ہو، اس لئے کہ حاجت کے لئے رکھا ہوا پانی نہ ہونے کے درجہ میں ہے۔ حفیہ نے کہا: تیم کرنے والے کا سوتے ہوئے یا او تکھتے ہوئے بقدر ضرورت یانی پر گزرنا اس کے تیم کو باطل کردیتا ہے، جبیہا کہ بیداری کی حالت میں، رہا دوران نمازیانی کو دیکھنا تو بید حنفیہ وحنابلہ کے نز دیک تیم کو باطل کردیتا ہے، اس لئے کہ طہارت اپنے سبب کے زوال کی وجہ سے باطل ہوگئی، نیز اس لئے کہ اصل نماز کو دضو کے ساتھاداکرناہے۔ مالکیہ کے نز دیک اس کوباطل نہیں کرے گا، اور نہ شافعیہ کے نز دیک اس مسافر کے حق میں جوالی جگہ ہے جہاں اکثریانی موجود نہیں ہوتا ہے، کیونکہ تیم کے ذریعہ نماز شروع کرنے کی اجازت موجود ہے، اوراصل اس کا باقی رہنا ہے، نیز فرمان باری ہے: "وَ لَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمُ "<sup>(1)</sup> (اوراين اعمال كورايُكَال مت كرو)، ياني د کیھنے سے قبل اس کاعمل صحیح سالم تھا،اوراصل اس کا باقی رہنا ہے،اور یہ نماز سے فراغت کے بعد پانی دیکھنے پر قیاس ہے۔

جہاں تک تیم کے ذریعہ مقیم کی نماز کا تعلق ہے تو یہ شافعیہ کے نزد یک باطل ہوجاتی ہےا گردوران نماز پانی دیکھے، اوراس کا اعادہ پانی کے موجود ہونے کے سبب اس پر لازم ہے، کیکن سیہ مطلقاً نہیں، بلکہ

(۱) سورهٔ محدر ۳۳\_

واجب کہتے ہیں (لیعنی مالکیہ)۔ ہاتھ کو عضو پر پھیرنا بھی مسنون ہے، جیسے وضو میں ملنا، اسی طرح مسح مکرر نہ کرنا، قبلہ رخ ہونا اور نیم کے بعد شہادتین پڑ ھنا جیسا کہ وضو میں ہے۔ پہلی بار ہاتھ مارتے وقت انگوٹھی نکالنا مسنون ہے، اس لئے کہ پہلی ضرب میں ہاتھ مسح کا ذریعہ ہے، اور دوسری بار یقط ہیر کامحل ہے جو رکن ہے، لہذا واجب ہوگا، اس سے قبل مسواک کرنا مسنون ہے، اور اعضاء نیم پرمٹی کو نتقل کرنا مسنون ہے۔

مکروبات تیمیم: ۲۳۲- بالاتفاق سح کی تکرار کروہ ہے، اور مالکیہ کے نزد یک اللہ کے ذکر کے علاوہ بہت زیادہ بولنا، اور کہنیوں سے او پر سح کرنا جس کو دہ تجیل، کہتے ہیں کروہ ہے۔ شافعیہ نے کہا: بہت زیادہ مٹی لگانا، تیم کی تجدید گو کہ نماز ادا کرنے کے بعد ہواور اعضاء تیم سے مٹی صاف کرنا مکروہ ہے، لہذا بہتر ہے کہ ایسا نماز سے فارغ ہو کرہی کرے۔ حنابلہ کے یہاں دوبار سے زیادہ ہاتھ مارنا، اور مٹی کو چھونکنا اگر تھوڑی ہو کر دہ ہے کہ

(۱) ابن عابدین ار ۲۱۳ ، مراقی الفلاح رص ۲۰ ، الدسوقی ار ۱۵۷ اوراس کے بعد کےصفحات ، القوانین الفقہیہ رص ۲۸۸ مغنی المحتاج ار ۹۹ ، ۱۰۰ ، کشاف القناع ار ۱۷۸۸ ، المغنی ار ۲۵۴ ۔

(۲) سابقه مراجع

-\*\*\*-

کے زوال کوئیں۔ شافعیہ کی رائے ہے کہ مرتد ہونا تیم کو باطل کردیتا ہے، کیونکہ وہ کم ور ہے، وضواس کے برخلاف ہے کہ وہ مضبوط ہے۔ و۔ طویل فصل: جمہور فقتہاء کی رائے ہے کہ تیم اور نماز کے درمیان طویل فصل: حمہور فقتہاء کی رائے ہے کہ تیم اور نماز کے درمیان طویل فصل: تیم کو باطل نہیں کرتا، اور ان دونوں کے در میان موالات واجب نہیں۔ مالکیہ کی رائے ہے کہ تیم اور نماز کے در میان طویل فصل تیم کو باطل کردیتا ہے، اس لئے کہ مالکیہ نے تیم اور نماز کے در میان موالات کی شرط لگائی ہے۔

نہیں اگر اس کے پاس پانی نہ ہو، اس لئے کہ حضرت ابوذر گی روایت ہے کہ میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول ! میں پانی سے دور ہوتا ہوں ، ساتھ میں اہلیہ ہوتی ہے، مجھے جنابت لاحق ہوتی ہے تو کیا میں بلاطہارت نماز پڑھوں؟ آپ عیصی نے فرمایا: "الصعید الطیب وضوء المسلم"<sup>(1)</sup>(پاک مٹی مسلمان کے لئے وضوکا ذریعہ ہے)۔ مالکیہ کا مذہب اور حنابلہ کی ایک روایت ہے کہ جس کے پاس پانی نہ ہواس کے لئے وضو یا عنسل کو تو ٹرنا کمر وہ ہے، اِلا ہیہ کہ باوضو خص کو پیشاب رو کنے وغیرہ سے کوئی ضرر لاحق ہو یا جماع ترک کرنے سے ضر رلاحق ہو، لہذا اگر کوئی ضرر احتی ہو یا جماع ترک کرنے سے

(۲) ابن عابدین الر۱۹۹ اور اس کے بعد کے صفحات، مراقی الفلاح رص ۲۱، اللباب الرے ساور اس کے بعد کے صفحات، البدائع الر۵۹، الشرح الکبير بحاشية الدسوقی الر۵۹، ۱۵۸، الشرح الصغير بحاشية الصاوی الر۱۵۸، منحنی الحتاج الراما، کفاية الأخيار الر۱۱۱ اور اس کے بعد کے صفحات، المہذب الرحس، المغنی الر۲۶۸ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع الر ۱۷۷، مار ۲۸۸، المغنی الر ۲۷ اور اس کے بعد کے صفحات، کشاف القناع الر ۱۷۷، شافعیہ نے اس میں قیدلگائی ہے کہ ایسی جگہ میں ہو جہاں اکثر پانی ملتا ہو،لیکن اگر مقیم ایسی جگہ میں ہو جہاں اکثر پانی نہ ملتا ہوتو اس پر دہرانا واجب نہیں،اوراس صورت میں اس کا حکم مسافر کی طرح ہوگا۔

اگر نماز ختم ہونے کے بعد پانی دیکھے اور نماز کا وقت نگل چکا ہوتو بالا تفاق مسافر نماز نہیں دہرائے گا، اور اگر دوران وقت ہوتو بھی مسافر بالا تفاق نماز نہیں دہرائے گا، اور شافعیہ کے یہاں اصح بیہ ہے کہ قیم جوالی جگہ پر ہو جہاں اکثر پانی ملتا ہو، اگر وہ پانی نہ ملنے کی وجہ سے تیم کرلے، تو وہ اپنی نماز دہرائے گا، اس لئے کہ پانی کا فقد ان اور اس کا مسلسل نہ ملنا نا در ہے، ایک قول ہے کہ قضا نہیں کرے گا، نووی نے اس کو مختار کہا ہے، اس لئے کہ اس نے اپنی قد رت کے بقد ر نووی نے اس کو مختار کہا ہے، اس لئے کہ اس نے اپنی قد رت کے بقد ر پہاں تک کہ وقت میں پانی مل جائے، مسافر کا حکم اس کے برخلاف ہے کہ وہ نماز نہیں دہرائے گا والا ہے کہ ایسی جگہ میں ہو جہاں اکثر پانی ملتا ہو، جسیا کہ گر را۔

ج۔ تیمؓ کو مباح کرنے والے عذر کا زوال مثلاً دشمن یا مرض یا ٹھنڈک نہ رہے، اس لئے کہ جو چیز عذر کے سبب جائز ہوتی ہے، عذر ختم ہونے پر باطل ہوجاتی ہے۔

د۔ وقت نگلنا: بید حنابلہ کے نزدیک تیم کو باطل کردیتا ہے، خواہ دوران نماز ہویانہ ہو،اگردوران نماز ہوگاتواس کی نماز باطل ہوجائے گی، کیونکہ بیالیی طہارت ہے جو وقت نگلنے پرختم ہوجاتی ہے، جبیہا کہ اگر نماز کے دوران مسح کی مدینے ختم ہوجائے۔

ھ۔مرتد ہونا: جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ نعوذ اللہ مرتد ہونا تیم کو باطل نہیں کرتا،لہذا اسلام لانے کے بعد اس تیم سے نماز پڑ ھے گا، اس لئے کہ تیم کا حاصل طہارت ہے،اور کفراس کے منافی نہیں جیسے وضو، نیز اس لئے کہ مرتد ہونا جمل کے ثواب کو باطل کردیتا ہے،حدث

معصیت کے سفر و مرض میں تیمیم کرنا: ہم سا- جمہور فقہاء کی رائے ( حنفیہ ما لکیہ کے یہاں صحیح ، حنابلہ کے یہاں رائح مذہب اور بعض شافعیہ کا قول ) ہے کہ اپنے سفر یا مرض کے ذریعہ نافر مانی کرنے والے کا تیم جائز ہے، اس لئے کہ دوسروں کی طرح وہ بھی اہل رخصت میں سے ہے، دلائل عام ہیں جن میں فر ماں بردار اور نافر مان دونوں داخل ہیں، ان میں کوئی فرق نہیں ، نیز اس لئے کہ نافر مان نے اس کا م کو انجام دیا جس کا اس کو تکم دیا گیا تھا، لہذا وہ عہدہ برآ ہوجائے گا، اور اس کے ساتھ لگی ہوئی قراحت

یہ یہ می کے رخصت ہونے کے قول کی بنیاد پر ہے، لیکن اگر ہم تیم کو عزیمت کہیں تواس صورت میں تیم کی شرط پائے جانے پراس کوتر ک کرنا ناجائز ہوگا۔

شافعیہ کے یہاں اصح میہ ہے کہ ایپ سفر کے ذریعہ نافرمانی کرنے والے اور خود کویا اپنی سواری کو تھکانے کے لئے بے کارسفر کرنے والے پر تیم کر کے نماز پڑھنا اور قضا کر نالازم ہے، اس لئے کہ وہ اہل رخصت میں سے ہے۔ شافعیہ ہی کی رائے ہے کہ ایپ مرض کے ذریعہ نافرمانی کرنے والا اہل رخصت میں سے نہیں، لہذا اگر اس نے ایپنے مرض کے

ذرىيەنافرمانى كى بےتواس كاتيم صحيح نہيں تا آئلەتوبەكر لے<sup>(1)</sup> ب

 ۱٫۷ ابن عابدین ۱/۲۵۰ البنایه ۲/۸۷۷، تبیین الحقائق ۱/۵۲۱، ۲۱۱، الطحطاوی علی مراقی الفلاح رص ۲۲۹،۲۲۹، الدسوقی ۱/۸٬۷۱۱، الشرح الصغیر ۱/۰ ۱۹۱، مغنی المحتاج ۱/۲۰۱۰، المغنی ۱/۷ ۳۲،۵۰۳۳، کشاف القناع ۱/۰۲۱، ۱۲۱، الأشباه والنطائر للسیوطی/۸۰۳۱\_

شيم ياني كابدل: ۵ ۲۰ - عام فقتهاء<sup>(۱)</sup> کی رائے ہے کہ تیم '' حدث اصغر' سے وضو کے قائم مقام اور جنابت اور حیض ونفاس سے عسل کے قائم مقام ہے، اس لئے جو چیز وضو عنسل سے صحیح ہے تیم سے صحیح ہوگی، یعنی فرض یا سنت نماز،طواف،جنبی کے لئے تلاوت قرآن،قرآن چھونا وغیرہ، جن كاعلم اصطلاحات: ' وضو' او ' بخسل' ، سے ہوگا۔ فقهاء کے يہاں فرمان بارى: "فَلَم تَجدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُون" (٢) میں ضمیر کے مرجع کے بارے میں اختلاف ہے، جس کی بنیاد فرمان بارى: "أَوُلَامَستُمُ النِّسَاءَ" مي اختلاف ب، جن علاء كي رائے ہے کہ ' ملامسہ' سے مراد جماع ہے، انہوں نے کہا جنم پر کا مرجع مطلقاً محدث ب، خواه ( حدث اصغر ، هو يا كبر-لیکن جن حضرات کے نز دیک' ملامسہ' سے مراد ہاتھ سے چھونا ہے، انہوں نے کہا جنمیر کا مرجع فقط حدث اصغر والامحدث ہے، اس لحاظ سے'' جنبی'' کے لئے تیم کی مشروعیت حدیث سے ثابت ہوگی، مثلاً عمران بن حصین کی حدیث میں ہے کہ انہوں نے کہا: ہم لوك رسول الله عليقة كساته ايك سفر مي تص، آب عليقة ف لوگوں کونماز پڑھائی، کیا دیکھتے ہیں کہا یک څخص الگ تھلگ بیٹھا ہے، حضور عليه في ال س فرمايا: "مامنعك أن تصلى؟ قال: أصابتني جنابة ولا ماء، قال: عليك بالصعيد فإنه يكفيك" (تم كونماز يرض سي مس چيز في روكا؟ اس في كها:

- (۱) ابن عابدین ار ۱۵۲، ۱۵۹، البدائع ار ۴۴، ۴۵، نیل الأوطار ار ۳۲۳، بدایة المجتهد ار ۲۱، مغنی الحتاج ۱۱۷۸، کشاف القناع ار ۱۷۰۰
  - (۲) سورة مائده ۲/
  - (۳) سورة مائده ۲۷-
- (۴) حدیث: "علیک بالصعید فإنه یکفیک" کی روایت بخاری (فخ الباری ار ۵۲ مطبع السلفیہ) نے کی ہے۔

تيم ۱۹۳۷–۲۵

"يا عمرو، صليت بأصحابك وأنت جنب، فقلت، ذكرت قول الله تعالىٰ: وَلَا تَقُتُلُوُا أَنْفُسَكُمُ إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمُ رَحِيُمًا<sup>(1)</sup> فتيممت، ثم صليت، فضحك رسول الله عَ<sup>السِلْم</sup>، ولم يقل شيئا<sup>(1)</sup> (ا\_عرو! تم فساتهيوں كونماز پر هادى جبكة جنبى تھے، ميں فرض كيا: محصفرمان بارى يادآ يا (اورا پنى جانوں كولل مت كروميتك الله تمہار حق ميں بر امهربان في اورا تي عانوں كولل مت كروميتك الله تمہار حق ميں بر امهربان پر اورا تي عانوں كول مت كروميتك الله تمہار حق ميں بر امهربان پر اورا تي جانوں كول مت كروميتك الله تمہار حق ميں مرابان کہ خت مردى سے تيم جائز ہے<sup>(7)</sup> ۔

شیم کی پانی کابدل ہونے کی نوعیت: ۲۳۳ - بدل کی نوعیت کے بارے میں فقہاء کا اختلاف ہے کہ یہ بدل ضروری ہے یابدل مطلق؟

جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ تیم بدل ضروری ہے، اسی وجہ سے تیم کے ذریعہ حدث ختم نہیں ہوتا اور حقیقتا حدث کے رہتے ہوئے بصر ورت و مجبوری تیم کرنے والے کے لئے نماز مباح ہوتی ہے، جسیا کہ متحاضہ کی طہارت ہے، اس کی دلیل حضرت ابوذ رس کی حدیث جیسا کہ متحاضہ کی طہارت ہے، اس کی دلیل حضرت ابوذ رس کی حدیث جیسا کہ متحاضہ کی طہارت ہے، اس کی دلیل حضرت ابوذ رس کی حدیث کہ یہ تمہارے لئے بہتر ہے)، اور اگر تیم حدث کو دور کردیتا تو پانی

- (۱) سورهٔ نساء ۲۹\_
- (۲) حدیث: "یا عمرو صلیت بأصحابک وأنت جنب" کی تخریج فقرہ/٩ کے تحت گذریچل ہے۔
  - (۳) ابن عابدین ار ۱۵۶، الزرقانی ار ۱۱۵۔
- (۴) حدیث: فاذا وجدت الماء فأمسه جلدک "کرتخ تنج فقره ۹ ک تحت گذرچک ہے۔

مجھے جنابت لاحق ہوئی اور پانی نہیں ہے، آپ علیظیہ نے فرمایا:مٹی لےلو، پیتہمارے لئے کافی ہے )۔

نیز حضرت جابز کی حدیث ہے کہ ہم ایک سفر میں نظے، ہم میں ت ایک شخص کو پھر لگ گیا اور سرمیں زخم آ گیا، پھر اس کو احتلام ہوا، اس نے ساتھیوں سے پو چھا: کیا تم میرے لئے تیم کی رخصت سیح ہو؟ انہوں نے کہا: تمہارے لئے ہم رخصت نہیں سیحت ، حالا نکہ تم ہوگئ، ہم رسول اللہ علیات کے پاس آئے اور آپ کو اس کی اطلاع ہوگئ، ہم رسول اللہ علیات کے پاس آئے اور آپ کو اس کی اطلاع دی، تو حضور علیات نے فرمایا: ''قتلوہ قتلھم الله، ألا سألو ا دی، تو حضور علیات نے فرمایا: ''قتلوہ قتلھم الله، ألا سألو ا یکفیه أن یتیمم و یعصر، أو یعصب علی جرحه ثم یمسح علیه، و یغسل سائر جسدہ''' (انہوں نے اس کو قتل کردیا، اللہ ان کو آل کرے، جب معلوم نہیں تھا تو پو چھ کیوں نہیں ایا! لاعلی کا علاج سوال کرنا ہے، اس کے لئے یہی کا فی تھا کہ تیم کر لیتا اور زخم کوصاف کر لیتا یا فرمایا: اس کے لئے یہی کا فی تھا کہ تیم کر لیتا اور زخم کوصاف کر لیتا یا فرمایا: اس کے لئے یہی کا فی تھا کہ تیم مسح کر لیتا، اور ہتے ہدن کودھولیتا)۔

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہا گرضرر کااندیشہ ہوتوغنسل چھوڑ کرتیٹم اختیار کرنا چاہئے۔

نیز حضرت عمرو بن العاص کی حدیث ہے، ان کو غزوہ ذات السلاسل میں بھیجا گیا، وہ کہتے ہیں کہ ایک نہایت سر درات میں جھے احتلام ہوگیا، جھےاندیشہ ہوا کہ منسل کروں تو ہلاک ہوجاؤں گا، میں نے تیم کرکے ساتھیوں کو نماز ضبح پڑ ھادی، حضور علیقی کے پاس آئے تو لوگوں نے آپ سے اس کا ذکر کردیا، آپ علیقی نے فرمایا:

 حدیث: "قتلوه قتلهم الله" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۲۴ تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن تجرنے کہا: ابن السکن نے اس کو صحیح قرار دیا ہے (اللحیص الحیر ار ۷۷ اطبع شرکة الطباعة الفدیہ )۔ شیمؓ ۷۳ گا، اس اختلاف کانتیجہ: ں ۷۳- شیمؓ کے بدل ہونے کی نوعیت میں فقہاء کے اختلاف پر حسب ذیل امور مرتب ہوتے ہیں:

الف-تيمّ كاوفت: جہور کی رائے ہے کہ تیم صحیح نہیں جب تک اس فرض یانفل کا مخصوص وقت شروع نہ ہوجائے ،جس کے لئے تیم کرناہے۔ فرض کے حق میں ان کی دلیل بیفر مان باری ہے: ''إذَا قُمُتُمُ اللي الصَّلَاقِ،() (جبتم نماز کواٹھو)، اور نماز کے لئے اٹھنا وقت شروع ہونے کے بعد ہوتا ہے، وقت سے پہلے ہیں۔ نفل کے لئے ان کی دلیل بیفر مان نبوی ہے:"جعلت الأد ض كلها لى ولأمتى مسجدا وطهورا، فأينما أدركت رجلا من أمتى الصلاة فعنده مسجده وعنده طهوره"(٢) (میرے لئے اور میری امت کے لئے ساری زمین نماز کی جگہ اور یاک کرنے والی بنائی گئی،لہذا میری امت کے جس شخص کو جہاں بھی نماز کا دفت ہوجائے وہیں اس کی مسجد اور وہیں اس کو پاک کرنے والی چزموجودہے)۔ وقت سے پہلے وضواس لئے جائز ہے کہ وہ حدث کو دور کرنے والا ہے، تیم اس کے برخلاف ہے، کیونکہ وہ طہارت ضرور بیر ہے، لہذا وقت سے پہلے جائز نہیں۔ نماز جنازه يانفل جس کا کوئی وقت معين نه ہو يا چھوٹی ہوئی نماز وں

- (۱) سورهٔ مانده ۲/
- (٢) حديث: "جعلت الأرض كلها لي ولأمتي مسجدا وطهوراً" كى روايت احمد (٢٥/ ٢٣ طبع الميمنيه) نے كى ب، ابن تجر نے اس كو كتاب الثقفيات كى طرف منسوب كيا ہے (المخيص الحير ١/ ١٣٩ طبع شركة الطباعة الفديه )اوراس كى سندكو صحيح كہا ہے۔

ملنے پراس کی ضرورت نہ تھی، جب پانی دیکھے تو حدث لوٹ آئے گا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حدث دورنہیں ہوتا ہے، اور بضر ورت اس کے لئے نماز مباح ہوجاتی ہے۔

البتہ حنابلہ نے ایک تیم کے ذریعہ وقت کے اندر تمام فوت شدہ نماز وں کی اجازت دی ہے اگر اس کے ذمہ ہوں، اس میں مالکیہ وشافعیہ کااختلاف ہے۔

حنفیہ کی رائے ہے کہ تیم بدل مطلق ہے، بدل ضرورت ومجبوری نہیں، لہذا تیم کے ذراعیہ ادا کی گئی نماز کے حق میں پانی کے ملنے کے وقت تک حدث دور ہوجا تا ہے، اس لئے کہ فرمان نبوی ہے: "الماء أو يحدث"<sup>(1)</sup> (تیم مسلمان کے لئے وضو ہے، گو کہ دس سال گز رجائے جب تک پانی نہ ملے یا حدث لاحق نہ ہو)۔ حضور علیک نے نیم پر وضو کا اطلاق کیا ، اور اس کو وضو کہا ہے، وضو حدث کو زائل کرنے والا ہے، لہذا تیم بھی اسی طرح ہوگا، نیز

فرمان نبوی ہے: ''جعلت لي الأرض مسجدا و طهودا''<sup>(۲)</sup> (میرے لئے ساری زمین نماز کی جگہ اور'' طہور'' بنائی گئی)، طہور پاک کرنے والی چیز کا نام ہے، حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حدث تیم کے ذریعہ پانی ملنے تک دور ہوجائے گا، اور جب پانی مل جائے تو حدث کا حکم لوٹ آئے گا<sup>(۳)</sup>۔

- (۱) حدیث: "الصعید الطیب وضوء المسلم" کی تخریخ فقرہ (۲۲ کے تحت گذریکی ہے۔
- (۲) حديث: "جعلت لي الأرض مسجدا وطهوراً" كى تخريج فقره ۲ كے تحت گذريكى ہے۔
- (۳) تبیین الحقائق ا ۲ ۴٬۰۱۲ البدائع ۱۲۴٬۰۲۱ اوراس کے بعد کے صفحات، الدسوقی ۱۲٬۹۵۱ مغنی المحتاج ۱۲ / ۹۷، کشاف القناع ۲۱٬۹۷۱، بن عابدین ۱۷۱۱ ـ

تیم ۳۸

کی قضا کا ارادہ ہوتو اس تیمؓم کے لئے کوئی وقت نہیں، بشرطیکہ شرعاً ممنوع اوقات نماز میں نہ ہو۔

حنفنیہ کی رائے ہے کہ تیم وقت سے پہلے، ایک سے زائد فرض اور غیر فرض کے لئے جائز ہے، اس لئے کہ تیم سے حدث پانی ملنے تک کے لئے دور ہوجا تا ہے، تیم صرف مباح کرنے والانہیں، انہوں نے اس کو وضو پر قیاس کیا ہے، نیز اس لئے کہ وقت کی تعیین دلیل قطعی کے بغیر نہیں ہوگی اور یہاں کوئی دلیل نہیں ہے<sup>(1)</sup>۔

تیمیم کے ذریع بر ماز کو آخری وقت تک مؤخر کرنا: ۸ سا- فقتها کا فی الجملہ اتفاق ہے کہ تیم سے نماز کو آخری وقت تک کے لئے مؤخر کرنا اس کے مقدم کرنے سے اس شخص کے حق میں افضل ہے جس کو آخری وقت میں پانی ملنے کی امید ہو، ہاں اگر پانی ملنے سے مایوں ہو تو جمہور (حفیہ، ما لکیہ، شافعیہ اور حنابلہ میں سے ابوالخطاب) کے نز دیک اول وقت میں پڑ ھنا مستحب ہے۔ حفیہ نے آخری وقت تک تاخیر کے افضل ہونے میں یہ قید لگائی ہے کہ افضل وقت نہ نگل جائے، مطلق وقت نہیں، تا کہ افضل وقت مغرب کے بارے میں اختلاف ہے کہ مؤخر کرے یا نہ کرے؟ مغرب کے بارے میں اختلاف ہے کہ مؤخر کرے یا نہ کرے؟ مغرب کے بارے میں اختلاف ہے کہ مؤخر کرے یا نہ کرے؟ مغرب کے بارے میں اختلاف ہے کہ مؤخر کرے یا نہ کرے؟ مزیر متحب ہے جس کو پانی ملے کا ظن یا یقین ہو، لیکن اگر تر دو یا مزیر دو یا میں منتخب ہے۔

معتمد ب، ال لئے کہ جب نماز کا وقت آجائے اور اس کواد اکر نا اس پر واجب ہوجائے تو نماز کا اعادہ کرنے والا پانی کونہ پانے والا ہوگا اور اللہ تعالٰی کے ارشاد: "فَلَمُ تَجِدُو ا مَاءً فَتَيَمَّمُو ا صَعِيْدًا طَيِّبًا"<sup>(1)</sup> ميں داخل ہوگا۔

امر کا تقاضااول وقت میں تیمؓ کا واجب ہونا تھا،لیکن پانی ملنے کی امید کے پیش نظراس میں تاخیر کردی گئی،لہذااس کے لئے درمیانی حالت یعنی استحباب مقرر کردی گئی۔

مالکیہ میں سے ابن حبیب کی رائے ہے کہ اول وقت میں تیم میں کی فضیلت کو حاصل کرنے ہی کے لئے ہے، اور جب وقت کے اندر اس کو پانی ملنے کا یقین ہے تو تا خیر واجب ہے، تا کہ کمل طہارت کے ساتھ نماز پڑھے، اگر اس نے خلاف ورزی کر کے تیم کرلیا اور نماز پڑھ لی تو اس کی نماز باطل ہوگی، اور اس کو دہر انا ہی ہوگا۔

(۱) سورهٔ مانکده ۲۷-

ما لکیدوشا فعید کی رائے ہے کہ ایک تیم سے دو فرض نہیں پڑ ہےگا، لہذا تیم کرنے والا ایک تیم سے ایک سے زائد فرض کی ادا نیگی کرے بینا جائز ہے، اور چند نو افل پڑ ھنا جائز ہے اور فرض اور فل پڑ ھنا جائز ہے اگر فرض کو پہلے پڑ ہے، بیعا لکیہ کے نز دیک ہے۔ شافعیہ کے نز دیک فرض سے پہلے اور اس کے بعد جس قدر نو افل شافعیہ کے نز دیک فرض سے پہلے اور اس کے بعد جس قدر نو افل پڑ ھنا چا ہے پڑ ھ سکتا ہے، اس لئے کہ نو افل کی حذبیں، ان کی دلیل حضرت ابن عباس کا بی قول ہے: "من السنة أن لا یصلی الرجل بالتیمم إلا صلاۃ واحدۃ ثم یتیمم للصلاۃ الأخوی "<sup>(1)</sup> (سنت ہے کہ آ دمی تیم سے مرف ایک نماز پڑ ہے، الأخوی ن (ا)

یرسول اللہ علیق کی سنت کا تقاضا ہے، نیز اس لئے کہ بیطہارت '' ضروری' ہے، لہذا اس سے دو فرض نہیں پڑ سے گا، اسی طرح ان کی دلیل یہ بھی ہے کہ وضو ہر فرض نماز کے لئے تھا، کیونکہ فرمان باری ہے: ''إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلَاقِ''<sup>(1)</sup>، تیم اس کا بدل ہے، پھر بی حکم وضو میں منسوخ ہو گیا، اور تیم میں حسب سابق باقی رہا، نیز حضرت ابن عمر ک قول ہے: ہر نماز کے لئے تیم کر ے گا گو کہ' حدث' لاحق نہ ہو۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ تیم کر ے گا گو کہ' حدث' لاحق نہ ہو۔ حنابلہ کی رائے ہے کہ تیم کر نے کے بعد وہ اس نماز کو ادا کر ے اور جمع بین الصلا تین کر ے، وقت کے اندر جس قدر چا ہے نوا فل پڑ ھے، جب دوسری نماز کا وقت داخل ہو گا تو تیم باطل ہوجائے گا، اب تیم کر ے گا، حنابلہ کی دلیل یہ ہے کہ یہ متحاضہ کے وضو کی طرح

اگر اول وقت میں تیمؓ سے اور درمیان میں وضو سے پڑھ لے تو بیر انتہائی درجہ کی فضیلت کو حاصل کرنا ہے۔

حنابلد کی رائے ہے کہ تیم سے نماز میں تاخیر کرنا بہر حال اولی ہے، امام احمد سے منصوص یہی ہے، اس لئے کہ حضرت علیؓ نے جنبی کے بارے میں فرمایا: اس وقت سے آخری وقت تک انتظار کرے، اگر پانی مل جائے تو ٹھیک ہے ورنہ تیمؓ کرلے، نیز اس لئے کہ نماز کو رات کے کھانے اور قضاء حاجت کے بعد تک کے لئے مؤخر کرنا مستحب ہے، تا کہ خشوع وخصوع اور دل جعی باقی رہے، اور جماعت ملنے کے لئے نماز میں تاخیر مستحب ہے، لہذا طہارت جو شرط ہے اس کو حاصل کرنے کے لئے نماز کی تاخیر بدر جداولی ہوگی<sup>(1)</sup> ہے

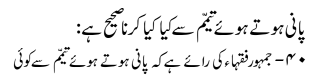
ایک تیم سے کیا کرنا جائز ہے؟: ۹ ۳۰- چونکہ نیم وضو وغسل کا بدل ہے، لہذا اس کے ذریعہ وہ تمام چزیں صحیح ہیں جو وضو غسل سے صحیح ہیں جیسا کہ گزرا، تا ہم ایک تیم سے کیا کیا صحیح ہیں جو وضو فنسل سے صحیح ہیں جیسا کہ گزرا، تا ہم ایک تیم سے کیا کیا صحیح ہیں جو وضو وغسل سے صحیح ہیں جیسا کہ گزرا، تا ہم ایک تیم میں کیا کیا صحیح ہیں جارے میں فقہاء کے یہاں اختلاف ہے؟ میں کیا صحیح ہاں لئے کہ پانی نہ ملنے پر یہی پاک کرنے والا ہے، جیسا کہ میں ایک کر نے والا ہے، جیسا کہ میں ایک میں میں میں میں میں میں میں کہ کر میں میں کہ کے وضو کا ذریعہ ہے، گو کہ دس سال تک پانی نہ ملے) نیز وضو اور مسح علی الخفین پر قیاس کرنا ہے، نیز اس لئے کہ ایک حدث کے لئے دو طہارتیں واجب نہیں۔

۲) حدیث: "الصعید الطیب وضوء المسلم وإن لم یجد الماء عشر
 ۳) سنین" کی تخریخ نقره/۲۲ کے تحت گذریکی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ۱۷۲۱، الدسوقی ۱۷۷۱، حاشیة العددی علی شرح ابن الحسن ۱۹۹۱،الفوا کهالددانی ۲۰۴۱، مغنی المحتاج ۱۸۹۸،المغنی ۱۷۳۳

اليي عبادت اداكر ناصيح نهين جس كامدار طهارت پر ہو، إلا بيد كه مريض ہو یا مسافر جس کے پاس یانی ہے لیکن اس کی ضرورت ہو، یا ٹھنڈک كااندىشە، وجىساكەآئےگا۔ لہذاا گرکوئی شخص مذکورہ بالا حالات کےعلاوہ میں یانی کے ہوتے ہوئے تیم سے کوئی ایسی عبادت ادا کرےجس کامدار طہارت پر ہوتو اس کی عبادت باطل ہوگی اور اس کا ذمہ فارغ نہیں ہوگا اور اس پر دوبارہ ادائیگی لازم ہوگی۔ حفیہ کے یہاں (مفتی بہ) بیہ ہے کہ نماز جنازہ (یعنی اس کی ساری تکبیرات) چھوٹنے کے اندیشہ سے ٹیم جائز ہے،لیکن اگر بعض تكبيرات چھوٹنے كاانديشہ ہوتو تيم نہ كرے، كيونكہ وہ ان كوتنها ادا كرسكتا ہے،خواہ بلاوضو ہو پاجنبی ہو پاحیض یا نفاس والی عورت ہو، جبکہ خون حسب عادت بند ہو گیا ہو،البنہ حالفنہ کے لئے انہوں نے شرط لگائی ہے کہ اکثر مدت حیض میں خون بند ہوا ہو۔ اگرعادت یوری ہونے پرخون بند ہوا ہوتو ضروری ہے کہ نماز اس کے ذمہ میں'' دین''ہوجائے ، یاغنسل کرے، پایپرکہ اس کا تیمّ کامل ہو ليعنى ياني نه ملنے يرہو۔ اگر دوسرا جنازہ آئے اس دوران وضو کرناممکن ہو، پھر ممکن نہ ر بے تو دوبارہ تیم کرےگا، ورنہ دوبارہ تیم نہیں کرےگا،امام محد کے نزدیک بہر حال دوبارہ تیم کرےگا۔ میت کے ولی کے بارے میں اختلاف ہے کہ کیا اس کے لئے تیم م جائز ہے، کیونکہ اس کوآ گے بڑھنے کاحق ہے، یاوہ انتظار کرےگا، اس لئے کہ وہ دوبارہ پڑھ سکتا ہے، اگر جہلوگوں نے پڑھ لیا ہو؟ امام ابوحنيفه سيقل مين اختلاف ہے۔ یانی کے ہوتے ہوئے تیم اس وقت بھی جائز ہے جبکہ امام کے فارغ ہوجانے، یا زوال آفتاب کے سبب نماز عید کے چھوٹے کا

ہے جودفت داخل ہونے سے باطل ہوجا تاہے۔ مالکید کا مذہب اور شافعیہ کے پہاں اصح بیہ ہے کہ فرض نماز کے ساتھایک ٹیم سےنماز جنازہ جائز ہے،اس لئے کہ نماز جنازہ چونکہ فرض کفاہد ہے، اس لئے اس کو فی الجملہ ترک کرنے کے جواز کے بارے میں نفل کے درجہ میں رکھا گیا ہے۔ سیم کے ذریعہ تلاوت قرآن بھی جائز ہےا گرجنبی ہو،اورجنبی کے لئے قرآن حچونا اور مسجد میں داخل ہونا بھی جائز ہے، رہا مسجد میں گزرناتوبلاتیم جائز ہے۔ شافعیہ ے نزدیک نذر ے لئے نیا تیمّ کرے گا، کیونکہ قول '' اظہر'' کے مطابق وہ فرض کی طرح ہے، نذر کو دوسر نے فرض کے ساتھ ادانہ کرے<sup>(۱)</sup>۔ شافعیہ کے نزدیک میصح ہے کہ جو یانچوں نمازوں میں ہے کوئی ایک نماز بھول جائے، وہ یا نچوں کوایک ساتھا یک تیم سےادا کرے، کیونکہ جب وہ ایک نماز بھول گیا ہے، بعینہ کون ہے معلوم نہیں تو اس یر واجب ہے کہ یانچوں نمازیں یڑھے، تا کہ یقینی طور پر عہدہ برآ ہو سکے،ان سب کے لئے ایک ٹیم اس لئے جائز ہوا کہان سب میں مقصود صرف ایک نماز ہے، باقی ذریعہ اوروسیلہ ہیں۔ مالکیہ کے نزدیک پانچ تیم کرےگا، ہرنماز کے لئے الگ الگ تیمّ ، د وفرضوں کوایک تیمّ سے ہیں پڑ ھے گا<sup>(۲)</sup>۔



- (۱) فتح القدیرا / ۹۵، الشرح الکبیرللدسوقی ا / ۱۵۱، مغنی المحتاج ا / ۱۰۳، ۱۰۵، المغنی ا / ۲۲۲ اوراس کے بعد کے صفحات، ابن عابدین ا / ۲۱۲، ۱۷۳، کشاف القناع ا / ۲۱۱ ۔
  - (۲) مغنی کمحتاج ار ۱۰٬۱۰ الدسوقی علی الشرح الکبیر ۱۷۱۱، ۱۷۲۰ ـ

کہا: اسی پر اعتماد کرنا چاہئے۔ ہمیں اس مسئلہ کا ذکر بقیہ مذاہب میں نہیں ملا۔ پانی کے ہوتے ہوئے حنفیہ کے نز دیک جمعہ کے فوت ہونے اور وقت نطنے کے اندیشہ سے تیم جائز نہیں، گو کہ وتر ہو، کیونکہ اس کے چھوٹے پر اس کا بدل ہے۔ امام ز فرنے کہا: وقت فوت ہونے کی وجہ سے تیم کرےگا۔ حلبی نے کہا: زیادہ احتیاط اسی میں ہے کہ تیم کرکے نماز پڑھے پھر دہرا لے۔

ابن عابدین نے کہا: یہ (حلبی کا قول) دونوں اقوال میں بنج کا ہے، اور اس میں یقینی طور پر عہدہ برآ ہونا ہے، پھر میں نے اس کو " تا تارخانیہ ' میں ابونصر بن سلام جو کبار ائمہ میں سے میں، سے منقول دیکھا، احتیاطاً اسی پر عمل کرنا چاہئے، خصوصاً جبکہ ابن الہمام کے کلام کا میلان امام زفر کے قول کی ترجیح کی طرف ہے<sup>(1)</sup>۔

پانی اور مٹی نہ پانے والے کا تھم: اسم - جس کو پانی نہ طے اور نہ تیم کرنے کے لئے مٹی طے، مثلاً الی جگہ قید ہے، جہاں پانی اور مٹی دونوں میں سے کوئی نہ ہو، یا نجس جگہ میں ہے جہاں تیم کے لئے مٹی نہیں، اور ساتھ میں جو پانی ہے پیاس لگنے پر اس کی ضرورت پڑے گی، اسی طرح وہ څخص جس کوسولی پر لٹکا د یا گیا ہو یا کشتی میں سوار ہو، پانی تک نہ پہنچ سکے، اسی طرح وہ څخص جو مرض وغیرہ کے سبب وضود تیم نہ کر سکے۔ اس کے بارے میں جمہور فقہاء کی رائے ہے کہ وقت کے احترام میں اس پر نماز واجب ہے، وہ اس سے ساقط نہ ہوگی، اسی کے ساتھ حفظہ و شافعیہ کے بزد یک اس کا دہرانا واجب ہے، حنا بلہ کے بزد یک اندیشہ ہو، اگر چہ وہ وضو کر کے نماز شروع کرنے کے بعد پھر حدث لاحق ہونے کے سبب اس نماز پر بنا کرنا اور نیم کر کے نماز مکمل کرنا چاہے، اصح قول کے مطابق امام ہویا مقتدی کوئی فرق نہیں، اس لئے کہ حکم کامدار چھوٹے کااندیشہ ہے، بدل کوا ختیار کرنانہیں۔

ای طرح ہر غیر فرض نماز جس کے چھوٹنے کا اندیشہ ہو مثلاً سورج و چاند گہن کی نماز ، سنن روا تب ، گو کہ تنہا سنت فجر چھوٹنے کا اندیشہ ہو، اس لئے کہ اس کے چھوٹنے کے بعد بدل نہیں ، یہ امام ابوطنیفہ وابو یوسف کے قیاس پر ہے، جبکہ امام ٹمد کے قیاس پر اس کے لئے تیم نہیں کر کے گا، اس لئے کہ اگر با جماعت فرض میں مشغولیت کے سبب سنت فجر چھوٹ جائے توامام ٹمد کے نزدیک سورج کے او پر اٹھنے کے بعد اس کی قضا کر لئے گا، جبکہ شیخین کے نزدیک اس کی قضا نہیں تیم جائز ہے جس کے لئے طہارت مستحب ہے، شرط نہیں مثلاً سونا، سلام کرنا، سلام کا جواب دینا، مسجد میں داخل ہونا اور اس میں سونا، گو کہ اس سے نماز جائز نہیں۔

ابن عابدین نے کہا: جس کام کے لئے طہارت شرط نہیں، اس کے لئے پانی کے ہوتے ہوئے تیم سرے سے معتبر ،ی نہیں، اِلا سی کہ اس کے فوت ہونے کے بعد کوئی بدل نہ ملنے کا اندیشہ ہو، لہذا اگر ''محدث' (بے وضو) نے پانی پر قدرت کے باوجود سونے یا مسجد میں داخل ہونے کے لئے تیم کیا تو بیلغو ہے، اس کے برخلاف مثلاً سلام کا جواب دینے کے لئے تیم کرنا ہے، کیونکہ اس کے فوت ہونے کا اندیشہ ہے، کیونکہ وہ فوری طور پر ہوتا ہے، اسی وجہ سے رسول اللّٰہ علیق نے سلام کا جواب دینے کے لئے تیم کیا <sup>(1)</sup>، ابن عابدین نے

 حدیث: "تیمم النبی مَنْشَنْظُ لود السلام" کی روایت ابوداؤد (۱/ ۲۳۴ لر)
 تحقیق عزت عبید دعاس) نے کی ہے، ابن جمر نے الحجیص الحبیر (۱/۱۵ طبع شرکة الطباعة الفذیہ ) میں اس کوضعیف کہا ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۲۱، ۱۲۱\_

اس کا دہرانا واجب نہیں، البتہ ما لکیہ کے مذہب میں معتمد سے سے کہ نماز کی ادائیگی اور اس کی قضا اس سے ساقط ہوجائے گی<sup>(1)</sup>۔ مٹی اور پانی نہ پانے والے کی نماز کے مسئلہ میں تفصیلات ہیں جن کوا صطلاح'' صلا ق'' میں دیکھا جائے۔

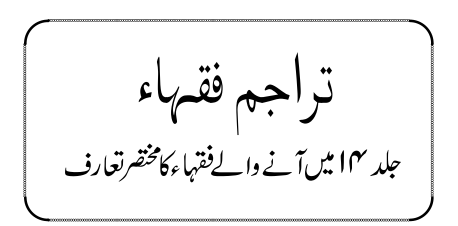
تيمم ٢ م، يمن

پٹی اورزخم وغیرہ کے لئے تیم کرنا: ۲۲ - اس پرففتہاء کا اتفاق ہے کہ جس کے بدن کا کوئی حصہ ٹوٹ گیا ہویازخم ہویا پھوڑے وغیرہ ہوں اگرضرریاعیب پیدا ہونے کا اندیشہ نہیں تو وضو ونسل میں اس کو دھونا واجب ہے، اور اگر پچھا ندیشہ ہوتو زخم وغیرہ پرمسح اور تیم کرنا جائز ہے، اس کے خصوص حالات ہیں جن کی تفصیل اوران میں اختلاف اصطلاح '' جبیرہ' میں مذکور ہیں۔



دېکھئے:'' تفاؤل''۔

<sup>(</sup>۱) ابن عابدین ار ۱۷۸، الشرح الصغیر مع حاشیة الصادی ار ۱۵۷، ۱۵۸، مغنی المحتاج ار ۱۰۸، ۱۰۷، کشاف القتاع ارا ۷۱ به



الآلوی تراجم فقتهاء بن عیدند اور عبداللد بن سعید وغیره نے روایت کی۔ امام احمد ، ابن معین ، ابوزر عد اور نسائی نے کہا: ثقد ہیں ، ابن حبان نے ان کا ذکر ' ثقات' میں کیا ہے۔ امام احمد نے فرمایا کہ سفیان نے فرمایا: عمرو بن و ینار کا انقال ہو گیا تو ان کے بعد ابن ابی خیچ فتو کی دیتے تھے۔ [ تہذیب التہذیب ۲ ۲ ۲۹]

> ابن بطال: میملی بن خلف میں: ان کےحالات ج۱ص۳۲۸ میں گذر چکے۔

> ابن جریرالطمر **ی: بیچمد بن جریر بین:** ان کےحالات ج۲ص ۲۱۳ میں گذر چکے۔

> ابن الحاج**ب:** ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص<sup>4</sup> <sup>مہ</sup>میں گذر چکے۔

ابن حبان: ب**ی حمد** بن حبان میں: ان کے حالات ج۲ص ۵۷۴ میں گذر چکے۔

ابن حبيب: يدعبدالملك بن حبيب ميں: ان كےحالات ج1ص • ٣٣ ميں گذر چکے۔

ابن حجرالعسقلانی: ان کےحالات ج۲ص۵۷۴ میں گذر چکے۔ الآلوی: میمود بن عبدالله میں: ان کےحالات ج۵ص۹۵۶میں گذر چکے۔

الآم**ری: بیلی بن ابی علی میں:** ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص۲۲ میں گذر چکے۔

ابن ابی شیبہ: بیرعبداللہ بن محمد میں: ان کےحالات ج۲ص۲۷۶ میں گذر چکے۔

ابن ابی لیلی: بی محمد بن عبدالرحمٰن میں: ان کے حالات جاص۲۸ ۲۰ میں گذر چکے۔

ابن الأثير: بيمبارك بن محمد مين: ان ڪ حالات ج٢ ص٢ ٢ ٢ ميں گذر ڪِچ۔

ابن ابی بخیج (؟ - ۱ سا ح) یو عبدالله بن ابی بخیج بیار میں، کنیت ابو سیار اور نسبت ثقفی ملی ہے۔ انہوں نے اپنے والد نیز مجاہد ،عکر مداور طاؤس وغیرہ سے روایت کی، اور خود ان سے شعبہ، ابواسحاق ، محمد بن مسلم، سفیان توری اور سفیان

ابن جحرالمکی ۱۰۰۰ ابن حجرالمکی: بیداحمد بن حجرالیتمی میں: ۱ن کےحالات ج۱ص ۲۰۳۰ میں گذریچے۔

ابن خلدون: بيرعبدالرخم<sup>ل</sup>ن بن محمد بين: ان ڪ حالات ج٢ ص ٢٢ ٢ ميں گذر چکے۔

ابن الزبیر: بی عبداللہ بن الزبیر بیں: ان کے حالات جا ص ۷۷ میں گذر چکے۔

ابن عابدین: بیر حمدامین بن عمر ہیں: ان کے حالات جا<sup>م</sup> ۳۳۳ میں گذر چکے۔

ابن عباس: بیرعبدالله بن عباس میں: ان کےحالات جا<sup>م</sup> ۵ ۲۳ میں گذر چکے۔

ابن عبدالسلام: بد محمد بن عبدالسلام میں: ان کے حالات جا ص ۲۵ ۲۳ میں گذر چکے۔

ابوالحسن على بن المفضل المقدسي تراجم فقهاء فيحكم حاصل كيابه بعض تصانيف: "شرح الإشارة للباجي" اصول مين، "سبيل الرشاد في فضل الجهاد"، "رد الجاهل عن اعتساف الجاهل" ، "البرهان في ترتيب سور القرآن" ، اور "تاريخ الأندلس"\_ [تذكرة الحفاظ مهر ٢٦٥؟ الدرر الكامنه الرمه؟ الدياج/ ٢٣؛ البدر الطالع اير ٢٣٣؛ شذرات الذب ٢٧/١٤؛ بغية الوعاة ير ۲۹۱؛ طبقات القراءلابن الجزري ا ۷۹ ۳ ابوجعفرالفقيه : بيمجد بن عبداللدين. ان کے حالات ج ۴ ص ۴ ۴ ۴ میں گذریجے۔ ابوالحسن العبدري: د کیھئے:العبدری علی بن سعید۔ ابوالحسن على بن المفضل المقدسي ( ۴ ۴۵ – ۲۱۱ ج ) بيعلى بن المفضل بن على بن مفرج بن حاتم بيں، كنيت ابوالحسن، لقب شرف الدین اورنسبت مقد سی اسکندرانی ہے،محدث، ماکلی فقیہ اور حافظ حديث بين - " تغز" مين امام صالح ابن بنت معافى ، عبدالسلام بن عتيق سفاقس ،ابوطالب لخمي اورابوطا ہر بن عوف سے علم فقه حاصل کیا، اوران حضرات کےعلاوہ قاضی ابوعبید نعمت بن زیادۃ اللّٰہ الغفاري،اورعبدالرحمٰن بن خلف المقر ي سے حدیث سني ۔ايک زمانه تک اسکندر بیہ میں نائب قاضی رہے، وہاں کے مدرسہ میں پڑ ھایا، پھر قاہرہ منتقل ہو گئے، وہاں الصاحب ابن شکر کے قائم کردہ مدرسہ میں پڑھایا،اورخودان سے شرف عبدالملک بن نصرالفہر ی ،علی بن وہب القشیری المالکی اور محد بن عبدالخالق ابن طرخان وغیرہ نے

ابن المنیر ابن المنیر : بیاحمد بن محمد میں : ان کےحالات ج۱۱ ص • ۳۳ میں گذرچکے۔

ابوامامہ: بیصُدی بن عجلان البابلی ہیں: ان کے الات ج<sup>س</sup>امہ ۲۶ میں گذر چکے۔

ابوبکرالیا قلانی: ان کےحالات جاص ۵۳ مہمیں گذر چکے۔

ابوجعفر بن الزبیر (۲۲۲ - ۸۰ ۲۵ ه) یا حمد بن ابرا تیم بن الزبیر بن الحسن بن الحسین میں، کنیت ابوجعفر اور نسبت ثقفی جیالی اور غرناطی ہے، محدث، اصولی، قاری، مفسر، ادیب اور مؤرخ میں، اندلس میں فن عربیت، تجوید قر آن اور روایت حدیث کے امام تھے، اسی کے ساتھ فقد اور تفسیر میں بھی ان کومہارت حاصل تھی۔ انہوں نے ابوجعفر احمد بن خمد بن خدیجہ، ابوالحن حفار، خطیب ابومجد احمد بن الحسین الحضری، قاضی ابوالخطاب بن خلیل اور ابو بکر خمد بن احمد بین الحضری، قاضی ابوالخطاب بن خلیل اور تراجم فقتهاء براجم فقتهاء بعامع بعض تصانيف: "تصفح الأدلة في أصول الدين"، "شرح بعض الأصول الخمسة"، "كتاب الإمامة وأصول الدين"، "غرر ، بهت الأدلة"اور "الانتصار في الرد على ابن الراوندى" -، بهت الأدلة"اور "الانتصار في الرد على ابن الراوندى" -، ين الذرب الأدلة عداد الرومان البرايه والنهايه تارمه، شذرات يين"، الذرب الرومان المرابع النبلاء كار ك٥٨؛ وفيات الأعيان بين"، الذرب الرومان الرومان المرابع في المولفين الروما] ، نيل

ابو حنیفہ: بیالنعمان بن ثابت ہیں: ان کے حالات جا<sup>م</sup> م<sup>ہ ہہ</sup> میں گذر چکے۔

ابوالخطاب: میر خفوظ بن احمد میں: ان کےحالات ج اص۵۳۴ میں گذر چکے۔

ابوداؤد: بيهليمان بن الاشعث ميں: ان ڪ حالات ج اص ۲۵ م ميں گذر چکے۔

ابوالدرداء: بي<sup>ع</sup>ويمر بن ما لک بيں: ان ڪ حالات ج<sup>س</sup>ا<sup>م م</sup>يں گذر چکے۔

ابوزُرعه الرازی ( • • ۲ - ۲۲ ۲ ص) بیعبید الله بن عبدالکریم بن یزید بن فروخ بیں، کنیت ابوزرعه ہے، رازی شہر'' ریّ'' کی طرف نسبت ہے نیز مخزومی ہے۔ محدث وحافظ ہیں۔انہوں نے ابوعاصم، ابونیم، قدیصہ بن عقبہ، مسلم بن ابراہیم، ابوالولید الطیالسی اور عبدالله بن صالح العجلی وغیرہ سے روایت کی، اورخودان سے مسلم، تر مذی، نسائی، ابن ماجہ، اسحاق بن ابوالحسين البصرى تر اوايت كى - حافظ منذرى نے كها: مرحوم مختلف فنون علم كے جامع تصح ، حتى كه جب ان كو تدفين كے لئے تابوت پر لے جايا گيا تو بعض فضلاء نے كها: ' ابوالحسن! اللہ تم پر رحم كرے ، تو نے لوگوں سے بہت فرائض ساقط كرد يے' ۔ افرائض ساقط كرد يے' ۔ اور ' تحقيق الجو اب عمن أجيز له مافاته من الكتاب' ۔ [ تذكرة الحفاظ ۲۰ ( ۹۰ ۳۱ ؛ شذرات الذہب ۵ / ۲۰ ، نيل الا بتہاج ( ۲۰۰ ؟ الأعلام ۵ / ۵ ) ! مجم المولفين ٤ / ۲۰ ۲۲ ]

ابوالحسين البصري (؟ - ٢ ٣٧ هه) ید محمد بن علی بن طیب بیں، کنیت ابوالحسین اورنسبت بصری ہے، شخ معتزله، متكلم اوراصولى بين، بغداد مين اعتزال كي تعليم ديت تھے، ان کاایک بڑا حلقہ تھا، ان ہی ہے فخر الدین رازی نے اپنی کتاب '' المحصول' کے مضامین اخذ کئے۔ ابن خلکان نے کہا: ان کی گفتگو عمدہ،عبارت میٹھی اور مضمون کی فراوانی تھی، اوراینے وقت کے امام تھے۔انہوں نے ہلال بن محمد سے حدیث پڑھی، اورخودان سے ابولل بن الولید، ابوالقاسم بن التبان اور خطیب بغدادی نے حدیث یڑھی۔خطیب بغدادی نے'' تاریخ'' میں ککھا ہے کہ وہ صرف ایک حدیث بیان کرتے تھے، میں نے اس کے متعلق ان سے دریافت کیا توانہوں نے مجھ سے زبانی وہ حدیث بیان کی جو یہ ہے:'إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولىٰ إذا لم تستح فاصنع ماشئت'' (لوگوں کو پہلی نبوت کی جوہات پنچی ہے وہ بیر ہے کہ اگرتم کو حیانہ ہوتو جو جاہے کرو)۔ اور ' النجوم الزاہرة ' ، میں ہے: اصولی بين، فن اصول مين ان كى كتاب " المعتمد في الأصول" جيسى كوئي کتاب ہیں لکھی گئی۔

-1-12-

ت شامی سن بن سن بن اعتمد بن امیر با دشاه (؟ - تقریباً ک۹۹ ه) فر، عمرو یه محد امین بن محمود سینی بیں، نسبت حنی خراسانی بخاری کمی ہے، فر، عمرو بی میرو امیر بادشاه' سے مشہور بیں۔ اصولی اور مفسر بیں۔ ن امیر بادشاه' سے مشہور بیں۔ اصولی اور مفسر بیں۔ کے بیں۔ کے بیں۔ کے بیں۔ ن امیر بادشاه' سے مشہور بیں۔ التحریر فی أصول الفقه''، ''تفسیر کے بیں۔ ن کا ذکر موجاتے بیں'، اس موضوع پر ایک رسالہ، اور'' حرف قد' کی تحقیق الخرانة التیمور سے سار ۲۲؛ کشف الظنون ار ۵۰۰، امی معجم الموافقین ۹۰۰۸]

إ **یاس بن معاویہ:** ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص۵۲ ۴<sup>م</sup>یں گذر چکے۔ ی اسود بن عام شاذان بیل، کنیت ابوعبدالرحمن اور نسبت شامی ہے، حافظ اور محدث تھے۔ انہوں نے شعبہ، حماد ین، نوری، حسن بن صالح اور جریر بن حازم وغیرہ سے روایت کی ، اور خودان سے احمد بن حنبل، ابوشیبہ کے دونوں لڑ کے، علی بن المدینی، ابونور، عمرو الناقد، دارمی اور حارث بن ابی سامہ وغیرہ نے روایت کی۔ ابن المدینی نے کہا: ثقہ ہیں ۔ ابوحاتم نے کہا: صدوق اور صالح ہیں۔ ابن سعد نے کہا: صالح الحدیث ہیں۔ ابن حبان نے ان کا ذکر "ثقات" میں کیا ہے۔ [تہذیب التہذیب الرم ۲۰ سا: تذکرة الحافظ الر ۲۹ سا: العر

التمیمی (21 سا – 12 سارھ) بی عبدالعزیز بن الحارث بن اسد بن اللیث بن سلیمان ہیں، کنیت ابوالحسن اور نسب تمیمی صنبلی ہے، فقیہ، اصولی اور علم الفرائض کے ماہر تصر\_انہوں نے ابو بکر نیسا پوری، نفطو بیہ اور قاضی محاملی وغیرہ سے روایت کی، ابو بکر عبدالعزیز اور ابوعلی بن ابی موسی کی صحبت میں رہے،

جابر بن زید: ان کےحالات ج۲ص۵۹۰ میں گذریچے۔

7.

جابر بن عبداللد جابر بن عبداللد: ان کےحالات ج۱ص۵۶ ۳۵ میں گذر چکے۔

الجرجاني: بيملي بن محمد الجرجاني بين: ان کے حالات ج ۴ ص ۴۵ ۴ میں گذریجے۔

الجصاص: بیاحمد بن علی ہیں: ان کےحالات جا ص۵۵ میں گذر چکے۔

جندب بن عبداللد (؟ - بقول بعض: ۲۰، ۲۰ کر کے در میان وفات پائی) مید جندب بن عبداللد بن سفیان میں، کنیت ابوعبداللداور نسبت بحل علقی ہے، ان کو شرف صحابیت حاصل ہے۔ انہوں نے حضور علیت اور حفزت حذیفہ ہے روایت کی، اور خودان سے اسود بن قبیں، انس بن سیرین، حسن بھری اور صفوان بن محرز وغیرہ نے روایت کی۔ بغوی نے امام احمد کے حوالہ سے کہا: ان کو صحابیت کا شرف نہیں حاصل ہوا۔

[الإصابه اله ۲۴۵؟ أسدالغابه رص ۲۲۰؛ تهذيب التهذيب ۲/۱۵:الاستيعاب۱/۲۵]

> الجوی**نی:** ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص۵۷ میں گذرچکے۔

Z

حبيب بن مسلمه (٢ق ۵-۲۴ ۵) بد حبيب بن مسلمه بن مالک بن و مب بن تغلبه بين، کنيت ابوعبدالرحمٰن اورنسبت فہری قرش ہے، ابن حجر نے بخاری کے حوالہ ے کہا: ان کو شرف صحابیت حاصل ہے۔ انہوں نے حضور علیظت ے اور سعید بن زید بن عمرو بن نفیل ، اپنے والد مسلمہ اور ابوذ رغفاری سے روایت کی ،اورخودان سے زیاد بن جار یہ بنحاک بن قبیں الفہری اور عوف بن ما لک وغیرہ نے روایت کی۔ بیسیہ سالار او عظیم فاتحین میں سے ہیں، بعض حضرات ان کوخالد بن ولیداورا بوعبیدہ بن جراح کاہم پلی قرار دیتے ہیں۔حضرت ابو کمرصدیق کےعہد میں جہاد کے لئے شام کی طرف نکلے، جنگ یرموک میں شریک ہوئے، ابوعبیدہ کے ساتھ دمشق میں داخل ہوئے، اور'' ارمینیہ' کے اندر گھس گئے، و پاں ان کے کارنامے اور بہا درمی کا شہرہ ہوا، ان کو'' حبیب روم'' کہا جاتا ہے، کیونکہ انہوں نے بکثرت ان کے ملک میں داخل ہوکر ان کو زک پہنچائی۔فتوحات کی تاریخ میں ان کے واقعات کثرت سے ہیں۔ [الإصابه ١٩٠١، تهذيب التهذيب ٢/ ١٩٠، تهذيب ١٢ عساكر ١٢ ٢ ٢ ٢ ١٤ الأعلام ٢ ٢ ٢ ٢ ]

> حذیفہ بن الیمان: ان کے حالات ج۲ص۵۹۲ میں گذریچے۔

تراجم فقهاء

الحسن البصرى الحسن البصرى: الاسن بن زياد: الحسن بن زياد: ان كے حالات بچاہ ۵۹ ميں گذر چکے۔

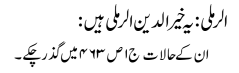
الدارمی: بیرعبداللَّد بن عبدالرحمٰن ہیں: ان کےحالات ج۱ص ۲۳ ۲۰ میں گذریچے۔

الرملي

الدسوق**ی: بیڅمه بن احمدالدسوقی میں:** ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص ۴۶ میں گذر چکے۔ الحسن بن على: ان كے حالات ج ٢ ص ٥٩٣ ميں گذر چکے۔ الحسين: بيد الحسين بن على ہيں: ان كے حالات ج ٢ ص ٥٩٣ ميں گذر چکے۔ الحصكفى: بيد محمد بن على ہيں: ان كے حالات ج ١ ص ٥٩ م ميں گذر چکے۔

الرازي: بيمحد بن عمر بين: ان کےحالات ج۲ ص۲۵ ۴ میں گذریجے۔

ربيعة الرأى: بير بيعه بن ابي عبدالرحن بين: ان ڪ حالات جا ص ٦٥ ٣ ميں گذر چکے۔



تراجم فقهاء سلمان بن ربيعه زفر السرخسي: بدمجر بن محر بين: ان کےحالات ج۲ص۵۹۹ میں گذر چکے۔ سعد بن أبي وقاص: بيسعد بن ما لك بين: ; ان کے حالات ج اص ۲۹ مامیں گذریکے۔ زفر: بيدزفر بن الهذيل بي: سعدالدين التفتا زاني: بيمسعود بن عمر بين: ان کے حالات جاص۲۷ میں گذریچے۔ ان کے حالات ج اص ۴۵۶ میں گذریکے۔ الزركشى: يدمحد بن بهادر بين: سعيدين جبير: ان کے حالات ج ۲ ص ۵۹۷ میں گذریجے۔ ان کےحالات جاص ۲۷ میں گذر چکے۔ الزهري: يدمجمه بن مسلم بين: سعيد بن المسيب: ان کےحالات جاص ۲۸ ۴ میں گذر چکے۔ ان کے حالات جاص ۲۷ میں گذریجے۔ زيدبن أسلم: سفيان الثوري: ان کے حالات ج۲ص۵۹۸ میں گذریجے۔ ان کےحالات جاص ۴۵۶ میں گذریجے۔ سلمان بن ربيعه (؟ - • ساھ) بيسلمان بن ربيعه بن يزيد بن عمرو بن سهيم بي، كنيت ابوعبدالله س اورنسبت بابلی ہے، صحابی ہیں۔ انہوں نے نبی کریم عظیقہ اور حضرت عمرٌ ہے روایت کی ، اور خود ان سے سوید بن غفلہ ، ابودائل اور ابوعثمان وغیرہ نے روایت کی ہے۔فتو حات شام میں شریک السدى: بهاساعيل بن عبدالرحن بين: رہے، حضرت عمرؓ نے ان کو کوفہ کا قاضی بنایا تھا۔ ابن قتیبہ نے کہا:

- 27 2 -

'' عراق میں حضرت عمر کے سب سے پہلے قاضی یہی ہیں''، پھر

ان کے حالات ج۲ص۵۹۹ میں گذریجے۔

روایت کی۔

ان کے حالات ج۲ ص ۸۷ م میں گذریکے۔

سليمان بن يبار (۳۳-۷+۱۵) بدسلیمان بن بیار ہیں، کنیت ابوایوب اورنسبت ہلا لی، مدنی ہے، فقہاء تابعین میں سے ہیں، ان کا شار ' مدینہ کے سات فقہاء ' میں ہے۔انہوں نے حضرت میمونہ، اُم سلمہ، عائشہ، فاطمہ بنت قیس، زید بن ثابت،ابن عباس، ابن عمر اور مقداد بن الاسودو غيره سےروايت کی،اورخودان سےعمروبن دینار،عبداللہ بن دینار،عبداللہ بن الفضل الہاشمی، صالح بن کیسان،عمرو بن میمون، زہری اور کمحول وغیرہ نے روایت کی ہے۔ حسن بن محمد بن الحفیہ نے کہا: ہمارے نزدیک سلیمان بن بیار،ابن المسیب سے زیادہ سوچھ بوچھ والے ہیں،ابن المسیب سوال کرنے والے سے کہتے تھے: سلیمان بن پیار کے پاس جاؤ،اس وقت کے سب سے بڑے عالم وہی ہیں۔امام مالک نے کہا: سلیمان بن بیار، ابن المسیب کے بعد بڑے علماء میں سے تھے۔ ابوزرعه،ابن معين اورابن سعد نے کہا: ثقة،معتمد اور فاضل ہیں۔ [تهذيب التهذيب ٢٢٨/٢ ؛ تذكرة الحفاظ ١/٨٥؛ النجوم الزابر دار ۲۵۲ ؛ الأعلام ۲۰۱۷ ؛ ۲ ؛ سير أعلام النبلاء ٢٠ ٢ ٢ ٢٠ ]

> سهل بن سعدالساعدي: ان کے حالات ج ۸ ص ۲۲ ۳ میں گذریکے۔

-۳۲۴-

ابن سعد نے کہا: ثقة اور کثرت سے حدیث بیان کرنے والے

الشاطبي: بيدابرا تهيم بن موسى مين:

ان کے حالات ج۲ص ۲۰۰ میں گذریکے۔

تراجم فقهاء الشاطبي صاحب الجوهره الشاطبي: بيالقاسم بن فيرّ دين: ان کےحالات جیم ص۵۹م میں گذر چکے۔ الشافعي: يدمجر بن ادريس مين: ص ان کےحالات جی صالے ہم میں گذر چکے۔ صاحب الاختيار: بيعبداللدالموسلي بين: الشربيني: بي محمد بن احمد بين: ان کےحالات خ۲ص۲۱۲ میں گذرچکے۔ ان کےحالات جا صا۲ مہمیں گذر چکے۔ صاحب البربان: بيعبد الملك بن عبد اللديين: شريح: بيشريح بن الحارث مين: ان کےحالات ج ۳ ص ۲۷ م میں گذر چکے۔ ان کےحالات خ<sup>1</sup>ص۲۷ <sup>م</sup>امیں گذر چکے۔ صاحب البز دوی: ییلی بن محمد میں: ان کےحالات ج۱ص ۵۴ مہیں گذر چکے۔ الشعبى : بيرعامر بن شراحيل ہيں : ان کےحالات جا میں ۲۷ مہمیں گذریچے۔ صاحب التحرير: يدمجمه بن عبدالواحدين: الشوكاني: يدجمه بن على بين: ان کےحالات جاا<sup>م م</sup>یں گذر چکے۔ ... ان کےحالات ج۲ص۲۱۰۲ میں گذر چکے۔ صاحب تحفة الذاكرين: بدمجر بن على الشوكاني مين: شيخين: ان کے حالات ج ۲ ص ۲۰۱ میں گذر چکے۔ ان کےحالات ج اص ۲۷ م میں گذر چکے۔ صاحب التوضيح: بيعبيد اللدين مسعودين. ان کے حالات ج ۳ ص ۸۹ میں گذر چکے۔ صاحب الجوہرہ: بیابراہیم بن حسن ہیں: ان کےحالات ج٠ اص ٥ ٤ ٣ میں گذر چکے۔ -270-

تراجم فقتهاء الطحاوى الضحاك بن مخلد (۲۲۲ – ۲۱۲ ص) بی ضحاك بن مخلد بن ضحاك بن مسلم بن ضحاك بیں ، کنیت ابوعاصم نبیل ہے اور نسبت بھرى ، شیبانى ہے ، اپنے دور کے حفاظ حدیث کے شیخ تصے انہوں نے یزید بن ابی عبید ، ایمن بن نایل ، شبیب بن بشر، عثمان بن سعد الکاتب ، ابن ابی ذئب اور اوز اعی وغیرہ سے روایت کی ، اور خود ان سے جریر بن حازم ( جو ان کے مشائخ میں سے بیں ) ، علی بن المدینی ، عباس بن عبد العظیم العنبر ی اور عبد اللہ بن حمد المسندى وغیرہ نے روایت کی ۔ ابن معین اور عجلی نے کہا: ثقد اور بڑے محدث بیں ۔ ابوحاتم نے کہا: صدوق بیں ۔ ابن سعد نے کہا: ثقد، فقیہ تصے ۔ عمرو بن شبة نے کہا: بخد ا! میں نے کسی کو و پیانہیں دیکھا۔ ابر ۲۲ ستا الأعلام سر ۱۰ ستا: تذکر ۃ الحونا ظار ۲۲ س]

صاحب الدرالختار صاحب الدرالمختار: مي محمد بن على بيں: ان كے حالات ج1 ص ۵۹ مميں گذر چکے۔ صاحب العناميہ: مي محمد بن محمد بن محمود البابر تى بيں:

ان کے حالات ج اص ۵۲ م میں گذریجے۔

صاحب مسلم الثبوت: بي محبّ اللّد بن عبدالشكور بين: ان كے حالات ج اص ۹۲ ۲ ميں گذر چکے۔

لط

الطحاو**ی: بی**احمد بن **حُمد میں:** ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص۵۵ میں گذر چکے۔



الضحاك: بيالضحاك بن قيس بين: ان کے حالات ج اص ۴۷ میں گذریجے۔

تراجم فقتهاء تراجم فقتهاء الاستغاثة والتوسل"، "حصر الشارد في أسانيد محمد عابد"، "المواهب اللطيفة على مسند الإمام أبى حنيفة"، "شرح بلوغ الموام لابن حجر"، "ترتيب مسند الإمام الشافعي"(ات الواب فقهيه كطرز پرمرتب كياب)،اور"ديوان عابد السندي" -[البررالطالع ٢/ ٢٢٢؛الرسالة المستطر فه ٢٨،فهرس الفهارس ٢/ ٢٠٢٤؛ إينا حالمكنون ا ١٩٢٩؛الأعلام ٢/ ١٠٩

> عبدالرحمٰن بن عوف: ان کےحالات ج۲ص ۲۰۴ میں گذر چکے۔

العبدرى (؟ - ۹۳ ۲ مر) ي يعلى بن سعيد بن عبدالرحمان بن محرز بن ابي عثمان بي، ابوالحسن عبدرى سے مشہور بيل، عبدالدار بن قصى كى طرف منسوب بيل، فقيه اوراصولى بيل - ابو محمد بن حزم الطا ہرى سے علم حاصل كيا، اورا بن حزم ن يعمى ان سے علم حاصل كيا ہے، بھر يد بغداد آگتے، اورا بن حزم كے مسلك كوترك كرك ابواسحاق شيرازى اورا بوبكر شاش سے فقد شافعى برطرى، اور قاضى ابوالطيب طبرى، قاضى ابوالحسين ماوردى اور ابو محمد الحسن بن على جو ہرى وغيرہ سے حديث شى، اور خودان سے ابوالقاسم بن السمر قندى، ابوالفضل محمد بن محمد بن عطاف، سعد الحير ى اور محمد انصارى وغيرہ نے روايت كى۔ انصارى وغيرہ نے روايت كى۔ انصارى وغيرہ نے روايت كى۔ الحسن تسابل الخلاف''۔ [طبقات الشافعيه سار ۱۹۸ ؛ كشف الطنون ر ۹۹ مرا؛ مجم المولفين / ۱۰۰] طلحہ بن عبیداللد طلحہ بن عبیداللد: ان کےحالات ج9ص۲۲۳ میں گذر چکے۔

رک

عائشہ: ان کےحالات جاص۲۷۴ میں گذر چکے۔

عابد السندى (؟ - ۲۵ تا هر) یر محمد بن عابد بن احمد بن علی بن یعقوب بیل، کنیت ابوعبد الللہ ہے اور نسبت انصاری خزر جی ہے، پیدائش سندھ میں ہوئی، حضرت ابوایوب انصاری کی نسل سے بیل، حنفی فقیہ، حد بن سے واقف قاضی تھے، اصلاً شالی حیدر آباد سندھ کے لپ در یا شہر'' سیون' سے تعلق رکھتے تھے، انہوں نے محمد بن سلیمان الہجام، ان کے بھائی ابوالقاسم بن سلیمان الہجام، صدیق بن علی المز جاجی، عبد الرز اق البکاری، مفتی بن سلیمان الہجام، صدیق بن علی المز جاجی، عبد الرز اق البکاری، مفتی زید عبد الرحمٰن بن سلیمان الاہدل، این چیچا محمد سین بن محمد انصاری سندھی اور مکہ مکر مدین مفتی ما لکیہ حسین مغربی وغیرہ سے دوایت کی۔ پر'' صنعاءُ منتقل ہو گئے، مہدی عبد اللہ نے ان کو محمد علی باشا کے پاس پر'' صنعاءُ منتقل ہو گئے، مہدی عبد اللہ نے ان کو محمد علی باشا کے پاس اشاعت، اہل زمانہ کی جفا پر صبر اور تصنیف و تالیف میں گے رہے۔ اشاعت، اہل زمانہ کی جفا پر صبر اور تصنیف و تالیف میں گے رہے۔ ہو از مان نے ان کو علاء مدینہ مورہ کا صدر بنا دیا، وہ سنت کی اشاعت، اہل زمانہ کی جفا پر صبر اور تصنیف و تالیف میں گے رہے۔ ان کےحالات جا<sup>م</sup> ۲۵ میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء

عثمان بن عفان:

عثمان بن مظعون (؟ - ۲ ه) بيعثمان بن مطعون بن حبيب بن و مهب بن حذ افه بن جمع بن عمر و ہیں، کنیت ابوالسائب ہے اور نسبت قرش جمحی ہے، صحابی ہیں، تیرہ افراد کے بعد مسلمان ہوئے، حبشہ کی پہلی ہجرت کرنے والوں میں سے ہیں، بقیع میں سب سے پہلے ان ہی کو دفن کیا گیا، بیدان لوگوں میں سے تھے جنہوں نے عہد جاہلیت میں شراب حرام کرلی تھی، ابراہیم بن رسول اللہ علیقہ کا انقال ہوا تو حضور علیقہ نے فرمایا: "الحق بالسلف الصالح عثمان بن مظعون" (سلف صالح عثمان بن مظعون سے جاملے )، حضرت عائشتہ کی روایت ہے کہ رسول الله عليلية في حضرت عثمان بن مطعون كوان كي وفات ك بعد بوسه دیا، آپ رور ہے تھے، آنکھوں سے آنسوجاری تھا، راوی نے کہا: عثمان بن مظعون کا انتقال ہوا، ان کا جناز ہ لے جا کر ڈن کر دیا گیا توحضور ﷺ نے ایک شخص کوایک پتھرلانے کا حکم دیا، دہ اس کو اٹھانہ سکے، حضور علیہ نے آستین چڑھائی اور اس پھر کواٹھا کر ان كسرباني ركه ديا، اور فرمايا: "ليعلم بها قبر أحى وأدفن إليه من مات من أهلی" (تاکه معلوم ہوکہ بیمیرے بھائی کی قبرہے، ادر میں ان کے قریب اپنے گھر دالوں کو ڈن کروں )۔ [الإصابة ٢٢/٢٢، أسد الغابة ٣٩٥/٣، الاستيعاب ٣ (١٠٥٣؛ تهذيب الأسماء واللغات ٢ ٥/٣٣؛ أعلام النبلاء ا بر ١٥٣٠؛السنن الكبري للبيبقي ساير ١٢ ٢ طبع دارالمعرفيه ]

عبدالغنی النابلسی عبدالغنی النابلسی: ان کےحالات ج۲ا ص۵۷ ۲۰ میں گذر چکے۔

> عبداللدین بریدہ: ان کےحالات ن1اص ۴۳۶ میں گذر چکے۔

عثمان بن حنيف (؟ - ١ ٢٢ ص کے بعد) یہ عثمان بن حنيف بن وہب بن عکيم بن نغلبه بن حارث بيں، کنيت ابوعمر واور نسبت انصارى اوى ہے، صحابى ہيں، '' احد' اور اس کے بعد کے غزوات ميں نثريک ہوئے، حضرت عمر بن الخطاب نے ان کوسواو (عراق) کا والی مقرر کيا تھا، پھر حضرت علیؓ نے ان کو بھرہ کا حاکم مقرر کیا۔ انہوں نے نبی کریم علیقی سے روایت کی، اور خود ان سے ان کے تجتیج ابوامامہ بن سہل نے اور عبيد اللہ بن عبد اللہ بن عتبہ اور عمارہ بن خزيمہ بن ثابت نے روایت کی۔

" الاستیعاب" میں ہے: " حضرت عمر بن الخطاب لنے کسی کو حراق روانہ کرنے کے لئے صحابہ کرام سے مشورہ کیا تو سب نے متفقہ طور پر عثمان بن حذیف کا نام پیش کیا اور کہا: اگر آپ ان کو اس سے بھی اہم کام پر دوانہ کرنا چاہیں تو کر سکتے ہیں، کیونکہ ان میں بصیرت ، عقل ، علم اور تجربہ ہے، حضرت عمر نے ان کو اور حضرت حذیفہ بن الیمان کو بیہ ذ مہ داری سو نپی کہ سرز مین عراق کی پیائش کریں، چنا نچہ ان دونوں نے پیائش کی تا کہ عراق پر بیت المال کے لئے خراج کتنا مقرر ہو معلوم ہو سکے۔

[الإصابه ۲/۵۹، ۱۷ ستیعاب ۲۰ ۱۰۳٬۳۰۴ تهذیب التهذیب ۷۷ ۱۱۱: الأعلام ۱۹۷ ۲۵ ۳۰؛ الخراج لأبی یوسف رص ۷۷] تراجم فقتهاء العلائی مسلمان ہوکرآئے، اور ۸ ھ میں ہجرت کر کے حضور علیق کے پاس آئے، غزوہ'' موت' میں شریک ہوئے۔ انہوں نے حضور علیق سے روایت کی، اور خودان سے ان کے لڑے محمد، ان کے پوتے عبداللہ بن محمد بن عقیل نے اور عطاء، ابی صالح انسمان اور حسن بصری وغیرہ نے روایت کی۔ اپنے بھائی حضرت علیٰ کی خلافت میں ان سے علا حدہ ہو گئے اور ایک قرض کے سلسلہ میں حضرت معاویہ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ [الإصابہ ۲۲ / ۱۹۴۴؛ الاستیعاب ۳۲ / ۲۵۰۴؛ اُسد الغابہ سار ۲۵، تہذیب التہذیب ۲۷ / ۲۵۴۰؛ الاعلام ۵ / ۲۵]

> عکرمہ: ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص24<sup>م</sup> میں گذر چکے۔

العلائی ( ۲۹۹۲ – ۲۱ ک ص) یظیل بن کیکلدی بن عبداللد میں، کنیت ابوسعید اور نسبت علائی دشتقی شافعی ہے، محدث، فقیہ اور اصولی میں، ترکی فوجی تھے، پھر فقہاء کے لباس کو اختیار کرلیا ۔ کمال الدین ز ملکانی اور بر ہان الدین بن فرکاح سے علم فقہ حاصل کیا، اور مزی وغیرہ سے علم حدیث پڑھا، دمشق کے مدرسہ اسد یہ وغیرہ میں درس دیا، پھر مدرسہ ' صلاحیہ' میں مدرس ہوکر بیت المقدس آ گئے، یہاں ایک طویل زمانہ تک قیام رہا، اخیر عمر تک درس وتدریس، روایت حدیث، افاء اور تصنیف میں اخیر عمر تک درس وتدریس، روایت مدیث، میں اور حینی نے کیا ہے، انہوں نے کہا: فقہ، نحو اور اصول میں امام سے، اور علم حدیث وعلم رجال کے ماہر ہے۔ بعض تصانیف: ''الجہ موع المذھب فی قو اعد المذھب''، العدوی العدومی: بیملی بن احمد مالکی ہیں: ان کےحالات ج۱ ص ۴۷ م میں گذر چکے۔

عروہ بن الزبیر: ان کے حالات ج۲ص۲۰۶ میں گذر چکے۔

العزبن عبدالسلام: مي عبدالعزيز بن عبدالسلام ہيں: ان کے حالات ج۲ص۲۰۷ میں گذرچکے۔

- عطاء بن ابی رباح: ان کےحالات جا<sup>م</sup> ۲۵ میں گذر چکے۔
- عقبہ بن عامر: ان کےحالات ج۲ص۲۰۰ میں گذر چکے۔

عقیل بن ابی طالب (؟ - ۲۰ ح) یو تیل بن ابی طالب (؟ - ۲۰ ح) کنیت ابویزید اور نسبت قرش ہے، صحابی ہیں، حضرت علی وجعفر کے باپ شریک بھائی ہیں، آپ دونوں سے بڑے تھے، حضور علی ایسی سے ان سے فرمایا: 'إني أحب حبین، حباً لقر ابتک، وحباً لما کنت أعلم من حب عمی إیاک' ( مجھے معلوم ہے کہ میر ک ہے: ایک رشتہ داری کی محبت، دوسری ری کہ مجھے معلوم ہے کہ میر ک بالجر آنے والوں میں سے تھے، اسی دن قید ہو گئے، ان کے پاس مال نہ تھا، ان کا زرفد بیدان کے چپا عباس نے دیا، پھر حد بیب سے پہلے تراجم فقتهاء تراجم فقتهاء ،، انصاری ہے، صحابی ہیں، خندق اور بعد کے غزوات میں شریک ،، ہوئے، حضور علیظہ نے ان کونجران کا والی بنایا تھا، اوران کے لئے ایک طویل عہد نامہ لکھا جس میں ہدایات اور شرعی احکام ہیں۔انہوں رز نے حضور علیظہ سے روایت کی، اور خودان سے ان کے لڑکے محد، رز نے حضور علیظہ سے روایت کی، اور خودان سے ان کے لڑکے محد، ان کی اہلیہ سودہ بنت حارثہ، ان کے پوتے ابو کمر بن محد، نیز زیاد بن نعیم حضر می، نصر بن عبداللہ وغیرہ نے روایت کی۔مندا بی یعلیٰ میں تقہ رجال والی سند کے ساتھ ہے کہ انہوں نے یز ید کے لئے بیعت کے معاملہ میں حضرت معاویٹ سے زبردست بحث کی تھی۔ لا بن الأشیر سر ۲۷ س۵؛ تہذ یب التہذ یب ۲۸۰۷؛ الکامل لا بن الأشیر سر ۱۹۲۱؛ الأ علام ۲۵ س ۲۲

> عمروبن دینار: ان کےحالات جے ص۳۴۸ میں گذر چکے۔ عمروبن سلمہ:

۔ ان کےحالات ج۲ص ۴۹۴ میں گذریچے۔

عمروبن شعیب: ان کےحالات ج<sup>م م</sup>ص<sup>م</sup> ۴۲ میں گذر چکے۔

عمير دالبرلنی: بياحمد عمير ديني: ان ڪ حالات جا<sup>م</sup> ۲۰ ۲<sup>م</sup>ايل گذر چکے۔

عون بن ابی جیفہ (؟ - ۱۱۶ ھ) بیعون بن ابی جیفہ وہب بن عبداللہ میں ،نسبت سوائی کوفی ہے، تبع تابعین میں سے ہیں۔انہوں نے اپنے والد، سلم بن رباح ثقفی، علقم بن قيس تالأشباه والنظائر"، "برهان التيسير في عنوان التفسير"، "الأربعين في أعمال المتقين"، "مقدمة نهاية الأحكام"، اورعلم اصول ميں چندرساكل بيں۔ [شذرات الذهب ٦/ ١٩٠٠؛ طبقات الحفاظ رص ٥٢٨؛ الدرر الكامنه ٦/ ٩كا؛الأعلام ٢/ ١٢٣؟، جمح المو<sup>لفي</sup>ين ٣/ ١٢٧]

> علقمہ بن قبیں: ان کےحالات ج۲ص۷۹۶ میں گذر چکے۔

- علی بن ابی طالب: ان کےحالات ج اص ۸۰ میں گذر چکے۔
- عمار بن یا سر: ان کے حالات ج<sup>ر</sup> سو ۲۹ میں گذر چکے۔
  - عمر بن الخطاب: ان کےحالات جاص ۲۸ میں گذر چکے۔
  - عمر بن عبدالعزیز: ان کےحالات جاص۸۱ میں گذر چکے۔
- عمران بن حصین: ان کےحالات جاصا ۴۸ میں گذر چکے۔

عمر وبن حزم (؟ – ۵۲ ح) پی<sup>عمر</sup> وبن حزم بن زید بن لوذان <sup>م</sup>یں ، کنیت ابوضحاک اور نسبت الغزالی تر یربجلی اور عبدالرحمن بن سمیر وغیرہ سے روایت کی ، اور خود منذر بن جریر بجلی اور عبدالرحمن بن سمیر وغیرہ سے روایت کی ، اور خود ان سے شعبہ، ثوری ، قیس بن الربیع ، ما لک بن مغول اور ابوخالد الدالانی وغیرہ نے روایت کی ۔ ابن معین ، ابوحاتم اور نسائی نے کہا: ثقہ ہیں ۔ ابن حبان نے ان کاذکر'' ثقات' میں کیا ہے۔ [تہذیب التہذیب ۲۸ ۲ - 21؛ طبقات ابن سعد ۲۱ / ۲۱ سازالجرح والتعدیل ۲ / ۸۵ ۳؛ طبقات خلیفہ؛ سیر اُعلام النبلا ء ۲۵ / ۱۵

> القاضی ابوالطیب: بیطاہر بن عبداللّد ہیں: ان کے الات ج۲ ص۵۷ میں گذریچے۔

القاضی عیاض: بیرعیاض بن موسی ہیں: ان کےحالات جاص۵۸ مہیں گذر چکے۔

قتادہ بن دعامہ: ان کےحالات ج<sup>1</sup>ص ۸۵ میں گذر<u>چکے</u>۔

القسطلان**ی: بیاحمہ بن محمد ہیں:** ان کےحالات ج<sup>ہ</sup> ص ۲۶ ۴ میں گذر چکے۔

القليو ب**ي: بياحمد بن احمد بي**: ان ڪحالات جا<sup>م</sup> مص<sup>24</sup> ميں گذر چکے۔

قیس بن سعد (؟ - • ۲ ھ) بیقیس بن سعد بن عبادہ بن دلیم بن حارثہ ہیں، کنیت ابو عبد الملک اور نسبت انصاری خزر جی ہے، صحابی، حکمر ال، عرب کے ہوشیار ترین، ذکی رائے، جنگی چالوں کے ماہر اور ایک مشہور تخی ہیں ۔ حضرت انس بن مالک نے کہا: قیس بن سعد حضور حلیق کے لئے ایسے ہی



الغزالى: يدمجد بن محمد بين: ان کے حالات جاص ۸۲ م میں گذریجے۔



فخرالدين الرازي: بيمحد بن عمر ہيں: ان کے حالات جاص ۲۵ ۲۹ میں گذر چکے۔

تراجم فقهاء مالك بن الحويرث الكاسابي كعب بن ما لك: تھے جیسے امیر قوم کے لئے داروغہ ہوتا ہے۔انہوں نے حضور علیق ان کے حالات جاص۸۸ م میں گذریکے۔ ے اور اینے والد، نیز عبداللہ بن حنظلہ بن ابی عامر الراہب سے ردایت کی، اورخود ان سے انس، عبدالرحمٰن بن ابی لیلی، عامرالشعبی اور عروہ بن الزبیر وغیرہ نے روایت کی ۔حضرت علیؓ کی خلافت میں ان کے ساتھ تھے، حضرت علیؓ نے ان کو ۲۳ – ۲۷ ہ میں مصر کا حاکم مقرر فرمایا، پھران کو ہٹا کر ثمہ بن ابی بکر کومقرر کیا، وہ حضرت علیؓ ک خدمت میں لوٹ آئے، اور جنگ صفین میں حضرت علیٰ کے ہر اول دستہ میں تھے، پھر حضرت حسن بن علی کے ساتھ رہے یہاں تک کہ انہوں نے حضرت معاویہ سے سلح کر لی، تو وہ مدینہ لوٹ آئے، اور الليث بن سعد: ان کے حالات ج اص ۹۰ میں گذر چکے۔ حضرت معاویہ کے اخیر عہد خلافت میں ان کی وفات مدینہ میں ہوئی۔ان سے سولہ احادیث مروی ہیں۔ [الإصابه ٢٢٩٩/٢٠؛ تهذيب التهذيب ٨/ ٩٥ ٣٠؛ النجوم الزاهره ا / ٨٣ ؛ صفة الصفوة ا / • • ٣ ؛ الأعلام ٢ / ٥٦]

المازري: بەمجرين على بين: ان کے حالات جاص ۹۰ ۴ میں گذریکے۔

ما لک بن الحویرث (؟ - ۹۴ ، اورایک قول ۷ کے دھے) یہ مالک بن الحویرث بن الشیم بن زیاد بن حشیش بن عوف ہیں، کنیت ابوسلیمان اور نسبت لیش ہے، صحابی ہیں، بادیہ میں رہنے والے تھے۔ انہوں نے حضور علیق سے روایت کی ، اور ان سے ابوقلا بہ الجرمی، بنی عقیل کے آزاد کردہ غلام ابوعطیہ، نصر بن عاصم اللیش اور سوار الجرمی دغیرہ نے روایت کی ۔



الكاساني: بهابوبكربن مسعودين: ان کے حالات ج اص ۸۷ م میں گذر چکے۔

الكرخى: بيه عبيد الله بن الحسن مين: ان کے حالات جاص۸۷ م میں گذریجے۔

- 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 - 22 -

تراجم فقهاء نافع بن الحارث واثله بن الاسقع [البدايه والنهايه ١٢/٢٢٢؛ طبقات الثافعيه ٨/٨٠٩؛ النخعي: بيدابرا ہيم انخعي ٻيں: الأعلام تهار 108؛ يحجم المؤلفين ٥ / ٢٦٢] ان کے حالات جاص ۲۷ میں گذریجے۔ النعمان بن بشير: ان کے حالات ج۵ص۹۶ ۲ میں گذریکے۔  $(\bullet)$ النووى: بيريحي بن شرف بين: ان کے حالات جاص ۹۷ میں گذریجے۔

نافع بن الحارث (؟ -؟) یہ نافع بن حارث بن کلدہ ہیں، کنیت ابوعمر اور نسبت ثقفی طائفی ہے، حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ وہ ان لوگوں میں سے تھے جو طائف سے خدمت نبوی میں حاضر ہوئے، اسلام لائے، جنگوں میں شریک رہے، یہ عنیہ بن غزوان کے ساتھ اس وقت تھے جب ان کو حضرت عمر نے '' اہواز' اور '' ابلیہ'' روانہ کیا، عنیہ نے بصرہ میں پڑا وَ ڈالا، '' ابلیہ'' کو فتح کیا، وہاں بہت سارا مال غنیمت ملا، اس کی اطلاع حضرت عمر کو دی، نافع نے حضرت عمر سے پہلے گھر بنانے والے ہیں، وہاں انہوں نے گھوڑ کے پال رکھے تھے۔

[الإصابه ۳۷ ۴،۵۴۴ الاستیعاب ۴،۷۹۸٬۴۰ میزان الاعتدال ۱۸۴۴ ۲۰۱۴ علام ۸۸ / ۱۷۲۲]



وأنل بن حجر:

واثله بن الاسقع:

ان کے حالات ج ۷ ص ۴۵۲ میں گذر چکے۔

ان کے حالات ج۲ ص۹۹ میں گذریجے۔

-~~~-