جلداول



ترجمه وشرح أردو

The state of the s

ازکتابالطهارات تا بابسشروطالصّلوة انتی تنقدمها

> تَصَنِيْفَعُ مُعَ الدَالِهِ نِهَا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّاللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّاللَّ

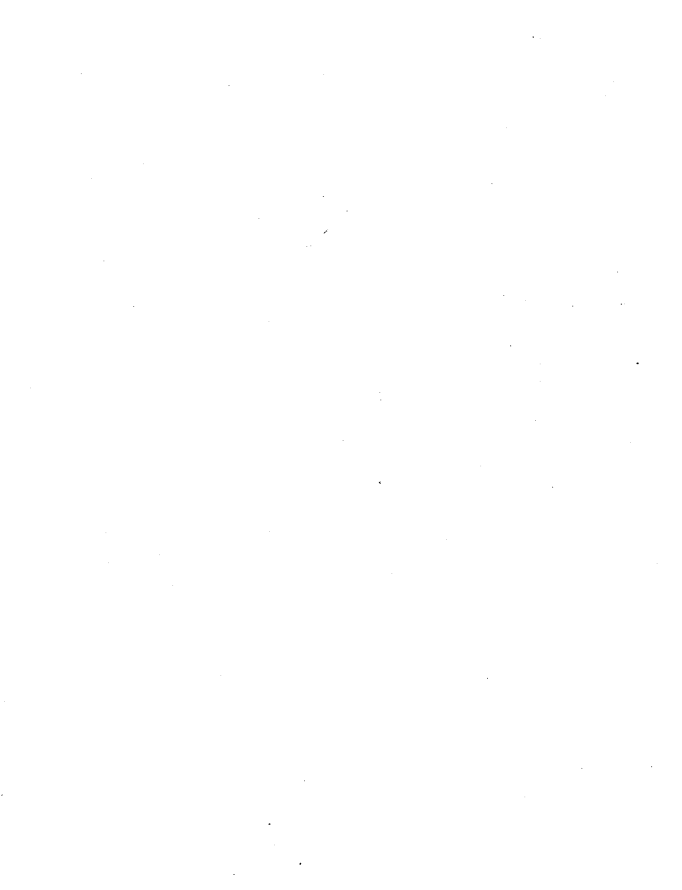
فِمْرِ وَمُشَيِّلِ عِلَى مُنْ مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ وَالْفِهُمْ وَالْرِبَ. مُفْتَى عبدالمِمْ فَالْمِي مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ وَالْفِهُمْ وَالْرِبَ.

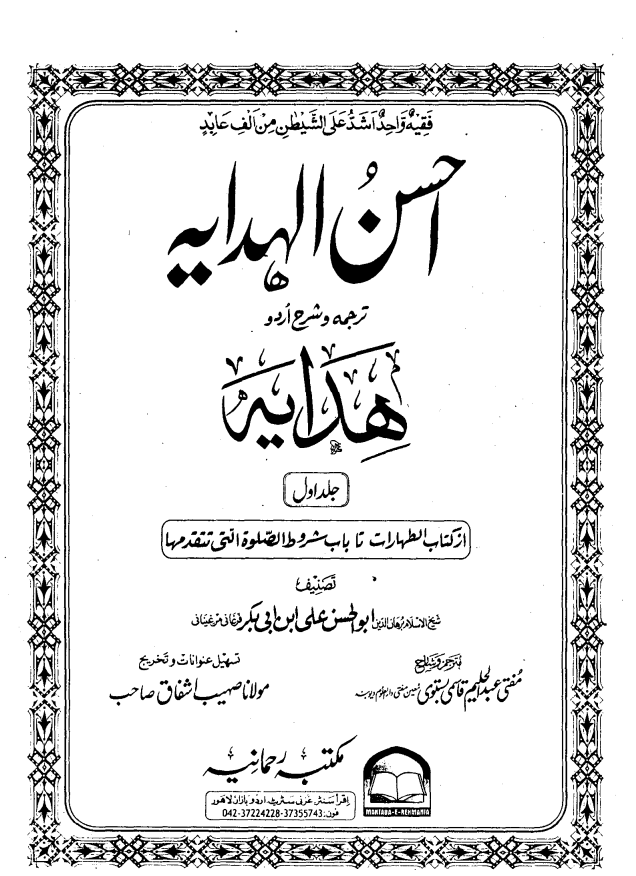
تبهنیل عنوانات و تئخدیج مولاناصه بیب انتفاق صاحب



إِقْراْسَنِتْرِ غَزَنْ سَكِتْرِيثِ الدُوبَازِادُ لاهُورَ فون:37221395-042

حسوف الهيدائية ترجه وشع أردو بن به به بالمائية







نام كتاب: الم كتاب: مصنف: المناسب المناسب (جلداول) مصنف:

نا شر: -----

مطبع: ----- لطل سار برنشرز لا مور

استدعا 🖝

اللہ تعالیٰ کے نفٹل وکرم ہے انسانی طاقت اور بساط کے مطابق کتابت' طباعت' تصبح اور جلدسازی میں پوری پوری احتیاط کی گئی ہے۔ بشری تقاضے ہے اگر کوئی غلطی نظر آئے یاصفحات درست نہ ہواں تو ازراہ کرم مطلع فرما دیں۔ان شاء اللہ ازالہ کیا جائے گا۔ نشاندہی کے لیے بہم بے حدشکر گزار ہوں گے۔ (ادارہ)





ر آن البداية جلدا على المسلم ا

## فهرست مضامين

| صفحه  | مضامين                                                                                         | صفحه      | مضامين                                                                                   |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩    | حضرت الا مام كاورع وتقوي                                                                       | ~         | انتباب                                                                                   |
| 11    | رے اور میں کی اور کی اور کی ہے۔<br>امام اعظم چانٹیلئے کے متعلق علیاء وفقہاءاور معاصرین کی آراء | 15        | اسماب<br>تقري <u>ظ</u>                                                                   |
| ۴.    | عاد در منصب سے اعراض<br>اِ جاہ دمنصب سے اعراض                                                  |           | ر پیر<br>رائے عالی                                                                       |
| ۲۳    | روئے زمین کا آخری سجدہ                                                                         | ١٣        | صدائے شارح                                                                               |
| 11    | نماز جناز هاور تدفين                                                                           | 1/        | عرض محقق                                                                                 |
| ساما  | 🗱 امام ما لك رايشيلهٔ                                                                          | rı        | فقه،اصحابِ فقه، تدوين فقهاورمشهٔ ورفقهاء كالمخضر تعارف                                   |
| لماما | درس وتدریس کی امتیازی شان                                                                      | **        | فقه کی تغوی تعریف                                                                        |
| 11    | رسول اور دیار رسول سے محبت                                                                     | 11        | فقه کی اصطلاحی تعریف                                                                     |
|       | امام ما لک راتشلیڈ کے متعلق ان کے تلا غدہ اور ہم عصروں کی                                      | 11        | فقه کا موضوع                                                                             |
| గు    | رائے                                                                                           | 11        | فقه کی غرض و غایت<br>م                                                                   |
| "     | امام ما لک طلیقیلهٔ کی تالیفات                                                                 | 11        | علم فقه كاماً خذ                                                                         |
| "     | وفات <i>حسرت آ</i> يات<br>:                                                                    | ۲۳        | علم فقه کی متروین<br>نور                                                                 |
| ry    | 🗱 امام شاقعی ولیشکیانه                                                                         | 1/2       | فقه <sup>ح</sup> فی کی تدوین                                                             |
| ۲۳    | ولادت اورتعلیم                                                                                 | 11        | تدوین کاطریقهٔ کار                                                                       |
| "     | تدریمی زندگی کا آغاز                                                                           | 1/1       | فقہائے کرام کے نظریاتی اختلا فات کے اسباب<br>میں میں میں میں استان کے اسباب              |
| ۲۵    | 🗱 امام احمد بن حلب الشيلة                                                                      | <b>79</b> | پھران متنوں اعذار کے متفرق اسباب ہیں<br>عنا                                              |
| ľΛ    | تدریجی دور                                                                                     | ٣٣        | حضرت امام اعظم والتيملة ہے اختلاف روایات کی وجوہات                                       |
| ۴۹    | ا مام احمد معاصرین کی نگاه میں<br>میں م                                                        | ٣٣        | نقه حفی کی کتابوں کے درجات                                                               |
| "     | سفرآ خرت الم                                                                                   | 20        | فقہ اسلامی کے چاربڑیے امام                                                               |
| ۵۰    | حضرت امام ابو پوسف برایشمله<br>ارتوار کار برای به برایشمله                                     | 11        | 🏕 حضرت امام ابوصنیفه رکاتشکلهٔ<br>د د به به به به در نشون                                |
| //    | ا تقلیمی زندگی کا آغاز<br>مصا                                                                  | ۳۷        | سلسلة تدريس كا آغازاورامام حماد طلنمايه كي جانشيني<br>عظ الله سرمة التابعي الأشار الشريق |
| ۱۵    | ذ کاوت و ذیانت اور شوق علم<br>" نیست بریت                                                      | ۳۸        | امام اعظم طلیٹیلڈ کے متعلق آپ مَنْائِیْلِم کی پیشین گوئی<br>م                            |
| " //  | ا ما ابو بوسف رطيتناييهٔ اورعهدهٔ قضاء                                                         | ۳٩        | شرف تابعیت                                                                               |

| £    | فهرست مضامین فهرست مضامین                              | 1 )  | ر بن البدايه جلدات ١٥٠٠ المركس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------|--------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۵   | وضواور تيمم مين نيت كي حيثيت كابيان                    | ٥٣   | امام محمد بن الحسن الشبيباني ويليشونيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|      | سارے سرکامسے کرنے کا تھم اور مسے راس میں تثلیت نہ      | "    | تعليم وتربيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1 1  | ہونے کابیان                                            | ar   | امام محمد والشفاية بهم عصر علماء كى نظر ميں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۸۸   | وضوء میں تر تیب کی حیثیت                               | ۵۵   | امام محمد رالشيلا كي صنيفي كارنا م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 9+   | فصل في نواقض الوضوء                                    | 27   | جوم کارے رہائی اور آخرت کے لیے روانگی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 95   | نواقض وضوکی پہلی شم                                    | ۵۷   | صاحب ہدایہ کے مخضر حالاتِ زندگی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 94   | امام شافعی اورامام زفر عبیا کی دلیلوں کے جوابات        | 11   | تغلیمی زندگی کامخضرخا که                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 92   | تے کابیان                                              | 11   | تدريس تعليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 91   | ند کوره بالامسئله کی تفصیل<br>منابع المسئله کی تفصیل   | ۵۸   | ہدایہ کی وجہتالیف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 99   | خون کی قے کا حکم                                       | ii . | ېدايه مين صاحب مدايه کاانداز تحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1++  | نواقض وضوء کی دوسری شم                                 | 1    | مقدمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1+7  | ہے ہوشی اور پاگل بن کا بیان                            | 42   | مقدمه کی تشریح مع حل لغات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| //   | إغماء كي تعريف مين مختلف اقوال                         | ll . | حل لغات مع بيان نكات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1000 | قبقہہ، تعریف جمکم اوراس سے وضوٹو شنے کابیان            | ll . | <b>%</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1+1~ | بعض خارج من السبيلين ہے وضو کے ندڑو ٹنے کا بيان        | 40   | الطُّهَارَات الطُّهَارَات اللَّهُ السَّالِي الطُّهَارَات اللَّهُا السَّالِي السَّلَّالِي السَّالِي السَّالِي السَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلِيلِي السَّلِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلِيلِي السَّلِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلْقِيلِي السَّلِيلِيلِيلِيلِي السَّلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيل |
|      | حچھالے اور پھوڑے سے نگلنے والے خون اور پیپ کی          |      | 🕷 پیرتاب احکام طہارت کے بیان میں ہے 🕵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 104  | مختلف صورتیں اوران کے حکم کابیان                       |      | <b>₩</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1+2  | فصل في الغسل                                           | ۷٠   | وضوکی فرضیت اور فرائض کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ,1•٨ | وضواورغسل میں کلی اور ناک میں پانی ڈ النے کا ھم<br>عند | 25   | کہنیوں اور مخنوں کے وضومیں داخل ہونے کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 100  | عسل کامسنون <i>طر</i> یقه<br>ع                         | ٣ ٢  | مسے رأس کی فرض مقدار کابیان<br>:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 111  | مر داورعورت کاطریقهٔ عسل<br>ن                          | 4    | وضوکی سنتیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 111  | موجبات شسل کابیان                                      |      | وضومیں تسمیہ کی حیثیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1111 | خروج منی میں شہوت کی شرط اور امام ابو یوسف کا مذہب     | ∠9   | وضومیں مسواک کی سنیت کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| וור  | التقاءختانين كاحكم                                     | Λi   | کانوں کے سے کی وضاحت<br>۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 114  | عسل مسنون کے مواقع                                     | ۸۲   | داڑھی میں خلال کرنے کا حکم<br>حدیں م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| "    | جمعہ کے دِن عنسل کی حیثیت<br>سریت                      | ۸۳   | مخلیل اصابع اور تثلیت کابیان<br>میرون برور ترکیب کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 119  | ندی اورودی کی تعریف اور حکم                            | 11   | انگلیوں میں خلال کرنے کاطریقہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

ر آن البداية جلد کرده المستر مفاين ک

|     | The work                                         |      | an en de                                                     |
|-----|--------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------------------|
|     | بہت چھوٹے جانداروں کے کنویں میں گرنے کی صورت     |      | باب الماء الذي يجوزبه الوضوء                                 |
| 109 | میں پاک کرنے کے طریقے کابیان                     | 14+  | و ما لا يجوز به                                              |
|     | درمیانے درج کے جانوروں کے کنویں میں گرنے کی      | 171  | پانی کے طہور ہونے کا بیان                                    |
| 174 | صورت میں پاک کرنے کے طریقے کا بیان               | ITT  | درختق اور پچلوں کے رس سے وضو کا حکم                          |
| 171 | بڑے جانوروں کے کنویں میں گرنے کی صورت کا تھم     | 150  | ملاوٹ والا وہ پانی جس سے وضوکرنا جا ئزنہیں                   |
|     | جاندار کے پانی کے اندر ہی پھول یا بھٹ جانے کی    | Ira  | الیاملاوٹ شدہ یانی جس ہے وضو کرنا جائز ہے                    |
| "   | صورت كاحكم                                       |      | رکائے ہوئے یانی سے وضوکا بیان                                |
| 175 | چشمے دار کنویں کا حکم                            | IPA  | نجاست گرے ہوئے پانی سے وضو کا حکم                            |
|     | کنویں میں سے جانور ملنے اور اس کے گرنے کا وقت    | 114  | ماء جارى تعريف اور حكم كابيان                                |
| 171 | معلوم نہ ہونے کی صورت کا حکم                     | 1944 | ماء کثیر ،تعریف ،حکم اوراس سے وضوکرنے کابیان                 |
| 174 | فصل في الاسار وغيرها                             | ۱۳۳۲ | ایسے پانی کا حکم جس میں بغیرخون کا کوئی جانور گر کر مرگیا ہو |
| 11  | پینہ بھی جو مٹھے کے حکم میں ہے                   |      | اپنی میں رہنے والے جانوروں کے مرنے سے آلودہ                  |
| INA | آ دمی اور ما کول اللحم جا نوروں کے جو ٹھے کا حکم | 184. | ہونے والے پانی کا حکم                                        |
|     | کتے کے جو شھے کا حکم اور اس سے ناپاک ہونے والے   |      | ماء مستعمل؛ تعریف، حکم اوراس سے حدث دور کرنے کا              |
| 179 | برتن کو پاک کرنے کا بیان                         | 114  | بيان                                                         |
| 14+ | درندوں کے جو تھے کے حکم کابیان                   | ایما | ماء مستعمل کی تعریف کے حوالے سے راجح ترین قول                |
| 127 | بلی کے جو ٹھے کا حکم                             | ۱۳۲  | ماء ستعمل کی مزید وضاحت                                      |
| 120 | ن <i>د کور</i> ه بالامسئلے کی تفصیل              | 144  | ماء ستعمل كي تعريف مين مختلف اقوال كاثمر هُ اختلاف           |
|     | گندگی میں پھرنے والی مرغی اور شکاری پندوں کے     | IM   | جانورکے کچاور کیے چڑے کا حکم                                 |
| 120 | جو تھے کا تھم                                    | 164  | مردہ جاندار کے بالوں اور ناخنوں وغیرہ کا حکم                 |
|     | گھروں میں پائے جانے والے عام جانوروں کے          | 101  | فصل في البئر                                                 |
| 127 | جو تھے کا تھم                                    | 11   | ایسے کنویں کے احکام جس میں نجاست گر گئی ہو                   |
| 122 | گدھےاور خچر کے جو ٹھے کا حکم                     |      | کنویں میں قلیل مقدار میں مینگنیاں گرنے کی صورت               |
| 144 | ندكوره بالامسائل مين اختلاف اقوال كاثمره         | 100  | میں پانی پاک رہنے کا بیان                                    |
| ۱۸۰ | نبیزتمرے وضو کا حکم                              | 100  | جنگل اور آبادی کے کنوؤں میں فرق                              |
| IAP | باب التيمّم                                      | 100  | کبوتر اور چڑیا کی ہیٹ کا حکم                                 |
| 11  | تيتم كى تعريف                                    | 167  | ماكول اللحم اورغير ماكول اللحم جانوروں كے فضلات كاحكم        |

| £     | المحتاك المحتال المستدمضامين                               |      | ر أن البدايه جلدا عن المالي ال |
|-------|------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ria   | موزوں پرمسح کس حدث کودور کرتا ہے؟                          | ۱۸۳  | تیم کے جائز ہونے کی شرا کط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 719   | نواقض مسح كابيان                                           | 110  | بمار کے لیے تیم کے جائز ہونے کی صورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | مسافراورمقيم اگر دوران مسح حالت تبديل كرليس تويدت          | ۱۸۷  | شدید سردی میں جواز تیم کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 770   | مسح كابيان                                                 | 11   | تيتم كالصحيح طريقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | مسافراورمقيم اگر دوران مسح حالت تبديل كرلين تويدت          | IAA  | حدث اصغروا کبر میں تیم کےمساوی ہونے کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 771   | مسح کابیان                                                 | 19+  | شیم کس چیز ہے کیا جانا جائز ہےاور کس ہے نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777   | جرموق ،تعریف حکم اور سے کے جواز کابیان                     | 191  | جواز تیم کے لئے تبلی مٹی کے شرط نہ ہونے کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 444   | جور بین پرمسط کابیان                                       | 195  | تیم میں نیت کے فرض ہونے کا بیان<br>۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 770   | لباس کی ان چیزوں کا بیان جن پرمسح جائز نہیں                | 1917 | تيم كي تعريف ميں اختلاف اقوال كاثمره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 777   | چوٹ اورزخم کی پٹی پرمسح کی تفصیل                           | 190  | کفرکے تیم پراثر انداز ہونے کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 771   | باب الحيض والإستحاضة                                       | 19∠  | نوافض تيمم كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| "     | حیض کے لغوی معنی                                           |      | پانی نہ ہونے کی صورت میں تاخیر صلاۃ کے استحباب کا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| "     | حیض کےاصطلاحی معنی                                         | 19/  | بيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| "     | حيض كي شرط                                                 | 199  | ایک تیم سے کئی نمازیں پڑھنے کے جواز کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 779   | مدت حيض كابيان                                             | 144  | جواز تیم کی چندنا در صورتیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 771   | حیض کے مختلف رنگوں کا بیان                                 | 747  | عیدین کی نماز میں تیمؓ کے جواز کی وضاحت<br>****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 444   | حيض كأحكم                                                  | 70 1 | جعے کے لیے تیم کے عدم جواز کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 444   | ا حائضہ کے احکام                                           | 1    | پانی پر قدرت نه ہونے کی تحدید میں اختلاف اقوال اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | حائضہ اور جنبی وغیرہ کے لئے ایک آیت قرآنی کی               | 1    | ال کاثمره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 724   | تلاوت کے جواز کامئلہ<br>استاری ہوتا ہے۔                    |      | ہے آباد جگہ میں تیم کے جائز ہونے کابیان<br>نازید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777   | ناپاک انسان کے لیےقر آن مجید کوچھونے کامئلہ<br>سر در پر    | 1.4  | پانی قیمتأملتا ہوتو جواز تیم کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 729   | دس دِن سے کم میں چیف تھم جانے کی صورت کا حکم               | 700  | باب المسح على الخفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 14.   | عادت سے پہلے اور بعد خون رُ کنے کی صورت کے احکام<br>متن پر | r+9  | موزوں پرمسے کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| וייוץ | طهر مخلل کی بحث<br>بر تن                                   |      | موزوں پرمسے کے جواز کی شرائط اور مسح کی حیثیت<br>م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۳۲   | مدت طهر کی تفصیل                                           | ١.   | مسح کے برقرارر ہے کی مدت<br>م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 444   | استحاضہ کے احکام                                           | i :  | مدت مسح کی ابتداء کابیان<br>پر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 444   | دس دِن سے زیادہ حیض آنے کی صورت کابیان                     | 414  | موزے بھٹے ہونے کی صورت میں مسے کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| L           | فهرست مضامین فهرست مضامین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | و آن البدايه جلدا ١٥٠٥                                                           |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 144         | گھوڑے کے پیشاب کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | فصل ای هذا فصل فی بیان أحكام                                                     |
| MA          | غير ما كول اللحم پرندے کے فضلے كاتھم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۲۳٦         | الاستحاضة                                                                        |
| 1/1         | نجاست كى ايك اورنقسيم كى تفصيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>۲</b> ۳∠ | طہارت کے باب میں معذور کابیان                                                    |
| 11/1        | فصل في الاستنجاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             | معذور کے حق میں وقت کے ذریعے نقض وضو کے اتوال                                    |
| 11/1        | استنجاء کی سنیت اوراستنجاء میں پھروں کےعدد کی حیثیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7179        | كي تفصيل                                                                         |
| MZ          | اس صورت کابیان جس میں پانی کا استعمال ضروری ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | roi         | معذور کے کچھ مسائل کی توقیع                                                      |
|             | ان چیزوں کا بیان جن کواستنجاء کے لیے استعال کرنا جائز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ram         | فصل في النفاس                                                                    |
| MA          | نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11          | نفاس کی تعریف                                                                    |
|             | **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | rom         | ولادت کےوقت استحاضہ کا بیان                                                      |
| 190         | السَّلَاةِ السَّلَاقِ السَّلَاةِ السَّلَاةِ السَّلَاةِ السَّلَاقِ السَّلَّةِ السَّلَاقِ السَلَاقِ السَّلَاقِ السَّلَّالِيَّالِيَّ السَّلَاقِ السَّلَاقِ السَّلَاقِ السَّلَاقِ السَّلَّالِيَّةِ السَّلَاقِ السَّلَّالِيَّةِ السَّلَّالِيَّةِ السَّلَاقِ السَّلَاقِ السَّلَاقِ السَّلَاقِ السَّلَّالِيَّةِ السَّلَّالِيَّةِ السَّلَّالِيَّةِ السَّلَّالِيَّةِ السَلَّلِيْطِيلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِ | raa         | حمل ساقط ہونے کی صورت کا بیان                                                    |
|             | کی پیتاب احکام صلاۃ کے بیان میں ہے کہا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 11          | نفاس کی مت کابیان                                                                |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 704         | عالیس دِن سے زیادہ خون آنے کی صورت کابیان                                        |
| 11          | صلاة کے لغوی معنی ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | جڑواں بچوں کی ولات کے موقع پر نفاس شروع ہونے                                     |
| 11          | صلاة كاصطلاح معني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>10</b> 2 | کے وقت کا بیان                                                                   |
| "           | وجوب نماز کاسبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | j           | باب الأنجاس و تطهيرها                                                            |
| 11          | اُر کان نماز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1           | مزیل نجاست چیزوں کابیان<br>پر تنب                                                |
| 791         | نماز کاتھم<br>م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1           | رگڑنے سے نجاست دور ہونے کی تفصیل<br>سے                                           |
| 11          | ) پھرنماز کی فرضیت<br>معاد کی فرضیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 740         | رگڑنے ہے دور نہ ہونے والی نجاشیں                                                 |
| 797         | باب المواقيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 11          | کپڑے کی پاکی کاطریقہ                                                             |
| 496         | فجر کے وقت کابیان<br>میں میں میں تاقید یا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | منی کی ناپا کی کی بحث اوراس کو دور کرنے کے طریقے کا                              |
| 794         | ظہر کے وقت کی تفصیل<br>سب میں میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | بیان<br>اخبر ر ، ، · ·                                                           |
| <b>19</b> 2 | عصر کےوفت کابیان<br>میسر سے میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             | پونچھنے سے پاک ہوجانے والی چیزیں<br>اس سے ایک ہوجائے والی چیزیں                  |
| <b>79</b> 9 | مغرب کے وقت کی وضاحت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11          | ناپاک زمین کےخشک ہوجانے کے بعد کاتھم<br>میں تاریخ                                |
| ۳.,         | عشاء کے وقت کابیان<br>مند میں میں میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 12+         | نجاست غلیظه؛تعریف جهم اورمعاف مقدار کی تفصیل<br>میرست میشر میرس کی تفصیل         |
| P*+1        | نماز وتر کے وقت کا بیان<br>وزیر ہے سیمیت میں میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>1</b> 21 | نجاست کی قسمیں اوران کی تفصیل<br>میں مند میں تریش کا تفصیل                       |
| <b>7.</b> ~ | فجر ،ظہراورعصر کے متحباد قات کابیان<br>مناصر میں میں متاب کا تفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>1</b> 21 | نجاست خفیفه؛تعریف جهم اورمعاف مقدار کی تفصیل<br>میری کنشیه ملاسد: منترین میرانشد |
| m.n         | مغرب کے متحب وقت کی تفصیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 121         | نجاست كتقتيم مين اختلاف اقوال اوراس كاثمره                                       |

| &_     | ا المحالي المحالي المستامن المستامن المستامن المستامين المستامن المستامين ال |            | ر آن البدايه جلد که ۱۳۵۰ کار                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------|
| mmm    | عورت کی اذان کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |                                                     |
|        | اذان دینے کے لیےموز دں وغیرموز دں وقت اور اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>744</b> | انماز وتر كامتحب ونت                                |
|        | ا کا اکام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۲۰۷        | ابرآ لود دنوں میں نماز وں کے مشحب وقتوں کی تفصیل    |
| PP4    | مسافر کے لیے اذان اور اقامت کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | :          | فصل في الأوقات التي تكره                            |
| PTA    | باب شروط الصلاة التي تتقدمها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۳•۸        | فيها الصلاة                                         |
| mma    | نمازے پہلے کی شرطیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>749</b> | ہر شم کی نماز کے مکروہ ہونے کے اوقات کا بیان<br>م   |
| PM 144 | عورت اورمر د کے ستر کی تفصیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            | وقت ناقص میں نماز جناز ہ بیجد ۂ تلاوت اورای دِن کی  |
| 444    | جہم کا کچھ حصہ کھلا ہونے کی صورت میں نماز کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۱۱۳۹       | عصر کے فرض ادا کرنے کا حکم                          |
| m4m    | آ زادعورت کےستر میں اقوال کی تفصیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 717        | انفل نماز مکروہ ہونے کے اوقات کا بیان               |
| rra    | با ندی کاستر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>M14</b> | باب الأذان                                          |
|        | ایسے آ دی کے لیے نماز کا حکم جونجاست سے آلودہ ہو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11         | اذ ان کے لغوی معنی                                  |
| mr4    | کیکن نجاست دورکرنے برقا در نہ ہو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11         | اذان کےشرعی معنی                                    |
| 200    | برہندآ دبی کی نماز کے طریقے کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | MIN        | اذان کی حیثیت اور طریقه                             |
| rs.    | نماز میں نیت کی حیثیت مجل اوراس کا طریقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 719        | اذان میں ترجیع کابیان                               |
| roi    | استقبال قبله كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳۲۰        | فجر کی اذان میں اضافے کابیان                        |
| rar    | خوف کی حالت میں استقبال قبلہ کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 441        | ا قامت کابیان                                       |
|        | جبِ قبلہ کے بارے میں پتہ نہ چل سکتا ہوتو الی صورت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 777        | اذ ان وا قامت کی ادائیگی کی رفتار کی وضاحت          |
| ror    | ر کاهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 222        | اذ ان کی منتیں                                      |
|        | اگر تحری کر کے غلط سمت میں نماز پڑھ لی تو پیۃ چلنے کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            | اذان کے ستحبات                                      |
| "      | صورت میں اعادہ کے حکم کی تفصیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 11         | هویب 'تعریف اور حکم                                 |
| 1      | نماز کے دوران ہی سمت کا غلط ہونا معلوم ہونے کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>3</b> J | اذ ان اورا قامت کے درمیان بیٹھنے کامسئلہ            |
| ror    | ſ '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ſſ         | قضانمازوں کے لیے اذان وا قامت کا حکم اوراس کی تفصیل |
|        | امام اور مقتد یوں کی تحری کا ایک دوسرے کے مخالف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ii .       | ا ذان وا قامت میں وضو کی حیثیت<br>ب                 |
| raa    | ہونے کی صورت کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | mmr        | حالت جنابت میں اذان وا قامت کا حکم                  |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                                                     |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                                                     |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                                                     |

# انتساب

احقر أحسن الهدایی بیجلداوراس کے بعد آنے والی تمام جلدوں کو من یود الله به خیراً یفقهه فی الدین کے مصداق کامل، فقہ وفاوی کے سب سے ظیم حامل، تدوین فقہ کے بانی، امام ربانی، محن امت محمدید، قائد ملت حدیث عام ابو حلیفہ نوراللہ مرقدہ کے نام نامی اسم گرامی کی طرف منسوب کرنے کی سعادت حاصل کررہا ہے اوراس موقع پر زبان حال سے یہ کہدرہا ہے، کہ شنیدم کہ درروز اُمی اوریم بدال دا بہ نظال بہ بخشد کریم

عبدالحليم قاسمى بستوى

ر آن البدايه جلدال عن المحالات المحالات

## تقريظ

# محدث كبير حضرت مولا ناعبد الحق صاحب اعظمى معدث كبير حضرت الحديث دار العلوم ديوبند

الحمد لله على افضاله والصلوة على نبيه وآله. اما بعد!

ہدایہ مولفہ ابوالحن علی مرغینانی فقہ حقٰی کی وہ لا جواب و مایہ ناز کتاب ہے، جس کی نظیر دنیا کے علم وفن کا کوئی فرد نہ پیش کر سکا،

اس کی سہل ممتنع عبارتوں سے عجیب وغریب د ماغی ورزش ہوجاتی ہے، جس کی وجہ سے پڑھنے اور پڑھانے والوں کے اندرخود

سوچنے اور دوسروں کے کلام کو سجھنے کی استعداد اور مہارت تامہ پیدا ہوجاتی ہے، اس وجہ سے یہ کتاب درس نظامی سے فراغت کے

لیے موقوف علیہ کی حیثیت رکھتی ہے، اس کتاب کی افادیت کی وجہ سے علیائے محققین کی ایک بڑی جماعت نے اس کی شروح و

واشی اور تخریخ احادیث کی طرف خصوصی توجہ دی اور انہوں نے اس سلسلے میں سیکٹروں کتابیں تالیف فرمائی ہیں، لیکن ان میں اکثر

کتابیں اور شروحات عربی میں ہیں اور طویل ہیں، جن سے طلبہ اپنی سہولت پہندی اور توانی و تکاسل کی وجہ سے بھر پور فاکدہ نہیں

عاصل کر پاتے، طلبہ کی اسی ضرورت کے پیش نظر دار العلوم دیو بند کے ایک ذی استعداد ہونہار فاضل عزیز مکرم جناب مولانا مفتی

عبدا لحلیہ قاسی بستوی سلمۂ معین مفتی دار العلوم دیو بند نے اس کتاب کی شرح و تفصیل کا بیڑ ااٹھایا ہے اور احسن الہدایہ کے نام

عبدا لحلیہ قاسی بستوی سلمۂ معین مفتی دار العلوم دیو بند نے اس کتاب کی شرح و تفصیل کا بیڑ ااٹھایا ہے اور احسن الہدایہ کے نام

راقم الحروف نے عدیم الفرصتی کے باعث احسن الہدایہ پر طائزانہ نظر ڈالی اور اندازہ یہ ہوا کہ عزیز موصوف کی بیر محنت قابل قدر اور لائق تحسین ہے، موصوف نے اس شرح میں عبارت کا ترجمہ اور عام فہم سلیس اردو زبان میں اس کی تشریح کر کے اہل علم پر ایک احسان کر دیا ہے۔ اور عربی شروحات سے بھر پور استفادہ کر کے اس کتاب کو کما حقیمل کر دیا ہے، جو طلبہ اور مدرسین کے لیے کیساں مفید ہے۔

راقم دعاءکرتا ہے کہ اللہ جل شانہ اس شرح کوقبولیت سے نوازیں اورعزیز شارح کواس کا بہتر اجرعنایت فرمائیں۔اور دیگر دینی امور کے لیے ہمیشہ انھیں سرگرم عمل رکھیں۔ ( آمین )

عبد الحق اعظمی خادم الحدیث دارالعلوم دیوبند ۲۲۸ جمادی الاولی ۲۲۵ ه

# رائے عالی

## بحرالعلوم حضرت مولا نا**نعمت الثد**صاحب معرونی استاذ حدیث دارالعلوم دیوبند

الحمدالله رب العالمين والصلاة والسّلام على رسوله الكريم وعلى اله وصحبه أجمعين. اما بعد!

عزیزم مولوی عبدا لحلیم بستوی معین مفتی دارالعلوم دیوبند "احسن الهدایه" کے نام سے فقد خفی کی مشہور ومعروف کتاب هدایه کی تشریح و توضیح کر رہے ہیں، اور سردست ہدایہ اُولین کی دو جلدیں مرتب کر کے قارئین کی خدمت میں پیش کر رہے ہیں۔

یہ کتاب ترجے اور مطلب کے اعتبار سے حل کتاب (ہدایہ) کے لیے الحمد للدخوب اور بہتر ہے، زمانۂ طالب علمی ہی میں اس طرح کا ذوق وشوق خوش آئند مستقبل کی غمازی کرتا ہے، موصوف سے گذارش ہے کہ وہ برابر محنت کرتے رہیں، تا کہ آئندہ آنے والی کتابیں اس سے بہتر اور خوب سے خوب تر ہوں۔

دعا ہے کہ اللہ تعالی عزیز شارح کی عمر میں برکت عطافر مائے اور اس کتاب سے اہل علم کو نفع پہنچائے۔ و ما ذلك على الله بعزيز

والسلام نعمت اللّدغفرليه

خادم التدريس دار العلوم ديوبند

## صدائے شارح

خداوند قدوس کا بیازی دستور ہے کہ ابتدائے آفرینش ہی سے ہرقوم و ملّت میں پچھالیے چیدہ اور چنیدہ افراد مبعوث کرتے رہے ہیں جوعلم وعمل میں اُعلیٰ، زہد وتقوے میں نمایاں، محنت و مجاہدے میں سرفہرست، توکل و استغناء میں ضرب المثل اور زندگی کے ہر شعبے میں قابل تقلید اور نمونۂ عمل تھے۔ انھی پاک باز نفوس کو ہم اور آپ حضرات انبیاء ورسل کے نام سے جانتے اور یاد کرتے ہیں، یہ انبیاے کرام ہم مشن اور ہم کار تھے اور سب کے سب کلمۂ تو حید کے دائی اور صدائے حق کے علم بردار تھے، اور ابوالبشر سیّدنا حضرت آدم علیالیا کی ذات اقدس سے شروع ہونے والا یہ بابر کت سلسلہ خیر البشر حضرت موم کیالیا تھا ہی زات اقدس سے شروع ہونے والا یہ بابر کت سلسلہ خیر البشر حضرت موم کیالیا تھا ہی ہوگیا۔

تاریخ بناتی ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام کی بعثت سے نزول مسائل کا آغاز ہوا اور اُنھی کی قوم کو سب سے پہلے مسائل و احکام کا مکلف بنایا گیا۔ اور جس طرح نبی کریم مٹائیڈ انبیائے ورسل کے خاتم ہیں، اسی طرح آپ کی امت تمام احکام و مسائل اور ہر طرح کی تکلیفات و واجبات کی خاتم ہے۔ اللہ رب العزت نے اس امت پر دین و شریعت کو منتی فر ماکر قیام قیامت کی خاتم ہے۔ اللہ رب العزت نے اس امت پر دین و شریعت کو منتی فرماکر قیام قیامت کی زول و جی کے دروازے کو مقفل اور بیل بند کر دیا۔

بعثت کے بعد نبی کریم مَنَّا اَیْنِ امت کی تطهیر و تزکیے کا جوسلسله شروع فرمایا وہ تاحیات جاری وساری رہا، اور آپ مَنَّ اِیْنِیْ اس درجدانہاک اور احساس ذمے داری کے ساتھ اپنے فرائض انجام دیتے رہے کہ قرآن کریم نے آپ کی محنت و جال فشانی، ہم دردگ ومہر بانی اور اصلاح امت کے حوالے ہے آپ کی تڑپ اور اگن کوح صسے تعبیر کیا ہے، ارشاد ربانی ہے: حریص علیکم بالمؤمنین رؤف الوحیم۔

تاریخ شاہد ہے کہ آپ منگا ہے امت کی نوک پلک سنوار نے اور اضیں راہ راست پرلانے میں اپنی پوری طاقت وتو انائی صرف کردی، اور احسان پر احسان بے فرمایا کہ اس دنیائے آب وگل سے رخت سفر باندھتے باندھتے "تو محت فیکم اُمرین لن تصلوا ما تمسکتم بھما کتاب اللہ و سنة رسوله" کے اعلان سے اپنے بعد آنے والے مسلمانوں کی رشد وہدایت اور ان کی فوز وفلاح کی خاطر دو ایسے چراغ جلا دیے جوعہد نبوی سے لے کر آج تک کسی رنگ وروغن کے بغیرروش میں اور پوری دنیا کو اپنی ضیاء پاش کرنوں سے منور کر رہے میں، اور ان شاء اللہ تا قیامت ہے اسلامی چراغ پوری آب وتاب کے ساتھ روشن اور رواں رہیں گے۔ اور طالبین ہدایت اور تشکان علم ومعرفت ان سے فیض یاب اور سیراب ہوتے رہیں گے۔ سے

نور خدا ہے کفر کی حرکت سے خندہ زن پھونکوں سے سے چراغ بجھایا نہ جائے گا

## ر ان البدايه جلدا على المسلطور ١٥ المسلطور المسل

یہ نبی کریم منگائیڈ کی اخلاص وللہیت ہی کا اثر تھا کہ آپ کے بعد بھی آپ کامٹن زندہ اور پائندہ ہے اور آپ کے بعد آپ کے رفقائے کاروں اور جاں نثاروں نے پوری مستعدی اور بیدار مغزی کے ساتھ مشن محمدی کی کمان سنجالی اور دنیا کے کونے کونے میں اسے عام اور تام کر دیا۔

دورِ صحابہ ہی میں بینظام نبوت، فکر ونظر سے پرواز کر کے عملی زندگی میں گردش کرنے لگا تھا اور نہایت مخضر ہی مدت میں ہر حرکت وسکون میں بینظام مؤثر اور کارفز ما ہو چکا تھا۔ ہر چند کہ آفتاب رسالت سرسبز گنبد کی نذر ہو گیا تھا، مگر اس کی انقلا بی شدت اور روحانی حرارت سے لوگوں کے قلوب بدستور معمور تھے اور ہر کوئی نبی کریم شکی ٹیٹیٹا کے لگائے ہوئے ایمان کے شجر طوبی کی آب یاری و آب یا شی میں لگا ہوا تھا۔

اس کے بعد حالات میں زبردست تبدیلی آئی، دنیا میں انقلابات وتغیرات رونما ہوئے، انسان کی ضرورتیں بھی بڑھتی اور پھیلتی چلی گئیں، نت نے مسائل نے آئکھیں کھولیں اور انسانوں کو اپنی طرف متوجہونے پر مجبور کر دیا، اور وقت بختی سے بیہ مطالبہ کرنے لگا کہ کتاب وسنت کی تعلیمات ایک نے انداز سے مرتب ہوں، اور اس بات کا خاص خیال رکھا جائے کہ کتاب وسنت کے ساتھ ساتھ حضرات صحابہ کے اقوال و افعال بھی پیش نظر رہیں اور پھر ایک ایسے جامع ''نظام حیات' کی ترتیب دی جائے جو زندگی کے تمام گوشوں اور پہلوؤں کو شامل اور جملہ شعبہ ہائے موت و حیات پر مشتل ہو' تا کہ بعد میں آنے والی نسلیں تلاش و تتبع کے بغیر کتاب وسنت کی روشنی میں نہایت آسانی سے اپنی زندگی کا سفر طے کر سکیں۔

چناں چہ تمام علوم وفنون میں کامل دست گاہ رکھنے والی ائمہ مجہدین کی ایک جماعت نے سب سے پہلے اس ضرورت ہو محسوس کیا اور فقیہ الامت، امام الائمہ حضرت امام البوحنیفہ نور الله مرقدہ کی قیادت و سیادت میں اس ضرورت کو عملی جامہ بہنانے کی تحریک شروع ہوگی، اور عالم اسلام کے نامور اور بالغ نظر فقہاء و محدثین کی ایک ٹیم نے مل بیٹھ کر اسلامی نظام کی دفعات بیانے کی تحریک شروع ہوگی، اور عالم اسلام کے نامور اور بالغ نظر فقہاء کی پارلیمنٹ میں پیش کیا، جو بھاری اکثریت سے کام یاب تیار کیس اور اصول و فروع کا نقشہ اور خاکہ تیار کر کے اسے حضرات فقہاء کی پارلیمنٹ میں پیش کیا، جو بھاری اکثریت سے کام یاب ہوگیا۔

فقہائے متقدمین کی تیار کردہ سابقہ دفعات ہی کے طرز وطریقے پر۵۹۳ھ کے نامور فقیہ اور ممتاز صاحب قلم شخ الاسلام حضرت علامہ برہان الدین علی بن ابو بکر مرغینا نی رطشیڈ نے فقہ میں ایک انتہائی مفصل اور مبسوط ذخیرے کا اضافہ کیا، جسے عالم اسلام میں قدر و منزلت کی نگاہ ہے دیکھا گیا، اور بیشتر اہل مدارس نے آگے بڑھ کر اسے اپنایا اور اپنے نصاب ہائے تعلیم کا لازمی جز قرار دے دیا۔

ہر چند کہ بیہ کتاب (هدایه) هدایة المبتدی نامی ایک دوسری فقهی کتاب کی تشریح وتو ختیج میں ککھی گئی، مگر اپنی اہمیت و افادیت، جامعیت و ہمہ گیریت اور اپنے وقائق ولطائف کے سبب بذات خود ایک مستقل کتاب کی شکل اختیار کر گئی۔

ہدایہ کی مقبولیت ومجبوبیت کا عالم بیہ ہے کہ عالم عربی کے مشبور ومعروف مصنفین اور ممتازقلم کاروں نے اس کی تشریک و توضیح سے خاصی ول چھپی لی اور کی حضرات نے اپنی بساط علمی اور شارعانہ ذوق کے مطابق اس کتاب کو سمجھنے اور سمجھانے کی کام ج

## ر آن البدايه جلد المسلم المسلم

محنت کی ، اوراپنی محنت ولگن ، دیدہ ریز کی و بالغ نظری اورحل مسائل کے حوالے سے اپنے انتظام واہتمام کی بدولت اہل علم سے خراج تحسین بھی حاصل کی۔

لیکن چوں کہ بلاء مجم کی شاخت اور یہاں کی ترجمانی کا سارا مدار اُردو زبان پر منحصر اور موقوف ہے، دار اِلعلوم دیو بند اور اِس طرز پر چلنے والے دیگر عربی مدارس میں بھی اردو زبان ہی کے ذریعے پڑھنے اور پڑھانے کا فریضہ انجام دیا جاتا ہے، اس لیے عرصے سے ہدایہ کی ایک ایسی شرح کی ضرورت محسوس کی جارہی تھی، جوعلائے متقدمین کی تحریرات وشروحات کا خلاصہ ہواور ہدایہ کے جملہ مسائل کو اردو کے ادبی بیرائے بیان میں اچھی طرح ڈھالنے والی ہو۔

زیر نظر کتاب (احسن الہدایہ) اس سلسلے کی جانب ایک پیش رفت ہے، جو دارالکتاب دیوبند کے مالک جناب مولانا ندیم الواجدی صاحب کی فرمائش، بل کدان کے اصرار پراٹھی کے نظم وانتظام سے منظرعام پر آرہی ہے۔

اس سلسلے کی اس سے پہلے دوجلدیں منظر عام پر آچکی ہیں جن میں سے پہلی " کتاب البیوع" سے متعلق ہے اور دوسری " کتاب البیوع" سے متعلق ہے اور دوسری " کتاب الشفعة" سے متعلق ہے۔ المحمد لله قارئین نے ان دونوں جلدوں کو بنظر استحسان دیکھا اور بقیہ جلدوں کی ترتیب و تکمیل کے لیے پہم فرمائش کرتے رہے، چناں چہان کی فرمائش کوسا منے رکھ کر اُحسن البدایہ کی پہلی اور چوتھی جلد پیش کی جارہی ہے۔ اُمید ہے کہ سابقہ جلدوں کی طرح یہ جلدیں بھی قارئین کو پند خاطر محسوس ہوگی اور ان کی علمی تفشکی بجھانے کا سامان فراہم کر یکی۔

اس کے علاوہ بقیہ جلدوں کی ترتیب وتسوید کا کام بھی جاری ہے اور وہ جلدیں بھی بہت جلد منظر عام پر آرہی ہیں۔

راقم الحروف اس موقعہ پران تمام حضرات کا تہددل ہے ممنون کرم ہے جنھوں نے اس کتاب کی ترتیب وتشریح میں کمی بھی طرح کا تعاون کیا، بالخصوص استاذ محترم حضرت مولانا عبدالحق صاحب زیر مجد بم شخ الحدیث دارالعلوم دیوبند، اور حضرت مولانا فعمت الله صاحب معروفی استاذ حدیث دارالعلوم دیوبند کا کہ ان حضرات نے تعلیم و قدریس کی مصروفیت اور کثرت مشاغل کے باوجود احقر کی درخواست کو شرف قبولیت سے نواز ااور اپنی گران قدر تقریظات سے اس کتاب کی اہمیت وافا دایت کو دوبالا فرمادیا۔ ساتھ ہی ساتھ ہی ساتھ می ساتھ ان تمام احباب کی خدمات میں بھی ہدیئے تشکر واقعنان پیش کر رہا ہے جو کسی بھی طرح سے ان جلدوں کے منظر عام پر آنے میں معاون بنے ہیں، جن میں برادر مکرم جناب حافظ ایاز احمد مہاراشری (آپریٹریاس ندیم کمپیوٹر دیوبند) مولوی محمد مباراشری وغیر ہم قابل ذکر اور لائق صدشکر ہیں کہ اقال الذکر نہوں مہاراشری، مولوی کھے مسعود مہاراشری اور مولوی حبیب احمد مہاراشری وغیر ہم قابل ذکر اور لائق صدشکر ہیں کہ اقال الذکر نے کمپیوٹر کی کتابت اور تزکین و ترقیم کے تمام مراحل بعجلت ممند میں انجام دے دیا، جب کہ مو خرالذکر احباب نے تحریر و کتابت کے علاوہ احقر کوتمام مصروفیات سے مستغنی اور بے نیاز کردیا۔ اللہ پاک ان احباب کو اپنی شایان شان جزائے خیرعطا فرمائے۔ کے علاوہ احقر کوتمام مصروفیات کی عمر میں برکت عطافر مائے اور امت مسلمہ تادیران سے مستفید ہوتی رہے۔

جملہ قارئین سے درخواست ہے کہ اس کتاب کی تشریح وتوضیح میں نہایت عرق ریزی سے کام لیا گیا ہے اور اکثر مسائل کو فقتی قواعد وضوابط سے مدلل اور مزین کرنے کی کوشش کی گئ ہے، اس لیے اگر آپ کواس کتاب سے کوئی فائدہ محسوس ہو، تو برائے کرم ناچیز شارح، اس کے اساتذہ و والدین اور اس کے جملہ متعلقین و جمین کے لیے دعائے خیر فرمائیں۔ ساتھ ہی ساتھ اگر کوئی

> رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمِ، وَتُبُ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيْمِ، وَصَلَّى اللهُ عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَالِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِيْنَ

> > کہہ رہا ہے سر بسجدہ کر کے طالب اے خدا طالبین دین کی خاطر اسے نافع بنا

> > عمر میں برکت دے میری اور ہمت کر عطا دین اور اسلام کی خدمت کرے احقر سدا

عبدالحليم قاسمي بستوي

سابق معين مفتى دار العلوم ديوبند

# عرض محقق

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

الحمدلله و كفي و سلام على عباده الذين اصطفى، امابعد!

یوں توعلوم اسلامیہ دینیہ سب کے سب بی نوع انسانی کے لیے انتہائی مفید اور ضروری ہیں۔لیکن علم فقد ان میں ایک نمایال حیثیت کا حامل ہے۔اس نمایال حیثیت کی وجہ یہ ہے کہ معاشرہ انسانی کا کوئی پہلو ایسانہیں ہے جوعلم فقہ کے موضوع بحث نمایال حیثیت کا حامل ہے۔اس نمایال حیثیت کی وجہ یہ ہے کہ معاشرہ انسانی کا کوئی پہلو ایسانہیں ہے وزندگی فقہی جزئیات کے سے خارج ہو۔ ذاتی وانفرادی صفائی اور پاکیزگ سے لے کرقومی اور بین الاقوامی سیاست تک ہرایک جزوزندگی فقہی جزئیات کے ذخیرے میں شامل ہے۔

اس بات میں کوئی دورائی نہیں کہ فقہی ذخائر کی بیزرخیزی اور ہمہ جہتی صرف اور صرف حضرات فقہائے کرام علیم الرحمة والرضوان کی قابل قدر کوششوں کا نتیجہ ہے۔ ہر دور میں اللہ تعالیٰ نے اس معززعلم کی خدمت کے لیے ایسے رجالِ کار کو پیدا فرمایا جضوں نے بساط بھرمساعی کے ذریعے اس علم میں تدوینی وضیفی خدمات سرانجام دیں۔

فقہائے امت کی ای محترم و کرم فہرست میں صاحب بدایہ شخ الاسلام علامہ برھان الدین علی بن ابی بکر المرغیائی بیشید کا اسم گرامی بھی شامل ہے۔ علامہ موصوف کی بی تصنیف حنی فقہ کے ماخذ میں ایک اہم اورمتند مقام رکھتی ہے۔ علامہ موصوف کی جو سیف کے بیٹ سیس ایک حسن پیدا ہو گیا ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ کلام میں کسی قدر دقت اور خفا بھی آ گیا۔ علمی کتابوں میں ایبا ہونا کوئی نی چیز یا خدانخواستہ بری چیز نبیں ہے۔ چنا نجی '' ہمایہ'' کے کلام کو مزید واضح کرنے اس کے مسائل کی خصین و تنفیج کرنے کا خیال بھی علائے اُمت کے ذہنوں میں بظاہراس کی تصنیف کے وقت ہی جڑ پکڑ چکا تھا۔ چنا نچہ بدایہ کی سب سے مشہور اور معیاری شروحات اس کے ذی قدر وشان مصنف کی وفات سے متصل دوصد یوں میں ہی گھی جا بھی ہیں۔ مثلاً ''ہدایہ'' کی سب سے اہم اور رجحان سازشرح ''فخ القدری'' (علامہ کمال ابن ہمام برائیلیڈ) صاحب بدایہ کے انتقال کے چکی ہیں۔ مثلاً ''ہدایہ' کی سب سے اہم اور رجحان سازشرح ''فخ القدری'' (علامہ کمال ابن ہمام برائیلیڈ) صاحب بدایہ کے انتقال کے بعد کی بہلی صدی میں گھی جا چکی میں۔ مثلاً ''ہدایہ' کی سب سے اہم اور رجحان سازشرح ''فخ القدری' (علامہ کمال ابن ہمام برائیلی اسلام معاملہ ہے۔ برصغیر پاک و بند کے علائے اسلام نے جہاں عالمی اسلامی علمی دنیا کو اپنے فیوش و برکات سے مستفید فر مایا ہے وہاں بہم موسوں کی فرجوں کی میں تھنی نے دور سے میں خود تھیں میں خود تھیں۔ اس سلسلہ میں خود تھیں۔ اس سلسلہ میں خود تھیں میں تو نوب میں تھنیفات موجود ہیں۔ اس سلسلہ میں شاہ رفیع الدین حدیث، عقائد، فقہ اور معاملات وغیرہ پر بھی کثیر تعداد میں مقائی زبانوں میں تھنیفات موجود ہیں۔ اس سلسلہ میں شاہ رفیع الدین حدیث، عقائد، فقہ اور معاملات وغیرہ پر بھی کثیر تعداد میں مقائی زبانوں میں تھنیفات موجود ہیں۔ اس سلسلہ میں شاہ رفیع الدین اور شاہ تاہ کی برائی مورائی ان شہر مورد میں۔ اس سلسلہ میں شاہ رفیع الدین اور شاہ تامید علی شہری مورد میں۔ اس سلسلہ میں شاہ رفیع الدین اور شاہ تاہ تھی تاہ ہوئی ہوا تا اشد مورد میں۔ اس سلسلہ میں شاہ دفیع الدین اور میں اسے میں مورد میں۔ اس سلسلہ میں شاہ مورد میں۔ اس سلسلہ میں شاہ میں ان دائی میں ہوئی تاہ شاہ میں ان دائیلی مورد تاہ ہوئی ہوئی تاہ شاہ مورد میں۔ اس سلسلہ میں مورد تاہ ہوئی ہوئی تاہ ہوئی تاہ مورد ساہ مورد میں۔ اس سلسلہ میں مورد تاہ ہوئی ہوئی تاہ مورد سلسہ

تھانوی جنستم کی تصنیفات بطور خاص قابل ذکر ہیں۔

تقسیم بند کے بعد اسلامی مملکت میں نفاذ اسلام کی اکلوتی سرکاری کوشش کے دنوں میں تو بیمل اپنی پوری رفتار کے ساتھ روال دوال تھا۔ چنانچے فقہ حنفی کی امہات کتب مثلاً ہدایہ، بدائع صائع وغیرہ کے تراجم اور طبع زاد تصانیف بھی سامنے آئیں۔ چنانچہ اس سلسلے میں جناب ڈاکٹر مفتی عبدالواحد صاحب اور خاص طور پر مولانا اس سلسلے میں جناب ڈاکٹر محمود احمد عازی، جناب ڈاکٹر محمود اُلی مرحوم اور ان کی تربیت یافتہ جماعت، جناب حافظ سعد القداور حافظ عبدالحفظ صاحب وغیرہ کی جبود تابل ذکر ہیں۔ شکر اللّٰه مساعیہم و رضی عنہم و تقلیل عنہم اعمالہم۔

زیر مطالعہ کتاب بھی دراصل مقامی ضروریات کو مدنظر رکھ کرتح بری کی گئی ہے۔ فاضل مصنف کو دارالعلوم دیو بند میں بحثیت معین مفتی اور مدرس کے خدمات سرانجام دینے کا شرف حاصل ہے۔ تفہیم اور قدریس کا ملکہ حیران کن حد تک حاصل ہے۔ سوچتا ہوں کہ آگر دوران تعلّم ہمیں احسن البدایہ میسر ہوتی تو شاید ہدایہ کا کوئی مقام بھی تشنہ نہ رہتا۔

# میری شخفیق کا منبج اور بے مایہ خدمات

محض الله تبارک و تعالیٰ کی توفیق، اپنے عظیم اور مشفق اسا تذہ اور والیدین کی دعاؤں کی بدولت اس خاکسار کو زیر مطالعہ کتاب میں جو چند خدمات سرانجام دینے کا شرف حاصل ہوا وہ درج ذیل ہیں:

#### 🛈 تخریخ احادیث و آیات:

متن ہدایہ موجود تمام قولی فعلی اور تقریری احادیث مبارکہ کی حدیث کی امہات الکتب سے تخزیج کی گئی ہے۔ اسسلسلے میں حوالہ دینے کے لیے جدید تحقیقی دنیا میں مروج اصولوں کی پیروی کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

الله تعالى كى كامل نفرت اور يجه عزيز دوستول كى رہنمائى كى بدولت ايك سے زائد احاديث مباركه كى تخ تىج ميں يہ واقعه پيش آيا كه علامہ زيلعى اور علامہ ابن حجر جيسيا جيسے فول اور جہابذہ''لم اجدہ'' اور''غريب جدأ'' كہه كر آگے بڑھ گئے كيكن خاكسار اس حديث كى تخ تىج ميں كامياب ہوگيا۔ ولا فخر۔

### 🕑 تھمجے مثن:

متن کی تھیج میں اخراج ، تخ تج اور مراجعت کے لیے ایک سے زائد نسخوں سے رجوع کیا گیا۔ جن میں دارالکتب العلمیہ بیروت سے شیخ ابومحروش عمروش کی تحقیق سے چھپنے والاعنایہ کانسخہ، مکتبہ دارالباز مکہ مکرمہ کا مطبوعہ فتح القدیر کا وہ نسخہ جس پر شیخ عبدالرزاق غالب المبدی نے داد تحقیق دی ہے۔ اور عباس بن الباز، مکۃ المکرمہ سے شیخ احمد مٹس الدین کی تعلیقات کے ساتھ چھپنے والانصب الرایہ کانسخہ خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

## اعراب كى تفكيل:

متن مدایه پراعراب لگانے کا کام جو کہ تو قعات کے برخلاف سب سے زیادہ طویل اور سب سے مشکل ثابت ہوا۔

#### 🕜 ومنع عناوين:

عبارت کے مختلف حل طلب ٹکڑوں کی تشریخ سے پہلے اس ٹکڑے میں موجود مسئلے کے عنوان کا ذکر۔

#### ۵ مل لغت:

متن ہدایہ میں موجود مشکل الفاظ کے معانی کو' اللغائث ''کے عنوان کے تحت بیان۔

### 🕤 محاورات مين تبديلي وغيره:

چند ایک مقامات پرمحاورے میں بھی تبدیلی کرنا پڑی۔مثلا فاضل شارخ نے کتاب الطہارۃ میں کئی جگہ''دھولے'' کو ''دھل لے'' ککھا تھا۔ یہ ان کا مقامی اور علا قائی روزمرہ ہے جو سرحد کے اِس طرف کے اُردو دانوں کے لیے یکسراجنبی ہے۔للبذا اس کومقدم الذکر کےمطابق کر دیا ہے۔

## اظهارتشكر

اس سب تحقیقی خدمت کوسرانجام دینا میرے لیے ممکن نه ہوتا اگر مجھے فاضل دوست جناب مولا نامفتی عبدالرحلٰ نذر، مخصص فی الحدیث علامہ بنوری ٹاؤن، مخصص فی الفقہ دارالافتاء والتحقیق الہلال مسجد) فاضل دوست اور محقق مفتی جناب مفتی ضیاء الرحمٰن، عزیز دوست اور بھائی مولوی سیر مبیح الحن ہمدانی، مہر بان دوست مولوی اللّٰدنواز کی ہمدتن مدد، اپنے انتہائی عظیم اساتذہ کی توجہات اور اپنے والدین کی دعا کیں ہمدست نہ ہوتیں۔

#### استدعاء

ندکورہ بالا سب کام ایک انسان ہی کے ہاتھوں سرانجام دیا گیا ہے۔ ایسا انسان جس کواپنی لاعلمی اور جہالت کے علاوہ کس بات کے علم کا اقرار نہیں ہے۔ لازمی امر ہے کہ آپ جیسے فاضل قارئین کواس میں کچھ غلطیاں نظر آئیں۔ براہ کرام ان سے ہندہ کو ضرور مطلع فرمائیں۔ ہندہ ہمہ تن شکر گزار ہوگا۔

ماكان من حسن فمن الله و من حسن الخظ وما كان من عيب فمِنّي و من الشيطان

محمر صهیب اشفاق فاضل مدرسته نصرة العلوم، گوجرانواله خریج افتاء وخصص فی الفقه الاسلامی

#### وسنوالله الزَّمْنِ الرَّحِينُورُ

# فقه، اصحابِ فقه، تدوين فقه اورمشهور فقهاء كامخضر تعارف

سی بھی فن اور کسی بھی کتاب کو پڑھنے سے پہلے اس فن کے ضروری مباحث اور صاحب کتاب کے احوال وکوا کف سے واقف ہونا انتہائی ضروری ہے، تا کہ فن اور صاحب فن کی قدر ومنزلت کے اعتبار سے اس فن کے سکھنے اور اسے حاصل کرنے کا انتظام واہتمام ہو۔

ہدایون فقد کی وہ مائے ناز اور لا جواب کتاب ہے کہ اسلامی لا بھریریاں کتابوں کی وسعت اور تقنیفات و تالیفات کی بے پناہ کثرت کے باوجود آج تک اس کتاب کی کوئی نظیر نہیں پیش کرسکیں، روز تالیف ہی سے اللہ تعالی نے اس کتاب کو وہ مقبولیت ومجو بیت عطافر مائی ہے جواس فن میں کھی جانے والی کسی دوسری کتاب کے جصے میں نہ آسکی، فقہ وہ اہم موضوع ہے جس کے متعلق خلاصہ وغیرہ میں یہاں تک لکھ دیا گیا ہے "تعلم الفقه أفضل من تعلّم معانی القر آن" اور کہنے والے نے کہا ہے

إذا ما اعتز ذو علم بعلم فَعِلْمُ الْفِقُهِ أَوْلَى بِاغْتِزَازِ
فَكُمْ طِيْبٍ يَفُوْحُ وَلَا تَحْمِسُكِ وَكُمْ طَيْرٍ يَطِيْرُ وَلَا تَكَاذِي
لِعَىٰ الرَّكُوكَى عَلَمُ صَاحَبُ عَلَمُ كَيْ لِيهِ صَاحَبِ افْخَارِ بُوسَكَنَا ہے، تو علم فقہ اس كاسب ہے بہترين ذريعہ ہے۔
اس ليے كہ بہت ى خوشبوئيں مہتى ہیں، ليكن مثك كى طرح نہيں ہوتیں، اور بہت سے پرندے اُڑتے ہیں، ليكن بازكى
طرح نہيں اُڑ كتے۔

امام محد والتيكان نف فقد ك فضائل بيان كرت موس بداشعار كم

تَفَقَّهُ فَإِنَّ الْفِقُهِ أَفْضَلُ قَائِدٍ إِلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوٰى وَأَعُدَلُ قَاصِدِ وَكُنْ مُسْتَفِيْدًا كُلَّ يَوْمٍ زِيَادَةً مِنَ الْفِقْهِ وَاسْبَحْ فِي بُحُورِ الْفَوَائِدِ وَكُنْ مُسْتَفِيْدًا كُلَّ يَوْمٍ زِيَادَةً مِنَ الْفِقْهِ وَاسْبَحْ فِي بُحُورِ الْفَوَائِدِ فَإِنَّ فَقِيْهًا وَّاحِدًا مُتَوَرِّعًا أَشَدُّ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنْ أَلْفِ عَابِدِ فَإِنَّ فَقِيْهًا وَّاحِدًا مُتَورِّعًا أَشَدُّ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنْ أَلْفِ عَابِدِ

اے مخاطب! تم نقبی علوم حاصل کرو، اس لیے کہ علم فقہ صلاح وتقوے کا بہترین رہبرہے۔ اورسب سے زیادہ معتدل قائد ہے۔ اور نقد کے چمن سے روزانہ خوشہ چینی کیا کرو، اور اس کے منفعت بخش سمندر میں غوطہ زنی کیا کرو۔ اس لیے کہ ایک تقویٰ شعار فقیہ ہزاروں عبادت گذارلوگوں کے مقابلے میں شیطان پر بھاری ہوتا ہے۔

فقہ کی انہی خصوصیات وامنیازات کے پیش نظر اس کی تعریف، غرض وغایت اور موضوع وغیرہ کا جاننا انتہائی لازمی اور

# ر آن البدابير جلدال بير المسلامين المسلومين ا

سرورن ہے۔ میں ماہ میں ج

## فقه کی لغوی تعریف

فقه فَقُهُ فَقُها باب كرم سے اور فَقِهَ فَقُها باب مع دونوں سے آتا ہے، فقہ جب باب مع سے آئے تو اس كے معنى بيں العلم بالشيئ كسى چيز كا جانا، تبحصا، اور جب باب كرم سے آئے تو اس كے معنى بيں فقيہ ہونا، تبحصدار ہونا۔

### فقه کی اصطلاحی تعریف:

العلم بالأحكام الشرعية الفرعية المكتسب من أدلتها التفصيلية يعنى احكام شرعيه فرعيه كاس علم كوفقه كها جاتا ب جواحكام كتفصيلي دلاكل كي ذريعه حاصل كيا جائ -

#### فقه كاموضوع:

-----فعل المكلّف ثبوتاً او سلبًا۔ لینی حلال اور حرام ہونے کے اعتبار سے مكلّف كافعل فقد كا موضوع كبلاتا ہے۔

## فقه کی غرض وغایت:

الفوز بسعادة الدارين دنياوآ خرت مين خوش بختى حاصل كرنا، فقه كي غرض وغايت ب\_

#### علم فقدكاماً خذ:

كتاب،سنت،اجماع اور قياس علم فقد كے مآخذ ہيں۔



# علم فقه کی تدوین

یوں تو نبی کریم منافقہ کے زمانہ میں فقہ کا آغاز ہو چکا تھا، لوگ وینی مسائل ومشاکل نبی کریم منافقہ کی خدمت اقدس میں لاکر پیش کرتے تھے اور آپ ان کے مسائل کو قر آن وحدیث کی روشنی میں حل فر مایا کرتے تھے، یہ مسائل جس طرح عوام الناس کو پیش آتے تھے اس طرح خواص بھی نبی کریم منافقہ کی مبارک میں زانوے تلمذ تہہ کرتے تھے اور پیش آمدہ مسائل کے سلسلے میں آپ منافقہ کی اس وحدیث کا منشأ معلوم کرتے تھے، اور نبی کریم منافقہ کی موجودگی میں کسی شخص کو بھی اجتہاد یا قیاس سے مسائل معلوم کرنے کی کوئی ضرورت نہیں تھی، البتہ حضرات صحابہ دورانِ سفر اجتہاد وغیرہ کرلیا کرتے تھے، لیکن اسے بھی حتمی نہیں سمجھتے تھے، بل کہ سفر سے واپس آنے کے بعد نبی کریم منافقہ کی خدمت میں اجتہاد وغیرہ کرلیا کرتے تھے، لیکن اسے بھی حتمی نہیں سمجھتے تھے، بل کہ سفر سے واپس آنے کے بعد نبی کریم منافقہ کی قدمت میں اسے چئی کرتے مالی قدر پی وقصویہ کراتے تھے۔

ال سلط میں حضرت معاذ بن جبل بنا تخد کے اس واقع سے استدلال کیا جاسکتا ہے کہ جب آپ مکا تی آئی ان کے ان سے پوچھا ہما تقضی یا معاذ اے معاذ تم لوگوں کے قاضی اور فیصل بن کر جارہ ہو، یہ تو بتاؤ،
کن چیزوں سے فیصلہ کرو گے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا بکتاب الله سب سے پہلے تو میں کتاب اللہ کوفیصل بناؤں گا، آپ سن تی خرمایا فہان لم تبجد فیم اگر کتاب اللہ میں شمصیں در پیش مسکے کا کوئی حل نہ ملے تو کیا کرو گے؟ حضرت معاذ خوالتی نے فرمایا فہان لم تبجد فیم اگر کتاب اللہ میں شمصیں در پیش مسکے کا کوئی حل نہ ملے تو کیا کرو گے؟ حضرت معاذ خوالتی مسئے کا کوئی حل نہ ای فہان لم تبجد فیما اگر سنت رسول میں بھی شمصیں کوئی حکم نظر نہ آئے تو کیا کرو گے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا اُختھ کہ بر آی اے اللہ کے بی اس صورت میں اپنی رائے سے میں فیصلہ کروں گا، آپ مائی کو حضرت معاذ نے جواب پند آیا اور آپ نے ان کے سینہ پر اپنا ہاتھ رکھ کر یہ جملہ ارشاد نے میں فیصلہ کروں گا، آپ مائی کو فیق دسول دسول الله لما یو صلی دسول الله تمام تعریفیں اس اللہ کے بیں جس نے اپنی رسول کے قاصد کو اس چیز کی تو فیق بحش جس سے اللہ کارسول راضی ہے۔

اس میں کوئی شبہیں ہے کہ جب تک نبی کریم مکا تی آب فانی میں بقید حیات رہے اس وقت تک فقہ و فاوی کا مرجع آپ ہی کی ذات والا صفات رہی، جس پر قرآن کریم کی ہے آیت شاہد عدل ہے فبان تنازعتم فی شیئ فردوہ إلی الله ورسوله ان کنتم تؤمنون بالله و الیوم الآخو ذلك خیر و أحسن تاویلا (پھراگرتم كی امر میں اختلاف كرنے لگوتو اس كواللہ اور اس كا تنا ہے و اللہ اور اس كا انجا ہے خوش ترہے) نبی كے رسول كے حوالے كردو، اگرتم اللہ اور پوش ہوجانے كے بعد آپ كے وفاداروں اور جال شاروں نے اس مہتم بالشان كام كو پوری كريم شائي آب وگل سے رو پوش ہوجانے كے بعد آپ كے وفاداروں اور جال شاروں نے اس مہتم بالشان كام كو پوری كنت وجال فشانی اور حسن انتظام وحسن اہتمام كے ساتھ آگے بڑھایا اور عہد صحابہ تک بے نظام ای طرح روز افزوں ترقی كرتا رہا،

صحابۂ کرام نی کریم مُنَّاتِیْکِم کے اقوال وافعال کے چلتے پھرتے مجسمہ تھے، بالفاظ دیگر صحابۂ کرام کی پوری جماعت لقد کان لکم فی رسول الله اسو قد حسنة کی جیتی جاگی تصویر تھی، انھوں نے مے خانۂ محمدی سے اس درجہ مے نوثی کی تھی کہ صاحب مے خانہ کی مرم موجودگ میں بھی ان کی کیف وستی کا وہی عالم تھا، جامِ نبوی سے اس قدر وہ سرشار تھے کہ اُسوہ نبوی کے خلاف کوئی بھی اوا اُنھیں زیب ہی نہیں ویت تھے کہ ایمانی شاخوں میں سے انھیں زیب ہی نہیں ویت تھی، خلاصہ یہ ہے کہ صحابۂ کرام کتاب وسنت کے علوم سے اس طرح لبریز تھے کہ ایمانی شاخوں میں سے کسی بھی اونی می شاخ کی پڑمردگی ان کے لیے نا قابل برداشت تھی، یہی وجہ ہے کہ اُن حضرات نے اپنے محسن ومر بی کے اس مثن کو بحسن وخو بی آگے بڑھایا اور مسیحائے کا مُنات کی حیات طیبہ کے ایک ایک لیے اور ایک ایک گوشے کو اُمت کے سامنے اُماگر کر دیا۔

لیکن دورِ نبوت سے جتنا بُعد بردھتا گیا اُتنا ہی لوگوں کے مسائل اور واقعات میں اضافہ ہوتا چلا گیا، ظاہر ہے جب نے نئے مسائل نے جنم لینا شروع کردیا تو اجتہاد اور استنباط کا دائرہ بھی اُسی حساب سے بردھتا اور پھیلتا چلا گیا، چنال چہ حضرات صحابہ میں سے جن حضرات نے اجتہاد واستنباط میں بردھ چڑھ کر حصہ لیا اُن میں حضرت عمرٌ، حضرت عبداللہ ابن مسعود جھڑئی مصرت عبداللہ ابن عباس، حضرت زید، حضرت عائشہ، حضرت اُبی ابن کعب اور حضرت ابوالدرداء شی اُلیّنی وغیرہ کے نام نامی اسائے گرامی قابل ذکر ہیں۔

امام نو وی براتشاط نے حضرت مسروق مزالتنائی کے حوالے سے لکھا ہے کہ صحابہ کرام کے علوم ۲ صحابہ میں جمع ہوگئے تھے، حضرت عمر، حضرت علی، حضرت اُبن ابن کعب، حضرت زید، حضرت ابوالدرداء اور حضرت ابن مسعود مزی آئیزی، اور پھر ان جھے صحابہ کرام کے علوم حضرت علی مزی تنظی وی مسعود مزی آئیزی کے سینوں میں پیوست ہو گئے تھے۔

نی کریم تا این این میں کہ من اللہ ایک میں جھیل گئے تھے، اور ہرصابی اپنی اپنی جگہ علم کا ایک دریا تھا جو تشذگانِ
علوم کو سیراب کر رہا تھا، لیکن ان مما لک میں قیاس اور فقہ کے اعتبار ہے سب سے زیادہ شہرت کوفہ کو ہوئی۔ بدائع الصائع کے
مقدمے میں ہے کہ تمام شہروں میں قیاس اور فقہ کے اعتبار ہے اہل کوفہ سب سے آگے ہیں یہاں تک کہ کہنے والے نے کہا فقہ
مقدمے میں ہے کہ تمام شہروں میں قیاس اور فقہ کے اعتبار سے اہل کوفہ سب سے آگے ہیں یہاں تک کہ کہنے والے نے کہا فقہ
کو فتی و عبادہ مصویة
کو فتی و عبادہ مصویة
کو فتی و عبادہ مصویة
کو مقدت عبراللہ ابن مسعود شخاشن اور ابن کوفہ کا معتبر ہے جب کہ جب حضرت عرض مند خلافت پر رونق افر وز ہوئے تو آپ
عبراللہ ابن مسعود شخاشن اور ان کے علوم کوفر ار دیا جا تا ہے، یہی وجہ ہے کہ جب حضرت عرض مند خلافت پر رونق افر وز ہوئے تو آپ
نے مناجے میں حضرت عبداللہ ابن مسعود شخاشن کوفہ کوفہ روانہ کیا، اور اس روائی کا مقصد یہ تھا کہ حضرت ابن مسعود شخاشن تمام علوم اور
بالخصوص علم فقہ میں کامل دستگاہ رکھتے ہیں، اس لیے وہ اپنے علوم سے اہل کوفہ کوفیض یاب کرنے کے زیادہ حق دار ہیں، چنال پر
حضرت ابن مسعود خلیفہ وقت کے ارمان پر پورے اُئر کے اور ایک لمبے زمانے تک پوری توجہ کامل اخلاص اور مجر پور دیجیں کے
ساتھ اہل کوفہ کوفہ وقر آن وسنت اور فقہ کی تعلیم و تربیت سے آراستہ کیا، بیابن مسعود کی اخلاص وللہت اور محد شن اور وار ثین دین نظر آنے گے۔ ای سلسلے کا ایک واقعہ یہ بھی فہ کور ہے کہ جب حضرت علی کوفہ ہینچ
میں تو ابن مسعود خراشن کی ساگردوں کا ایک جم غفیران کے استقبال کے لیے شہر سے باہر موجود تھا، علماء اور محد ثین اور ایک کے اس سلسلے کا ایک واقعہ یہ بھی فہ کور ہے کہ جب حضرت علی گوفہ ہینی

## ر ان الهدايم جلدا ي المحالة ال

بڑے مجمع کود کھ کرحفرت علی کی زبان سے باختیار یہ جملہ صادر ہوار حم الله ابن ام عبد قد ملا هذه القریة علمًا الله تعالی ابن مسعود پر رحم فرمائے انھوں نے تو کوفہ کے چہار جانب اسلامی علم اہرادی۔

خود حفرت علی بھی نبی کریم مُنَافِیْنِ کے پروردہ تھے، اور ابتداء ہی سے انھوں نے نور نبوت سے کسب فیض کیا تھا، اس وجہ سے علوم وفنون میں ان کی مہارت بھی مسلّم تھی، چناں چہ ان کے کوفہ پہنچنے کے بعد وہ تمام درخت جنھیں ابن مسعود نے اپنے خون جگر سے سیراب کرکے تناور بنا دیا تھا، حضرت علیٰ کی آمد کے بعد ان میں مزید تازگی اور بالیدگی اور پختگی پیدا ہوگئی اور ان دونوں بزرگوں کی محنت اور برکت کے طفیل کوفہ ہرا عتبار سے علم وضل کا مرکز بن گیا۔

قدرت کا کرشہ دیکھیے کہ جس طرح اس نے اپنے نبی کے لائے ہوئے دین کی پائے داری اور بقاء کے لیے قرآن مقد س جیسی کتاب نازل کر کے خود ہی اس کی حفاظت وصابات کا ذمہ لے لیا، اس طرح نبی کریم کا نیٹی اور ترمیم کے بغیر منج نبوی کے مضابین کو عام اور تام کرایا اور آپ مُن این اسلام کی ایک ایک فوج تیار کرائی جو کی بھی تبدیلی اور ترمیم کے بغیر منج نبوی کے مطابق اس نظام حیات کو لے کر آگر بڑھتی رہی، یباں تک کہ کوفہ میں حضرت علی اور حضرت ابن مسعود ہو گائی کے شاگر درشید حضرت ابن مسعود ہو گائی کی شخصیات پر جب بھرت علقہ نے اسپنہ میں ان کے علوم کو منتقل فرما دیا محضرت علقہ نے اسپنہ میں ان کے علوم کو منتقل فرما دیا محضرت علقہ نے استاد کے تعش قدم پر چلتے ہوئے اُن علوم کو اپنے خون جگر سے بینچا اور ہر طرح سے انہیں زندہ اور پائیدہ اور تارہ دور رکھا، جب حضرت علقہ نے دھارت ابراہیم کو اپنے ماموں کے علوم کو تحفوظ رکھتے ہوئے شار فوائد ونو اور کو اس کے بھا سنج تھے ان کے علوم کو بائی ہوئے اللہ معلوم کو منوظ رکھتے ہوئے بشار فوائد ونو اور کو اس مسلم رحمہ اللہ کے حضرت علم دین حضرت ہما دین حضرت ہما مرحمہ اللہ کے دھے میں آئی، حضرت جماد نے بھی اس سلسلے میں ہرامکانی محنت کی اور اپنے بیش روا کا ہر کے لگائے ہوئے ان در خورت حماد اس مورت مماد دنے بھی رخت سفر بائدہ لیا اور ان علوم کی حفاظت وصیانت کی اور ارامت مجربیہ کے خورت ہما دین مورت ہماد کے بھی کو مرجھانے نہیں دیا اور علوم دینیہ برکسی بھی طرح کی کوئی آئی ہمیں آئے در کہا ہم او منبلہ کوفہ نے حضرت تماد کی جگی ہراما ابو منبلہ علیں ہمالارکارواں ، امام الائم حضرت امام الو بو میند کے کہا ہما سالارکارواں ، امام الائم حضرت امام الوری کے دورت ہماد کیا ہما ہو سے کہا ہما سے علیہ الرحمہ کو فقہ کا مندشیں بنا دیا ، اس موقع پر کہنے والے نے کہا ہما علیہ الرحمہ کو فقہ کا مندشیں بنا دیا ، اس موقع پر کہنے والے نے کہا ہے علیہ الرحمہ کو فقہ کا مندشیں بنا دیا ، اس موقع پر کہنے والے نے کہا ہے علیہ علیہ الرحمہ کو فقہ کا مندشیں بنا دیا ، اس موقع پر کہنے والے نے کہا ہے علیہ علیہ الرحمہ کو فقہ کا مندشیں بنا دیا ، اس موقع پر کہنے والے نے کہا ہے

الفِقُهُ زَرْعُ ابن مسعودٍ، وعلقمة سقاه حصادُهُ إبراهيمُ حمّاد دوّاسُ نُعْمَانُ طاحِنهُ، يَعقوبُ عاجنه مُحمّدٌ خابزٌ، والآكِلُ النّاسُ

یعنی حضرت ابن مسعود و خاتی نے علم فقہ کی کھیتی کی ،حضرت علقمہ نے اس کھیتی کوسیراب کیا ،حضرت ابراہیم نے اس کی کٹائی کی ،حضرت حماد نے اس کو بھوسے وغیرہ سے صاف کیا ،امام ابوحنیفہ نے اس کا آٹا پیپیا ،امام ابویوسٹ نے اس آئے کو گوندھا ،امام محمد نے اس کی روثی بنائی اور ابتمام لوگ اسے کھا رہے ہیں۔

یدایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ علم فقہ کو مرتب اور مدوّن کرنے میں جو قابل قدر خدمات علاء احناف نے دیں ہیں وہ کسی

## و ان البيدايي جلدا على المسلم ٢٦ على المسلم الماية جلدا المسلم ال

اور مسلک ومشرب کی جانب ہے دیکھنے کوئہیں ملیں ، پھر چوں کہ علاء احناف میں بھی مختلف رنگ وروپ کے فقہاء نے جنم لیا ، اور ذکاوت وذبانت کے الگ الگ معیار پر اشنباط واشخر اج کاعمل سامنے آیا ، اس لیے تیر ہویں صدی ججری کے مشہور حنفی عالم علامہ محمد اُمین این عمر بن عبدالعزیز عابدین الدمشقی المعروف بالشامی رحمہ اللہ نے فقہائے کرام کے کل سات طبقے متعین فرمائے میں۔

- پہلا طبقہ: مجتدین فی الشرع کا ہے، یعنی ان بالغ نظر مجتبدین کا طبقہ ہے جوشریعت کے اسرار ورموز ہے اس درجہ باخبر تھے کہ اٹھیں شرعی مسائل میں اجتباد کا درجہ حاصل تھا، ان میں سرفبرست امام ابوصنیفہ، امام شافعی، امام مالک، امام احمد ابن صنبل، سفیان توری اور احمد بن عیسنہ وغیرہ تھے،
- و بدہ و چندہ علاء جوحضرت امام ابوصنیفہ اور دیگر مجتمدین فی المذہب کا طبقہ ہے، لیعنی امت کے وہ چیدہ و چندہ علاء جوحضرت امام ابوصنیفہ اور دیگر مجتمدین فی الشرع کے متعین کردہ اصول وقواعد کی روشن میں احکام کا استنباط کرتے ہیں، مثلاً امام ابولیوسف، امام محمد، اور حضرت امام ابوصنیفہ کے دیگر شاگرد، ہر چند کہ بیط بھے کچھا حکام فروع میں امام صاحب کے مخالف ہے، لیکن قواعد اُصول میں حضرت امام اعظم بریشید و نیے دیگر شاگرد، ہر چند کہ بیط بھے کچھا حکام فروع میں امام صاحب کے مخالف ہے، لیکن قواعد اُصول میں حضرت امام اعظم بریشید و نیے دی کا بیر دکار ہے۔
- تیسرا طبقه: مجتبدین فی المسائل کا ہے، جیسے امام خصاف، امام طحادیؒ، تمس الائمہ حلوانی ، تمس الائمہ سرحس ، فخر الاسلام بزدویؒ اور امام ابوالحسن کرخی وغیرہ ، ان حضرات کا کام یہ ہے کہ جن مسائل میں مجتبدین فی الشرع وغیرہ سے کوئی صراحت نہیں ملتی ہے، ان مسائل میں حضرت امام اعظم رایشھیڈ وغیرہ کے متعین کردہ اُصول کے مطابق مسائل کا استباط واستخراج کرتے ہیں، اوریہ لوگ نہ تو اصول میں طبقہ اولی والوں کی مخالفت کر سکتے ہیں اوریہ ہی فروع میں ۔
- چوتھا طبقہ مقلدا صحاب تخریج کا طبقہ ہے، جیسے امام رازی وغیرہ، یہ لوگ اجتہاد پر قادر نہیں ہیں، کیکن امام اعظم طبیعید وغیرہ کی جانب سے متعین کر دہ اصول وقواعد کو اس درجہ مضبوطی ہے محفوظ کیے ہوئے ہیں جن کی روشنی میں ہر مجمل قول ک تفصیل اور ہرمبہم مسئلے کی وضاحت کرنے پر قادر ہیں۔
- پانچواں طبقہ: مقلدین میں سے اصحاب تخریج کا طقہ ہے، جیسے امام ابوالحن قدوری ماحب ہدایہ وغیرہ، ان حضرات کا کام میہ ہے کہ بیابعض روایات کو بعض روایاتوں پر ترجیح ویتے ہیں، اس لیے ہدایہ وغیرہ میں هذا اولی، هذا اصح دوایة، اور هذا ارفق للناس جیسے اشارے جگہ جگہ نظر آتے ہیں۔
- چھٹا طبقہ: مقلدین میں ہے ان لوگوں کا طبقہ ہے، جواقو کی، قوی، ضعیف، ظاہر مذہب، اور نادر روایتوں کے درمیان فرق کرنے پر قدرت رکھتے ہیں، جیسے متاخرین میں سے متون معتبرہ کے مصنفین، جن میں صاحب کنز، صاحب مخار، صاحب وقاید، اور صاحب مجمع کے نام سرفہرست ہیں۔ ان حضرات کی خصوصیت سے ہے کہ یہ متروک اقوال اورضعیف روایتوں کوفق نہیں کرتے۔
- ا ساتواں طبقہ: مقلدین میں ہے ان لوگوں کا طبقہ ہے، جواقو کی، قومی، اورضعیف وغیرہ کے مابین فرق کرنے پر قادرنہیں بوتے، بلکہ بیلوگ تو اچھے اور برے میں بھی امتیاز نہیں کر سکتے، نیتجناً ہررطب ویابس کوجمع کر لیتے ہیں۔

## فقہ خفی کی تدوین

امام اعظم علیہ الرحمہ کے زمانے سے قبل حضرات صحابہ کے یہاں علم حدیث کی طرح فقہی مسائل کے اسخرائ واسنباط اور ان میں اجتہاد کو بھی اہمیت حاصل تھی ، اور اجتہاد و فقہ کے بہت سے مسائل اور ادکام مدوّن بھی ہو چکے تھے، مگر یہ کوئی با قاعدہ اور منظم تدوین نہتی اور نہ ہی اسے مستقل فن کی حیثیت حاصل تھی ، چناں چہ دورِ صحابہ کے بعد سب سے پہلے حضرت امام اعظم ہوئے تھے ، ملا معظم تر تیات کو اُصولوں کے ساتھ تر تیب و سے کر ایک فن بنا دیا علیہ الرحمہ کے دل میں یہ داعیہ پیدا ہوا کہ احکام و مسائل کے پھیلے ہوئے جزئیات کو اُصولوں کے ساتھ تر تیب و سے کر ایک فن بنا دیا جائے اور قیامت تک آنے والی نسلوں کے لیے ایک ایسا دستورالعمل مرتب کر دیا جائے جس میں تمام چیز وں کی رعایت ہو اور اسلامی قانون کی ممل تدوین اور اسلامی اصولوں کی تعیین بھی ہو۔

لیکن ظاہر ہے کہ یہ کوئی معمولی کامنہیں تھا، کیوں کہ اسلامی قانون کی تدوین اور دستوری حیثیت میں اس کی ترتیب جس قدر صروری اور اہمیت کی حامل تھی، اس قدر رنہایت بیدار مغزی اور حاضر باثی نیز حددرجہ حزم واحتیاط کی متقاضی بھی تھی، جس میں ہزاروں شبہات وصلات اور لغزشوں نیز وسوسوں کا احمال تھا، چناں چہ حضرت امام ابوحنیفہ نے اسلام کے شورائی نظام کے تحت شریعت اسلامی کو باضابطہ قانون کے قالب میں ڈھالنے کے لیے وضع قوانین کے لیے ایک دستوری کمیٹی قائم کی اور علم ومعرفت کی سرزمین' کوفہ' کوکام کرنے کے لیے مرکزی جگہ منتخب کیا۔

امام اعظم علیہ الرحمہ نے اس مجلس شوری میں جن ممبران کوشامل کیا ان کی مجموعی تعداد چالیس بتائی جاتی ہے، اور ان میں سے ہرایک فقہی مسائل کے استنباط واجتہاد میں درجۂ اجتہاد کو پہنچا ہوا تھا۔

اس کمیٹی کے سرفہرست افراد میں سے امام ابو یوسف، امام محمد، قاسم ابن معبن، یا و دطائی، یجی بن ابی زائدہ، عبداللہ بن مبارک، اور حفض بن غیاث وغیرہ ممتاز اور نمایاں تھے، اور نور علی نور بیتھا کہ ان سب کو حضرت امام اعظم چیشید کی سرکردگی اور سرپرتی حاصل تھی، چناں چہ اللہ سے واجے تک کم وبیش تمیں سال تک تدوین فقہ کا بیمہتم باشان کام پوری محنت وجان نشانی کے ساتھ جاری رہا، جس کی نظیر اسلام تو اسلام غیر اسلامی تاریخوں میں بھی بمشکل ہی مل سکے گی۔

## تدوين كاطريقة كار

تمام ائمہ کے فقہی ذخیروں میں صرف فقہ خفی کو بیا متیاز حاصل ہے کہ وہ کسی شخصی رائے پر بنی نہیں ہے، بل کہ چالیس مل کی جماعت کا متفقہ فیصلہ ہے۔موفق مکی کے بیان کے مطابق امام ابو حنیفہ گا مسلک شورائی مسلک ہے۔اسدا بن عمرو کا بیان ہے مطابق ابو حنیفہ گی خدمت میں پہلے ایک مسئلے کی مختلف صور تیں اور اس کے مختلف جوابات پیش کیے جاتے، پھر جو سب سے ریا ، پخقبتی جواب ہوتا آپ ارشاد فرماتے، اس طرح ایک مسئلہ تین تین دن تک زیر بحث رہتا ، تب جاکر اس پر مہر نسد ای گئی تھی ، امام صاحب

نے اپنے تلافدہ اور دستوری کمیٹی کے علاء کو اپنے مسائل اور اپنی رائے تسلیم کرنے پر بھی مجبور نہیں کیا، بل کہ ہرممبر کو اظہار رائے ک پوری آزادی حاصل تھی۔ اور ہر ایک کو بیان کردہ صورت اور شکل کے متعلق جرح وقدح کا پورا پورا اختیار تھا، جس کا اندازہ امام جرجانی کے اس قول سے ہوتا ہے کہ میں امام ابو صنیفہ کی فقہی مجلس میں حاضر تھا، ایک نوجوان جو اس حلقے میں بیٹھا ہوا تھا، اس نے امام صاحب کو کی امام صاحب کو مخاطب کر کے امام صاحب کو کی سوال کیا، امام صاحب کو مخاطب کر کے احطات (آپ نے ملطی کی) کہنے جارہا تھا، جرجانی " کہتے ہیں کہ میں اس نوجوان کی طرز گفتگو کو دکھے کر جران رہ گیا، میں نے شرکا کے مجلس سے خطاب کرتے ہوئے کہا بڑے تبجب کی بات ہے کہتم لوگ اپنے شنخ کا احترام نہیں کرتے، اتنا سننا تھا کہ امام ابوصنیفہ بول پڑے دعھم فانی قد دعو تھم ذلك من نفسی آئیس کچھ نہ کہو، کیوں کہ میں نے ازخود آخیس اس طرز کلام کا عادی بنا دیا ہے۔

مجھی بھی ایبا ہوتا کہ ایک ایک مسئلے پرمہینوں بحث چلتی رہتی، امام صاحب خاموثی کے ساتھ ممبران کی تقاریر، ان کے دلائل اور پیش کردہ مسائل سے متعلق ان کی وجوہ ترجیحات کو ساعت فرماتے اور گاہے بگاہے بیآیت پڑھتے فبشو عبادی الّذین یستمعون القول ویتبعون أحسنهُ آپ میرےان بندوں کو بشارت دے دیجے جو بات سنتے ہیں اور قول حسن کا اتباع کرتے ہیں۔ ہیں۔

الغرض امام اعظم علیہ الرحمہ کی بیر عنت رنگ لائی اور تمیں سال کی طویل مدت میں قانون اسلامی کی تدوین عمل میں آئی، جس کی مدوّنہ کتابیں کتب فقہ أبی حنیفة کے نام ہے مشہور ہوئیں، اس مجموع میں تراسی ہزار (۲۰۰۰) وفعات تھے، اور روز وشب بید کام ہوتا رہا، حتیٰ کہ جب امام اعظم کو کوفہ ہے بغداد کی جیل میں منتقل کیا گیا تب بھی تدوین فقہ کا سلسلہ جاری تھا، اور تمیں سال کی محمد وشقت اور حک واضافے کے بعد اس دستوری خانے میں مسائل کی مجموعی تعداد بچاس لا کھ تک پہنچ گئی۔ جو رہتی دنیا تک کے لیے نمونہ عمل اور مشعل راہ بن گیا۔ اور آج پوری دنیا اُنھی فقہائے کرام کے لگائے ہوئے اسلامی پودوں سے پھل اور پوری کا استفادہ کر رہی ہے اور آخی مسائل و دفعات کی روثنی میں اپنی زندگی کا سفر طے کر رہی ہے۔ اللہ پاک ان محسنین کو پوری امت کی طرف سے جزائے خیر عطا فرمائے، ان کی قبروں کو نور سے منو رفرمائے، اور ہمیں ان کی تعمیر کردہ شریعت و حقیقت اور مدایت کی شاہ راہ پر چلنے کی توفیل نفیب فرمائے، آئین۔ (ماخوذ از دفاع ابوضیفہ اور میں اور میں کے سائل کی توفیل نفیب فرمائے، آئین۔ (ماخوذ از دفاع ابوضیفہ )

## فقہائے کرام کے نظریاتی اختلافات کے اسباب

نی کریم من الله المحمان "إن العلماء ورثة الأنبیاء" کی روشی میں علائے کرام روئے زمین میں حضرات انبیائے کرام کے نائب اور وارث ہیں، اور بلیغ دین کا جوفر یضہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام انجام دیتے رہے ہیں الحمد للداُمت محمد یہ کے علاء نے بھی حسب مقدوراس فریضے کو انجام دینے کی پوری کوشش کی ہے اور بڑی حد تک وہ اس میں کامیاب بھی ہوئے ہیں، اس لیے یہ بات تو بالکل نا قابل التفات ہے کہ حضرات علاء اور فقہاء کے آپسی اختلافات کسی حسد، تعصب یا تعمد کی وجہ سے ہیں، بل کہ تمام فقہاء کرام قیاس اور اجتہاد سے پیشتر کتاب وسنت ہی کومرجع اور ما خذ قرار دیتے ہیں، اور جس مسلم میں بھی ان کی رائے بل کہ تمام فقہاء کرام قیاس اور اجتہاد سے پیشتر کتاب وسنت ہی کومرجع اور ما خذ قرار دیتے ہیں، اور جس مسلم میں بھی ان کی رائے

# ر ان البدابير جلدال بير المسلام ٢٩ بي المسلام تدوين فقد اورشهور فقهاء كاتعارف ب

کتاب وسنت کے معارض ہوتی ہے فوراً وہ اس رائے سے رجوع کرتے ہیں ، اور کتاب وسنت میں بیان کر دہ تھم کے مطابق فیصلے کا نفاذ کرتے ہیں۔

اس سلسلے میں حضرت امام ابوضیفه کا ارشاد گرامی بیہ ہے که "إذا قلت قولا یخالف کتاب الله تعالی و خبر الرسول صلی الله علیه وسلم فاتر کو اقولی" لین جب میری کوئی بات کتاب وسنت کے نالف ہو، تو میری بات پر کوئی توجہ مت دو اور اسے ترک کردو۔

امام مالک ٌفرماتے ہیں إنما إنا پیشر أخطىء وأصیب ، فانظروا في رأیي فکل ما وافق الکتاب والسنة فخذوه ، و کل مالم یوافق الکتاب والسنة فاتر کوه \_ لین میں ایک انسان ہی تو ہوں، مجھ سے بھی غلطی اور در تگی کا امکان ہے، لبذا میری رائے کو بغور جانچ لیا کرو، اگر کتاب وسنت کے موافق ہوتو اس پڑمل کرو، اور اگر ان کے مخالف ہوتو اسے ترک کردو۔

امام شافعی برایشید فرماتے ہیں "کل مسألة صح فیها الخبر عن رسول الله صلی الله علیه وسلم عند أهل النقل بخلاف ما قلت ، فأنا راجع عنها فی حیاتی وبعد مماتی" یعنی ہروہ مسئلہ جس میں ناقلین کے وہاں نبی کریم مُنَافِیْنِمُ سے کوئی صحیح خبر میرے بتائے ہوئے مسئلے ضاوری ہو، تو میں اپنی زندگی میں بھی اپنے بتائے ہوئے مسئلے سے رجوع کرتا ہوں اور اپنے مرئے کے بعد بھی۔

امام احمد بن خبل فرماتے ہیں "لا تقلد دینك أحدًا من هؤلاء، ما جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه فخذ به، ثم التابعي بعد الرجل فيه مخير" يعنى اپنورين كے سلسلے ميں لوگوں ميں ہے كى كى تقليد نه كرو، جو چز آپ الله عليا الرجال ميں اختيار ہے۔ آپ الله على ال

حضرات ائمہ کے ان بیانات سے یہ بات نکھر کرسامنے آجاتی ہے کہ ان کے آلیسی اختلافات کا منشاء حسد یا تعصب وعناد نہیں ہے، بل کہ اس اختلاف کا ثمرہ یہ ہے کہ جب حضرات ائمہ میں سے کسی کے قول کے خلاف کوئی صحیح حدیث آجاتی ہے، تو اس کے لیے اس حدیث کے ترک کا ایک عذر ہوتا ہے اور بقول علامہ شامی یہ عذر تین طرح سے پیش آتا ہے۔

- (۱) اُس امام کو بیاعتقاد نہیں ہوتا کہ بیرحدیث آپ مُنْ لَیْنِا کے منقول ہے۔
  - (۲) یا اسے بیاعقاد نہیں ہوتا کہ بیرحدیث ای مسکے سے متعلق ہے۔
    - ( m ) یاوہ یہ بھتا ہے کہ حدیث میں بیان کردہ حکم منسوخ ہے۔

## بھران نتیوں اعذار کے متفرق اسباب ہیں

(۱) پہلاسب یہ ہے کہ ہوسکتا ہے یہ حدیث اس امام تک نہ پنجی ہواور ظاہر ہے جس شخص تک حدیث نہ پنجی ہو، وہ موجب حدیث نہ پنجی ہو، وہ موجب حدیث نے پنجی ہو، وہ موجب حدیث کے جاننے کا مکلّف بھی نہیں ہوگا، اور حدیث نہ پنجنے کی وجہ ہے اس امام نے کسی مسئلے میں ظاہر آیت کے مطابق فیصلہ کیا ہوگا، یا تعلمہ کیا ہوگا، یا قیاس یا استصحاب حال کوسا منے رکھ کر فیصلہ کیا ہوگا، چناں چہاس کا فیصلہ بھی تو اس حدیث کے موافق ہوگا اور بھی مخالف ہوگا۔

حضرات ساف کے اتوال میں عموماً اختاا ف کا بھی سبب ہے، کیوں کہ نجی کریم مُنَافِیْا کی جملہ احادیث کا احاطہ اُمت میں سے سے اُن کک جمنی کے لیے نامکن ہے، حق کہ صحابہ کرام رضوان الله عین جضوں نے نبی کریم مُنَافِیْا کے شب وروز کا مشاہدہ کیا ہے اُن تک بھی بہت ی احادیث نبویہ نہیں پہنچ کی تھیں، خود فاروق اعظم خوالتی کے متعلق مروی ہے کہ اُنھیں اجازت طلب کرنے کے حوالے سے آ پ سی این اُنہیں پہنچا تھا، یہاں تک کہ حضرت ابوموی اشعری رضی الله تعالی عنہ نے اُنھیں اس فرنان کی اصلی الله اصلی الله عنہ نوری اور مسلم میں حضرت ابومعید خدری سے بیحدیث منقول ہے ''عن اُبی سعید المحدری رضی الله عنہ قال کنت فی مجلس من محالس الانصار، إذ جاء اُبو موسی کانه مذعور، فقال استاذنت علی عمر ثلاثاً فلم یؤ ذن لی فرجعت، وقال رسول الله صلی الله فلم یؤ ذن لی فرجعت، وقال رسول الله صلی الله علیه و سلم 'اِذا استأذن اُحد کم ثلاثا فلم یؤ ذن له فلیر جع' فقال والله لتقیمیں علیه بینة ، اُمنکم اُحد سمعه من النبی صلی الله علیه و سلم و الله علیه و سلم قال ذلك''

یعنی حضرت ابوسعید خدری رضی القد تعالی عنه فرماتے ہیں کہ میں انسار کی مجلسوں میں سے ایک مجلس میں بیضا ہوا تھا،
اچا تک ابوموی اشعری آئے اور ایسا محسوس ہور ہا تھا کہ وہ گھبرائے ہوئے ہیں، چناں چہ وہ کہنے لگے کہ میں حضرت عمر کے پاس گیا
اور میں نے تین مرتبہ اجازت طلب کی ایکن مجھے کوئی جواب نہیں ملا، اس لیے میں واپس آگیا، حضرت ابوسعید خدری نے بوچھا؟ تہہیں
اور میں نے تین مرتبہ اجازت طلب کی اور مجھے کوئی جواب نہیں ملا، اس لیے میں واپس
آگیا۔ کیوں کہ آپ تی تین مرتبہ اجازت طلب کی اور مجھے کوئی جواب نہیں ملا، اس لیے میں واپس
آگیا۔ کیوں کہ آپ تی تین کی ارشاد گرامی ہے کہ اگر تم میں سے کوئی شخص تین مرتبہ اجازت طلب کرے اور اسے جواب نہ دیا جائے تو
ان ایس کے دین کہ آپ تی تین کے کہا کہ بھائی تم نے تو حضرت عمر کے خلاف بینہ پیش کردیا، چناں چہ حضرت ابوموی نے کہا کہ بھائی تم نے تو حضرت عمر کے خلاف بینہ پیش کردیا، چناں چہ حضرت ابوموی نے کہا کہ بھائی تم نے تو حضرت عمر کے خلاف بینہ پیش کردیا، چناں کی تصدیق وتا ئید فرمائی۔

ای طرح کا ایک واقعہ حضرت علی اور حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہما کے ساتھ بھی پیش آیا، ان حضرات نے یہ فتو کی صادر کیا کہ متوفی عنها رو جھااگر حاملہ ہے تو وہ وضع حمل اور عدت وفات میں سے أبعد الاجلین سے عدت گذار ہے گی، اور انھیں اس سلسلے میں نبی کریم منافی کی سنت نہیں پہنچی تھی، کیوں کہ آپ شافی کی حضرت سبیعہ اسلمیہ مزافی کی سنت نہیں پہنچی تھی، کیوں کہ آپ شافی کے حضرت سبیعہ اسلمیہ مزافی کی سنت نہیں کہنچی تھی، کیوں کہ آپ شافی کے حضرت سبیعہ اسلمیہ مزافی کی گوئی دیا تھا کہ ان کی عدت وضع حمل ہے۔

یہ اور اس طرح کی بہت ساری مثالیں ہیں، جن میں خود حضرات صحابہ تک نبی کریم منگالی بی اور اس طرح کی بہت ساری مثالیں ہیں، جن میں خود حضرات صحابہ کے بعد تواس اختلاف نے اپنا دائر ہ کاروسیع کردیا، کیوں کہ حضرات سحابہ پوری امت میں سب سے زیادہ باخبر اور سمجھ دار سے، ان کا تقو کی بھی اعلی درجے کا تھا، اور ان کی فضیلت بھی انتہائی برتے تھی، البندا جب سحابہ کرام جی تینی سے بعض احادیث نبویہ خفی رہ گئیں تو ان کے بعد والوں پر تو اور بھی زیادہ خفاء ہوگا، اس لیے اگر کوئی شخص سے بھتا ہے کہ ہر حدیث صحیح ہے اور ساری حدیث سے حضرات ائمہ تک پہنچ چکی ہیں، یا کسی ایک امام نے تمام احادیثوں کا اعاطہ کرایا ہے تو وہ بہت بڑی خلطی اور نادانی پر ہے۔

## و ان البدايه جلد ال من السيالية المالية جلد المالية ال

(۲) اختلاف ائمہ کا دوسرا سب یہ ہے کہ کسی حدیث کے دوطرق ہوتے ہیں، جن میں سے پہلا سی سے اور دوسرا غلط ہوتا ہے، چناں چہ کچھائمہ کو یہ حدیث غلط طریقے ہے پہنچتی ہے اور ان کے لیے ان پڑ ممل کرنا دشوار ہوتا ہے، جب کہ یہی حدیث دوسرے ائمہ تک صبح سند ہے پہنچتی ہے، اور وہ اس پڑ ممل بھی کرتے ہیں۔

(۳) تیسرا سبب بیہ ہے کہ حدیث کی تو ایک ہی سند ہوتی ہے،لیکن حضرات ائمہ میں سے بعض لوگ اسے سیجے ہیں، کیوں کہ ان کے نزدیک حدیث کے متن یا سند میں کوئی خرائی نہیں ہوتی، جب کہ دوسرے بعض ائمہ متن یا سند کی خرافی کے باعث اس حدیث کو سیجے نہیں سیجھتے۔

(٣) چوتھا سبب یہ ہے کہ کوئی حدیث ایک امام کے پاس پہنچی ہے اور اسے اس کی صحت کا یقین بھی ہوتا ہے، لیکن اس کے ذہن ہے وہ حدیث نکل جاتی ہے اور وہ امام اس حدیث کے خلاف فیصلہ کر بیٹھتا ہے، نسیان کی یہ بیاری بھی حضرات ساف اور خلف میں بکٹرت پائی جاتی تھی، چنال چہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کا واقعہ ہے کہ ایک شخص اُن کی خدمت میں آیا اور اس نے عرض کیا إنّی اُجنبت فلم اُصب الماء یعنی میں جنبی ہوں اور مجھے پائی نبیں مل رہا ہے، اس پر حضرت عمار ابن یاسرنے حضرت فاروق اعظم سے عض کیا اُما تذکر اُنا کنا فی سفو اُنا وانت فلم تُصل، واُما اُنا فتمعکت فصلیت، فذکرت للنبی صلی الله علیه وسلم صلی الله علیه وسلم وجهه و کفیه .

یعنی اے فاروق کی کیا آپ کو یا دنہیں ہے کہ جب ہم اور آپ ایک سفر میں سے اور ہم دونوں کے دونوں جنبی سے ہم ہمیں پائی نہیں برا تھا، تو آپ نے نماز نہیں پڑھی تھی، اور میں نے اپنے آپ کو زمین میں اوٹ بوٹ کر کے نماز پڑھ لی تھی، اور بعد میں نبی کریم سی تی آپ کو زمین میں اوٹ بوٹ کر نے نماز پڑھ لی تھی، اور بعد میں نبی تھی اور کے بدن کو زمین میں اوٹ بوٹ کرنے کی ضرورت نہیں تھی، اور اگرتم اپنے دونوں ہاتھوں کو زمین پر مار کراہے چہرے اور دونوں ہاتھوں پر بوچھ لیتے تو یہ کافی تھا ( یعنی تیم کر لیتے )۔ مسلم شریف کی روایت میں ہے کہ حضرت عمر نے فرمایا اتق الله یا عماد اے ممار اللہ سے ڈرو، اس پر حضرت ممار نے کہا ان شئت لم أحدث به اگر آپ چا بیں تو میں اسے بیان نہ کروں، اس پر حضرت عمر نے فرمایا نو لیك ما تو لیت تم جس کی ذمہ داری سونپ رہے ہیں۔

دیکھیے نسیان کی اس سے بڑی دلیل اور کیا ہوسکتی ہے، کہ فاروق اعظم جیسے جلیل القدر صحابی کواپنے ساتھ پیش آمدہ واقعہ بھی یادنہیں رہا۔

(۵) پانچواں سبب میہ ہے کہ حدیث کے سلسلے میں بعض ائمہ کی طرف سے ایسی شرائطا کا التزام جس میں دوسرے ائمہ ان کے خالف ہوں، مثلاً بعض ائمہ نے حدیث رسول کو کتاب وسنت پر پیش کرکے ان میں مواز نے کی شرط لگائی، بعض لوگوں نے میہ شرط لگائی کہ اگر سے نوائد محدث قوائد اصول کی خلاف ورزی کرے تو اس کے لیے فقیہ ہونا شرط ہے۔ بعض لوگوں نے بیشرط لگائی کہ اگر عموم بلوی سے متعلق کوئی مسئلہ ہوتو اس میں حدیث کا مشہور ومعروف ہونا شرط ہے۔

(١) چھٹا سبب سے سے کوکسی اہام کو حدیث کی دلالت کا پتانہیں ہوتا، چناں چہ کبھی وہ تو حدیث میں بیان کردہ الفاظ کو

غریب ہجھتا ہے اور بھی حدیث میں بیان کردہ الفاظ کے عرف اور معانی کو نبی کریم مُنگاتِیَّا کے مراد لیے ہوئے عرف اور معانی سے الگ سجھتا ہے، اور وہ امام حدیث کے الفاظ کواپنے سمجھے ہوئے مفہوم ومعنی پرمحمول کرتا ہے، بھی تو ابیا ہوتا ہے کہ ایک لفظ مشترک ہوتا ہے، یا مجمل ہوتا ہے، یا مجمل ہوتا ہے، یا مجمل ہوتا ہے، اور وہ امام جسے احجھا سمجھتا ہے اُسی پرمحمول کر دیتا ہے، اگر چہاس لفظ کی مراد کچھاور ہوتی ہے۔

مجسی جمی ایا ہوتا ہے کہ نص کی دلالت مخفی ہوتی ہے، کیوں کہ بیان کردہ اقوال کی دلالتوں کی جہتیں بڑی وسیع ہوتی ہیں، اس لیے ان کے بیجھنے میں لوگ اختلاف کر بیٹھتے ہیں، چناں چہ بھی اییا ہوتا ہے کہ انسان دلالت نص سے عام معنی مراد لیتا ہے، کیکن حقیقت میں اس سے خاص مفہوم مراد ہوتا ہے، اور بھی کوئی شخص اس سے خاص معنی مراد لیتا ہے، حالاں کہ اس کا مفہوم عموم کا متقاضی ہوتا ہے۔

(2) ساتواں سبب دلالت النص کی جہت کو پہچانتا ہے، مثلاً ایک شخص دلالت النص کی جہت کوتو پہچانتا ہے، لیکن وہ اُسے صحیح نہیں سمجھتا، کیوں کہ اس کے اپنے متعین کر دہ کچھا اُصول ہوتے ہیں جو دلالت النص سے ہم آ ہنگ نہیں ہوتے ، خواہ نفس الامر میں وہ اصول صحیح ہوں یا غلط ہوں، مثلاً ایک شخص بیس جمتا ہے کہ عام مخصوص منہ البعض جمت نہیں ہے، یا مفہوم مخالف جمت نہیں ہے، یا کہ وہ سے مالی امروجوب کا مقتضی نہیں ہے، یا وہ سے مالی امروجوب کا مقتضی نہیں ہے، یا وہ سے مالی امروجوب کا مقتضی نہیں ہے، یا وہ سے مالی امروجوب کا مقتضی نہیں ہوتا وغیرہ وغیرہ ۔ لہذا ان چیزوں کے پیش نظر بہت سی جگہوں پر جہاں عموم مرادلیا جاتا ہے، اس شخص عموم کا قائل نہیں ہوتا ۔

(۸) آٹھواں سبب یہ ہے کہ کوئی شخص الالت النص کے معارض ایک دوسری چیز کو پیش کرکے یہ خیال کرتا ہے کہ یہاں دلالت النص سے مجمعا جانے والامفہوم مرادنہیں ہے، جیسے عام کا خاص کا ذریعے معارضہ کرنا، یا مطلق کا مقید سے معارضہ کرنا، یا امر مطلق کا اس چیز سے معارضہ کرنا جس سے وجوب کی نفی ہوتی ہووغیرہ وغیرہ۔

(۹) نواں سبب اس بات کا اعتقاد ہے کہ کوئی حدیث کی الیم چیز سے معارض ہے جو حدیث کے ضعیف ہونے یا اس کے منسوخ ہونے ، یا اس بیں تاویل کیے جانے کی غمازی کرتی ہے، مثلاً ایک حدیث کے معارض کوئی آیت ہے یا کوئی دوسری حدیث سے، یا اجماع وغیرہ ہے۔ اور اس کی دوسمیں ہیں

[1] وہ خض یہ بہتا ہے کہ معارض فی الجملہ رائج ہے ، لہذا آیت یا حدیث یا اجماع میں سے لاعلی العیین کسی ایک کو متعین کردیتا ہے۔

[۲] اور کبھی تو ان متیوں میں ہے کسی ایک کو متعین کرتا ہے، چاہے وہ معارض کو ناسخ سمجھے یا مؤول سمجھے لیکن کبھی کبھی وہ ناسخ اور منسوخ میں غلطی کر جاتا ہے، چناں چہ متأخر النن بعد والی روایت کو پہلے سمجھے بیٹھتا ہے، اور متقدم کو متأخر کر دیتا ہے، اس طرح تاویل کرنے میں بھی اس سے غلطی ہوتی ہے، اور وہ حدیث پاک کوالی چیز پرمحمول کرتا ہے، حدیث کا ظاہر لفظ جس کا احتمال نہیں رکھتا۔

(۱۰) دسوال سبب یہ ہے کہ بھی کوئی شخص کسی حدیث کوالی چیز سے ضعیف یا منسوخ قرار دیتا ہے یا ایسے طریقے سے اس میں تاویل کرتا ہے جو درحقیقت معارض نہیں ہوتی ، جیسے بہت سے کوفیوں نے ظاہر قرآن سے حدیث صحیح کا معارضہ کیا، اور میسمجھ

## ر ان الهدابير جلدال بير المستخدي المستخدي المستخدي المستخدي المستعدد المستع

بیٹے کہ قرآن کا ظاہری مفہوم خواہ وہ عام ہویا خاص، ہر حال میں نص حدیث پر مقدم ہوتا ہے، حالاں کہ فی الواقع ایسانہیں ہے۔

(۱۱) گیار ہواں سبب یہ ہے کہ بھی کسی امام کوکوئی حدیث پہنچتی ہے، لیکن وہ منسوخ ہوتی ہے اور اس امام کو ناشخ کاعلم نہیں ہوتا، چناں چہ حدیث سجح ہوتی ہے، اس کامفہوم بھی متعین ہوتا ہے، لیکن منسوخ ہونے کی وجہ سے وہ نا قابل استدلال ہوتی ہے، اور یہ امام ناشخ کو جاننے کی وجہ سے اس حدیث سے استدلال کر میٹھتا ہے، جب کہ ناشخ کو جاننے والے دوسرے اسکہ اس حدیث سے استدلال کر میٹھتا ہے، جب کہ ناشخ کو جاننے والے دوسرے اسکہ اس حدیث سے استدلال کر میٹھتا ہے، جب کہ ناشخ کو جاننے والے دوسرے اسکہ اس حدیث سے استدلال نہیں کرتے، اور اس طرح ان کے مابین اختلاف کی جب جنم کے لیتی ہے۔

مثلاً اسلام کے ابتدائی زمانے میں رکوع کرتے وقت مصلی کے لیے تھم بیتھا کہ وہ اپنے دونوں ہاتھوں کو گھٹنوں کے درمیان رکھے، لیکن بعد میں سی تھم منسوخ کر دیا گیا اور مصلی کو اس بات کا تھم دیا گیا کہ وہ رکوع میں اپنے ہاتھوں کو اپنے گھٹنوں پر رکھے۔

یہ وہ اسباب وعوامل ہیں جن کی وجہ سے نظریاتی اختلافات رونما ہوئے ہیں، اس لیے ہدایہ کے معلمین و متعلمین سے یہ درخواست ہے کہ وہ ان اسباب کا بغور مطالعہ کریں، تا کہ حضرات ائمہ کے مابین پیش آمدہ اختلافات کی حقیقت ان کی نگاہوں کے سامنے آجائے اور وہ اسے کسی بھی طرح کے تعصب یا عنادیا حسد پر محمول نہ کریں۔

يمام تفسيلات ردالحتارعلى الدرالمخاركمقدے سے ماخوذ ميں \_ (جلدا: ازسفى ٢١٥ تا ٢٢٠)

# حضرت امام اعظم والشيئة سے اختلاف روایات کی وجوہات

علامه شامی علیه الرحمه نے رسم المفتی میں امام ابو بکر البلغی کے حوالے سے حضرت الامام علیه الرحمه سے اختلاف روایات کی متعدد وجوہ بیان فرمائی ہیں:

(۱) پہلی وجہ یہ ہے کہ سننے والے سے ساعت میں غلطی ہو، مثلاً جب امام صاحب سے کی مسئلے کے متعلق دریافت کیا گیا اور آپ نے حرف نفی کے ذریعے لایجوز کہ کر جواب دیا، لیکن سننے والاضیح طریقے سے اسے ندین سکا اور وہ لایجوز کے بجائے یہ بھوز سمجھ بیشا، اور اس کو بعد میں نقل کردیا۔

(۲) جمی اییا ہوتا ہے کہ حضرت الا مام نے اپنے کسی قول سے رجوع فرما لیا ہواور جولوگ مستقل آپ کے پاس آنے جانے والے ہوں انھیں اس رجوع کاعلم ہو، چناں چہوہ لوگ تو قول مرجوع کو بیان کریں لیکن جولوگ حضرت الا مام کے رجوع سے واقف نہ ہوں، وہ پہلے ہی قول کو بیان کریں۔

(٣) تیسری وجہ یہ ہے کہ حضرت الا مام نے ایک مسئلے کو قیاس کے نقطہ نظر سے بیان کیا، اور دوسرے کو استحسان کے نقطہ نظر سے، اب حاضرین میں سے کوئی شخص استحسان والے مسئلے کو قیاس والے مسئلے کو انتظار نظر سے بیان کرتا ہے اور اس طرح اختلاف کا بازارگرم ہوجاتا ہے۔

(۴) چوتھی وجہ یہ ہے کہ بھی ایبا ہوتا ہے ایک مسلہ میں دوطرح سے جواب ندکور ہوتا ہے، (۱) تھم کے اعتبار سے (۴) احتیاط کے اعتبار سے دلین سننے والے مطلق نقل کرتے ہیں اور من جہۃ الحکم یا من جہۃ الاحتیاط کی قید وغیرہ نہیں لگاتے، اس وجہ سے بھی روایت میں اختلاف رونما ہوجاتا ہے۔ (رسم المفتی ص۹۷،۹۲)

## فقہ مفی کی کتابوں کے درجات

علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ نے رسم انمفتی میں مسلک حنفی کے مسائل کو تین طرح کی کتابوں میں مخصر قرار دیا ہے۔

(۱) وہ مسائل ہیں جنھیں اُصول اور ظاہر الروایہ سے تعبیر کیا جاتا ہے، یہ وہ مسائل ہیں جو اصحاب ند ہب یعنی حضرت امام ابو بوسف، امام محمد رَجُّ اللَّمِ الروایہ یا مسائل الاصول اُن مسائل کو کہتے ہیں جو امام محمد رَجُّ اللَّهِ اللهِ الروایہ سے لاجواب تقنیفات میں فدکور ہیں، مثلاً مبسوط، زیادات، جامع صغیر، سیرصغیر اور سیر کبیر وغیرہ کے مسائل، انھیں ظاہر الروایہ سے موسوم کرنے کی وجہ ہے کہ یہ مسائل حضرت امام محمد ہے تقدراویوں کے ذریعے مروی ہیں۔ اور چوں کہ فقد حنفی میں فتو کی اور اجتہاد کے حوالے سے ان کتابوں کو ما خذ اور مراجع کی حیثیت حاصل ہے، اس لیے انھیں اُصول کہا جاتا ہے۔

(۲) ان کتابوں کے مسائل ہیں جو ماقبل میں مذکور اصحاب مذہب سے مروی ہیں، کیکن یہ مسائل امام محر کی تصنیف کردہ ان چھ کتابوں کے مسائل ہیں جو مائل ہیں، جیسے امام محر کی کیسانیات، ھارو نیات، جو جانیات اور رقیات یا ان کچھ کتابوں کے علاوہ دوسرے مصنفین کی کتابوں کے مسائل ہوں جیسے حسن ابن زیاد وغیرہ کی کتابیں اور ان کتابوں کونوا در کہا جاتا ہے۔ انہی اقسام میں سے امام ابو یوسف نے اپنے تلامذہ کو املاء کرایا تھا ان کے علامہ میں جع فرمادیا۔

تلامذہ نے بعد میں ان مسائل کو کتابی شکل میں جمع فرمادیا۔

(۳) تیسرا درجہان مسائل کا ہے جنمیں فتاوی اور واقعات کہا جاتا ہے، یہ وہ مسائل ہیں جنہیں بعد کے جمہّدین نے مستبط کیا ہے، ان حضرات سے جب کسی مسئلے یا واقعے کے متعلق شرع تھم معلوم کیا جاتا اور متقد مین اہل مذہب سے اس سلسلے میں انھیں کوئی صراحت نہیں مل پاتی تو یہ حضرات اجتہاد کر کے کتاب وسنت کی روشنی میں اس مسئلے کا جواب دیا کرتے تھے، ان متاخرین میں حضرات صاحبین کے تلافدہ اور ان کے بعد کے فقہاء ہیں، جیسے عصام ابن یوسف، ابن رستم، محمد ابن ساعہ، ابوسلیمان جوز جانی، ابوحفص بخاری، اور محمد ابن سلمہ وغیرہ۔

سب سے پہلے ان حضرات کے فاوی کو جمع کرنے کا کام فقیہ ابواللیث سمرقندی نے انجام دیا، اور النو ازل کے نام سے فاوی کا ایک ضخیم مجموعہ تیار کیا۔ اور اس کے بعد ترتیب فاوی کا سلسلہ جاری ہوا جواللہ کے فضل وکرم سے تا حال جاری وساری ہے۔
فاوی شامی کے مقدے میں بیصراحت کی گئ ہے کہ فقہ کی کتابوں میں جہاں باجماع الأنمة الأربعة کا جملہ آتا ہے،
اس سے فقہ کے بیہ چاروں امام مراد ہوتے ہیں (۱) حضرت امام ابوضیفہ (۲) حضرت امام مالک (۳) حضرت امام شافعی (۳) حضرت امام احداد مصرت امام احداد کے اللہ کا مصرت امام احداد کے اللہ کا مصرت امام احداد کے اللہ کا مصرت امام احداد کی اللہ کا مصرت امام احداد کی اللہ کا کہ کا مصرت امام احداد کی مصرت امام کی مصرت کی مصرت امام کر مصرت کی مصرت امام کر مصرت کی مص

اور جہاں ائمہ ملاشہ کا لفظ آتا ہے وہاں اس سے امام مالک ، امام شافعی اور امام احمد بن ضبل مراد ہوتے ہیں اور جس جگه عند علمائنا الشلاقة کا جملہ آتا ہے، اس سے فقہ حنی کے تینوں بڑے امام لیعنی حضرت امام ابوصنیفہ، حضرت امام ابوسف اور حضرت امام محمد مراد ہوتے ہیں۔ اور پھر ان میں سے امام اعظم رطیعی کے وصف سے حضرت امام ابوصنیفہ، شیخین کے وصف سے حضرت امام ابوصنیفہ اور حضرت امام ابوسف اور طرفین سے حضرت امام ابوصنیفہ اور حضرت امام محمد اور صاحبین سے حضرت امام ابولیسف اور حضرت امام محمد اور حسرت امام محمد مراد ہیں۔ (۳۲۸)

# فقہ اسلامی کے جاربڑے امام

## 🗱 حضرت امام ابوحنيفه رالتُعليثه

آپ کا سلسلۂ نسب یوں ہے، نعمان بن ثابت بن زُوطا بن ماہ ، بعض لوگوں کی رائے یہ ہے کہ آپ کے جدامجد زوطا کابل یا بابل کے باشندے تھے اور بنی تیم اللہ کے غلام تھے اور بعد میں آزاد کر دیئے گئے، اس لیے ولاء کی نسبت سے آپ کوئیمی کہا جاتا ہے۔ آپ کے والد ثابت بن زوطا فارس تھے، اس لیے موزمین نے آپ کوفارس النسب قرار دیا ہے۔

بیشتر محققین کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حفرت الا مام نے ندہ ہے میں سرز مین کوفہ میں آنکھیں کھولیں ، اس اعتبار سے شہر کوفہ ہی آپ کا مولد اور آپ کی اولین درسگاہ ہے ، اس سے پہلے آپ یہ پڑھ چکے ہیں کہ حرمین شریفین کے بعد حفرت ابن مسعود رہائی اور حضرت علی کے کوفہ میں سکونت اختیار کر لینے کی وجہ ہے کوفہ علم وضل کا مرکز ، رشد وہدایت کا محور، فقہ وفقاو کی کا منبع اور علاء وفقہاء کا سرچشمہ ہوگیا تھا ، اس لیے حضرت امام کو جی بھر کے کوفہ نے سیر اب کیا اور آپ نے بھی اپنی آتش شوق کو اس قدر پروان چڑھایا کہ کوفہ کے خانے آپ کی بلانوشی اور سرمستی کی داد دینے پر مجبور ہوگئے۔

مورضین نے کھا ہے کہ عہد طفولیت میں آپ کے والد آپ کو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پاس لے گئے، اور ان سے دعا کی درخواست کی ، اس پر حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے آپ کے لیے خیر و برکت کی دعا فرمائی، اور اس دعا کا افریہ ہوا کہ آپ نے دوسال کی قلیل مدت میں پورا قرآن کریم حفظ کرلیا اور آپ کی کل عمر اس وقت آٹھ سال تھی۔ پھر اس کے بعد دوسال کے عرصے میں آپ نے علم نحواور علم ادب کی تحکیل کی اور جب سن شعور کو پہنچ تو پورا عراق مختلف طرح کے اویان و مذاہب سے بھرا ہوا تھا، جس میں افسرانی بھی تھے، اس لیے حضرت الا مام نے مختلف مکا تب اور منہ من فرق اور امتیاز کرنے کی غرض سے علم کلام کوا پی تحصیل و تحقیق کا موضوع بنایا اور پورے پانچ سال تک اس علم کی تخصیل میں مشغول و منہمک رہے، یہاں تک کے علم کلام میں آپ نے کامل دست گاہ حاصل کر لی۔

منا قب صدر الائم میں خود حضرت الا مام کی زبانی علم کلام کی کہانی ان الفاظ میں نقل کی گئ ہے'' فرماتے ہیں کہ مجھے علم کلام میں کافی دسترس حاصل ہو پیکی تھی اور عمر عزیز کا ایک گراں قدر حصداس میں گذر چکا تھا، میں اس فن کی حمایت اور مدافعت میں لوگوں سے مناظر ہے کیا کرتا تھا، حتی کہ بھرہ جواس زمانے میں مختلف مکا تب فکر کا گہوارہ تھا میں وہاں میں سے زائد مرتبہ گیا اور خارجیوں سے بحث ومباحثہ کیا، لیکن پھر میرے ذہن ومزاج میں تبدیلی آئی، اور علم کلام کی اس درجہ دیوائلی پر میراضمیر مجھے کو سے لگا اور میں احساس دلانے لگا کہ حضرات صحابہ جن کے فضل وکرم اور جن کی محنت و جاں نشانی کے طفیل ہم تک دین پہنچا ہے ان کی زندگیاں تو

# ر آن البدايه جلدا ي جلدا ي سي المسالي الماني جلدا ي المسالي الماني الماني المسالي المس

مناظروں اور مجادلانہ شورشوں سے بکسر خالی رہیں، انھوں نے ہمیشہ اپنے آپ کو اس سے کنارہ کش رکھا اور شرعی علوم ہی کو اپنی علمی جولان گاہ بنایا۔اس احساس نے مجھے نگ ست اور نئی فکر عطا کی اور میں نے علم کلام کو خیر آباد کہد دیا۔

اس زمانے میں کوفہ میں اما ضعی تقید حیات سے، اور وہ علم کلام کے حوالے سے میری لیافت و قابلیت اور اس میں پیدا شدہ
مہارت کا تذکرہ من چکے سے، اتفاق ایسا ہوا کہ ایک دن میں بازار جارہا تھا اور ان کی دور رس نگاہ مجھ پر پڑگئی، انھوں نے مجھے بلایا
اور پوچھا کہ میاں کہاں جارہے ہو، میں نے جواب دیا کہ بازار جارہا ہوں، انھوں نے پوچھا کہ علمی مشغلہ کیا ہے؟ میں نے کہا کہ
علاء کے پاس تو میں بہت کم جاتا ہوں، اس پراما م ضعی ؓ نے مجھے یہ نصیحت فرمائی کہ اس سلسلے میں غفلت نہ کرو، مطالعہ کو لازم پکڑواور
اہل علم کی صحبت کو اپنے لیے ضروری خیال کرو۔ اس لیے کہ تمھاری شخصیت میں مجھے ہونہاری، بیدار مغزی اور بالغ نظری دکھائی دین
ہے۔ حضرت الا مامؓ فرماتے ہیں کہ محدث شعبی ؓ کی یہ نصیحت میرے دل میں گھر کرگئی اور میں ہرکام سے کنارہ کش ہوکر تحصیل علم میں
مشغول ہوگیا۔

# نگاہیں کاملوں پر پڑ ہی جاتی ہیں زمانے کی کہیں چھپتا ہے اکبر پھول پتوں میں نہاں ہو کر

سال تک ان کی صحبت اور معیت میں رہے، امام صاحب رہ تھا اپنی خداداد ذکاوت و ذہانت اور تحصیل علم کے بے پناہ ذوق وشوق سال تک ان کی صحبت اور معیت میں رہے، امام صاحب رہ تھا اپنی خداداد ذکاوت و ذہانت اور تحصیل علم کے بے پناہ ذوق وشوق میں ہمیشہ اپنے رفقائے درس سے ممتاز رہے، استاذ کی باتوں کو بغور سننا اور بعد میں آئھیں یاد کرنا اور یادر کھنا آپ کا خصوصی وصف اور طرح امتیاز تھا، خود فرماتے ہیں کہ جب حضرت الاستاذ مسائل بیان فرماتے تو میں پوری توجہ سے آٹھیں سنتا اور ان کو یادر کھتا تھا، صح کو جب استاذ محترم ان مسائل کا اعادہ کرتے تو میں وعن میں ان مسائل کو سنا دیا کرتا تھا، جب کہ میرے دوسرے احباب اس سلسلے میں غلطی کرجاتے تھے۔ میری اس محنت سے استاذ محترم بہت متاثر ہوئے اور ایک مرتبہ تو انھوں نے یہاں تک کہہ دیا کہ دوران سبتی ابوصنیفہ کے علاوہ کوئی اور میرے سامنے نہ بیٹھے۔

حضرت حمادٌ کی مشفقانہ تربیت اور آپ کی توجہ وعنایت نے حضرت الامام کے علوم فنون کو جلاء بخشی اور کوفہ کے کونے کونے میں آپ کے علمی تبحر اور آپ کی فقیہانہ شخصیت کا بے مثال تصور قائم ہوگیا، اور یہ تصور اس قدر عام اور تام ہوا کہ اللہ نے اسے حقیقت و واقعیت کا جامہ عطا کر دیا اور عوام وخواص دونوں علقوں میں آپ مقبول ومجبوب ہوگئے، تاریخ بغداد میں لکھا ہے کہ ایک

# ر آن البدايير جلدال يرسي المستركار ٢٠ يستان البدايير جلدال المستركات المسترك المستركات المستركات المستركات المستركات المستركات المستركات المستركات المستركات المستركات

مرتبہ آپ عباسی حکومت کے سربراہ خلیفہ ابوجعفر منصور کے یہاں گئے، اس وقت در بار میں عیسیٰ بن موی بھی بیٹھے ہوئے تھے، عیسیٰ نے خلیفہ کو مخاطب کر کے کہا اے امیر المؤمنین ھذا عالم الدنیا الیوم میشخص آج پوری دنیا کے عالم ہیں، ابومنصور نے آپ سے بوچھا کہ آپ نے کن لوگوں کے علوم حاصل کیے ہیں، امام اعظم راٹھیلانے جواب دیا کہ حضرت فاروق اعظم محضرت علی مضرت علی مضرت ابن معود کے علوم سے میر اسینہ معمور ہے، اس پر خلیفہ ابومنصور کی زبان سے بے ساختہ یہ جملہ نکلا کہ آپ تو علم کی مضبوط چٹان پر کھڑے ہیں۔

### سلسلة تدريس كا آغاز اورامام حماد والشيل كى جانشينى:

تخصیل علوم سے فراغت کے بعد ۱۱جے سے آپ نے تدریی زندگی کا آغاز فر مایا، اور اس کا اصل سب یہ ہوا کہ ۱۲جے میں آپ کے محن ومر بی اور مشفق معلم حضرت امام حمادُ دارالبقاء کوسدھار گئے تو اہل کوفہ نے اتفاق رائے سے آپ کوان کا جانشین مقرر کیا اور کوفہ کی مجد میں حفرت حمادُ کی مند پر جلوہ گرکر دیا اور علم محدیث اور علم فقہ دونوں علوم کی درس و تدریس آپ سے متعلق کر دی گئی۔ اور حضرت حمادُ کی وفات کے بعد ایک بار پھر سے کوفہ کی محبد میں علم کا بول بالا ہوا، قال اللہ اور قال الرسول کی صدائیں گئی۔ اور حضرت حمادُ کی وفات کے بعد ایک بار پھر سے کوفہ کی محبد میں علم کا بول بالا ہوا، قال اللہ اور قال الرسول کی صدائیں محبد کوفہ طالبین و تعلمین کی کثرت سے پر ہوگئی، حضرت الامام کی درس مقبولیت کا بیالم تھا کہ کوفہ کی تمام درس گا ہوں کے طلباء اور اسا تذہ دونوں کی تمام درس گا ہوں کے طلباء اور اسا تذہ دونوں کہ نیش کرنے معبد کوفہ آپنچ، مورضین کی صراحت کے مطابق آپ کے حلقہ درس میں، مکہ، مدینے، دمش ، بھر، واسطہ، موصل، ملہ، ممر، یمن ، بمامہ، نیشا پور، بخارا، سمرقند، اور مدائن وغیرہ جیسے دور در از ملکوں اور علاقوں کے طلباء وعلاء شریک ہوتے تھے اور آپ کے بیان کردہ علمی نکات ولطائف سے دامن مراد بھرتے اور پوری کرتے تھے۔

آپ کے تلافدہ میں سے مشہور محدثین وفقہاء جو ہمہ وقت حاضر باش رہتے تھے ان کی تعداد تقریباً ۹۱۸ ہے، روالحتار میں طحطاوی علی اللدر کے حوالے سے فدکور ہے کہ تدوین فقہ کے موقع پر ایک ہزار علماء وفقہاء آپ کے ساتھ تھے جن میں سے چالیس حضرات درجہ اجہاد پر فائز تھے۔ فقہ کے علاوہ علم حدیث میں آپ کو وہ امتیازی شان حاصل تھی کہ سلسلۂ حدیث کے مقبول اور معتبر امام عبداللہ بن مبارک فرماتے ہیں کہ اگر خدا تعالی امام ابو حنیفہ اور سفیان توری کے ذریعے میری فریادری نہ کرتا تو میں بھی عام آدمیوں کی طرح ایک آدمی ہوتا۔

ایک دوسری جگہ لکھتے ہیں کہ اگر میں بعض بے وقو فوں کی بات پر رہتا تو ابوحنیفہ کی ذات اور ان کے علوم ومعارف سے محروم رہتا۔ اور طلب علم کی راہ میں میری ساری محنت ومشقت رائیگاں ہوجاتی اور لاکھوں روپیوں کے صرف پریانی پھر جاتا۔

افھی عبداللہ بن المبارک کے متعلق مورضین نے لکھا ہے کہ علم حدیث کی مخصیل میں انھوں نے دنیا کے کونے کا سفر کیا اوراس دوران لاکھوں روپے صرف کیے، لیکن جب امام اعظم طرفیٹائے کیاس آئے تو اخیر تک آپ سے جدا نہ ہوئے ، حتی کہ آپ کی وفات کے بعد قبراطہر پر کھڑے ہوکرزار وقطار روتے ہوئے یہ کہنے لگے، کہ ابراہیم نخعی مرتے وقت حضرت حماد کو اپنا نائب بنا گئے ، خدا آپ پر رحم فرمائے کہ آپ نے اپنا کوئی نائب اور خلیفہ نہیں حصرت حماد اس دنیا سے جاتے جاتے آپ کو اپنا نائب بنا گئے ، خدا آپ پر رحم فرمائے کہ آپ نے اپنا کوئی نائب اور خلیفہ نہیں حصرت

# ر آن البدابير جلدال يرسير سرسير ٢٨ يون نقداور شهور فقهاء كاتعارف

یمی وہ عبداللہ بن المبارک ہیں جنھوں نے حضرت الامام کی شان اقدس میں درج ذیل قصائد کے ذریعے آپ کی مدح سرائی کی ہے۔ سرائی کی ہے

> لقد زان البلاد ومن عليها امام المسلمين أبوحنيفة بآثار وفقه في حديث كآثار الزبور على الصحيفة فما في المشرقين له نظير ولا بالمغربين ولا بكوفة

۔ توجیعات: امام اسلمین، امام اعظم رطینیا ابوحنیفه علیه الرحمه نے تمام شہروں کو زینت بخش دی، اور شہروں میں زندگی گذار نے والوں پر احسان فر مایا، یعنی آثار وفقہ کی الیمی دلنشیں تشریح فر مائی جیسا کہ صحیفے میں زبور کی آیات جڑی ہوئی ہوں، چنانچہ ان کمالات کے حوالے سے نہ تو مشرق میں اس کی کوئی مثال ملتی ہے اور نہ ہی مغرب اور کوفہ میں آپ کا کوئی ہم پلّہ دکھائی دیتا ہے۔

### امام اعظم والثينة كم متعلق آب مَا النَّيْمُ إِلَى بيشين كوئي:

امام اعظم علیہ الرحمہ پر اللہ تعالی کی جانب سے جن علمی کمالات، مجتہدانہ صفات، قوت حافظ کی کرامات، فقہ و فتاوی کے تجربات اور قیادت وسیادت کی نوازشات کی بھر مار ہوئی اس کے پس منظر میں نبی اکرم سکی نیڈ کی بشارت اور پیشین گوئی کا بہت بڑا عمل وضل تھا، اور چوں کہ یہ پیشین گوئی زبان رسالت سے صادر ہوئی تھی، اس لیے اللہ تعالی کوتو اسے بچے کر دکھانا ہی تھا، چناں چہ بخاری اور مسلم میں حضرت ابو ہریرہ نے آپ سکی نیڈا کی ایہ ارشاد نقل کیا ہے کنا جلوسا عند النبی صلی اللہ علیه و سلم إذ نولت علیه سورة الجمعة فلما قرأ و آخرین منهم لما یلحقوا بھم، قالوا من هؤلاء یارسول الله؟ فلم یر اجعه النبی صلی الله علیه وسلم، حتی سأله مرة أو مرتین أو ثلاثا، قال و فینا سلمان الفارسی برضی الله عنه قال فوضع النبی صلی الله علیه وسلم یدہ علی سلمان، ٹم قال لو کان الإیمان عند الثریا لنا له رجالٌ من هؤلاء.

حضرت ابو ہریرہ فرماتے ہیں کہ ہم لوگ حضور اقدس مُنگاتیا کی خدمت میں حاضر سے، ای مجلس میں سورہ جمعہ نازل ہوئی، تو جب آپ نے یہ آیت پڑھی و احوین منھم لممّا یلحقوا بھم حاضرین میں سے کی نے عرض کیا، اے اللہ کے نی! یہ آخوین منھم سے کون مراد ہیں؟ جو ابھی تک ہم سے ملے نہیں، آپ خاموش رہے، مگر بوچھنے والے نے دوبارہ اور سہ بارہ یہی سوال دہرایا، تو آپ مُنگینی نے حضرت سلمان فاری ونگاتی کے کاندھے پر ہاتھ رکھ کریدارشاد فرمایا اگر ایمان ستاروں کی جمگھ ف اور آسانی کہشاں میں بھی ہوگاتو ان کے کچھ آدمی اسے حاصل کرلیں گے۔

حافظ ابن حجر کلی نے جلال الدین سیوطی کے حوالے سے لکھا ہے کہ اس حدیث سے امام اعظم وطینیا ہی مراد ہیں، کیوں کہ امام اعظم ولیٹیلی کے زمانے میں اہل فارس میں سے کوئی بھی امام کے علمی مقام اور فقہی قدرومنزلت کونہیں پہنچ سکا تھا، اور آپ تو آپ، بل کہ آپ کے تلاغہ کا بھی کوئی ہم پلّہ نہ ہوسکا۔

شاہ ولی اللہ علیہ الرحمہ نے اس حدیث پر کلام کرتے ہوئے فرمایا کہ امام ابوحنیفہ ہی اس کے مصداق ہیں ، کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے ہاتھوں سے علم فقہ کی اشاعت کرائی ، ان کے ذریعہ اہل اسلام کی اصلاح فرمائی ، اور بالخصوص اس دور میں تو صرف بیہ

بات ہی کافی ہے کہ تمام شہروں میں حنی بادشاہ ہیں ،حنی قاضی ہیں ، اور حنی مدرسین ہیں۔

#### شرف تابعیت:

یدایک تابت شدہ حقیقت ہے کہ حضرت امام اعظم علیہ الرحمہ تابعی ہیں، اور جلیل القدر تابعی ہیں، امام اعظم وطینی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ علیہ الرحمہ تابعی ہیں، اور جلیل القدر تابعی ہیں، امام اعظم وطینی نے اپنے زمانے میں کو اتفق اللہ علیہ وسلم لکنا ہے۔ المعلماء علی أنه روی عن أصحاب رسول الله صلى الله علیه وسلم لکنهم اختلفوا في عددهم لیعن علاء کا اس بات پراتفاق ہے کہ امام اعظم علیہ الرحمہ نے صحابہ کرام سے روایات نقل کی ہیں، لیکن ان کی تعداد میں اختلاف ہے۔

حافظ ابن حجرعسقلانی " فرماتے ہیں امام صاحب نے صحابہ کرام کی ایک جماعت سے ملاقات کی ہے، جن میں عبداللہ بن ابی اوفی اور حضرت انس بن مالک سرفہرست ہیں۔

علامه ابن حجر كلُّ نے لكھا ہے أدرك الامام الأعظم ثمانية من الصحابة يعن اہام اعظم عليه الرحمه نے آ تھ صحابہ سے ملاقات كى ہے۔

#### حضرت الا مام كا ورع وتقويل:

اس میں کوئی شک نہیں کہ علم ایک خدا داد دولت ہے اور یہ دولت ای وقت محفوظ رہ سکتی ہے جب صاحب علم اس دولت کی قدر کرے، اسے زیخ وضلال سے محفوظ رکھے اور اس کی تغییر وتر تی کی خاطر ہمہ وقت کوشاں اور فکر مندر ہے اور سب سے بڑا اہتما م یہ کرے کہ اس علم کے مطابق زندگی جینا شروع کر دے اور اپنے دل میں خدا کا خوف، اس کی خشیت اور تقوی اور للّہیت کو موجز ن کہ کہ کہ اس علم سے مطابق زندگی جینا شروع کر دے اور اپنے دل میں خدا کا خوف، اس کی خشیت اور تقوی اور للّہیت کو موجز ن کر لے۔ ذبل میں حضرت امام صاحب را تھی گئی سمت عطا ہوگی اور اس بات کا بخو بی احساس ہوجائے گا کہ حضرت الا مام کی علمی عظمت وفوقیت اور ان کی فقہی بزرگی و برتری میں ان کے اخلاص وللّہیت اور خدا کے خوف اور اس کی خشیت کا بہت بڑا عمل دخل تھا۔

ایک مرتبدامام صاحب ولیٹیلڈ ایک آدمی سے گفتگو کررہے تھے، اچا تک اس آدمی نے کہا اتق اللّٰه اللّٰہ اللّٰہ سے ڈرو، اتنا سنتے ہی امام صاحب کا چہرہ زرد ہوگیا، آپ نے اپنا سر جھکالیا اور اس آدمی سے کہنے لگے، اللّٰہ آپ کو جزائے خیردے، جس وفت کسی کو اپنے علم پر ناز ہونے لگے۔اس وقت وہ مخص اس بات کامختاج ہوتا ہے کہ اسے کوئی خداکی یا دولا دے۔

اسی طرح ایک مرتبہ کسی شخص کے گھر کے باہر دھوپ میں آپ بیٹھے ہوئے تھے، اسلیل بغدادیؒ نے کہا کہ اگر آپ دھوپ چھوڑ کراس گھر میں بیٹھے ہوئے تھے، اسلیل بغدادیؒ نے کہا کہ اگر آپ دھوپ چھوڑ کراس گھر میں بیٹھ جاتے تو بہت اچھا تھا، اس پر آپ نے فرمایا کہ اس مکان مالک پر میرا پچھ قرض ہے اور میں ہاس کے گھر کے سایہ کو استعال کرنا مکروہ سمجھتا ہوں، کیوں کہ مجھے یہ خدشہ ہے کہ کہیں وہ نفع کے تحت داخل نہ ہوجائے، کیوں کہ خدیث پاک میں ہے کل قرض جرّ نفعا فھو ربوا۔

### امام اعظم والثيلة كے متعلق علماء وفقهاء اور معاصرين كى آراء:

عبدالله بن مبارک ولیشید فرماتے ہیں کہ میں نے ابوضیفہ سے زیادہ پر ہیز گارکسی کونہیں و یکھا۔

# ر جن البدايه جلدال بير المالية المالية

شداد بن حکیم سے روایت ہے کہ میں نے امام ابوحنیفہ سے زیادہ جاننے والانہیں دیکھا۔

ابن عیبنه فرماتے ہیں کہ ابوصنیفہ لوگوں میں سب سے زیادہ نمازی تھے، بڑے امانت داراور بہت بامروّت انسان تھے۔ وکیع بن الجراح فرماتے ہیں کہ میں نے ابوصنیفہ سے بڑا فقیہ کسی کونہیں دیکھا۔

احمد بن حرب نیشا پوری سے مروی ہے کہ ابوصنیفہ علاء کے بیچ میں ایسے تھے جیسے امراء کے بیچ میں خلیفہ۔

امام ما لک فرماتے ہیں میں نے ایک شخص ایبا دیکھا ہے کہ اگر وہ غیرسونا کوسونا کہددیتو دلیل ہے اسے سونا بنا ڈالے گا، یعنی ابوحنیفہ علیہ الرحمیہ۔

امام شافعی ولیٹیلڈ فرماتے ہیں کہ تمام فقہاءعلوم فقہ میں ابوصنیفہ کے بچے ہیں۔

کی بن ابراہیم فرماتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ روئے زمین میں سب سے زیادہ عالم آ دمی تھے۔

نصر بن شمیل سے منقول ہے کہ لوگوں کو فقہ کی کوئی خبرنہیں تھی ، ابو حنیفہ علیہ الرحمہ نے اُنھیں فقہ سے روشناس کرایا۔

#### جاه ومنصب سے اعراض:

ابن عساکر کابیان ہے کہ حکومت بنی امیہ نے اپنے خزانے کی تنجیاں حضرت الامام کے سپر دکرنا چاہی اور ساتھ ہیں ساتھ یہ اشارہ بھی دے دیا کہ عدم تعمیل کی صورت میں ان پر کوڑے بھی لگائے جاسکتے ہیں، لیکن حضرت الامام نے حکومت کی اس پیش کش کو ٹھکرا دیا اور حکومت کی مقرر کردہ سزا کو بسر وچٹم قبول کرلیا۔

حکومت بنی امید کاسب سے ممتاز سیاست دال یزید بن عمر بن مہیر ہ تھا، اس نے حضرت الا مام کی طرف دوستانہ تعلقات کا ہاتھ بڑھانا چاہا، گر آپ نے یہ کہہ کرا نکار کر دیا کہ مجھے تھاری دوئتی کی کوئی ضرورت نہیں ہے، اس لیے کہ اگرتم مجھے اپنا قرب عطا کرو گے تو فتنے میں مبتلا کرو گے اور اگر قرب کے بعد مجھے اپنے سے دور کرو گے تو خوانخواہ کے نم میں مبتلا کرو گے' اس لیے مجھے تمھاری یہ پیش کش منظونہیں ہے۔

ابن ہمیرہ نے تجویز مسترد کیے جانے کے بعد آپ کو گورنر کے بعد سب سے زیادہ بااختیار وزیر بنانے کی پیش کش کی اور یہ حکم دیا کہ گورنر کے سرکاری مہران کے حوالے کر دی جائے ، تا کہ نہ تو ان کی مہرتصدیق کے بغیر کوئی فرمان جاری ہوسکے اور نہ ہی ہیت المال سے کوئی چیز نکالی جاسکے لیکن چوں کہ زہد وغناء اور تو کل واستغناء آپ کی رگ و پے میں پیوست ہو چکا تھا ، اس لیے آپ نے اس تجویز کو بھی نامنظور کردیا۔

ابن ہمیرہ کو جب اس بات کاعلم ہوا تو اس نے آپ کو زود وکوب کرنے کی قتم کھالی، اس پر داؤد بن ابی ہند، ابن شہر مہاور
ابن ابی لیلیٰ وغیرہ جیسے بڑے فقہاء کا ایک وفد آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ ہم آپ کو خدا کا واسطہ دیتے ہیں، عدم
تقیل کی صورت میں گورنر نے آپ کو زود وکوب کرنے کی قتم کھار کھی ہے، اس لیے خدارا اپنے آپ کو تباہی میں نہ ڈالیے اور بادل
ناخواستہ ہی اسے قبول فرما لیجے، دیکھیے ہم آپ کے بھائی ہیں اور حکومت کے اس تعلق کو ناپند کرنے کے باوجود بدرجہ مجبوری قبول
کرر ہے ہیں، خدارا آپ بھی قبول فرمالیں۔

### ر ان البداية جلدا كالمسلامين المسلامين المسلام

لیکن ان کے سمجھانے بجھانے کا بھی آپ پر کوئی اثر نہیں ہوا اور بدستور آپ اپن انکار پر جے رہے، اس پر ابن ہبیرہ نے پندرہ دنوں تک آپ کوجیل کی سلاخوں میں دھیل دیا اور اس دوران اس عہدے کو قبول کرنے کے متعلق پیہم اصرار ہوتا رہا، اخیر میں تھک ہار کر گورز نے آپ کوعہد ہ قضاء کی پیش کش کی اور تمام جلا دوں کے سامنے آپ کو بلا کریہ تجویز آپ کے سامنے رکھی، اور یہ کہا کہ اگر اس پیش کش کو تھکرایا گیا تو میں کوڑے لگوانے سے باز نہیں آؤں گا، بل کہ جان سے بھی ختم کر اسکتا ہوں، لیکن امام صاحب رائٹھیڈ پر گورز کی گونج گرج کا کوئی اثر نہیں ہوا اور آپ نے یہ کہ کراہے بھی لات مار دیا کہ "واللہ لا افعل ولو قتلنی" بخدا میں اسے بھی قبول نہیں کروں گا، اگر چدابن ہمیرہ مجھے جان ہی سے کیوں نہ مار دے۔

ا تنا سننا تھا کہ ابن ہمیر ہ کو بھی طیش آگیا اور اس نے جلا دوں ہے آپ کے جسم اطہر پر کوڑے برسوادیے،مورخین نے لکھا ہے کہ کوڑے لگنے کے بعد جب آپ کو جیل لے جایا جار ہا تھا تو آپ کے سر پر مار کے نشانات پڑے ہوئے تھے اور آپ کا چبرہ سوجا ہوا تھا۔

اس کے بعد پھر عباسیوں نے کھل کر حکومت بنوامیہ کی بغاوت شروع کردی اور جب اس بغاوت اور خالفت کے شعلے کھڑ کنے اور طول پکڑ نے گئے تو حضرت الامام کوفہ سے مکہ معظمہ چلے گئے اور مطابع تک تقریباً چوسال تک وہاں قیام پذیر رہے۔
اس دوران بنوامیہ کی حکومت ختم ہوگئ اور عباسی تخت نشین ہوگئے، چنال چہ حکومت عباسیہ کا پہلا معمار اور دولت عباسیہ کا پہلا حقیق خلیفہ ابوجعفر منصور نے امام صاحب رہ تھ تا کے دوبارہ کوفہ پہنچنے کے بعد آپ سے دوتی اور مفاہمت کا ہاتھ بڑھایا اور یہ مفاہمت اس درجہ کام یاب ثابت ہوئی کہ جب خلیفہ نے بغداد کی تعمیر وتر تی کا آغاز کرایا تو حضرت الامام کو اینٹ وغیرہ کی ٹرانی سپردکی گئی، اور اس کے علاوہ بھی بہت سارے ہدایا اور تحاکف آپ کی خدمت میں بھیج گئے، یہ تعلقات بھی زیادہ دنوں تک برقر ار نہ رہ سکے اور بہت جلداس تعلقات میں کشیدگی درآئی۔

لیکن ۱۲۸ ہے میں دوبارہ منصور نے حضرت الا مام سے تعلق قائم کیا اور اس مرتبہ آپ کو کوفہ سے بغداد بلا کر قاضی القضاۃ لیعنی چیف جسٹس کا عہدہ پیش کیا، اور اسے قبول کرانے کے لیے تن من دھن ہر چیز کی بازی لگا دی، حضرت امام صاحب رالیٹیلائ کی بصیرت اور دوراندیش نے بہت جلد یہ بھانپ لیا کہ یہ عہدہ قبول کروا کے منصور آخیں اپنے قابو میں لینا چاہتا ہے، اور اس سے خلاص کے صرف دو ہی راستے ہیں (۱) یا تو اس پیش کش کو قبول کر کے منصور کی ماتحتی میں آ جا کیں (۲) یا پھر اپنے مشن کو پورا کرنے کے لیے این ذات کے خاتمہ کا خطرہ مول لیں۔

حضرت الامام نے اس صورت حال میں بھی اپنے آپ کو داؤ پر لگا دیا اور کوفیہ کی جامع مسجد میں اپنے ایک ہزار تلاندہ کو جمع کر کے انھیں اپنی زندگی کی آخری وصیت دنھیجت کی ۔

چناں چہ آپ نے اپنے بصیرت افروز خطاب میں یہ فرمایا کہ میرے دل کی مسرتوں کا سارا سرمایہ صرف تم لوگوں کا وجود ہے، تمصاری ہستیوں میں میرے حزن وغم کے ازالے کی ضانت پوشیدہ ہے، میں نے ایسی فضا پیدا کر دی ہے کہ لوگ تمھارے نقش پا کی جبچو کریں گے اور تمھارے ایک لفظ کو تلاش کریں گے اور تمھارے ہر ہر قدم کو نمونۂ عمل اور مشعل راہ بنا کیں گے، اس لیے کہ میں نے تمھارے لیے لوگوں کی گردنوں کو جھکا کر ہموار کر دیا ہے۔

# ر البدايه جلدا يون نقداورشهور نقهاء كاتعارف ي

آپ نے مزید تاکید کے ساتھ بیفر مایا کہ آپ لوگوں کے لیے میری اعانت کرنے کا وقت آچکا ہے،تم میں سے ہر ایک عہد ہ قضا کی ذمہ داریوں کو سنجا لنے کی پوری پوری صلاحیت رکھتا ہے، اور دس آدمی تو ایسے ہیں جو صرف قاضی ہی نہیں، بل کہ قاضوں کی تربیت و تہذیب کا کام بھی بخو بی انجام دے سکتے ہیں، میری تمنا بیہ ہے کہ علم کو تکوم ہونے کی ذلت سے بچائے رکھنا، اور سے بھی حال میں غلط اور نامناسب فیصلہ نہ کرنا، اور نہ ہی کسی دباؤ کے سامنے شریعت کے معاسلے میں زم رویہ افتیار کرنا۔

ایک ہزار تلافہ ہے عظیم مجمع کی اہمیت اور امام اعظم طلیٹیلڈ کی تقریر نے ابوجعفر کواس بات پر آمادہ کر لیا کہ جس طرح بھی بن پڑے امام اعظم طلیٹیلڈ کو بغداد بلا لیا جائے ، چنال چیسی بن موی کے پاس ابوجعفر کا یہ فرمان پہنچا کہ ابوحنیفہ کو سوار کر کے فوراً میں برے پاس روانہ کر دو ، ابوجعفر کے در بار میں آپ کی میرے پاس روانہ کر دو ، ابوجعفر کے در بار میں آپ کی ہیش جو کی ، اور ابوجعفر نے چرعہد ہو تفا کو قبول کرنے کی پیش کش کی ، امام صاحب نے حسب سابق اس بار بھی انکار کر دیا اور یہ کہ مجھ میں قضا کی صلاحیت نہیں ہے ، ابوجعفر نے کہا تھا دے اندر ہی میں تو قضا کی صلاحیت ہے ، کچھ دیر تک اسی طرح سوال وجواب کا روّ وبدل ہوتا رہا ، یہاں تک کہ ابوجعفر غضب ناک ہوگیا اور قسم کھا بیشا کہ ابوصیفہ کو یہ کام کرنا ہی پڑے گا، کین حضرت الا مام نے کھی پوری بے خونی اور بے با کی کے ساتھ یہ قسم کھا لی کہ میں اس عہدے کو بھی قبول نہیں کروں گا ، اس پر ابوجعفر نے آپ کو برا بھلا کہ ، اور جیل کو برا بھلا کہ ، اور جیل کو برا بھلا کہ ، اور اس قدر ہے ، ابوجود بھی آپ کو برا بھلا کہ ، اور اس قدر کے باوجود بھی آپ عہد کو تھا تھول کرنے کے لیے تیار نہ ہوئے ، تو ابوجعفر نے آپ کو جیل جیجنے کا تھم دے دیا ، اور جیل کو بہ ضران جاری کیا کہ ابوحیفیہ گرختی کی جائے ، وبال چان خالموں نے کھانے اور پینے میں نہایت تحق فرمان جاری کیا کہ ابوحیفیہ گرختی کی جائے ، وبال چان چان خالموں نے کھانے اور پینے میں نہایت تحق کی دران خالموں نے کھانے اور پینے میں نہایت تحق کردی ، قید وبند میں بھی ہر صدیں پار کرگے ، یہاں تک کہ بقول بعض آپ کو زہر بلا دیا گیا۔

### روئے زمین کا آخری سجدہ:

امام صاحب رطیقید کی عمر اس وقت (۷۰) ستر کے قریب پہنچ چکی تھی، ذہن وجم جواب دے چکے تھے، جیل میں کھانے چینے کی تکالیف اور قید و بندکی صعوبتیں اس پرمسزادتھیں، ابوجعفر کے ظلم وستم نے بوڑھی ہڈیوں میں آخر کیا باقی چھوڑا تھا، جوزندگی کا ساتھ دیتا، چنال چہموت کے آثار نظر آنے گے اور موت ہی کواللہ تعالی نے آپ کی نجات کا ذریعہ بنا دیا۔ حضرت الامام کو بھی جب اپنی موت کا یقین ہوگیا تو بارگاہ صدیت میں آپ نے اپنی جین نیاز کوخم کردیا، سجدہ میں چلے گئے اور اس حال میں اپنی جان جانِ آفریں کے قدموں میں نچھاور کردی۔

اب کیا ستائیں گی ہمیں دوراں کی گردشیں اب ہم حدود سوز و زیاں سے گذر گئے

#### نماز جنازه اور تدفین:

یہ جمرت کا ۱۵۰ وال سال تھا، شعبان، یا بقول بعض رجب، یا شوال کا مہینہ تھا، آپ کے صاحبز اد بے حضرت حماد بغداد پہنچ چکے تھے، شہر کے قاضی حسن بن عمارہ نے جب عسل دینے کے لیے آپ کے کپڑوں کو اُتارا توجسم پر کوڑوں اور مجاہدات کے نشانات کو دکھے کر روپڑے، خود قاضی صاحب کا حال بہ تھا کہ نہلاتے جاتے تھے اور روتے جاتے تھے، شہر میں کسی قسم کی اطلاع نہیں دی گئی

### ر جن البدايير جلدال ي مسال المسال المسال المسالي المسا

تھی، سب کچھنی رکھا گیا تھا، چار پانچ آ دی جنازہ اُٹھانے والے تھے، کین جب خراسانی دروازوں کے طاقوں سے جنازے کا گذر ہوا تو ابیا محسوس ہور ہاتھا کہ کسی نے شہر میں بجلی دوڑا دی ہو، اور قریب کے دروازے تک پہنچتے پہنچتے لوگوں کا از دہام اور سلاب امنڈ آیا تھا، ہرکوئی مغموم ورنجیدہ تھا، اور حضرت الامامؓ پر ہونے والے ظلم وستم کے حوالے سے ممکنین اور کبیدہ تھا۔

ابورجاء الہروی کہتے ہیں لم أد با کیا أکثر من یومند میں نے آپ سے پہلے اتنے آدمیوں کو بھی روتا ہوانہیں دیکھا۔ اس طرح تقریباً ۵۰ ہزار سو گواروں نے عملین دلوں اورنمناک آنکھوں سے آپ کوسپر دخاک کر دیا، کسی شاعر نے درج ذیل قصائد کے ذریعے آپ کی حیات طیبہ پرمختصرا روشیٰ ڈالی ہے۔

میرے امام علم نقد کے ہیں رازدال دورِ صحابہ دیکھا ہوئے آپ تابعی علم نقد کو آپ ہی لائے وجود میں علم نقد کو آپ ہی لائے وجود میں علم نقد کی نوک میک کو دیا سنوار اسی میں جب ہوئی تھی ولادت امام کی ایک سو بچاس میں ہوئی جب آپ کی وفات رحمت ہوتم نے روزے رکھے تمیں سال تک کنیت بوضیفہ تھی نعمان نام تھا حضرت ابوضیفہ سے رحمت تمام ہو

یعنی ابوصنیفہ ہیں علم فقہ کی جال کہے تو پچھ ساؤں میں احوال واقعی کھلے ہیں آپ بارہا چشم حسود میں علم فقہ پہ آپ کے احسان ہیں ہزار کس کو خبر تھی آپ کے احسان ہیں القصاۃ تب وقتِ عسل کہنے گئے قاضی القصاۃ سوئے نہیں شے رات کو چالیس سال تک دنیا کو جس پہ فخر وہ میرا امام تھا روح ابوصنیفہ کو میرا سلام ہو

## الله المام مالك رمية عليه

آپ کا نام مالک ہے، والد کا نام انس ہے، دادا کا نام مالک ہے، پردادا کا نام ابوعامر بن عمرو بن الحارث بن غیمان بن خثیل بن عمرو بن الحارث بن غیمان بن خثیل بن عمرو بن الحارث ہے، آپ کی والدہ کا نام عالیۃ بنت شریک الازدیۃ ہے، شخ الاسلام ججۃ الاَمۃ ، ابوعبداللہ اور امام دارالبحر ۃ آپ کے القاب تھے۔ (سیراعلام العبلاء ۸۸۸) قول محقق کے مطابق ۹۳ مطابق ۹۳ میں آپ کی ولادت ہوئی اور اسی سال حضرت انس بن مالک شافتہ کی وفات ہوئی، آپ کے آباء واجداد کا اصلی وطن یمن تھا، مگر آپ کے پردادا ابوعامر مدینہ طیبہ میں مقیم ہوگئے تھے اور بہیں آپ کی ولادت ہوئی۔

آپ کا گھرانہ شروع ہی سے علم دین کا دلدادہ تھا، اس لیے ہرا عتبار سے آپ کو پڑھنے اور کسب فیض کرنے کا پورا پورا موقعہ ملا، بقول علامہ زرقانی امام مالک ولیٹھیڈ نے نوسو سے زائد علما ومشائخ سے کسب فیض کیا جن میں شہاب زہری، یجی بن سعید انصاری، ہشام بن عروہ اور حضرت ابن عمر وہ افر حضوصی شاگر دحضرت نافع وغیرہ کے نام نامی اور اسائے گرامی قابل ذکر ہیں، ان میں حضرت امام مالک ولیٹھیڈ نے سب سے زیادہ حضرت نافع سے استفادہ کیا اور مورضین کے بقول ان سے استفادے کی مدت بارہ سال ہے۔

اللہ تعالی نے آپ کو حافظے کی زبردست نعمت سے نوازاتھا، خود آپ کا اپناییان یہ ہے کہ میں جس چیز کو ایک مرتبہ من لیتا پھر اسے کھی نہیں بھولتا تھا، حق کہ ایک ہی دن میں متعدد اسا تذ ہ کرام سے کئی گئی سوحد شیں سنتا اور ان سب کو از بر کیے رہتا تھا۔ حافظے کی قوت اور پھر تخصیل علوم میں جاں نشانی ومحنت نے ہیں سال ہی کی عمر میں آپ کو درس و قد رئیں کا اہل بنا دیا تھا اور اس نوعری کے زمانے میں بھی ایبامحسوس ہوتا تھا کہ کوئی بہت عمر رسیدہ ، آزمودہ اور تجربہ کار مدرس درس در رہا ہے ، اسی لیے حضرت نافع کے انتقال کے بعد جب مدینہ منورہ میں مند حدیث کی جگہ خالی ہوگئی، تو لوگوں کی نگاہ انتخاب حضرت امام مالک پر جاتھ ہری اور آپ ہی ایپ شخ کے علمی وارث اور جانشین قرار دیے گئے اور نصف صدی سے زائد عرصے تک اس مندکورونق بخشتے رہے اور اس دوران آپ نے علاء ، محدثین اور فقہاء کا ایک جم غفیر تیار کر دیا۔

### درس وتدريس كي انتيازي شان:

حفرت امام مالک یے درس کا خصوصی وصف بیرتھا کہ آغاز درس سے پہلے آپ نہایت اہتمام سے اس کی تیاری کرتے تھے،
انتہائی خشوع وخضوع بے ساتھ بیٹھتے تھے اور درس گاہ کو معطر رکھتے تھے، اور جب حدیث پاک کی درس و تدریس کا موقع آتا تو عنسل
فرماتے ،عمدہ لباس پہنتے ، خوشبولگاتے اور پورے اہتمام کے ساتھ مسند درس پر رونق افروز ہوتے تھے، نظافت اور صفائی کا بیر عالم تھا
کہ تین دن میں صرف ایک مرتبہ قضائے حاجت کے لیے تشریف لے جاتے تھے، اور بیفر مایا کرتے تھے کہ ججھے بار بار بیت الخلاء
آنے جانے میں شرم محسوس ہوتی ہے۔

جب کہ ذاتی اور نجی زندگی کا بیے عالم تھا کہ اتی شہرت و ناموری کے باوجود بقدر کفاف روزی ہی پراکتفاء کرتے تھے، حتی کہ پوری زندگی مدینہ منورہ میں گذارنے کے بعد بھی اپنے لیے کوئی ذاتی مکان نہ بنوا سکے تھے، بل کہ تادم حیات حضرت عبداللہ بن مسعودٌ کے مکان میں کرایے پر زندگی بسر کر دی۔ (مقدمہ اُوجز المسالک ۱۰۱۱)

#### رسول اور دیار رسول سے محبت:

# 

مدیند منورہ سے وافکی اور شیفتگی آپ کے اس طرز عمل سے بھی معلوم ہوتی ہے کہ آپ کے نزدیک اس شہر مبارک کی جدائی نا قابل برداشت تھی، آپ کی بید دریند تمناتھی کہ مدینہ طیبہ ہی میرا مدفن ہو، اس لیے مدینہ سے باہر کہیں نکلتے ہی نہ تھے اور غالبًا اسی اندیشے کی وجہ سے جج کے لیے بھی ایک دوبار ہی تشریف لے گئے تھے۔

### امام مالك والشيئ كمتعلق ان كے تلافدہ اور ہم عصروں كى رائے:

امام شافعی طِیْتُنایدُ فرماتے ہیں کہ اگر امام مالک اور ابن عیبینہ نہ ہوتے تو حجاز سے علم اُٹھ جاتا۔

ایک دوسرے موقع پرامام شافعی ولٹیٹھائٹ نے اپنی عقیدت ومحبت کا اظہاران لفظوں میں کیا ہے کہ علماء کی صف میں امام مالک ولٹٹھائہ کوستارے کی حیثیت حاصل ہے، جومیرے استاذ ہیں اور میں نے اُٹھی سے علم حاصل کیا ہے۔

ابن وہب فرماتے ہیں کہ اگر امام مالک اورلیٹ بن سعد نہ ہوتے تو ہم لوگ گمراہ ہوجاتے۔

### امام ما لك والشيطة كى تاليفات:

امام مالک روانشیڈ نے اپنے قلم صدافت رقم سے کی ایک کتابوں کوتحریر کا جامہ پہنایا ہے، لیکن ان تمام کتابوں میں مؤطا کو جو شہرت اور مقبولیت حاصل ہوئی وہ دوسری کتابوں کے جصے میں نہ آسکی ۔مؤطا کے سلسلے میں امام شافعی روانشیڈ کا خیال ہے ہے کہ روئے زمین پر کتاب اللہ کے بعد مؤطا مالک سے زیادہ صحیح اور معتبر کتاب رونمانہیں ہوئی، ابن عربی مالکی رائے ہے کہ مؤطا اصل اور مغز ہے اور بخاری شریف اس سلسلے کی دوسری کڑی ہے۔

مؤطا کی تالیف کے سلسلے میں سب سے قابل اعتاد رائے یہ ہے کہ جب واجے میں خلیفہ منصور بغداد کی تغمیر وتشکیل سے فارغ ہوا تو اس نے حضرت الامام سے ایک نفع بخش کتاب لکھنے کی درخواست کی اورصحت کلام اور درستگی روایات پرنظر رکھنے کے حوالے سے زور دیا، چناں چہام مالک راتشان نے اس کی درخواست پر یہ بے نظیر کتاب تالیف فرمائی۔

#### وفات حسرت آیات:

مؤطا کی تالیف کے بعد بھی حضرت الا مام کی سالوں تک بقید فہیات رہے، اس دوران خلیفہ منصور سے ان کے تعلقات بھی کشیدہ ہوگئے اور بعد میں اس حوالے سے معافی تلافی بھی ہوگئ ۔ عمر عزیز کے تقریباً ۲۸ سال کمل کرنے کے بعد ۱۱ ریا ۱۲ اربیج الاول و کاچ میں آپ نے داعی اجل کو لبیک کہا اور جنت البقیع کے گہوارے میں ہمیشہ ہمیش کے لیے محوخواب ہوگئے۔ فوحمه الله درحمة و اسعة۔

مت سہل ہمیں جانو پھرتا ہے فلک برسوں تب خاک کے پردوں سے انسان نکلتے ہیں

# و 🗱 ا مام شافعی رایشگایهٔ

آپ کا نام نامی محر ہے، ابوعبداللہ کنیت ہے اور شافعی کے نام سے آپ کی شہرت ہے، سلسلۂ نسب اس طرح ہے محمد بن إدريس بن عباس بن عثمان بن شافع بن السائب بن عبيد بن عبيد بن عبديزيد بن هاشم بن عبدالمطلب بن عبدمناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب القرشي ثم المطّلبي الشافعي المكي عبدمناف پر جاكرامام شافعي كا سلسلہ نب بى اكرم مُن اللہ علی جا تا ہے۔

### ولادت اورتعليم:

اللہ تعالیٰ کی قدرت کا کرشمہ دیکھیے کہ جس سال اس عالم رنگ و بو سے علم وضل کا ایک آفناب ماہتاب (حضرت امام اعظم ویشینی) غروب ہوتا ہے، اس سال ، بل کہ بعض روایات کے مطابق اس دن ایک دوسرا سورج طلوع ہوتا ہے اور بہت حد تک ڈو بے ہوئے سورج کی روثنی اپنے اندر سمیٹ کر واپس لے آتا ہے، مؤرخین کی صراحت کے مطابق حضرت امام شافعی فرہ اچے میں اس دنیا میں تشریف لائے، لیکن عبد طفولیت ہی میں آپ کے سرسے والد ماجد کا سابیہ اٹھا لیا گیا اور وصف بیسی کے ساتھ آپ نے نشو و نما پائی، آپ کا اصل مولد تو غزہ نامی جگہ ہے، جومصری طرف سے ملک شام کے کنارے ایک شہر ہے، لیکن پیدائش کے بعد آپ کی والدہ آپ کا اصل مولد تو غزہ نامی جگہ ہے، جومصری طرف سے ملک شام کے کنارے ایک شہر ہے، لیکن پیدائش کے بعد آپ کی والدہ آپ کو مکہ لے کر آگئیں اور یہاں کے نورانی ماحول میں آپ کی نشو ونما ہوئی، اللہ تعالیٰ نے صافیے کی بناہ دولت سے نوازا تھا، جس کا صحیح استعال کرتے ہوئے آپ نے عمر کی دسویں دہائی تک چہنچ چہنچ مؤطا امام ما لک کو کممل از ہر کر لیا تھا، تحصیل علوم میں اس درجہ مشغول ومنہ کہ سے کہ پندرہ سال کی عمر میں جملہ علوم متداولہ سے فارغ ہو چکے تھے، رہیج بن سلیمان کا بیان ہے کہ امام شافع نے پندرہ سال کی عمر سے فتو کی دینا شروع کر دیا تھا اور تاحیات شب زندہ داری کو اپنا معمول بنالیا تھا۔

ہر چند کہ پندرہ سال ہی کی عمر میں آپ درس و قد رئیں اور فقہ و فقاویٰ کے اہل ہو گئے تھے، گر مخصیل علم کے حوالے سے پیدا شدہ عشق کی آگ آپ کو بے چین کیے ہوئے تھی، یہاں تک کہ مکہ معظمہ کے شیوخ ومحد ثین سے استفادہ کرنے کے بعد مدینہ منورہ، بمن اور بغداد کے چشمہ ہائے علوم سے اپنی علمی تشکی کو بجھایا، خود امام شافعی کا اپنا بیان ہے کہ جب میں امام مالک کی خدمت میں عاضر ہوا تو انھوں نے اپنی خداداد فراست سے میری علمی صلاحیت کا اندازہ لگا لیا اور پھر مجھے یہ نصیحت فرمائی کہ خدا سے ڈرتے رہو، تقویٰ اختیار کرلواور ہر تسم کے گنا ہوں سے بچو، اللہ تعالیٰ تمصیں بڑی شان و شوکت سے نوازیں گے۔

### تدريسي زندگي كا آغاز:

امام شافعی رطیقیات نے جب مدینہ، یمن اور بغداد کے شیوخ سے اپنے دامن مراد کو بھر لیا تو پھر مکه معظمہ واپس آ گئے اور چند سال قیام کرنے کے بعد بغداد ہوتے ہوئے مصرتشریف لے گئے اور مصر ہی میں قدر لیی زندگی کا آغاز فر مایا، اور قدر لیس کے ساتھ ساتھ تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی برابر جاری رکھا اور دین کے اصول وفر وع پرکل ملاکر ایک سوسے زائد کتا ہیں تحریر فر مائیں۔

اس طرح آپ کی عمر مبارک کا فیمتی حصد مصر میں گذرا، اس دوران بے شار طالبین نے آپ سے استفادہ کیا جن میں امام احمد

# ر ان البدايه جلدا ي المسلامين المسلمان المسل

بن صنبل، پیس بن عبدالاعلی ،حرملة بن یخییٰ، ربیع بن سلیمان مرادی ، ربیع بن سلیمان مزنی وغیره قابل ذکر ہیں۔ (تہذیب الکمال ۲۰۹۸)

علم کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی نے آپ کو زبان و بیان کی فصاحت اور حلاوت وسلاست ہے بھی بہرہ ور فر مایا تھا، چناں چہ حسن بن مجمد بن صباح فرماتے ہیں کہ میں نے امام شافعی کے بیں ایسا لگتا حسن بن مجمد بن صباح فرماتے ہیں کہ میں نے امام شافعی کے ہیں ایسا لگتا ہے کہ مبدا فیاض نے امام شافعی براتھیا ہے کہ مبدا فیاض نے امام شافعی براتھیا ہے کہ مبدا فیاض نے امام شافعی براتھیا ہے کہ مبدا فیاض ہے۔ ہم چیز دے رکھی ہے۔

امام شافعیؒ نے جس طرح اپنے علوم کوتقسیم کرنے اور تشنگانِ علم ومعرفت کوسیراب کرنے میں بھی دریغ سے کام نہیں لیا،ای طرح مال و دولت کی تقسیم میں بھی ہمیشہ فراخ دِلی اور کشادہ قلبی سے کام لیا اور بھی بھی بخل کواپنے قریب بھٹکنے نہیں دیا۔امام حمیدی فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ امام شافعیؒ دس ہزار درہم لے کریمن سے مکہ آرہے تھے، مکہ پہنچنے سے پہلے ایک خیمہ میں فروکش ہوگئے اور لوگوں میں وہ دراہم تقسیم فرمانے لگے اور اس وقت تک آگے نہیں بڑھے جب تک کہ وہ دراہم ختم نہ ہوگئے۔

آپ کے شاگر در تیج فرماتے ہیں کہ جب میں نے نکاح کیا تو حضرت الا مام نے مجھے سے مہر کی بابت دریافت کیا کہ کتنا مہر متعین کیا ہے، میں نے کہا ۳۰ دینار، پوچھنے لگے دیا کتنا ہے میں نے کھا ۲ دینار، چناں چہ حضرت الا مام نے میرے پاس ایک تھیلی بھیجی جس میں مہر کے بقیہ دینار موجود تھے۔ (الانقاء ص ۱۵۰)

مگر افسوس کی صرف ۵۴ سال کی قلیل مدت میں موت نے آپ کو اپنا لیا اور علم عمل جود وسخا اور اخلاق ومروت کا بیے ظیم مینارہ رجب ۲۰<u>۴ میں مصر</u>کی خاک میں وفن ہوگیا۔

گیا ہنتا ہوا دنیا سے لب پر نام حق لے کر خدا شاہد بہت سی خوبیاں تھیں مرنے والے میں

# 🗱 امام احمد بن حنبل رايتعليهٔ

#### ولادت:

آکثر مورضین کی رائے یہ ہے کہ ۱۲۲ھ میں میں رہیج الاول کو شہر بغداد میں آپ کی ولادت ہوئی، جب کہ بعض لوگوں کا خیال یہ ہے کہ آپ کو رہ تاریخ میں 'مرو' میں ہوئی اوراس کے بعد آپ کی والدہ آپ کو بغداد لے آئیں۔

ابھی عمر عزیز کی تین بہاریں ہی گذرنے پائی تھیں کہ آپ سائے پدری سے محروم ہوگئے اور آپ کی تربیت ،تعلیم اور مگہہ داشت وغیرہ کی تمام تر ذمے داری آپ کی والدہ محتر مدکے کا ندھوں پر آپڑی۔ چوں کہ بغداد ہی میں آپ کی نشو ونما ہوئی، اس لیے آپ تو تعلیم و تعلیم کے بے پناہ ذرائع ہم دست ہوئے، کیوں کہ بغداد کو خلافت عباسیہ کے دور میں علوم وفنون کے حوالے سے مرکزیت حاصل تھی اور بقول حاکم نیٹا پوری شہر بغداد بہت زمانے تک مدینة العلم رہا ہے۔ چنال چہ حضرت الامام نے اس شہر کے ہرکونے اور ہرگوشے سے کسب فیض کیا اور جب بغداد کے اطراف واکناف اور وہاں کے شیوخ ومشاکخ آپ کی علمی شنگی کو نہ جھا سکے تو پھر آپ نے کوفہ، بھرہ، شام اور یمن ہوتے ہوئے حرمین شریفین تک حقتے بھی علوم کے مراکز و مدارس تھے ان سب مقامات سے اپنی علمی بیاس کو آسودگی عطاکی اور مختلف علوم وفنون سے فارغ ہوکر محتے بھی علوم حدیث کی تعلیم و تحیل میں منہمک ہوگئے، اس دوران آپ نے جن اسا تذہ سے کسب فیض کیا ان میں امام ابو یوسف " مرابط میں علوم حدیث کی تعلیم و تعمیل میں منہمک ہوگئے، اس دوران آپ نے جن اسا تذہ سے کسب فیض کیا ان میں امام ابو یوسف"، بخرین سعید القطان ، اور امام شافعی وغیر ہم قابل ذکر ہیں۔ خود ان کا اپنا بیان میں منہ کہ سب سے بہلے حدیث کا علم مجھے امام ابو یوسف" کی خدمت میں رہ کر حاصل ہوا۔ عراج میں امام احد نے جاز کا سفر کیا اور اس سفر میں وہاں کے نامور عالم ، بل کہ علامہ حضرت امام شافعی سے ملاقات ہوئی تو اس کے بعد امام اس میں حضرت الامام کوامام شافعی کی علمی شخصیت نے اس قدر متاثر کیا کہ دوبارہ جب بغداد میں دونوں کی ملاقات ہوئی تو اس کے بعد میں دونوں کی ملاقات ہوئی تو اس کے بعد میں دونوں کی ملاقات ہوئی تو اس کے بعد

امام احمدُّا ہے اس شخ اور پیر کے علمی کمالات اور نقبی اوصاف کے حد درجہ مقر اور معتر ف تھے، چناں چہ امام شافعی کے احوال میں آپ نے بڑھا ہوگا کہ امام احمد برلٹٹیڈ کی نگاہ میں امام شافعی برلٹٹیڈ سے بڑا عالم کوئی تھا ہی نہیں اور غالبًا امام شافعی پر وارفکی اور شیفتگی کی بنیاد بھی بہی تھی۔

ے امام شافعی کی آخری سانس تک دونوں ایک دوسرے سے جدا نہ ہوئے۔

اور جیسا کہ سنا اور کہا جاتا ہے کہ ایک ہاتھ سے تالی نہیں بجتی تو یہ مثل ان دونوں استاذ شاگروں پر آج سے بہت پہلے ہی فٹ آچکی تھی، کیوں کہ اگر ایک طرف امام احمد امام شافعی کے قدر دال اور ان کے علوم ومعارف کا زندہ نشاں تھے تو دوسری طرف امام احمد بھی امام شافعی کے اس فرمان سے امام احمد بھی امام شافعی کے اس فرمان سے ہوہ ورتھے، جس کا اندازہ امام شافعی کے اس فرمان سے ہوتا ہے، حوجت من بعداد و ما ترکت فیھا اُحفظ و لا اُثبت و لا اُعلم من اُحمد بن حنبل۔ (تاریخ بغداد ۴۲۸۲)

#### تدريسي دور:

یوں تو دربار خداوندی ہے امام احمد رائتیمینہ کو ہر طرح کے دینی علوم وفنون وافر مقدار میں عطا کیے گئے تھے، کیکن ان کی زندگی اور زندگی کے ہر گوشے میں علوم حدیث کا رنگ غالب تھا، حدیث کے متعلق جو بات بھی ان تک پہنچتی اس پر تحتی کے ساتھ عمل کرتے تھے اور حتی الامکان اس پر ہمیشگی بھی فرمایا کرتے تھے، چناں چہ جب اضیس بی حدیث پنچی کی نبی اکرم مُنگائینیم کے ساتھ اور تجام کو ایک درہم عنایت فرمایا۔

حدیث پاک سے عقیدت ومحبت کا ہی ثمرہ تھا کہ ۲۰۴ھ سے امام احد ؓ نے باضابطہ حدیث کا درس دینا شروع کیا اور دوران درس اس طرح کے فیتی موتے پروتے اور احادیث کواس طرح مست اور مگن ہوکر پڑھاتے تھے کہ طوالت وقت کے باوجود سامعین

# و ان البدايه جلدا ي المسلامين المسلمين المسل

هل من مزید کی رٹ لگائے رہتے تھے۔

الله تعالى نے آپ كے درس حديث كواتنا ممتاز اور پراثر بنايا تھا كه ايك ايك سبق ميں پانچ پانچ ہزار طلباء آپ سے حديث پڑھتے تھے جن ميں پانچ سو كے قريب تو صرف لكھنے والے ہوتے تھے۔

#### امام احدمعامرين كي نكاه مين:

اللہ نے علوم ومعارف میں آپ کو اس مقام پر فائز کر دیا تھا جو ہر طالب علم کی آخری خواہش اور اس کے طلب کی نہائی منزل ہوا کرتی ہے، جس زمانے میں آپ نے علوم وفنون کے حوالے سے شہرت پائی وہ زمانہ علاء اور ائمہ سے بھرا ہوا تھا، گر اس کے باوجود اس درجہ کی شہرت ورفعت اور مقبولیت ومجبوبیت حاصل کر لیناعقل وفہم سے ماوراء ہے، کیکن بیہ کوئی افسانہ نہیں بل کہ حقیقت ہے۔

یہ رتبہ بلند ملا جس کو مل گیا ہر مدگی کے واسط سے دار ورس کہاں

قاسم بن سلام فرماتے ہیں کہ ہمارے زمانے میں علم چارلوگوں پر منتبی ہو گیا تھا (1) امام احمد بن حنبلؒ پر (۲) علی بن مدینی پر (۳) یجیٰ بن معین پر (۴) ابو بکر بن شیبہ پر۔

قتيه بن سعيد فراتے ہيں كه أحمد بن حنبل إمام الدنيا۔

نفر بن على كا اعتقاد بيتها كان أحمد بن حنبل أفضل أهل زمانه

#### سغرا خرت:

امام احمد تولینی نے کل ۷۷ سال کی عمر پائی۔ اور موت سے پہلے تقریباً ۱۹ دنوں تک بستر علالت پر موت سے پنجہ آزمائی کرتے رہے، لیکن تقدیر کا لکھنا غالب آگیا اور تدبیر نے ہر طرح سے دم توڑ دیاحتیٰ کہ ۱۲رزیج الاول ۲۳۱ ہے کو جمعہ کے دن حضرات ائمہ کی بی آخری کڑی بھی محوخواب ہوگئ اور ائمہ اربعہ کی چوکڑی والی آخری لڑی کو بھی زمین ہضم کرگئی۔ اور اس طرح ائمہ کا آخری سورج بیہ کہتے ہوئے مالک حقیقی سے جاملا کہ

> سورج ہوں زندگی کی رمق چھوڑ جاؤںگا میں ڈوب بھی گیا تو شفق چھوڑ جاؤںگا

> اللهم ارحم عليه وأدخله فسيح جنانه

### حضرت امام ابو بوسف رالتُعلِيْهُ

آپ کا نام یعقوب ہے، کنیت ابو یوسف ہے اور سلسلہ نسب ہے ہے یعقوب بن إبر اہیم بن حبیب بن خنیس بن سعد بن بجیر، بن معاویة الأنصاري الكوفي\_

#### ولاوت:

علم وعرفان کی سرز مین کوف میں ۱۱سے مطابق ۲۰۰۱ء میں آپ کی ولادت ہوئی اور یہیں آپ یلے بردھے، آپ کے والد ایک غریب انسان تھے اور محنت ومزدوری کرکے گذر بسر کرتے تھے، والد کی محنت ومزدوری ہی زندگی کی پونجی اور اصلی سرمایے تھی، اور شاید کا اللہ کو یہ بھی منظور نہیں تھا، اسی لیے امام ابو یوسف کی صغرتی ہی میں آپ کے والد بھی داغ مفارقت دے کر چلے گئے اور اُمید کی آخری کرن بھی بچھ گئی۔

### تعلیم زندگی کا آغاز:

خود امام ابو یوسف گا اپنا بیان بہ ہے کہ میر ہے بچینے ہی میں والد ماجد کا انقال ہوگیا تھا، اور ہم لوگ تگئی معاش ہے دو چار اور گردش ایام سے بے زار سے، اس لیے والدہ محترمہ کا جھے کی کام کی طرف متوجہ کرنا عین فطرت کے مطابق تھا، چناں چہ جب میں کچھ کر سکنے کے لاکن ہوا تو وہ مجھے لے کرا کیک دھوبی کے پاس گئیں اور و ہیں چھوڑ دیا، اس زمانے میں حضرت امام ابوصنیف کے معرفت کا ستارہ عروج پر تھا، ہر چہار جانب آپ کی فقہی بھیرت اور مجہ تدانہ صلاحیت کا چرچا تھا اور آپ کا صلقہ درس واردین وصادرین کے جوم سے پٹا ہوا رہتا تھا، چناں چہ جب بھی میں دھوبی کے پاس جانے کے لیے گھر سے نگلا تو حضرت الامام کے صلحہ درس میں جا کر بیٹھ جاتا تھا، کسی طرح میری والدہ کو اس کی اطلاع ہوگئی اس پر وہ میرا پیچھا کرنے گئیں اور جب بھی میں درس میں جا کر بیٹھ جاتا تھا، کسی طرح میری والدہ کو اس کی گوڑ کے پاس چھوڑ آئیں، کیکن حضرت الامام کی عقیدت ومجت اور ان کے درس میں حاضر باش رہنے کی اہمیت پہلے ہی دن سے میرے دل میں گھر کر گئی تھی ، اس لیے اس دھو بی کے پاس میں نگا ہی نہیں تھا اور جیسے ہی مجھے کوئی موقع ملتا میں حاضر درس ہوجایا کرتا تھا، میری والدہ جب میری اس حرکت سے پریشان ہوگئیں تو بالآخر ایک دن انھوں نے لب سکوت کو تو ٹر ہی دیا اور حضرت امام اعظم چھٹھیڈ سے مخاطب ہوکر کہنے گئیں کہ یہ تیم بچہ ہے، اس کی گذر بسر کا کوئی انتظام نہیں ہے اور آپ نے نہ جانے کیا اسے گھول کر بیا دیا ہے کہ یہ کہیں نگتا ہی نہیں ہیں جیس ہی جو کہیں تھوں نے نہ جانے کیا اسے گھول کر بیا دیا ہے کہ یہ کہیں نگتا ہی نہیں ہیں۔

اس پر حضرت الا مام نے فرمایا کہ اس کی فکر نہ کریں ، اے اس کے حال پر رہنے دیں ، یہ بچیملم حاصل کرے گا اور دنیا کی عظیم سے عظیم نعتوں سے لطف اندوز ہوگا۔ اس پر میری والدہ نے کہا کہ لگتا ہے بڑھایا آپ پر بھی اثر انداز ہوگیا ہے ، اس وجہ سے اس طرح کی باتیں کر رہے ہو۔

بہرحال اس واقعے کے بعد سے دوچار دن تک میں سبق میں نہیں آیا، مجھے غیرحاضر پاکر حضرت الامام نے میرے متعلق پوچھا اور پھر مجھے بلوا کر ایک تھیلی عنایت کی جس میں سو دراہم موجود تھے اور مجھے یہ بھی فرما دیا کہ جب ختم ہوجائے تو مجھ سے بتا دینا،لیکن پھر بھی مجھے بتانے کی نوبت ہی نہ آئی اور ہمیشہ ختم ہونے سے پہلے ہی آپ مجھے ایک تھیلی تھا دیا کرتے تھے۔

### ذكاوت وذبانت اورشوق علم:

اللہ تعالی نے حضرت امام ابوصنیفہ کی نگاہ کو اتنا بصیرت افروز اور دور رس بنایا تھا کہ اس کی نظیر بعد میں خال خال ہی نظر آئی،
یہی وجہ ہے کہ آپ نے پہلی ہی نگاہ میں حضرت امام ابو یوسف ؒ کے چہرہ کو پڑھ لیا تھا اور ان کی ذکاوت و بیدار منزی آپ پر منکشف
ہوگئ تھی، اسی وجہ سے ان کی تعلیم و تربیت کا بارگراں اپنے کا ندھوں پر رکھ کر ان کی والدہ محتر مہکواس سے مستغنی اور بے نیاز کردیا
تھا۔ حضرت امام ابو یوسف کو اللہ تعالی نے صلاحیت کے ساتھ ساتھ صالحیت اور بلاء کی ذہانت وفطانت سے بھی نواز اتھا اور پھر
حضرت امام اعظم ولیٹ کی عنایت و تربیت نے اس میں مزید جلاء اور نکھار پیدا کر دیا تھا، خود حضرت الامام کو اپنے اس شاگر د پر بڑا

تخصیل علوم میں امام ابو یوسف یے انہاک اور اهتغال کا یہ عالم تھا کہ شادی کے بعد بھی مستقل امام اعظم کی خدمت میں جے رہے، یہاں تک کہ جب ان کے کسی بیٹے کا انقال ہوگیا تو لوگوں ہے یہ کہلوا بھیجا کہ تم لوگ تجبیر وتکفین کرلو، میں نہیں آسکوں گا، کیوں کہ جھے یہ خدشہ ہے کہ اگر میں آگیا تو حضرت الامام کے علمی جواہر پاروں سے محروم ہوجاؤں گا اور اس طرح غما آسکوں گا، کیوں کہ بیٹے کہ انقال کاغم ابھی بھی تازہ اور ہرا ہے اور میں نہیں جا ہتا کہ اس کے ساتھ ترک علوم کا غم اور اس کی حسرت بھی اپنے میں جمع کروں۔

اللہ تعالیٰ نے بھی حضرت امام ابو بوسف کی محنت ومشقت کو قدر کی نگاہوں ہے دیکھا اور علوم وفنون کے اس مقام پر فائز کیا جو حضرت امام اعظم کے دیگر تلافذہ میں سے کسی کے حصے میں نہ آیا، آپ کی علمی شخصیت رفقاء ومعاصرین کے لیے قابل رشک، علماء ومحدثین کے لیے ذریعۂ فخر اور طالبین دین کے لیے شعل راہ اور نمونۂ طلب تھی۔

آپ کی علمی صلاحیت وقابلیت کا اعتراف خود حضرت امام اعظم رایشید کواس درجدتھا کہ ایک موقع پر آپ نے یوں فرمایا میں نے تمیں ایسے تلافدہ کردیے جن میں سے اٹھا کیس قاضی بننے کے لائق ہیں، چھمفتی قاضی دونوں کے اہل ہیں، جب کہ ان میں سے دولیعنی ابویوسف اور زفر قاضوں ا، رمفتوں کی تادیب واصلاح کی قابلیت رکھتے ہیں۔ طلحہ بن محمد کا بیان ہے کہ امام ابویوسف آپ نوانے کی نامین مہارت تامہ کے حامل تھے، فقہ وفراوی اور مسائل قضاء میں انتہاء کو پہنچے ہوئے تھے اور ان کی سب سے بڑے فقیہ تھے، جملہ علوم وفنون میں مہارت تامہ کے حامل تھے، فقہ وفراوی اور مسائل قضاء میں انتہاء کو پہنچے ہوئے تھے اور ان کی سب سے نمایاں خصوصیت میر تھی کہ فرجب ابوحنیفہ پر اصول فقہ میں کتاب لکھنے اور مسائل کا املاء کرانے میں انتہاء کو شعیس اور شرف سبقت حاصل ہے۔

#### امام الويوسف والشطار اورعبدة قضا:

عہدہ قضااہام ابویوسف کی زندگی کاسب سے زیادہ روثن اور تاب ناک پہلو ہے اور اس کی داستان یوں ہے کہ جب خلیفہ منصور اہام ابوصنیفہ یے ذریعے قاضی القصاۃ کے عہدے کی قبولیت کے انکار نے عاجز آگیا تو اس نے اہام صاحب والٹیلیہ کوطرح کی ایذا کیں پہنچا کیں حتی کہ انھیں تکالیف کے نتیج میں اہام اعظم موت کی آغوش میں چلے گئے اور ابومنصور کو دین وشریعت طرح کی ایذا کیں پہنچا کیں حتی کہ ایک خاہری موقع ہم دست ہوگیا، لیکن شاید وہ اس حقیقت سے بے خبرتھا کہ ابوحنیفہ جو سے بٹ کرمن مانی اور من چاہی کرنے ہیں وہ اتنی تیز اور بھیا تک ہوچکی ہے کہ فقد حنی کے بغیر عباس حکومت کسی بھی طرح زندہ اور تابندہ و پائندہ نہیں رہ

سکتی، یہی وجہ ہے کہ امام اعظم کی وفات کے بعد بھی یہ مشن آپ کے تلاندہ کے دلوں میں بالکل تر وتازہ تھا اور اپنے قائد ومر بی کی طرح آپ کے تلاندہ بھی اس مشن کی ترویج وتر تی کے لیے تن من دھن کی بازی لگانے کو تیار تھے، اور ہمہ وفت اس کے لیے فکر مند اور کوشال رہا کرتے تھے، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ منصور کے بعد ہارون رشید خلیفہ ہونے تک تقریباً ۲۲ علاقوں کے محکمہ ہائے عدالت میں حنی قاضی قابض ہوگئے تھے اور امام ابوطنیفہ کی انقلابی سیاست کے دور رس نتائج وثمرات اس درجہ عام اور تام ہو چکے تھے کہ عباسیوں کی ظالم وجابر حکومت بھی سرجھکانے پر مجبور ہوگئ تھی۔

بالآخر جب ہارون رشید کو یہ یقین ہوگیا کہ فقد حنی کو قانونی حیثیت دیے بغیر حکومت تاراج ہوجائے گی تو اس نے امام ابو یوسف کو قاضی القصاۃ کے منصب پر فائز کر ہی دیا اور اس طرح سے امام ابو حنیفہ کی تیار کردہ اسکیم کام یاب ہوگئ اور ان کی بنائی ہوئی حکمت عملی کو قاضی ابو یوسف ؒ نے فائز المرام کر دکھایا۔

خود قاضی ابویوسف جب حضرت الامام کی دوراندیثی کوسوچ لیتے تو آب دیدہ ہوجاتے تھے، اور یہ کہتے تھے ابوصنیفہ کتنے بابرکت آ دمی تھے کہ انھوں نے ہی ہم پر دنیا اور آخرت دونوں کی راہیں کھول دیں۔

تو اس طرح امام ابو یوسف محکمہ عدلیہ کے مطلق العان وزارت پر براجمان ہوئے اور مشرق سے لے کر مغرب تک کے علاقوں میں قاضیوں کے تقرر وغیرہ کاعمل دخل آپ کے قبضہ اختیار میں آگیا۔ اور آپ پوری جاں نثاری اور اخلاص وللہیت کے بھر پور جذبے کے ساتھ لوگوں کے مسائل اور ان کی مشکلات کے حل میں لگ گئے، یہاں تک کہ جب مخالفین نے ان کی ذمہ دار یوں اور ان کے اختیارات کو دیکھا تو وہ دم بخو درہ گئے اور ہارون رشید سے آکر غلط بیانی کرنے گئے، ایک دفعہ ہارون رشید نے کہا خدا کی قتم علم کے جس باب میں بھی میں نے قاضی ابو یوسف کو جانچا اس میں کامل اور ماہر پایا، میں ان کے دین کو آلودگیوں سے پاک سمجھتا ہوں آخر ان جیسا کوئی آدمی ہوتو اسے میرے سامنے پیش کرو۔ اس اعتبار سے امام ابو یوسف فقہ حفی کے سب سے پاک سمجھتا ہوں آخر ان جیسا کوئی آدمی ہوتو اسے میرے سامنے پیش کرو۔ اس اعتبار سے امام ابویوسف فقہ حفی کے سب سے پاک سمجھتا ہوں آخر ان جیسا کوئی آدمی ہوتو اسے میرے بانی مبانی بھی ہیں۔

امام ابو یوسف ؒ کے قاضی القصاۃ بننے کے بعد تو فقد حنی نے نیارنگ و روپ اختیار کرلیا، اس میں اتی تر اوٹ اور تازگ آگئ کہ مشرق ومغرب تک اے آئینی اور دستوری حیثیت حاصل ہوگئ اور چہار دانگ عالم میں بڑی تیزی اور روانی کے ساتھ اس کی ترویج اور اشاعت ہونے گئی اور ۵۳۰ سالوں تک فقہ حنی ملک کے دستور کی حیثیت سے نافذ العمل رہا۔

خود امام ابو یوسف ؒ نے ۱۲۱ھ سے ۱۸۲ھ تک تقریباً ۱۲ سالوں تک پورے انہاک اور لگن کے ساتھ اس کی تعمیر وتر قی میں حصہ لیا، بل کہ نمایاں رول ادا کیا جواینی مثال آپ ہے۔

ہر چند کہ لوگوں پر حکومت عباسیہ کا رعب و دبد بہ قائم تھا اور لوگوں کے دلوں میں حکومت کے بے جاظلم وستم کی وحشت و دہشت ہمہ وقت موجود رہتی تھی ،لیکن قاضی ابو یوسف ؓ نے بھی بھی کسی معاملے میں حکومت کی نہ تو رعایت کی اور نہ کوئی پرواہ کی ، بل کہ جسے حق سمجھا اس کے اظہار اور اس کے نفاذ میں ذرہ برابر تامل نہیں کیا اور پوری آزادی و بے باکی کے ساتھ اپنے مفوضہ امور انجام دیتے رہے۔اور اس دوران عبادت وریاضت اور ذکر واذکار کا اہتمام وا تظام امور قضا اور مشغولیتِ قضا پرمستز ادتھا۔

محمد بن ساعه فرماتے ہیں کہ دن کو قضاء کے امور میں مشغول رہتے تھے، رات کو حدیث وفقہ کا درس دیتے تھے، اور پھر بھی

# ر ان البدابير جلدا كالمساكل ١٠٠٠ كالمساكل ١٠٠٠ كالمساكل تعارف كالمساكل المساكل المساكل

روزانہ دوسورکعات نوافل ادا کرتے تھے۔ اور صبح کو پھر ہشاش بشاس اور بالکل تازہ دم ہوکر مند قضاء پر رونق افروز ہوجایا کرتے تھے، نہ معلوم بیسکت اور قوت کہاں سے حاصل تھی اور کس طرح اشنے امورانجام دے لیا کرتے تھے، مگر بیحرف بہحرف درست اور صبحے ہے اور کذب واشتہاہ کے لیے اس میں پر مارنے کی گنجائش نہیں ہے۔

اور جس طرح آپ کی بوری زندگی محنت و جاہدہ سے لبریز تھی، اسی طرح آپ کا وداعی اور آخری وقت بھی علمی اہتفال وانہاک ہی میں گذرا، چنال چدابراہیم بن جراح فرماتے ہیں کہ میں مرض الموت میں آپ کی عیادت کے لیے حاضر ہوا تو اس وقت بھی علمی گفتگو چل رہی تھی، اسی دوران آپ پرغثی طاری ہوگئی اور جب افاقہ ہوا تو مجھ سے بوچھنے گئے بتا و سوار ہوکر رمی جمار کرنا افضل ہے یا پیدل، میں نے کہا پیدل فرمایا غلط میں نے کہا سوار ہوکر اور سے کہہ کر میں اٹھا اور درواز سے تک ہی پہنچا تھا کہ آپ کی روح قفس عضری سے پرواز کر گئی اور ملک و ملت کا ایک عظیم مسیحا، فقہ و فقا و کی اور قضاء کا بے تاج بادشاہ، امام اعظم والتھیا کا دست کی روح قفس عضری سے پرواز کر گئی اور ملک و ملت کا ایک عظیم مسیحا، فقہ و فقا و کی اور قضاء کا بے تاج بادشاہ، امام اعظم والتھیا کا درست دائی زندگی کے سفر پر روانہ ہوگیا اور کہنے والوں کو بیہ کہنے پر مجبور کر گیا کہ

داغ فراق صحبتِ شب کی جلی ہوئی اک شمع رہ گئی تھی سو وہ بھی خموش ہے

# ا مام محمد بن الحسن الشيباني ح<sup>الله</sup> يأ

آپ کا نام محمہ ہے، والد کا نام حسن ہے، دادا کا نام فرقد ہے، ابوعبداللہ آپ کی کنیت ہے، ولاء کی طرف نسبت کرتے ہوئے آپ کوشیبانی کہا جاتا ہے، خطیب بغداد کُٹ نے لکھا ہے کہ آپ کے اجداد دشق میں رہتے تھے، اور دشق کے'' کُڑ سُتا'' نامی گاؤں میں ان کی بود باش تھی، آپ کے والد وہاں سے عراق آگئے تھے اور ۳۲اھے میں مقام واسط میں آپ کی ولادت ہوئی اور کوفہ میں آپ کی پرورش ویرداخت ہوئی۔

### تعليم وتربيت:

اللہ تعالٰی نے آپ کو ظاہری اور باطنی ہر طرح کی خوبی سے نوازا تھا اورا تناحسین وجمیل اور بارعب بنایا تھا کہ اچھے اچھے لوگ مرعوب ہوجایا کرتے تھے،ان کے رفیق درس حضرت وکیع کا بیان ہے کہ ہم لوگ علم حدیث کے سبق میں امام محمدٌ کے ساتھ نہیں جاتے تھے، کیوں کہ وہ اتنے حسین وجمیل تھے کہ ان کا ساتھ نہمیں نا گوار ہوتا تھا۔

ظاہری حسن جمال کے علاوہ اللہ تعالی نے حافظہ میں بھی جمال اور کمال عطافر مایا تھا اور پھر والدمختر م کی ثروت وسعت نے اس میں مزید چار چاندلگا دیے تھے، چنال چہ کوفہ کے قدیم دستور کے مطابق سن تمیز کو پہنچتے ہی آپ کو حفظ قرآن کے لیے بٹھا دیا گیا اور توفیق الہٰی سے جو پچھ بھی میسر ہوسکا قرآن کریم سے حفظ کر لیا پھر عربی اسباق کی طرف متوجہ ہوئے اور ساتھ ہی ساتھ حدیث وفقہ کی تعلیم کا سلسلہ بھی جاری رکھا، یہاں تک کہ جب عمر مبارک کی چود ہویں بہار میں داخل ہوئے تو حضرت الا مام اعظم رایشیائے کی مختص عشاء کی نماز پڑھ کر سوجائے اور پھراسے احتلام ہوجائے تو کیا وہ مجلس میں حاضر ہوئے اور ان سے میسکلہ بوچھا کہ اگر کوئی شخص عشاء کی نماز پڑھ کر سوجائے اور پھراسے احتلام ہوجائے تو کیا وہ

امام صاحب رالتیمیلائے کہہ دیا کہ ہاں اسے اعادہ کرنا جاہیے، چناں چہ یہ گئے اور عشاء کی نماز دوبارہ پڑھنے گئے، حضرت امام اعظم رِالتیمیلائے جب ان کی اس اطاعت وفر ماں برداری کود یکھا تو فرمایا إن هذا الصبیّ یفلع إن شاء اللّٰامہ

اس دعا اورتمنا کا اثریہ ہوا کہ اس کے بعد ہے امام محکر علوم وفنون کے دیوانے ہوگئے اور اپنے والدمحترم کے ہمراہ حضرت الا مام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور پورے چارسال تک جب تک امام اعظم والٹیکٹے زندہ رہے مسلسل ان کی خدمت میں لگے رہے یہاں تک کہ جب وہ اپنے میں امام اعظم والٹیکٹ کا وصال ہوگیا تو امام محکر امام ابو پوسف کی خدمت میں گئے اور آپ ہی سے علوم وفنون کی جمیل کی۔

علم فقہ کے ساتھ ساتھ علم حدیث سے بھی آپ کوخصوصی لگاؤ تھا اور اپنے زمانے کے مشہور محدثین سے آپ نے استفادہ بھی کیا تھا جن میں امام اعظم، سفیان ثوری، مسعر بن کدام، مالک بن انس، سفیان بن عیدینہ، امام اوز اعی اور عبداللہ بن المبارک وغیرہ سرفہرست ہیں۔

آپ کی ذات میں مخصیل علوم کا جذبہ اس قدر بھرا ہوا تھا کہ آپ نے حجازی، شامی، عراقی اور حنفی ان چاروں فقہ میں پی، انچی، ڈی کی، چناں چہ فقہ حنفی کی تعلیم و تکمیل امام ابو یوسٹ سے ہوئی، فقہ حجازی امام مالک سے حاصل کی، فقہ شامی امام اوزاع سے پڑھی، اور امام ثوریؓ کے صلقۂ درس میں شامل ہوکر فقہ عراقی کی تکمیل کی۔

اوراس کے بعد جب آپ کو منصب قضاء پر فائز کیا گیا تو آپ کی فکر ونظر میں وسعت پیدا ہوئی اور چار علاقوں کے فقہی سیخینے کو اپنے سینے میں سمو لینے کی وجہ ہے آپ ہرایک کے منظور نظر اور ہردل عزیز تھے، بل کہ ہر کسی کی ضرورت تھے اور بالخصوص طالبین و متعلمین کے لیے تو آپ کا وجود نعمت غیر متر قبہ تھا، اس لیے ہمہ وقت آپ ہجوم کار کے شکار رہتے تھے، یہاں تک کہ را توں کو بھی بہت معمولی اور انتہائی مخصر آ رام فرماتے تھے، محمد بن سلم کا بیان ہے کہ آپ نے اپنی رات کے تین جھے بنائے تھے، پہلا حصہ آرام کے لیے تھا، دوسرا حصہ نوافل اور تنجد گذاری میں صرف ہوتا تھا اور تیسرا حصہ درس و تدریس کے لیے مختص تھا۔

زمانۂ طالب علمی ہی ہے تہجد گذاری اور شب زندہ داری کے عادی تھے اور یہ عادت تادم حیات سابقہ آن بان کے ساتھ ہی باقی و برقرار تھی ، حتی کہ بڑھا ہے کی وجہ ہے جب کافی کم زور اور نحیف ونا تواں ہو گئے تھے اس وقت بھی بیداری شب کے معمول میں کوئی خلل نہ ہونے دیتے تھے، ایک مرتبہ لوگوں نے دریافت کیا کہ حضرت والا آپ نے تو ما شاء اللہ اپنے کئی جانشین تیار کر دیے ہیں، آخر اس بڑھا ہے میں تو آپ کو تھوڑ ا بہت تو آرام کرلینا چاہیے، اس پر آپ نے فرمایا کہ سنو! حضرت محمد کا گئی تی امت اس مجرو سے پرسور رہی ہے کہ محمد بن حسن ان کے مسائل کو حل کر رہا ہے، بتائے اگر میں بھی سوجاؤں گا تو امت کا کیا ہوگا؟

### امام محمد بم عصر علماء کی نظر میں:

الله تعالی نے علم ومعرفت اور اصابت رائے میں آپ کواس درجہ امتیاز اور تفوق بخشا تھا کہ اس زمانے کے بڑے سے بڑے علم و معرفت اور مدح خوال تھے، اور سب کے سب آپ کے نضل و کمال کے معترف اور مدح خوال تھے، امام شافعی تو آپ کی تعریف و توصیف میں رطب اللمان رہتے تھے، فرماتے تھے کہ میں نے امام محکر سے زیادہ فصیح کی کونہیں دیکھا، وہ خوش شکل اور

# ر ان البدابيه جلدال بير الماليد المالي

خوش لباس ہونے کے ساتھ ساتھ خوش صوت اور خوش الحان بھی تھے اور جب بھی قرآن پڑھتے تھے تو ایبامحسوں ہوتا تھا کہ قرآن کریم ابھی بھی نازل ہور ہاہے۔

ایک دوسرے موقع پر فرمایا کہ میں نے ان سے زیادہ کتاب اللہ سے واقفیت رکھنے والاکسی کونہیں دیکھا اور نہ ہی ان سے زیادہ حلال وحرام اور ناسخ ومنسوخ کے متعلق جاننے والا کوئی دوسرایایا۔

امام احمد بن حنبل ؓ نے تو یہاں تک کہد دیا تھا کہ اگر کسی مسئلے میں تین لوگوں کے اقوال ہوں تو اس میں چوں چرا کی گنجائش نہیں ہے، لوگوں نے پوچھاوہ تین لوگ کون ہیں فرمایا ابو حنیفہ اور ان کے دونوں شاگر دیعنی امام ابو یوسف اور امام محمدؓ، ابو حنیفہؓ قیاس میں ماہر ہیں ابو یوسف احادیث میں ماہر ہیں اور امام محمدٌ عربیت اور لغت میں ماہر ہیں۔

علامہ سبط بن الجوزیؓ نے مراُ ۃ الزمان میں لکھا ہے کہ تمام اہل سیر اس بات پرمتفق ہیں کہ امام محمدٌ جملہ علوم کے سلسلے میں حجت اور دلیل ہیں۔

### امام محمد والشيلة ك سنيفي كارناه:

اس بات پر جمہورعلائے سلف وخلف کا اتفاق ہے کہ فقہ حنیٰ کی ترویج واشاعت میں امام محمدٌ کی کتابوں کا بہت وافر حصہ ہے، بل کہ اگر بیہ کہا جائے کہ فقہ حنیٰ کا مرجع ومنبع اور اس کا تمام تر دارومدار امام محمدٌ ہی کتابوں پر ہے تو نہ ہی اس میں مبالغہ ہوگا اور نہ ہی پیجا آرائی ہوگی ، یہی وجہ ہے کہ ان کی چھے کتابوں کو''اصول'' کہا جاتا ہے، کیوں کہ ان پر فقہ حنیٰ کا انحصار ہے۔

وه چھے کتابیں یہ ہیں:

(۱) مبسوط: اس کتاب کا نام''اصل' ہے، کین مبسوط ہی کے نام سے اس کی شہرت ہے، یہ کتاب امام محد کی تمام کتابوں میں سب سے زیادہ طویل ہے اور تقریباً تمیں خیم جلدوں میں ہے، امام محد ؒ نے حلال وحرام سے متعلق دسیوں ہزار مسائل کو اس کتاب میں جمع فرما دیا ہے۔

(۲) الجامع الصغیر: اس کتاب کے جملہ مسائل امام ابو یوسف سے مروی ہیں، چناں چہ ہر باب کے شروع میں محمد عن یعقوب عن أبی حنیفة وَحَمَّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَعَمَّدُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى عَبَارت سے مسائل بیان کیے گئے ہیں، امام محمد نے اس کتاب میں کل ملاکر اسکے ختلف فیہ ہیں، اور بقیہ سب متفق علیہ ہیں اور صرف دومسکے قیاسی اور استحسانی ہیں، الله تعالیٰ نے اصل کی طرح اس کتاب کو بھی بہت مقبولیت سے نواز ااور مرجع عوام وخواص بنا دیا۔

(۳) الجامع الكبير: يدكتاب بهى اسم باسمى ہا اور امام محدٌ نے اس كتاب ميں عيون الروايات اور متون الدرايات كو جع فر مايا ہے، اس كے علاوہ عراقی فقہاء سے اخذ كردہ روايات، علاء كرام كى ذاتى ڈائريوں ميں محفوظ مرويات اور اپنى وہنى محفوظات ويادداشت كو بھى اس كتاب ميں قلم بند كرديا ہے۔

(۳) السير الكبير (۵) والسير الصغير! يدونوں كتابين بھى اپنے موضوع پرانتهائى لاجواب اور بے نظير بيں اور ان ميں احكام على منائم اور اس طرح كے بے شار مسائل بيان كيے گئے ہيں، ان ميں سے پہلى كتاب الن ميں احكام خائم اور اس طرح كے بے شار مسائل بيان كيے گئے ہيں، ان ميں سے پہلى كتاب السير الصغير ہے، جب بيكتاب ملك شام كے مشہور عالم امام عبدالرحمٰن بن اوز اع كى نظرسے گذرى تو انھوں نے يو چھا كہ يكس كى

# ر حن البدايه جلدا على المحال المحال على المحال المح

تھنیف ہے، جواب دیا گیا کہ محمد بن حسن عراقی کی، اس پر امام اوزاعی نے کہا کہ ما لا ھل العواق والتصنیف فی ھذا الباب، 
یعنی اہل عراق کو اس سلسلے میں کتاب لکھنے کا کوئی حق نہیں ہے، اس لیے کہ آپ سُلُ اِللّٰہِ اور آپ کے صحابہ نے جہاز اور شام وغیرہ کے علاقوں میں غزوات اور سرایا میں حصہ لیا ہے، عراق میں ان حضرات نے کوئی جنگ نہیں کی، عراق تو بعد میں فتح ہوا ہے، اس لیے عراقیوں کو اس سلسلے میں کوئی چیز لکھنے کا حق نہیں ہے۔

جب امام محمر کواس واقعے کاعلم ہواتو وہ بہت ملول ہوئے اوراسی وقت سے سیر کبیر کی تصنیف شروع کر دی اور بہت محنت و جاں فشانی کے ساتھ رات دن ایک کر کے اس کتاب کو تیار کیا، جب امام اوزاعیؓ نے اس کتاب کو دیکھا تو بے اختیار یہ کہدا تھے کہ بخدا اگر اس میں احادیث نہ ہوتیں تو میں یہ کہد دیتا کہ بیامام محمد کا وضع کر دہ علم ہے، یقیناً اللہ تعالیٰ نے امام محمد کی رائے میں درستگی جواب کومحدود اور محصور فرما دیا ہے، بچ ہے و فوق کل ذی علم علیم۔

پھرامام محمدؓ نے ساٹھ رجٹروں میں اس کتاب کو منتقل کرایا اور ہارون رشید کے دربار میں لے گئے، خلیفہ نے جب اس کتاب کو منتقل کرایا اور ہارون رشید کے دربار میں لے گئے، خلیفہ نے جب اس کتاب کودیکھا تو انگشت بدنداں رہ گیا اور اسے اپنے زمانے کا سب سے قابل فخر کارنامہ قرار دیا اپنے دونوں بیٹے امین اور مامون کو از اول تا آخر یہ کتاب سنوائی۔ (مقدمہ ردالمحتار ۱۳۳۸) اس لیے اکثر فقہاء ومحدثین اور حقیقت پندموزمین کی رائے یہ ہے کہ السیر الکبیرامام محمد طلیعیلہ کی سب سے آخری تصنیف ہے۔

(۲) کتب ظاہر الروایات میں سے چھٹی کتاب الزیادات ہے، اور اس کی وجہتالیف بیہ ہے کہ جب امام محمدٌ جامع کبیر کی تالف سے فارغ ہو گئے ہوگئے ہوگ

ان کے علاوہ بھی حضرت الا مام کے اشہب قلم سے بہت سے لعل وگہر اوراق وصفحات میں پیوست ہیں اور کیسانیات، ہارونیات، جرجانیات وغیرہ کے نام سے موسوم ہیں، ان میں ایک بیش قیمت گو ہروہ ہے جو حدیث پاک کے سلسلے میں مؤطا امام محمد کے نام سے موسوم ہے اور بیشتر دینی مدارس کے نصائب ہائے تعلیم و تکمیل کا جزولا نیفک ہے، اس میں امام مالک سے ایک ہزار سے زائد مرفوع اور موقوف احادیث مروی ہیں اور امام مالک کے علاوہ تقریباً ۴۰۰ جالیس شیوخ سے ۱۵۵ احادیث مزید مروی ہیں۔

### جوم کارے رہائی اور آخرت کے لیے روائلی:

جس طرح امام محمد ولیٹھیا سے پہلے بے شارعاء و فقہاء اپنی صلاحیتوں اور قابلیتوں سے روئے زمین کو معطر اور منور کرنے کے بعد ایک دن ابدی نیندسو گئے، اس طرح امام محمد ولیٹھیا کے قافلے پر بھی ایک دن بندلگا دی گئی اور امام اعظم کی صف خاص کا میہ آقاب جہاں تاب بھی تقریباً ۵۵ سالوں تک پوری دنیا کواپنی ضیاء پاش کرنوں سے منور کرتا ہوا و ۱۹ ھیس شہر" رے" کے افق میں ہمیش کے لیے غروب ہوگیا، اور اتفاق ایسا ہوا کہ اس دن امام النحو علامہ کسائی کی بھی وفات ہوئی، چناں چہ خلیفہ ہارون رشید نے اس وقت یہ جملہ کہا دفعت الیوم الفقہ و العربیة بالری تعنی آج شہر رے میں فقہ اور عربیت دونوں چیزیں مدفون ہوگئیں۔

آہ! اشکوں کو نہ اِن کا ہوسکا دامن نصیب دفن ہم نے خاک میں ہر اِک ستارہ کر دیا

# صاحب ہدایہ کے مخضر حالاتِ زندگی

آپ کا نام نامی اسم گرامی بر ہان الدین ہے، والد کا نام علی ہے، دادا کا نام ابو بکر اور پردادا کا نام عبدالجلیل ہے، ابوالحن آپ کی کنیت ہے اور شخ الاسلام کے لقب سے آپ مشہور ہیں، ۸رر جب الاغ بروز دوشنبہ بعد نماز عصر آپ کی ولادت ہوئی۔
عام طور پر آپ کے نام کے ساتھ مرغینانی لکھا جاتا ہے جسیا کہ بیشتر کتابوں میں ندکور ہے جس سے یہ وہم ہوتا ہے کہ آپ کا وطن اصلی اور مولد نہیں تھا، بل کہ آپ کا تعلقہ تھا اور اس تعلقہ کے ایک گاؤں در شدان 'میں آپ کی پیدائش ہوئی اور یہ آپ کا مولد ہے، لیکن تعلقہ ہونے کی وجہ سے عام طور پر مرغینان ہی کی طرف نسبت کر کے ضلع دی جاتی ہوتا ہے، تو گاؤں کی طرف نسبت نہ کر کے ضلع اور شہر کی شہرت کی بنا پر اسی طرف نسبت کر تے ہوئے اسے بستوی لکھ دیا جاتا ہے۔

### تعلیم زندگی کامخفر کا خاکه:

صاحب ہدایہ نے اپنی وسعت اور بساط کے مطابق اپنے زمانے کے ہر بڑے عالم سے کسب فیض کیا تھا، چنال چہ شخ نجم الدین ابوحفص نسفی سے ان کی بعض تصانیف کے ساتھ ساتھ ابتدائی کتابیں پڑھی تھیں اور مندات خصاف کی ساعت کی تھی، شخ ابواللیٹ نسفی اور شخ ابوالفتح مروزی سے بخاری شریف کا اکثر حصہ بڑھا تھا، شخ ضیاء الدین سے فقہ کی تعلیم حاصل کی جب کہ ضیاء الدین نامی دوسرے شخ سے ترفدی شریف پڑھی اور ان کے علاوہ بھی بے شار اساتذہ وشیوخ کے سامنے زانو ہے تلمذتہہ کر کے علم وعمل کی وار ان کے علاوہ بھی بے شار اساتذہ وشیوخ کے سامنے زانو ہے تلمذتہہ کر کے علم وعمل کی وار ان کی وادیاں طے کیں اور جب علوم متداولہ سے فارغ ہوئے تو ایسے بن سنور کر اور نکھر کر سامنے آئے کہ کہنے والے یہ کہنے پر مجبور ہوگئے لم تو العیون مثلہ فی العلم و الأدب یعن علم وادب میں کوئی آپ کا ثانی نہیں نظر آتا ہے اور دور دور تک آپ کی علمی عبقریت ، ادبی مہارت اور بے پناہ صلاحیت ولیافت کا چرچا اورغوغا ہے۔

تدريس تعليم:

یوں تو مبدأ فیض نے آپ کو ہرطرح کے علوم وفنون سے وافر حصہ عطا کیا تھا، اور ہرفن اور ہرعلم میں امام کا درجہ حاصل تھا،

لیکن فن فقہ سے آپ کوخصوصی لگاؤ تھا اور اس فن میں آپ اتنا آگے نکل گئے تھے کہ اپنے بہت سے استاذوں سے بھی بازی جیت پکے تھے، بیان دلائل اور استخراج مسائل میں آپ کو درک حاصل تھا اور افہام تفہیم میں بھی خصوصی ملکہ حاصل تھا، یہی وجہ ہے کہ آپ کے درس میں بے انتہاء اڑ دہام ہوتا تھا اور دنیا کے کونے کونے سے لوگ آپ سے پڑھنے اور استفادہ کرنے کے لیے آپ کے علمی دربار کا رُخ اور سفر کیا کرتے تھے اور آپ پوری دل جمعی اور دل جمعی کے ساتھ آنے والوں کے دامن مراد کوعلم وضل کے کے علمی دربار کا رُخ اور سفر کیا کرتے تھے اور آپ پوری دل جمعی اور دل جمعی کے ساتھ آنے والوں کے دامن مراد کوعلم وضل کے

ر حمن البرابير جلدا ي حمالات زندگي ي ماحب بدايه كالات زندگي ي ماحب بدايه كالات زندگي ي ماحب بدايه كالات زندگي ي بيش قيمتي جوابر يارون سے لبريز كر ديا كرتے تھے۔

دری اور زبانی افادے کے علاوہ صاحب ہدایہ نے قلمی اور تحریری طور پر بھی اپنے علوم کو دوسروں تک منتقل فر مایا اور ہدایہ کے علاوہ کفایہ منتقل منتقل منتقل فر مایا اور ہدایہ کے علاوہ کفایہ منتقل ، تجنیس ، مزید ، مناسک حج اور نشر المذہب وغیرہ کو ملا کر تقریباً ایک درجن سے زائد کتابیں تصنیف و تالیف فر مائیں اور اپنے بعد والوں کے لیے ایک علمی ذخیرہ تیار کر دیا۔

### مداريك وجهةاليف:

صاحب ہدایہ المسندی کے نام سے پہلے اپنی دِلی آرزو کی شکیل کے لیے بدایہ المسندی کے نام سے ایک کتاب کھی اور اس کتاب کی تالیف سے ان کا مقصد بے تھا کہ مختصر اور آسان عبارت میں فقہی ادکام ومسائل کو جمع کر دیا جائے ، تا کہ لوگ طوالت کلام سے نی جا ئیں اور زیادہ کتابوں کی ورق گردانی کرنے کے بجائے ایک ہی کتاب میں مختصر سے وقت کے اندر دینی ادکام ومعارف سے واقف ہوجا ئیں ، لیکن بیکتان ہے کھا یہ المستھی کے نام سے اس کی ایک شخیم شرح تیار فرمائی اور بیشرح آتی طویل ہوئی کہ استی جلدوں میں ساسکی ، اب صاحب کتاب نے ایجاز میں بھی مبالغہ کر دیا اور طوالت میں بھی سارے صدود تجاوز کر گئے ، اس کے بعد جب خود آتھیں بھی اس طوالت کا احساس ہوا اور یہ خیال پیدا ہوا کہ کہیں طول بیانی کی وجہ سے میری صدود تجاوز کر گئے ، اس کے بعد جب خود آتھیں بھی اس طوالت کا احساس ہوا اور یہ خیال پیدا ہوا کہ کہیں طول بیانی کی وجہ سے میری مخت پر پانی نہ پھر جائے اور اصل کتاب ہی کولوگ ترک نہ کر دیں تو دوبارہ عزم وہمت کو جواں کیا اور سے 20 ھے دی قعدہ کے مہین میں چہار شنبہ کے دن سے المهدایة نامی کتاب کی تصنیف و تالیف کا کام شروع کر دیا اور اس مرتبدان کی بیکوشش رہی کہ المهدایة نامی کتاب کی تصنیف و تالیف کا کام شروع کر دیا اور اس مرتبدان کی بیکوشش رہی کہ بڑھنے والے کو پچھ پئے ہی نہ پڑے اور نہ ہی اتن طویل ہو کہ خلل کا باعث بن جائے۔

الحمد للمسلسل تیرہ سال کی عرق ریزی و جاں فشانی اور قلم کی روانی کے نتیجے میں ان کی بیہ کتاب پایئے بھیل کو پینچی اور منصئہ شہود پر جلوہ گر ہوتے ہی عوام وخواص کا مرجع بن گئی۔

یمحض الله کافضل وکرم اور اس کا احسان ہے کہ الله پاک نے صاحب ہدایہ کی اس کتاب کو وہ مقبولیت ومجبوبیت عطافر مائی جو دیگر مصنفین ومؤلفین کے جصے میں نہ آسکی، بلاشبہ ہدایہ فقہ حفی کا جزلایفک جزء ہے اور حفی کتابوں میں اسے ایک معتبر اور معتمد متن کی سند اور حیثیت حاصل ہے۔

مدایہ کی یہ مقبولیت روز بروز بڑھتی گئی اور جیسے جیسے زمانہ ترقی کرتا گیا ہدایہ کے حوالے سے، طالبین دین متین کی شغف اور ان کی جاہت میں بھی اضافہ ہوتا گیا، اس کتاب کی سب سے اہم خوبی سے سے کہ اس کے پڑھنے والے بھی بھی گمراہی اور بے راہ روی کا شکار نہیں ہو سکتے۔ اورغور وفکر سے پڑھنے والے اس قابل ہوجاتے ہیں کہ ان کے اندرخود اعتمادی اور دوسرے کلام کے سیح معانی ومطالب اخذ کرنے کی خوبی پیدا ہوجاتی ہے۔

> کی شاع نے ہدایہ کی شان میں قصیدہ خوانی کرتے ہوئے درج ذیل اشعار کیے ہیں۔ ان الهدایة کالقرآن قد نسخت ماصنفوا قبلها فی الشرع من کتب فاحفظ قرأتها والزم تلاوتها یسلم مقالك من زیغ ومن كذب

ر آن البدایه جلد کی کی کی کی کی کی کی کی ماحب بداید کے حالات زندگی کی

یعنی قرآن کریم کی طرح ہدایہ نے بھی شریعت کے سلیلے میں لکھی گئیں اپنے سے پہلی تمام تقنیفات کومنسوخ کر دیا، لہذا اے مخاطب تم ہدایہ کی تعلیم وعلم کولازم پکڑلو تمھاری گفتگو کذب و بجی سے محفوظ رہے گی۔

امام الہندعلامدانور شاہ تشمیریؒ نے ایک موقع پر فرمایا کہ الحمد ملند میں تمام کتابوں کے مخصوص طرز پر پچھ نہ پچھ لکھ سکتا ہوں، گر چار کتابیں ایس ہیں جن پر خامہ فرسائی نہیں کر سکتا۔ (۱) قرآن پاک (۲) بخاری شریف (۳) مثنوی اور (۴) ہدایہ۔

مختصراً عرض میہ ہے کہ مدامیا پی گونا گوں افادیت اور اہمیت کے حوالے سے ہرز مانے میں ہر دل عزیز رہی ،لوگوں نے اس پر خاطر خواہ توجہ دی اور ہر طرح سے اسے بیجھنے اور اس کے لطا نُف وحقائق سے لعل وگہر نکا لنے میں مشغول ومصروف رہے۔ ہے کہ اُر دواور عربی وغیرہ کو ملا کر اب تک ۳۰ سے زائد اس کی شروحات منظر عام پر آچکی ہیں اور بیسلسلہ ہنوز جاری وساری ہے۔

# الهداية مين صاحب مدايه كاانداز تحرير

کسی بھی کتاب کو پڑھنے کے لیے اس کے مؤلف ومصنف کی طرز تحریر اور طریقۂ تالیف وتصنیف سے واقفیت کے ساتھ ساتھ کتاب میں استعال کردہ اشارات و کنایات کی وضاحت اور مختلف النوع تعبیرات کی حقیقت سے باخبر ہونا بھی انتہائی ضروری ہے، اس کیے ذیل میں صاحب ہدایہ کی ان خصوصیات اور امتیازات کا تذکرہ کیا جارہا ہے، جو المهدایدة میں ندکور ہیں تا کہ اس سلسلے میں آپ کو بصیرت حاصل ہواور اس کی روشی میں آپ کے لیے کتاب فہمی مہل اور آسان ہوجائے۔

- شخ عبدالحق محدث دہلوی نے "مدارج النبوة" میں ذکر کیا ہے کہ صاحب ہدایہ جب"قال رضی الله عنه" کہتے ہیں تو اس سے مرادخودان کی ذات ہوتی ہے۔ شخ ابوالسعو دفرماتے ہیں کہ جہال موصوف نے اپنی طرف سے کوئی خاص تصرف ذکر کیا ہے وہال ان کی اصل عبارت"قال العبد الضعیف عفا عنه" تھی مگر آپ کی وفات کے بعد بعض تلا ندہ نے اس کو "قال رضی الله عنه" سے بدل دیا، وإنّما لم یذکر نفسه بصیغة المتکلم تحرزاً عن تو هم الأنانية۔
- پ نهایه کی کتاب ادب القاضی کے آخریس، عنایہ کے باب البیع الفاسد میں اور فتح القدیر کی کتاب الصرف میں ہے کہ صاحب ہدایہ کے نزدیک جو فد بب مختار ہوتا ہے اس کی دلیل بعد میں ذکر کرتے ہیں۔ نتائج الافکار میں ہے کہ وہ اقوال مختلفہ کو ذکر کرتے وقت قوی دلیل کو آخر میں لاتے ہیں، تاکہ یہ تمام اقوال معتقدمہ کی طرف سے جواب کا کام دے، گوفل اقوال کے وقت بہت ی جگہ قوی کومقدم بھی کیا ہے۔
- س عنامیہ میں ہے کہ جب صاحب ہدامیہ "مشایعنا" کہتے ہیں تو اس سے مراد ماوراء النہر (بخاار اور سمرقند) کے علاء ہوتے ہیں۔
  - ( اور جب "في ديارنا" كمت بين توشر بائ ماوراء النبر مراد بوت بين كذا يفهم من "فتح القدير" -
- نتائج الأفكار فى كشف الرموز ولا سرار ميں ہے كه موصوف سابق ميں ذكر كرده آيت كو "بهما تلونا" ہے بيان كرتے ہيں اور
   دليل عقلى كو "بهما ذكرنا" اور "لما بيّنا" ئے اور حديث كو "بهما روينا" ئے تعبير كرتے ہيں، اور بھى تبھى كتاب وسنت

# 

اور معقول کی طرف اشارہ کرتے ہوئے بھی "لما بینا" کہتے ہیں (کذا یفھم من الکفایة) مقاح السعادہ میں ہے کہ موصوف اکثر اوقات قول صحابی کو اثر سے تعبیر کرتے ہیں اور بعض اوقات خبر واثر میں کوئی فرق نہیں کرتے۔

- 🕤 نتائج الافکار میں ہے کہ بسااوقات علّۃ انص کواصل مسئلہ کے لیے مستقل دلیل عقلی بنا دیتے ہیں تا کہ دہرا فائدہ ہوجائے۔
  - مفتاح السعاده میں ہے کہ دلیل عقلی کوفقہ ہے تعبیر کرتے ہوئے یوں کہتے ہیں "و الفقه فیه کذا"۔
- نتائج الافکار میں ہے کہ صاحب ہدایہ کی عادت ہے کہ مدعی کی دلیل عقلی ذکر کرنے کے بعد کہتے ہیں "و هذا لان اہ" اور اس ہے دلیل اِنّی کے بعد دلیل لمتی کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔
  - شرح حمیدالدین میں ہے کہ جہال موصوف "الاصل" بولنے ہیں اس سے مراد امام محر کی مبسوط ہوتی ہے۔
- جب آپ لفظ 'المحتصر '' اور ''الكتاب '' بولتے ہیں تو اس سے مخضر القدوری كتاب ہی مراد ہوتی ہے، البتہ بعض شراح في بعض مواضع ميں لفظ الكتاب كى تفسير جامع صغير سے اور بعض مواضع ميں مخضر القدوری سے اور بعض مواضع ميں المتن سے كى ہے۔
- ا غایة البیان میں ہے کہ جب موصوف کوئی مسئلہ قد دری یا جامع صغیر کا ذکر کرتے ہیں یا وہ بدایہ میں مذکور ہوتا ہے تو اس کے شروع میں "قال" لاتے ہیں، مقاح السعادہ اور عنایہ میں ہے کہ اگر وہ مسئلہ ان کے علاوہ میں ہوتو قال نہیں لاتے ، مولانا عبد لحی صاحب فرماتے ہیں کہ بیطریقہ اکثری ہے نہ کہ گی، کیوں کہ اوائل کتاب الاقرار میں ہے "قال وان قال له علی اور قبلی" اور اس کی بابت صاحب نتائے الافکار نے تصریح کی ہے کہ امام محمد کا بیقول جامع صغیر میں نہیں ہے، بل کہ مبسوط میں ہے، نیز کتاب الحدود میں "باب الوطی الذی یو جب الحد والذی لا یو جبه" کے ہی ذیل میں "قال الوطی الموجب للحد اہ" کی عبارت درج ہے، اور بیقول نہ تو مخضر القدوری میں ہے اور نہ ہی جامع صغیر میں۔
- ا صاحب مقاح السعاده نے کہا ہے کہ جب موصوف "هذا المحدیث محمول علی کذا" کہتے ہیں تو اس کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ہے کہ ایک مقصد یہ ہوتا ہے کہ ہے کہ ایک مدیث نے اس کو اس معنی پرمحمول کیا ہے اور جب "ن حمله علی کذا" کہتے ہیں تو اس کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ایک مدیث نے اس معنی پرمحمول نہیں کیالیکن اسی معنی پرمحمول ہونی جا ہے۔
- س مفتاح السعاده میں ہے کہ جب صاحب ہدایہ "عند فلان" کہتے ہیں تو مقصد یہ ہوتا ہے کہ یہ تول فلاں کا مذہب ہے اور جب "عن فلان" کہتے ہیں تو مقصد یہ ہوتا ہے کہ کمہ عن جب "عن فلان" کہتے ہیں تو مقصد یہ ہوتا ہے کہ کمہ عن غیر ظاہرالروایہ میں استعال کیا جاتا ہے، اور ابن الہما م فرماتے ہیں کہ کلمہ عند دال بر مذہب ہوتا ہے۔
  - 😭 جہاں قد دری اور جامع صغیر کی عبارت میں کسی طرح کی مخالفت ہوتی ہے تو جامع صغیر کے الفاظ کی تصریح کرتے ہیں
- صاحب نہایہ نے کتاب الغصب کے آخر میں کہا ہے کہ صاحب ہدایہ لفظ "قالوا" وہاں استعال کرتے ہیں جہاں اختلاف ہو، کیوں کہ اجماعی حکم تو الفاظ کو ان کے اطلاق پر رکھنے ہی ہے معلوم ہوجا تا ہے، کیکن فتح القدیر کتاب الصوم میں ہے کہ یہ السے موقع میں استعال کرتے ہیں جن میں خلاف مع الضعف ہو، علامہ تفتاز آنی نے بھی حواثی کشاف میں آیت صوم کے ذیل میں اس کی تصریح کی ہے۔

# ر آن البدایہ جلد ال سے السکال السکال کی ساجب ہدایہ کے حالات زندگی کے

### زندگی کے آخری لحات:

ہدایہ کی تھنیف کے بعد تقریباً عسال تک آپ بقید حیات رہے لیکن کل نفس ذائقة الموت کی اہل حقیقت سے بے بس ہوکر بالآخر ہرطرح کی تحریکات کوموقوف کر دیا اور اس کے بعد ۱۸ اردی الحجہ ۱۹۵ میے بروز سہ شنبہ عالم فانی سے عالم دائمی کے سفر پر روانہ ہوگئے اور سمرقند کے شہر'' ماکردین'' میں ہمیشہ کے لیے رویوش ہوگئے،

زمانہ بوے شوق سے س رہا تھا تمھی سو گئے داستاں کہتے کہتے



## مُعْتَلُمْتُن

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَعْلَى مَعَالِمَ وأَعْلَامَهُ، وَأَظْهَرَ شَعَائرَ الشَّرْعِ وَ أَحْكَامَهُ، وَبَعَثَ رُسُلًا وَأَنبياءَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِيْن، إلى سُبُلِ الْحَقِّ هَادِيْنَ، وَأَخْلَفَهُمْ عُلَمَاءَ إلى سَنَنِ سُنَبِهِمْ دَاعِيْن، يَسْلُكُونَ فِيْمَا لَمْ يُؤَثَّرُ عَنْهُمْ مَسْلَكَ الْإِجْتِهَادِ، مُسْتَرْشِدِيْنَ مِنْهُ فِي ذَلِكَ، وَهُوَ وَلِيُّ الْإِرْشَادِ، وَخَصَّ أَوَائِلَ الْمُسْتَنْبِطِيْنَ بِالتَّوْفِيْقِ، حَتَّى وَضَعُوا مَسَائِلَ مِنْ كُلِّ جَلِيّ وَدَقِيْقٍ، غَيْرَ أَنَّ الْحَوَادِثَ مُتَعَاقِبَةُ الْوُقُوْع، وَالنَّوَازِلَ يَضِيْقُ عَنْهَا نِطَاقَ الْمَوْضُوْع، وَاقْتِنَاصُ الشَّوَارِدِ بِالْإِقْتِبَاسِ مِنَ الْمَوَارِدِ، وَالْإِعْتِبَارُ بِالْأَمْفَالِ مِنْ صَنْعَةِ الرِّجَالِ، وَبِالْوُقُوْفِ عَلَى الْمَآخِذ يَعُضُّ عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَقَدْ جَرَى عَلَيَّ الْوَعْدُ فِيْ مَبْدَأُ ''بِدَايَةِ الْمُبْتَدِي'' أَنُ اشْرَحَهَا بِتَوْفِيقِ اللهِ تَعَالَىٰ شَرْحًا أَرْسُمُهُ بِ "كِفَايَةِ الْمُنْتَهِي" فَشَرَعْتُ فِيْهِ وَالْوَعْدُ يَسُوعُ بَعْضَ المَسَاع، وَحِيْنَ أَكَادُ أَتَكِئُ عَنْهُ اِتِّكَاءَ الْفَرَاغِ تَبَيَّنْتُ فِيه نَبْذًا مِّنَ الْإِطْنَابِ، وَخَشِيْتُ أَنْ يُهْجَرَ لأَجْلِهِ الْكِتَابُ، فَصَرَفْتُ عِنَانَ الْعِنَايَةِ إلى شَرْح آخرٍ مَوْسُوْمٍ بِا ''الْهِدَايَةِ'' أَجْمَعُ فِيْهِ بِتَوْفِيْقِ اللَّهِ تَعَالَى بَيْنَ عُيُوْنِ الرِّوَايَةِ وَمُتُوْنِ الدِّرَايَةِ، تارِكًا لِلزَّوَائِدِ فِي كُلِّ بَاب، مُعُرِضًا عَنْ هذا النَّوْعِ مِنَ الاسْهَابِ، مَعَ مَاءَ آنَّهُ يَشْتَمِلُ عَلَى أَصُولٍ تَنْسَخِبُ عَلَيْهَا فُصُوْلٌ، وَأَسْأَلُ اللَّه تَعَالَى أَنْ يُّوَقِّقَنِي لاِمَامِهَا وَيَخْتِمَ لِي بِالسَّعَادَةِ بَعْدَ اختِتَامِهَا، حَتَّى إِنَّ مَنْ سَمَتُ هِمَّتُهُ إلى مَزِيْدِ الْوُقُوْفِ يَرْغَبُ فِي الْأَطْوَلِ وَالْأَكْبَرِ، وَلِلنَّاسِ فِيْمَا يَعْشَقُوْنَ مَذَاهِبُ، وَالْفَنَّ خَيْرٌ كُلُّهُ . ثُمَّ سَأَلَنِي بَغْضُ إِوَانِي أَنْ أُمْلِيَ عَلَيْهِمْ الْمَجْمُوْعَ الثَّانِي، فَافْتَتَحْتُهُ مُسْتَعِينًا بِاللَّهِ تَعَالَى فِي تَحْرِيْرِمَا أُقَاوِلُهُ مُتَضَرِّعًا إلَيْهِ فِي التَّيْسِيْرِ لِمَا أُحَاوِلُهُ، إنَّهُ الْمُيَسِّرُ لِكُلِّ عَسِيرٌ، وَهُوَ عَلَى مَا يَشَاءُ قَدِيرٌ، وَبِالْإِجَابَةِ جَدِيْرٌ، وَحَسْبُنَا

توجیل : تمام تعریفیں اس اللہ کے لیے ہیں جس نے علم کے اثرات ونشانات کو بلند کر رکھا ہے۔ اور شریعت (محمدید) کی علامات اور اس کے احکامات کو واضح کر دیا ہے۔ اور حضرات انبیاء ورسل علیہم الصلوٰة والتسلیمات کوحق کی راہوں کا رہبر بنا کرمبعوث فرمایا ہے

اور علائے کرام کو حضرات انبیاء ورسل کے بعدان کے طریقہ ہائے کار کا وائی بنایا ہے، جو (علائے کرام) حضراتِ انبیاء ورسل سے غیر منقول (شرق) امور میں اللہ سے مدایت طلب کر کے اجتہاد کی ڈگر پر چلتے ہیں، اور بلاشبہ اللہ ہی ہدایت کا والی ہے۔ (اور اللہ کا ایک بڑا احسان میتھی ہے کہ) اس نے ہمارے پیش رومجہدین کو ایسی خاص تو فیق بخشی تھی جس کے نتیجے میں ان حضرات نے ہر طرح کے نمایاں اور غیر نمایاں مسائل کو مرتب کر دیا، لیکن پھر بھی بت نئے مسائل وھڑا دھڑ جنم لے رہے ہیں، لوگوں کے مسائل بڑھتے ہی جارہے ہیں، اور اصول شرع سے مسائل کا اخذ واستنباط بد کے ہوئے جانوروں کے شکار ہی کی طرح مشکل ہے، جب کہ مثالوں پر قابل کر کے مسائل کا اخذ واستنباط بد کے ہوئے جانوروں کے شکار ہی کی طرح مشکل ہے، جب کہ مثالوں پر قابل کر کے مسائل کا احد واستنباط بد کے ہوئے جانوروں کے شکار ہی کی طرح مشکل ہے، جب کہ مثالوں پر قابل کر کے مسائل کا احد واستنباط بد کے ہوئے جانوروں کے شکار ہی کی طرح مشکل ہے، جب کہ مثالوں پر قابل کر کے مسائل کا احد واستنباط بد کے ہوئے جانوروں کے شکار ہی کی طرح مشکل ہے، جب کہ مثالوں پر قابل کی طرح مشکل ہے، جب کہ مثالوں پر سے مسائل کا احد واستنباط بد کے ہوئے جانوروں کے شکار ہوئی گرگردے کی چیز ہے۔

البتہ بدایۃ المبتدی کے مقدے میں، میں یہ وعدہ کرچکا ہوں کہ اگر توفیق خداوندی شامل حال رہی تو کفایۃ المنتہی کے نام سے اس کی ایک شرح تیار کروںگا، چناں چہ اس سابقہ وعدے کے مطابق میں اس کام میں لگ گیا ہوں، اور وعدے میں تھوڑی بہت گنجائش تو ہوتی ہی ہے۔ پھر جب میں اس کام سے فارغ ہونے لگا تو میں نے محسوس کیا کہ اس میں پچھ طوالت در آئی ہے اور مجھے یہ خدشہ ہے کہ کہیں اس طوالت کی وجہ سے اصل کتاب ہی نہ ترک کر دی جائے، لہذا میں نے ہدایہ نامی ایک دوسری شرح کی طرف اپنی توجہ مرکوز کر دی، جس میں نفرت اللی کے ذریعے ہر باب میں زوائد کو ترک کر کے، لا یعنی طوالت کو پس پشت ڈالے ہوئے پہند یہ ہ روایات اور نفع بخش نکات کو جمع کر رہا ہوں، مگر پھر بھی وہ ایسے اصول پر شمتل ہوگی جن پر فصلیں متفرع ہو سکیں گ۔ اللہ سے درخواست کر رہا ہوں کہ مجھے اس شرح کو کمل کرنے کی توفیق بخشے اور اس کی تحمیل کے بعد میرے لیے خاتمہ بالخیر بھی مقدر کردے۔

بہرحال جو شخص زیادہ واقفیت کا طالب ہواہے چاہیے کہ شرح اکبر (کفایۃ استہی) کی طرف راغب ہواور جسے وقت مہلت نہ دے وہ شرح اصغر (ہدایہ) ہی پراکتفاء کرلے۔اور اپنی دل چسپی کے اعتبار سے لوگوں کی عادتیں مختلف ہوا کرتی ہیں اور ہرفن اپنی جگہ بہتر ہوا کرتا ہے۔

پھرمیر بے بعض احباب نے اس دوسر بے مجموعے (ہدایۃ) کواملاء کرانے کی رخواست کی ہے اس لیے اب میں اس کا آغاز کر رہا ہوں، درستگی کلام کے سلسلے میں اللہ کی نصرت واعانت کا طالب ہوں اور آسانی مقصد کے لیے بصد بجز ونیاز اللہ کی بارگاہ میں دست بدعا ہوں، بلا شبہ اللہ پاک ہرمشکل کو آسان کرنے والے ہیں، جو چاہیں اس پر قادر ہیں اور وہی درخواست منظور کرنے میں دست بدعا ہوں، بلا شبہ اللہ پاک ہرمشکل کو آسان کرنے والے ہیں، جو چاہیں اس پر قادر ہیں اور وہی درخواست منظور کرنے کے قابل ہیں، وہ ہمارے لیے کافی ووافی ہیں اور بہترین کارساز ہیں۔

### مقدمه كي تشريح مع حل لغات:

خداتر مصنفین اور محلص مولفین کی طرح صاحب بدایه شخ الاسلام امام بربان الدین علی بن ابوبکر مرغینانی (م۵۹۳ه) مداتر مصنفین اور محلص مولفین کی طرح صاحب بدایه شخ الاسلام امام بربان الدین علی بن ابوبکر مرغینانی (م۵۹۳ه) رحمه الله در محته واسعة نے بھی اپنی اس انوکھی اور البیلی شرح کا آغاز بسمله اور حمدله سے کیا ہے، جس میں ایک طرف قرآن کریم کی اقتداء اور فرمان نبوی کل امو ذی بال لم یبدأ فیه بسم الله فهو اقطع (مروه مهتم بالشان کام) جس کے شروع میں بسم الله فهو اقطع (مروه مهتم بالشان کام) جس کے شروع میں بسم الله نبوکی جائے وہ ناقص اور ناتمام رہتا ہے) کی اتباع اور اہتمام ہے، تو دوسری طرف امت کے چیدہ اور چنیدہ قلم کاروں بالخصوص دین

موضوعات پر خامہ فرسائی کرنے والوں کے طریقہ ہائے نگار شات اور ان کے تحریری قصنیفی لواز مات کا التزام ہے، اور اس التزام وسن انتظام کا کرشمہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی اس کتاب کو بے پناہ مقبولیت سے نواز ا ہے کہ اسلامی لائبر ربری تصنیفات کی بھر مار اور ہر چہار جانب سے تالیفات کی بوچھار کے باوجود آج تک اس کتاب کا بدل نہ پیش کرسکی، اللہ پاک صاحب کتاب کی اس خدمت کو قبول فرمائیں اور مقدمہ کتاب میں مائلی ہوئی دعا کے مطابق اسے ان کے حق میں باعث سعادت اور ذریعہ نجات بنائیں۔ آبین

#### حل لغات مع بيان نكات:

الحمد، آپ کومعلوم ہے کہ اہل سنت والجماعت کے یہاں الحمد کا لام جنس اور استغراق دونوں کے لیے ہے، اہل لغت اور شارصین کے یہاں حمد کا الاحتیاری نعمہ کان او غیر ھا" یعی محمود اور شارصین کے یہاں حمد کی بیاں حمد کی تعریف یہ ہے "الحمد ھو الثناء باللسان علی الجمیل الاحتیاری نعمہ کان او غیر ھا" یعی محمود اور استغراق دور کی مقابلے میں ہو صاحب اختیار کی طرف منسوب عمدہ اور ان کو زبان سے اواکر نے کا نام حمد ہے، خواہ حمد کی بیادائی تعمیہ کے مقابلے میں ہو، جیسے حمدته علی شجاعته جیسے حمدته علی شجاعته (میس نے اس کی بہادری کا چرچا کیا) اس کے علاوہ حمد، مدح، شکر کا باہم مقابلہ اور ایک دوسرے سے ان کا موازنہ نیز لفظ اللہ کی تحقیق وغیرہ دوسری کتابوں سے متعلق ہے، اس کے علامہ ابن الہمام وغیرہ نے ان بحثوں کو یہاں نہیں چھٹرا ہے اور یہ کہم کر چھوڑ دیا ہے۔ والکلام فی اسم الجلالة من کو نه منقو لا أو مو تجلا النے سیسس مما یہمنا الآن۔

مَعَالِم مَعْلَمٌ کی جمع ہے، اس کا لغوی معنی ہے موضع ، جگہ، اثر ، نشان ، یہاں اس سے اصول شرع مراد ہیں جو کتاب، سنت اجماع اور قیاس کا مجموعہ ہیں۔اورانھی پرعلوم شرعیہ کا مدار ہے۔

عِلْم جَع عُلُوم، اس کا لغوی معنی ہے، معرفت، تعلیم، جان کاری، یہ جہل کی ضد ہے۔ علم کی اصطلاحی تعریف یہ ہے۔ صفة یتجلّٰی بھا المذکور لمن قامت به هی یعن علم ایک الی صفت کا نام ہے کہ جس شخص میں بیصفت پیوست ہوجاتی ہے وہ کھر جاتا ہے۔

اعلام یہ عَلمْ کی جمع ہے، اس کا لغوی معنی ہے، پرچم، جھنڈا، بینر، یہاں اس سے علاء مراد ہیں، بالغ نظر محققین کی یہی تحقیق ہے، کے اصول اربعہ کو بھی محفوظ کر رکھا ہے اور پھر علاء کو تحقیق ہے، کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل وکرم سے شریعت کے اصول اربعہ کو بھی محفوظ کر رکھا ہے اور پھر علاء کو ان اصول کا محافظ اور حامل بنا کر انھیں بھی عزت ورفعت سے نواز رکھا ہے، اس سلسلے میں خود قرآن کریم کی شہادت یہ ہے یہ فع اللہ الذین آمنوا منکم والذین أو توا العلم در جات۔

صاحب بنایہ علامہ عینی والٹیلڈ نے علم کو پہاڑ کے معنی میں لے کراس موقع پر ایک بڑی عمدہ بات کھی ہے، کہ علاء کو پہاڑ سے تشبید دی گئی ہے اور جس طرح پہاڑ کو اللہ تعالی نے زمین کے لیے عماد اور ستون بنایا ہے اور پہاڑ زمین کوحرکت کرنے ، اپنی جگہ سے طبنے اور ٹلنے سے روکے ہوئے ہیں، اسی طرح علاء کو اللہ تعالی نے لوگوں کے لیے عمود اور ستون بنایا ہے اور یہ حضرات لوگوں کو زیغ وضلال سے روکتے ہیں اور اضیں حرام وطلال کا امتیاز بتلاتے ہیں۔

شَعَائِر، شَعِيْرَةٌ کی جمع ہے، لغوی معنی ہے، خاص علامت، خاص نشان، یہاں اس سے مراد ہر وہ چیز ہے جو الله کی

اطاعت اوراس کی عبادت کی علامت ہو۔ بعض حضرات کی رائے یہ ہے کہ اس سے وہ عبادات مراد ہیں جو اعلانیہ طور پر ادا کی جاتی ہیں، جیسے نماز با جماعت، جمعہ اور عیدین وغیرہ۔ (بحوالہ بنایہ)

الشرع: فتح یفتح سے شَرَعَ یَشُرَعُ کا مصدر ہے جس کے لغوی معنی ہیں قانون، ضابط، شرع سے اصطلاحاً یہاں ، مشروع مراد ہے۔

احكام حكم كى جمع ب، بمعنى فيصله، اور اصطلاح مين الآتو المُوتبُّ علَى الشَّيى (كى چيز پر مرتب اور ف مونے والے اثر) كوتكم كتبے بين، مثلاً كى چيز كا جائز ہونا، فاسد ہونا، يا حلال يا حرام ہونا وغيره وغيره۔

صاحب فتح القدري كی تحقیق به به كه صاحب بدايه نے خطبه ميں احكام كا تذكره كر كے براعت استبلال سے كام ليا به بايں معنی كه ان كى بيك مان كى بيك كام ومسائل بى برمشمل بهد وسل كى جمع بمعنی قاصد، پيام بر، اصطلاحى معنى، مَنْ بيُعِتَ لتبليغ الوحى و معه كتاب ـ

انبياء نبي كى جمع بمعنى مخر، اور اصطلاح مين نبي اس كوكت بين مَنْ بُعِثَ لتبليغ الوحي مطلقا سواء كان بكتاب أو بلا كتاب، كيوشع وهذ هو الفرق البين بين الرسول والنبي (بنايد، فتح القدير)

سبل واحدها سبيل بمعنى راسته

ھادین، انبیاء کی صفت واقع ہونے کی وجہ سے کل نصب میں ہے، ھادی کی جمع بمعنی راہ دکھلانے والا۔

أحلف إحلافا باب افعال سے بمعنی نائب بنانا، خلیفہ بنانا، قائم مقام بنانا، صاحب کتاب کی بی عبارت فرمان نبوی العلماء ورثة الأنبياء کی ترجمانی کررہی ہے۔

سَنَنَ بفتح السين والنون مفرد ہے جمعنی طریقہ۔

سُنَنُ بضم السین وفتح النون بمعنی الطریقة المسلو کة الموضیة فی الدین، دین میں رائج پندیده طریقه (بحواله بنایه حارے اربے روت) بعض لوگوں نے دونوں کوبضم السین وفتح النون پڑھا ہے، بہر دوصورت ترجمہ وہی ہوگا جو کیا گیا ہے، یعنی چوں کہ علاء انبیاء کرام کے نائب اور قائم مقام ہیں، اب ظاہر ہے حضرات انبیاء کی سی تبلیغ کرنے کے لیے اِنھیں بھی اُنھیں راہوں پر چلنا ہوگا جوانبیاء درسل کی رہ گذر ہوا کرتی تھیں ورنہ نیابت کما حقہ ادانہیں ہو یائے گی۔

مسلك بمعنى طريق، راسته، جمع مسالك.

الاجتهاد مشتق من الجهد بمعنى المشقة، وعندالفقهاء، بذل المجهود لنيل المقصود (و في مقصركى تحصيل كے ليے تك ودوكرنے) كانام اجتباد ہے۔

مسترشدین یسلکون کی ضمیر ہُم سے حال واقع ہونے کی بنا پر منصوب ہے استرشد استرشادا باب استفعال، رشد وہدایت طلب کرنا۔ او ائل اول کی جمع بمعنی مقدم، پہلا۔

المستنبطین، استنبط استنباطا استفعال جمعی استخراج کرنا، دریافت کرنا، کھوج کرنا، أوائل المستنبطین سے حضرت امام ابوصیف علیہ الرحمہ اور آپ کے اصحاب مراد ہیں، کیوں کہ آتھی حضرات نے سب سے پہلے استخراج واستنباط کا فریضہ

جلی جمعنی ظاہر، واضح، یہ خفی کی ضد ہے، جلمی سے مراد وہ مسائل ہیں جو قیاسی ہیں، اورعلم وادراک کے ذریعہ جلدی سمجھ میں آجاتے ہیں۔

دقیق جمعنی حفی، أي حلاف الطاهو، اس سے مراد وہ مسائل میں جومبی براستحسان میں اور تحقیق و تعق کے بغیر پلّے نہیں پڑتے۔

جلی اور دقیق دونوں کی مشتر کہ مثال ہیہ ہے کہ مثلاً ایک کو پی میں مینگی گرگی تو اب قیاس کا تقاضہ تو یہ ہے کہ پورا پانی ناپاک ہوجائے، کیوں کہ نجاست ما قلیل میں گری ہے، لیکن استحسان کا مقتضی ہیہ ہے کہ پانی ناپاک نہ ہو، اس لیے کہ چو پائے جنگلات وغیرہ کے کنووَں کے آس پاس آ کرمینگی کر دیتے ہیں جو ہواؤں کے رحم وکرم سے کنویں میں جا پڑتی ہیں، اس لیے اب اس طرح کی صورت حال میں قلیل وکثیر کو معیار بنا کریہ فیصلہ کیا گیا کہ اگر نجاست کثیر ہے تب تو معاف نہیں ہے، ہاں اگر قلیل اور تھوڑی ہے تو ہر بنائے ضرورت اسے معاف کر دیا گیا ہے۔ (بنایہ)

الحوادث، حادثة كى جمع ہے بمعنى واقعہ، يہال اس سے وہ مسائل مراد ہيں جوعوام الناس كے مابين واقع ہوتے رہتے ايں۔

متعاقبة باب تفاعل سے اسم فاعل كا صيغه ہے بمعنى لگا تار آنا، يدوري آنا، كيے بعد ديگرے آنا۔

غیر أن الحوادث الن بيعبارت مقدے كى پہلى عبارت حتى وضعوا سے متنیٰ ہے، اوراس استناء میں ایك سوال مقدر كا جواب ہے، سوال بيہ كہ جب سابقه مجتمدین ظاہر اور غیرظاہر ہر طرح كے مسائل كا استخراج واستنباط كر چكے ہيں، تو بعد والوں كے ليے تو كھے بھى نہيں بچا، پھر كيول بعد ميں لوگ اس كام سے وابستہ ہوئے۔ اور تو اور آپ نے كيول ہوا يہ جيسى معركة الآراء شرح لكي دى۔

صاحب کتاب یہاں سے ای کا جواب دے رہے ہیں جو جواب ہونے کے ساتھ ساتھ تھایة المنتھی اور ھدایہ وغیرہ کی وجہ تھنیف بھی ہے، گویا صاحب کتاب نے اس موقع پر ایک ہی تیر سے دوشکار کرکے سائل اور معترض کو جاروں خانے چت کر دیا ہے۔

جواب کا حاصل ہے ہم چند کہ پیش رو مجہدین نے اسخراج واستنباط جیسی دسوار گذار وادیوں کوعبور کرلیا ہے اور اپنے وقت، حالات اور زمانے کے اعتبار سے اسسلیے میں نمایاں خدمات انجام دی ہیں، گر پھر بھی زمانے کی تبدیلی، وقت کی برق رفتاری اور حالات کی غیر مستقل مزاجی کی وجہ سے قیام قیامت تک نت مسائل جنم لینتے رہیں گے اور ہر دور کے علاء کا یہ فریضہ ہوگا کہ وہ حالات سے آگاہ رہیں اور قرآن وحدیث کی روشنی میں زمانے کے رنگ وروپ کو بھانپ کر مسائل کے اسخراج واستنباط میں لگ جا کیں۔

النوازل، نازلة كى جمع ہے، بمعنى لوگول كے امور ومعاملات النوازل، الحوادث برمعطوف ہونے كى وجه سے منصوب

نطاق بکسرالنون بمعنی منطقه، علاقه، حلقه، ایریا یهاں نطاق سے وہ جوابات مراد بیں جوحضرات سلف سے فاوی میں منقول ہیں، اور صنیق النطاق کا مطلب سے ہے کہ جس طرح دیگر معاملات میں ایک علاقے اور حلقے کے تمام تر مسائل کا احاطہ نہیں کیا جاسکتا، ای طرح متقد مین حضرات سے بھی جملہ حوادث ونوازل کا احاطہ نہیں ہوسکا ہے، کیوں کہ ہر آن ان میں تغیر و تبدل ہوتا رہتا ہے۔

اقتناص، اقتناص، اقتناص ابب افتعال بمعنی شکار کرنا، الشوارد شاردة کی جمع بیمعنی بھاگی ہوئی اونٹی، بد کنے والی اوٹٹی۔ الاقتباس، باب افتعال ہے بمعنی لینا، اخذ کرنا۔ الموارد، مورد کی جمع بمعنی مقامات، مراداصول ہیں۔ اس پوری تشید کا خلاصہ یہ ہے کہ جس طرح بھاگے اور بد کے ہوئے جانور کو پکڑنا اور اس کا شکار کرنا انتہائی دشوار گذار کام ہے، ٹھیک اس طرح اصول اربعہ سے مسائل کا استخراج واسنباط بھی جوئے شیر لانے کے مترادف ہے، (ہرمدی کے واسطے دارور من کہاں) اس کام کو وہی انجام دے سکتا ہے جے مبدأ فیض سے بیدار مغزی، حاضر باشی اور بالغ نظری عطاء کی گئ ہو، اس کا بیان و الاعتبار بالامثال من صنعة الرجال میں ہے، اعتبار باب افتعال کا مصدر ہے بمعنی رکھ الشی الی نظیرہ لینی ایک چیز کواس کی ہمش دوسری چیز پر قیاس کرنا۔

اُمنال کبسراکمیم مثل کی جمع ہے جیسے اشباہ شِبدٌ کی جمع ہے، جمعنی مشابراس سے مقیس علیہ مراد ہے، مآخذ کی جمع ہے جمعنی اصل، طریقہ۔ یکعُصُّ عَضَّ (ن) کاٹنا، نواجذ ناجذ کی جمع ہے جمعنی داڑھ کا آخری حصہ عض بالنواجذ کے ذریعہ ضبط وا تقان کے کمال سے کنایہ کیا گیا ہے۔

علامہ ابن الہمام اور صاحب بنایہ کی تحقیق ہے ہے کہ صاحب ہدایہ نے والاعتبار بالا مثال المنع سے اپنی ہے بہناعتی اور برنفسی کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اور یہ باور کرایا ہے کہ اسخر اج واسنباط کے میدان میں قدم رکھنا بڑے جگر گردے کا کام ہے اور مجھ جیسے نحیف ونا تواں کے لیے اس میدان میں قدم رکھنا تو در کناراس حوالے سے سوچنا بھی تعجب خیز ہے، گر چوں کہ بدایة المبتدی کے آغاز میں اس موضوع پر پچھ کام کرنے کا وعدہ کر آیا ہوں، اس لیے جو پچھ بھی ہے، خود سرائی اور احساس دانائی کے بغیر اس وعدے کی سمت ایک قدم ہے، اللہ کرے کہ میرے قدم اور قلم دونوں لغزشوں اور شھوکروں سے محفوظ رہیں اور میرے ذہن ود ماغ کی یونجی سے مالم رہے، تا کہ اپنے وعدے کویا یہ تعمیل تک پہنچا سکوں۔

یسوغ یہ بڑا متنازع فعل ہے، صاحب بنایہ کی تحقیق یہ ہے کہ یہ باب نصر ہے، لہذا اسے محفف (یَسُو ْ غُ) بڑھا جائے، جب کہ علامہ ابن الہمام وغیرہ کے یہاں اسے باب تفعیل سے مان کر یُسَوِّغ پڑھا گیا ہے، بہردوصورت اس کے معنی ہیں مباح کرنا، مہلت دینا، یہاں مفہوم یہ ہے کہ اپنے عدے کے مطابق میں کفایۃ المنتہی کی تشریح وتوضیح میں لگ گیا ہوں اب دیکھنا یہ ہے کہ اس کی سیمیل کب ہوتی ہے، کیوں کہ وعدہ تو بہر حال وعدہ ہی ہوتا ہے۔

اتکی عنه إتکاء الفراغ اصل میں اتکاء الفراغ عنہ ہے، گر المساغ اور الفراغ میں رعایت سی کے پیش نظر عنه کو مقدم کردیا گیا ہے، اتکاء جمعنی فیک لگانا، سہارالینا، یہ ایک محاورہ ہے جوکس بڑے کام سے فارغ ہونے پر بولا جاتا ہے۔

نَبُذُ مصدر بمعنى معمولى ساء تقورًا، الاطناب، مبالغه، كثرت، اطناب كى اصطلاحى تعريف يه ب، أداء المقصود بأكثر من العبارة الممتعارف بها، كهودا يها رُنكلي چوبها \_

الكتاب، يهال السے كفاية المنتهى مراد ہے۔

العنان كبسر العين گوڑے كى لگام، جمع أُعِنَّهُ يہاں اس سے دل كى توجمراد ہے۔ عيون الرواية، عُيُون عَيْنْ كى جمع بمعنى عده، پنديده، الرواية سے علمائے مجتدين كى پنديده مرويات، عيون الرواية سے علمائے مجتدين كى پنديده مرويات مراد ہيں۔

متون، متن کی جمع ہے بمعنی قوی، مضبوط، مشحکم، المدرایة دری (ض) کا مصدر ہے بمعنی جانا، متون المدرایة سے مضبوط و مشحکم نکات مراد ہیں۔ (بنامیہ فتح القدیر)

إسهاب باب افعال كا مصدر ہے بمعنی إكثار ليمن بات كوطول دينا۔ تنسحب انسحب انسحابا باب انفعال بمعنی كشان كھني مرادمتفرع ہونا۔ سَمّتُ سَمْى سموا (ن) بلند ہونا، الهمّة بكسر الهاءعزم، حوصله، اراده، جمع هِمَّم الأطول والأكبر الله سنتهي مراد ہے، جب كه الأصغر والأقصر سے الهداية مراد ہے۔ أعجله أعجل (افعال) جلدى كرانا أعجل أحدا الوقت، جس سے وقت جلد بازى كرائے، مرادم بلت نه دے۔ وللناس فيما يعشقون مذاهب يه عربی كمشہور شاعر ابوفراس كے كم جوئے شعركا دوسرامصرع ہادر بوراشعر يوں ہے:

وَمِن عَادَتي حُبُّ الدِّيَارِ الأهلها وَلِلنَّاسِ فِيْمَا يَعُشَقُونَ مَذَاهِبٌ

الفن سے بعض لوگ ہرخض کا پیندیدہ فن مانتے ہیں، اس لیے کہ جوشخص جن فن سے لگاؤ رکھتا ہو، وہ اسے دل وجان سے چاہتا ہے۔لیکن علامہ ابن الہمامٌ وغیرہ کی رائے یہ ہے کہ اس سے فن فقہ مراد ہے۔

أقاول من المقاولة باب مفاعلة عي بمعنى بحث ومباحثة كرنا، يهال كهنا اوراملاء كرانا مرادب-

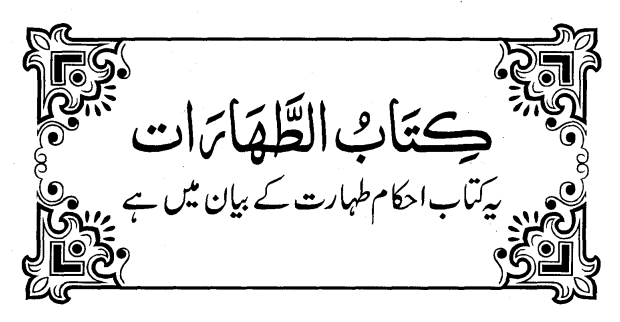
أحاول من المحاولة (مفاعلة) بمعنى كوشش كرنا، اراده كرنا معنوعاً صيغة اسم فاعل من التضوع (تفعل) عاجزى كي ساته كوئي چيز طلب كرنا، عاجزانه درخواست كرنا -

صاحب ہدایہ واللہ بہلے بی اپنی تھی دامنی اور کرنفسی کا اظہار کر چکے ہیں، اخیر میں تمام معاملات کواللہ تبارک وتعالی کے سپر دکرکے ایک بار پھر یہ اشارہ دے رہے ہیں کہ اللہ کے فضل وکرم سے مجھ سے جو پچھ بھی بن سکا ہے اس کی انجام دہی میں کوئی دقیقہ باقی نہیں رکھا گیا ہے۔ اب آ گے کا مرحلہ آپ کے ہاتھ میں ہے، اگر آپ فارغ البال ہیں، آپ کے پاس وقت کا سرمایہ موجود ہے اور تعلیم وتعلم کے ذرائع ہم دست ہیں تو میرامشورہ یہ ہے کہ آپ شرح اکبر (کفایة المنتھی) کو اپنے مطالعے اور ملاحظے کا محور بنا کیں، اور اگر آپ تنگی وقت کا شکار اور نامساعد حالات سے بیزار ہیں تو پھر شرح اصغر (البدلیة ) سے بھر پوراستفادہ کریں، اس کے ہر باب کو اپنے ذہمن ود ماغ کے قالب میں اتار نے اور اس کے ہر پھول سے رس چو سے کی کوشش کریں۔

رُبّنا تَقَبَّلَ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِیْعُ الْعَلِیْمِ وَ تُبْ عَلَیْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِیْمِ،

وَ صَلّی اللّهُ عَلٰی خَیْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَ صَحْبِهِ أَجْمَعِیْنَ

وَالْحَمْدُلِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ



عربی شارحین نے اس موقع پر بردی معرکۃ الآراء بحثیں کی ہیں، جواتی طویل اور درازنفس ہیں کہ اگر من وعن آتھیں قید تحریر میں لایا جائے تو شاید ابھی سے ہدایہ کے طلباء اُ کتاب کا شکار ہوجائیں، اس لیے اختصار کے ساتھ ضروری اور اہم مباحث کا خلاصہ پیش کیا جارہا ہے۔

سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ صاحب ہدایہ نے جو کتاب الطھارات کاعنوان قائم کیا ہے، اس کی ترکیبی حیثیت کیا ہے؟ اس سلسلے میں تین اقوال ذکر کیے گئے ہیں:

- 🛈 💎 یہ جملہ، مبتدامحذوف هذاکی خبر ہے اور پوری عبارت یوں ہے هذا کتاب الطهار ات
- 👚 یہ جملہ خودمبتدا ہے اور اس کی خبر هذا محذوف ہے، اصل عبارت ہوگ کتاب الطهار ات هذا۔
- ت یہ جملہ کی فعل محذوف کا مفعول ہرواقع ہے اور اصل عبارت محُدُّ کتاب الطھار ات ہے، ان تینوں میں پہلا قول زیادہ بہتر ہے اور وہی دل کو بھاتا بھی ہے۔

(۲) دوسری بات یہ ہے کہ صاحب ہدایہ نے عنوان میں کتاب کالفظ استعال فرمایا ہے، باب وغیرہ کونہیں ذکر کیا، سواس کی وجہ یہ ہے کتاب کالفظ عام ہے جو باب اور فصل سب کوشامل ہے، عام طور پر اس طرح کی کتابوں میں تین الفاظ سے عناوین قائم کیے جاتے ہیں: ﴿ کتاب ﴿ باب ﴿ فَصَل -

- 🛈 🔻 كتاب اس مجموع كوكت بين جس مين مختلف الاجناس اور متحد الانواع مسائل كوذكر كيا جائه
- باب اس مجموعے کو کہتے ہیں جس میں مختلف الانواع اور متحد الاشخاص مسائل کو بیان کیا جائے۔ اور
  - 👚 فصل اس مجموعے کا نام ہے جس میں متحد الانتخاص مسائل کو بیان کیا جاتا۔ ہے۔

كتاب كے لغوى معنى بيں جمع مونا، اس ليے كماس بيس ال تعداد حروف جمع موتے بيں۔ اور اصطلاح بيس عنوان لمسائل

## ر آن البداية جلدا عن المسلم ال

مستقلة ليني اس مجوع كانام بجس مين متقل اور بالذات مسائل كوجمع كيا كيا مو- (كذا في الدّر المختار)

(٣) تیسری بات طهارات سے متعلق ہے، طکھارات طهارة کی جمع ہے جس کے لغوی معنی ہیں نظافت، پاکی، صفائی، اس لیے طہارت کو وضو کے لیے بھی استعال کرتے ہیں اور اصطلاح میں الطہارة عبارة عن صفة تحصل لِمُزِيل الحدث أوِ النجُنْفِ، یعنی طہارت اس وصف کا نام ہے جو حدث یا جنابت دور کرنے کے لیے حاصل کیا جائے۔ یہ لفظ جس طرح بفتح الطاء پڑھا جاتا ہے، اس طرح بضم الطاء طُھارة بمعنی آلهُ نظافت بھی پڑھا جاتا ہے، اس طرح بضم الطاء طُھارة بمعنی آلهُ نظافت بھی پڑھا جاتا ہے۔ اور چوں کہ طہارات کو جمع کے صینے سے جاتا ہے۔ اور چوں کہ طہارات کی بہت ساری قسمیں اور شکلیں ہیں اس وجہ سے صاحب کتاب نے طہارات کو جمع کے صینے سے بیان کیا ہے۔

(٣) چوقی بات یہ ہے کہ ایمان کے بعد سب سے اہم رکن اور عبادت نماز ہے جو صرف اور صرف خالص اللہ کا حق ہے اور قرآن کریم کی آیت و ما حلقت المجن و الانس الله لیعبدون کا کامل مصداق ہے، اس لیے ابتداء اور آغاز تو اس سے ہونا چاہے تھا، گرچوں کہ طہارت نماز کی شرط ہے اور ضابط یہ ہے کہ شرط الشیئی یتقدم علی ذلك الشیئ (یعنی شرط شی شی پر مقدم ہوتی ہے) اور پھر صدیث پاک میں بھی مفتاح الصلاة المطھور فرما کر طہارت کے نقدم اور اس کی اولیت کو آشکارا کر دیا گیا ہے، اس لیے صاحب کتاب بھی طھارة ہی ہے اپنی اس عظیم کتاب کا آغاز فرمار ہے ہیں۔ (بحوالہ: بنایہ، فتح القدیر، عنایہ)

قَالَ اللهُ تَعَالَى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوْهَكُمُ ﴾ [سورة المائده] الآية فَفَرْضُ الطَّهَارَةِ غَسْلُ الْأَعْضَاءِ الثَّلاثَةِ، وَمَسْحُ الرَّأْسِ. بِهِذَا النَّصِ، وَالْغَسْلُ هُوَ الْإِسَالَةُ، وَالْمَسْحُ هُوَ الْإِصَابَةُ، وَحَدُّ الْوَجْهِ مِنْ قُصَاصِ الشَّعْرِ إِلَى أَسْفَلِ الذَّقْنِ وَإِلَى شَحْمَتَى الْأَذْنَيْنِ، لِلَّنَّ الْمُوَاجَهَةَ تَقَعُ بِهلَاهِ الْجُمْلَةِ وَهُو مُشْتَقٌ مِنْهَا.

تروج کے: اللہ تعالی کا ارشاد ہے اے ایمان والو جب نماز کے لیے کھڑے ہونے کا ارادہ کروتو اپنے چہروں کو دھولیا کرو (الآیة) لہٰذا تینوں اعضاء کا دھونا اور سرکامسے کرنا اس نص قرآنی کی رُوسے وضو کے فرائض میں داخل ہے۔ اور عسل پانی بہانے کا نام ہے اور مسے پانی پہنچانے کا نام ہے۔ اور چہرے کی حد بال اُگنے کی جگہ سے کیکر ٹھوڑی کے پنچ تک اور دونوں کا نوں کی دونوں لوتک ہے، اس لیے کہ مواجھة ان تمام سے حاصل ہوتی ہے اور وجہ مواجھت ہی سے مشتق ہے۔

#### اللغاث:

﴿ إِسَالَةُ ﴾ اسم مصدر، باب إفعال؛ پانی وغیرہ کو بہانا، گرانا، انڈیلنا۔ ﴿ إِصَابَةُ ﴾ اِسم مِصدر، باب إفعال؛ پہنچانا، لگانا۔ ﴿ قُصَاصِ ﴾ بال اگنے کی جگہ۔ ﴿ ذَفْنِ ﴾ ٹھوڑی۔ ﴿ شَحْمَةَ ﴾ کان کا نرم حصہ۔

### وضوى فرضيت اور فرائض كابيان:

۔ علامہ عینی طشیلا نے لکھا ہے کہ صاحب کتاب کی بیان کردہ آیت فرضیت وضو پردلیل ہے، فرضیت کا دعویٰ نہیں ہے۔ اور ضابطے کے تحت دلیل کو دعوے سے مؤخر ہونا چاہیے تھا، مگر پھر بھی دو وجوں سے یہاں دعوے پر دلیل کو مقدم کیا گیا ہے(۱) بیہ آیت طہارت کے جملہ مسائل کے استنباط واستخراج کے لیے اصل اور بنیاد کی حیثیت رکھتی ہے اور ظاہر ہے عمارت کی بناء سے پہلے نہ صرف سے کہ بنیاد تعمیر کی جاتی ہے، بل کہ ہر طرح سے اسے محکم اور مشحکم بھی کیا جاتا ہے۔

(۲) دوسری وجہ یہ ہے کہ صاحب کتاب نے تیمن اور تبرک کے طور پراس آیت کو دعوے سے پہلے بیان کیا ہے۔ بہر حال فقہ ان کرام نے اس آیت کے ذریعے وضو کے فراکفن اربعہ کی تعیین وتحدید فرمائی ہے اور امت کے سامنے اپنا یہ متفقہ فیصلہ سنایا ہے کہ وضو میں چار چیزیں فرض ہیں (۱) چہرے کا دھونا (۲) دونوں ہاتھ کہندوں سمیت دھونا (۳) سرکامسے کرنا (۴) دونوں پیرمخنوں سمیت دھونا۔ چوں کہ آیت میں غسل اور مسّنے دوطرح کے لفظ وارد ہوئے ہیں، اس لیے صاحب ہدایہ دونوں کی حقیقت کو واضح کے سمیت دھونا۔ چون کہ آیت میں کہ غسل کے معنی ہیں پانی بہانا، یعنی اعضائے وضو پر آئی مقدار میں پانی ڈالا جائے کہ وہ پانی پورے عضو کو ترکر دینے کے بعد وہاں سے بہنے اور شکینے گئے، واضح رہے کہ یہ لفظ غین کے فتح کے ساتھ عسل سابون اور مطمی وغیرہ کے معنی میں نہانا، پورے بدن کو دھونا، اور غین کے سرہ کے ساتھ غیسل صابون اور مطمی وغیرہ کے معنی میں سمتعمل ہے۔

دوسرالفظ ہے مسح اس کے لغوی معنی ہیں پونچھنا، رگڑنا، صاحب کتاب نے إصابة بمعنی پہنچانا جوسے کامعنی بیان کیا ہے وہ لغوی نہیں، بل کہ مرادی معنی ہے اس لیے کہ کوئی چیز اس وقت پونچھی جائے گی جب اس پر دوسری چیز کولا کر پہنچایا اور گھمایا جائے۔
وحد الوجه النح یہاں سے صاحب کتاب چہرہ کی حد بندی کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ سرکے بال اُگنے کی جگہ سے لئے کر ٹھوڑی کے بنچ تک لمبائی میں اور ایک کان کی لوسے دوسرے کان کی لوتک چوڑائی میں جو حصہ موجود ہے وہی چہرہ کہلاتا ہے اور وضو میں اس پورے جے کا دھونا فرض ہے، اس پورے جھے کے چہرہ میں داخل ہونے کی وجہ یہ ہے کہ وجه مواجهت سے مشتق ہے اور مواجهت اس حدسے ثابت ہوگی جو ہم نے بیان کی ہے۔

آیت وضوییں جو تھم دیا گیا ہے وہ مطلق اور عام نہیں ہے کہ جو تخص بھی نماز پڑھنا چاہے، اس کے لیے وضو کرنا ضروری ہے، خواہ وہ باوضو ہو یا بے وضو ہو جسیا کہ اصحاب ظواہر کا یہی ند ہب ہے، بل کہ یہ آیت اور اس میں بیان کردہ تھم «محدث "کی قید کے ساتھ مقید ہے اور تقدیری عبارت یہ ہے إذا قمتم إلی الصلاة و أنتم محدثون فاغسلوا الغ۔ اگر ایسا نہ مانا جائے تو ہر باوضو تحض کے لیے قیام إلی الصلواة کے وقت وضو کرنا ضروری ہوگا ہر چند کہ وہ پہلے سے باوضو ہو۔ اس طرح وضو پر وضو کرکے انسان حرج میں مبتلا ہوگا اور مقصود اصلی کو کما حقہ نہیں اوا کریائے گا۔

اس سلسلے کی دوسری دلیل ہے ہے کہ دلالۃ النص کے ذریعے وجوبِ وضو کے لیے حدث شرط ہے اور دلالۃ انص ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آیت تیم وان کنتم مرضی أو علی سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو الامستم النساء فلم تجدوا ماءً افتیمموا صعیدًا طیّبًا میں تیم کو اصغراور اکبردونوں کے ساتھ ملایا ہے اور یہ آسانی مہیا فرمائی ہے کہ اے میرے بندو پانی نہ طنے کی صورت میں تیم کے ذریعے طہارت حاصل کرلو، خواہ تم محدث ہو یا جنبی ہو۔ اس آیت سے وجہاستدلال بایں طور ہے کہ تیم وضو کا نائب اور بدل ہے اور ضابطہ ہے کہ جو چیز بدل میں منصوص ہوتی ہے وہ اصل میں بھی منصوص ہوتی ہے، لہذا جب تیم کے سلسلے

# ر آن البدايه جلدا ي ما المحالية جلدا ي الما يوسي المحالية جلدا ي الما يوسي ا

میں نص موجود ہے تو وضو کے سلسلے میں تو بدرجہ ً اولی نص موجود مانی جائے گی۔اور چوں کہ بدل یعنی تیم میں حدث کی صراحت ہے، \* اس لیے اصل یعنی وضو میں بھی اس صراحت کی رعایت کی جائے گی۔

ر ہا یہ سوال کہ پھر آیت وضویس محدثون کومقدر کیوں مانا گیا، تو اس کا جواب یہ ہے کہ آیت طہار ہ کوحدث کے ساتھ ملا کر ذکر کرنے کو مکروہ اور ناپسندیدہ سمجھا گیا، اسی لیے محدثون کومقدر مان لیا گیا۔ (عنایہ)

﴿ وَالْمِرْفَقَانِ وَالْكُعْبَانِ يَدُخُلَانِ فِي الْعَسُلِ ﴾ عِنْدَنَا خَلَافًا لِزُفَرَ رَحِمْتُهُ أَيْهُ، هُوَ يَقُولُ الْعَايَةُ لَاتَدُخَلُ تَحْتَ الْمُغَيَّا كَاللَّيْلِ فِي بَابِ الصَّوْمِ، وَلَنَا أَنَّ هَذِهِ الْعَايَةَ لِإِسْقَاطِ مَا وَرَاءَ هَا، إِذْ لَوْلَاهَا لَاسْتَوْعَبَتِ الْوَظِيْفَةُ الْكُلَّ، وَفِي بَابِ الصَّوْمِ لِمَدِّ الْعَظْمُ النَّاتِيُء هُوَ وَفِي بَابِ الصَّوْمِ لِمَدِّ الْحُكُمِ إِلَيْهَا، إِذِ الْإِسْمِ يُطْلَقُ عَلَى الْإِمْسَاكِ سَاعَةً، وَالْكُعْبُ هُوَ الْعَظْمُ النَّاتِيْء هُوَ الصَّحِيْحُ، وَمِنْهُ الْكَاعِبُ .

### اللّغاث:

﴿مِرْ فَقَ ﴾ كَهَٰى ﴿ كَعُبَ ﴾ تُحنه ﴿ فَايَتُ ﴾ انتهاء ﴿ مُعَيّا ﴾ ابتداء سے لے كرانتهاء سے پہلے تك ۔ ﴿ وَظِيفَةُ ﴾ مقدار لازم، مقرر مقدار ۔ ﴿ عَظْمُ ﴾ بدری ۔ ﴿ فَایَتُ ﴾ أنجرا ہوا، اونچا۔

### كبدو اور فخول كے وضويس داخل مونے كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ حضرات فقہاء اس باب پرتو متفق ہیں کہ وضو میں دونوں ہاتھوں اور دونوں پیروں کا دھونا فرض ہے،
لیکن ہاتھ اور پیرکی حد بندی میں فقہائے کرام کا اختلاف ہے، چناں چہ اس سلسلے میں امام صاحب والٹیمائی، صاحبین ، امام شافعی والٹیمائیہ اور امام احمد والٹیمائیہ کا مسلک میہ ہے کہ ہاتھ کہندوں سمیت دھوئے جا ئیں گے، اسی طرح پیروں کو نخوں کے ساتھ اور نخوں سمیت دھونا ضروری ہے، امام مالک والٹیمائیہ بھی ایک روایت میں اسی کے قائل ہیں۔ ان حضرات کے برخلاف شہنشاہ قیاس حضرت امام زفر والٹیمائیہ کا مسلک میہ ہے کہ ہاتھ اور پیرملی التر تیب کہندوں اور مخنوں تک ہی دھوئے جا ئیں گے اور کہندوں اور مخنوں کا دھونا فرض اور طروری نہیں ہے۔ یہی امام مالک کی ایک روایت ہے۔ (بنایہ)

امام زفر طِیشید کی دلیل میہ ہے کہ کسی بھی چیز کی جوغایت اور حدییان کی جاتی ہے وہ مغیا اور محدود میں داخل نہیں ہوتی، ورنہ تو حد اور غایت کا کوئی فائدہ ہی نہیں ہوگا، کیا و کیھتے نہیں کہ روزے کے باب میں اُتموا الصیام إلی اللیل کہہ کر اللہ تعالیٰ نے

### ر آن البداية جلد ال يوسي المستركة ٢٠٠٠ من المام طبارت ك بيان ميل

کیل کوصوم کی حدادر غایت قرار دیا ہے اور ہر مخف اچھی طرح جانتا ہے کہ روزہ صرف دن ہی میں رکھا جاتا ہے، رات اس میں داخل نہیں ہوتی ۔ لہٰذا جس طرح کیل صوم میں داخل نہیں ہے، اس طرح موفق اور تحعب بھی غسل ید اور دِ جل میں داخل اور شامل نہیں ہوں گے۔

ولنا النج ہماری دلیل یہ ہے کہ صاحب، غایت کی دوشمیں ہیں (۱) غایت اثبات (۲) غایت اسقاط، غایت اثبات کا مطلب یہ ہے کہ وہ مطلب یہ ہے کہ وہ مطلب یہ ہے کہ وہ علاجہ کے مطلب یہ ہے کہ وہ غایت علم میں شامل نہ ہو گر اس تھم کو تھنج کر اپنے مغیّا تک پہنچا دے، اور غایت اسقاط کا مطلب یہ ہے کہ وہ غایت خود تو تھم میں شامل ہو، لیکن اپنے علاوہ کو اس تھم میں شامل نہ ہونے دے، بل کہ کنارے کردے۔ اب غایت اثبات اور اسقاط کے فیصلے کا دارو مدار صدر کلام پر ہے، یعنی اگر صدر کلام (ابتدائی کلام) بالفاظ دیگر مغیا غایت کی جنس سے ہے تو وہ غایت، غایت اثبات کہلائے گی اور تھم میں شامل ہوگی۔ اور اگر مغیا غایت کی جنس سے نہ ہوتو پھر وہ غایت غایت اثبات کہلائے گی اور تھم میں داخل نہیں ہوگی۔

اس تجزیے کے بعد ہم دیکھتے ہی کہ صورت مسئلہ میں موفق اور کعب دونوں ید اور رِجل کی جنس سے ہیں، لہذا ان کی غایت، غایت اسقاط کہلائے گی اور مغیا کے علم میں داخل ہوگی، اور چوں کہ مغیا لینی ید اور رجل کا دھونا وضو میں ضروری ہے، لہذا ان کی غایت اسقاط کہلائے گی اور مغیا کے علم میں داخل ہوگا۔ البتہ ندکورہ غایت چوں کہ غایت اسقاط ہے، اس لیے مرفق اور کعب کا دھونا مجھی ضروری اور لابدی ہوگا۔ البتہ ندکورہ غایت چوں کہ غایت اسقاط ہے، اس لیے مرفق اور کعب کے علاوہ دیگر جھے مغیا کے حکم سے خارج ہوجا کیں گے اور ان کا دھونا ضروری نہیں ہوگا، صاحب ہدایہ نے افداو لاھا اللے سے اس کو بیان کیا ہے۔

اس کے برخلاف لیل چوں کہ صوم کی جنس سے نہیں ہے، اس لیے اتموا الصیام إلى الليل والى غایت، غایت اثبات ہوگی اور غایت اثبات ہوگی اور غایت اثبات ہیں عایت مغیا کے حکم میں شامل اور داخل نہیں ہوتی ، لہذا یہاں بھی لیل صوم میں داخل نہیں ہوگی ، اور آپ کا مرفقین وغیرہ کو اس پر قیاس کرنا بھی درست نہیں ہوگا۔ البتہ لیل والی غایت کا ایک فائدہ یہ ہوگا کہ وہ حکم صوم کو اپنے تک کھینے لائے گی لیعنی رات صوم میں داخل تو نہیں ہوگی ، مگر صوم رات تک کا ہی ہوگا اور سورج ؤو بے نیز رات آنے سے پہلے روزہ مکمل نہیں ہوگا ، جس کے ہم بھی قائل ہیں۔

وفی باب الصوم النے ہرچند کہ اس کی تشریح صورت مسلہ کے ضمن میں آچی ہے، لیکن آپ کی معلومات کے لیے مختفراً عرض یہ ہے کہ اس عبارت سے صاحب ہدایہ کا مقصد یہ ہے کہ انمو الصیام النے میں جو غایت ہے وہ غایت اثبات ہی ہے اور اس کا صاف سیدھا مطلب وہی ہے جو ہم نے سمجھا اور بیان کیا ہے کہ یہ غایت تھم صوم کو لیل تک کھینچنے اور دراز کرنے کے لیے ہے، اس لیے کہ اگر ایسا نہ مانا جائے تو لیل کو صوم میں داخل ماننا پڑے گا، کیوں کہ بدنیت صوم کھانے، پینے اور جماع سے تھوڑی ویر رکنے کا نام بھی روزہ ہے، جب کہ لیل میں کوئی روزے کا قائل نہیں ہے۔ اور اس سے بھی بڑی خرابی یہ لازم آئے گی کہ پھر لیل میں بھی تحقق صوم کا قائل ہونا پڑے گا، حالاں کہ امام زفر رایشیا بھی اس کے قائل نہیں ہیں۔

والکعب الع صاحب ہدایہ کعب یعنی مخنے کی تشریج کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ پنڈلی سے نیچ جو اجری ہوئی ہڈی ہے وہی کہ دی سے وہی کعب کہلاتی ہے اور اس سلسلے میں یہی قول مخار اور صحح ہے، صاحب کتاب نے ھو الصحیح کہدکراس قول سے احتر از کیا

فرماتے ہیں ای کعب سے کاعب مشتق ہے، کاعب اس دوشیزہ کو کہتے ہیں جس کے پیتان ابھرے ہوئے ہوتے ہیں،اس سے بھی سجھ میں آتا ہے کہ کعب شخنے ہی کو کہا جاتا ہے، کیوں کہ دہ بھی ابھرا ہوا ہوتا ہے۔

﴿ قَالَ وَالْمَفُرُوْضُ فِي مَسْحِ الرَّأْسِ مِقْدَارِ النَّاصِيَةِ وَهُوَ رَبُعُ الرَّأْسِ ﴾ لِمَا رَوَى الْمُغِيْرَةُ بْنُ شُعْبَةِ عَلَيْهِ النَّاسِ ﴾ لِمَا رَوَى الْمُغِيْرَةُ بْنُ شُعْبَةِ عَلَيْهِ النَّاسِ ﴿ النَّسِيَةِ وَهُو رَبُعُ الرَّأْسِ ﴾ لِمَا رَوَى الْمُغِيْرَةُ بْنُ شُعْبَةِ عَلَيْهِ النَّيْ عَلَيْهِ النَّاسِ عَلَى نَاصِيَتِهِ وَخُقَيْهِ، وَالْكِتَابُ مُجْمَلُ فَالْتَحَقّ بِيَانًا بِهِ، وَهُو حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي وَمِثَالْبَهُ فِي التَّقْدِيْرِ بِفَلَاثِ شَعْرَاتٍ، وَعَلَى مَالِكٍ وَمُثَلِّجُنِيْهُ فِي الْاِسْتِيْعَابِ، بِهِ، وَهُو حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي وَمِثَلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْتِ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُسْتِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْوَاللَّهُ الللْهُ اللْمُعْلِي الللَّهُ الْمُعْلِى الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تروجی فی اس حدیث کی وجہ سے جے حضرت مغیرہ بن شعبہ واللہ میں ناصبہ کی مقدار فرض ہے اور وہ چوتھائی سرہے، اس حدیث کی وجہ سے جے حضرت مغیرہ بن شعبہ واللہ نہ نہ اس حدیث کی اور اپنی ناصبہ اور استعاب کی سرط کا نے ساتھ لاحق ہوگئی۔ اور بید حدیث تین بالوں کے ساتھ اندازہ لگانے میں امام مالک والتعملائے خلاف اور استبعاب کی شرط لگانے میں امام مالک والتعملائے خلاف جست ہے۔ بعض روایات میں ہے کہ ہمارے چند احباب نے ہاتھ کی تین انگلیوں کے ساتھ مقدار ناصبہ کا اندازہ لگایا ہے، اس لیے کہ تین انگلیاں آکہ مسم میں اصل (ہاتھ) کا اکثر حصہ ہیں۔

### اللغات:

﴿ نَاصِيَةِ ﴾ ماتها، پيثاني - ﴿ سُبَاطَةَ ﴾ گندگي، اروڙي، گندگي والنے کي جگه - ﴿ تَقْدِيْرِ ﴾ اسم مصدر، باب تفعيل ؛ مقرر کرنا، حد بندي کرنا -

### تخريج:

اخرجه الإمام المسلم في كتاب الطهارات، حديث رقم: ٨٣.
 و أبوداؤد في السنن كتاب الطهارة، باب رقم ٨٥ و أيضًا ابن ماجه في الطهارة باب رقم ٨٩.

### مسح رأس كي فرض مقدار كابيان:

صورت مسلم کی توضیح وتشریکے سے پہلے یہ ذہن میں رکھیں کہ ناصیۃ کے معنی ہیں پیشانی، اور کونہ، کنارہ جمع ناصیات، سُباطۃ بضم السین ہے اس کے اصل معنیٰ ہیں کوڑا، کرکٹ، لیکن ذکر الحال و ارادۃ المحل کے قبیل سے سباطۃ سے یہاں گندگی اور غلاظت ڈالنے کی جگہ مراد ہے۔

صاحب ہدائیہ ہاتھ اور پیر وغیرہ کے احکام بیان کرنے کے بعد یہاں سے دضو کے چوتھے فرض یعنی مسح کی مقدار اور اس

# 

حوالے سے حضرات فقہاء کی قائم کردہ و بوار اور اس کی حد بند بوں کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ہمارے یہاں علی الاطلاق چوتھائی سرکامسے کرنا فرض ہے خواہ جس سمت سے بھی ہو۔ امام شافعی والٹیلا کا مسلک سے ہے کہ مطلق سرکامسے فرض ہے، خواہ ایک بال کا ہو یا تین بال کا، امام مالک اور امام احمد فرماتے ہیں کہ پورے سرکامسے فرض ہے، اگر تھوڑ اسا حصہ بھی باقی رہ گیا تومسے نہیں ہوگا۔

اس سلسلے میں اصل اور بنیاد قرآن کریم کی یہ آیت ہے وامسحوا برؤسکم اور یہی آیت تمام فقہاء کا متدل ہے، البتہ وجاستدلال اور طریقة استدلال میں اختلاف ہے، اور اصل تھم وجاستدلال یہ ہے کہ برؤسکم میں ب زائدہ ہے، اور اصل تھم وامسحوا دؤسکم کا ہے، دؤس دأس کی جمع ہے اور دأس پورے سرکو کہتے ہیں نہ کہ بعض کو، لہذا پورے سرکامسح فرض ہوگانہ کہ تہائی اور چوتھائی کا۔

امام شافعی ولیٹی کا طریقہ استدلال یہ ہے کہ ندکورہ آیت مسح رأس کے سلسلے میں مطلق ہے، اور اس میں مقدار ناصیہ یا استیعاب وغیرہ کی کوئی تفصیل نہیں ہے، لہذا جب یہ مطلق ہوتو المطلق یعجوی علمی اطلاقہ والے ضابطے کے تحت مطلق رأس کا مسح فرض ہوگا، خواہ ایک بال پرمسح کیا جائے یا تین بالوں پر بہرصورت فرض ادا ہوجائے گا۔

ہماری دلیل سے سے کہ سے آیت مطلق نہیں، بل کہ مجمل ہے۔ اور مجمل وضاحت اور بیان کا مقاضی ہوتا ہے، اور آیات قرآنیہ
کی سب سے عمدہ توضیح وشریح احادیث سے ہوتی ہے، چنال چنور وفکر کے بعد ہم اس نتیج پر پنچے ہیں کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ کی
روایت جو کتاب میں فہ کور ہے وہ اس اجمال کی اچھی تفصیل ہے اور اس کے علاوہ حضرت حذیفہ کے حوالے سے بخاری وسلم کی یہ
حدیث اتبی النبی سلطة قوم فبال قائما ثم دعا بماء فجئته بماء فتو ضا اور حضرت انس سے مروی ابوداؤد کی یہ
روایت رأیت رسول الله ملل سے معمدم واسم بھی عمامة قطریة فادخل بدید من تحت العمامة فمسح مقدم رأسه بھی
اس سلسط میں نہایت مفصل اور واضح ہیں اور اس حقیقت پر شاہد ہیں کہ سے رأس میں استیعاب یا اطلاق نہیں ہے، بل کہ صرف اور

ای طرح اگرربع رأس سے کم پرمسے کا جواز ہوتا تو بیانِ جواز کے لیے کم از کم ایک مرتبہ تو ضرور آپ مُن گُین کا ہوا کہ ہوتا تو بیانِ جواز کے لیے کم از کم ایک مرتبہ تو ضرور آپ مُن گُین کا ہوا کہ جوتھائی سرسے کم پرمسے درست ہیں ہے۔ پرمسے فرماتے ، حالاں کہ پوری حیات طیبہ میں ایک مرتبہ بھی ایسانہیں ہوا ، معلوم ہوا کہ چوتھائی سرسے کم پرمسے درست اور پھرعقلا بھی بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ احناف کا غد ہب درست ہے ، کیوں کہ بیاستیعاب اور اطلاق دونوں سے ہٹ کر بین بین بیا ہور خیر الأمور اوساطھا کی جیتی جاگی تصویر ہے۔

وفی بعض المنع فرماتے ہیں کہ علائے احتاف میں سے پھولوگوں نے تین انگیوں کو مقدار ناصیہ کی کی مقدار بتلایا ہے اور دلیل یہ بیان کی ہے کہ اور انگلیوں ہی سے سے کیا جاتا ہے، لہذا اب اگر کوئی تین انگلیوں کی مقدار سے کر لیتا ہے تو دلیل یہ بیان کی ہے سے کا آلہ ہاتھ ہے اور انگلیوں ہی سے سے کوشر عا درست اور معتبر مان لیا جائے گا۔ بعض الروایات سے نوا درات میں امام محمد کی مرویات مراد ہیں۔ (بنایشرح عربی ہوایہ)

# ر آن البدايه جلدا ير المالي ال

﴿ قَالَ وَسُنَنُ الطَّهَارَةِ غَسُلُ الْيَدَيُنِ قَبُلَ إِدْخَالِهِمَا الْإِنَاءَ إِذَا اسْتَيْقَظَ الْمُتَوَضِّي مِنْ نَوْمَهِ ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ٩ إِذِا اسْتَيْقَظَ أَحَدُكُمْ مِنْ مَّنَامِهِ فَلَا يَغْمِسَنَّ يَدَهُ فِي الْإِنَاءِ حَتَّى يَغْسِلَهَا ثَلَاثًا، فَإِنَّهُ لَا يَدُرِيُ أَيْنَ بَاتَتُ يَدَهُ، وَ لِأَنَّ الْيَدَ آلَةُ التَّطْهِيْرِ فَيُسَنَّ الْبَدَايَةُ بِتَنْظِيْفِهَا، وَهَذَا الْغَسُلُ إِلَى الرَّسُغِ بِوَقُوْعِ الْكِفَايَةِ بِهِ فِي التَّنْظِيْفِ.

ترجمہ: فرماتے ہیں کہ جب وضوکندہ نیند سے بیدار ہوتو اس کے لیے دونوں ہاتھوں کو برتن میں داخل کرنے سے پہلے اٹھیں دھونا وضوکی سنتوں میں سے (ایک سنت) ہے، اس لیے کہ آپ مگالیا کا ارشادگرای ہے جبتم میں سے کوئی شخص نیند سے بیدار ہوتو اپنے ہاتھ کو برتن میں نہ ڈبوئے، یہاں تک کہ اسے تین مرتبہ دھولے، کیوں کہ اسے یہیں معلوم ہے کہ اس کے ہاتھ نے کہاں رات گذاری ہے۔

اوراس لیے بھی کہ ہاتھ پاک کرنے کا آلہ ہے، لہذا شروع میں اس کا بھی صاف پاک کرنا مسنون ہوگا۔اور بیغُسل گٹوں تک ہے،اس لیے کہ گٹوں تک دھلنے سے پاکیزگی میں کفایت ہوجاتی ہے۔

### اللغاث:

﴿ إِنَاءَ ﴾ برتن - ﴿ اسْتَيْقَظَ ﴾ باب استفعال ؛ جاگنا، جاگا - ﴿ يَغْمِسَنَّ ﴾ غَمَس يغمِس ، باب ضرب ؛ وُبونا، پائى میں وُالنا - ﴿ بَاتَتْ ﴾ بات يبيت ، باب ضرب ؛ رات گزارى - ﴿ تَنْظِيْفِ ﴾ اسم مصدر، باب تفعيل ؛ پاک كرنا، صاف تقرا كرنا - ﴿ رُسْغِ ﴾ كلائى كى اجرى موئى بڑى، گٹ -

### تخريج

هٰذا الحديث فدا تفق عليه أصحاب الكتب الستة فأخرجه البخاري في الوضوء، باب رقم: ١٦.
 و مسلم في الطهارات حديث رقم ٨٧ و ابوداؤد في الطهارة باب ٨٩ و ترمذي في الطهارة باب ١٩.

### وضو کی سنتیں:

صاحب کتاب نے اس سے پہلے وضو کے فرائض کو بیان فر مایا ہے، اب یہاں سے وضو کی سنتوں کو بیان کر رہے ہیں اور آپھی یہ سمجھ رہے ہیں کہ فرائض کا مقام ومرتبہ سنت کے مقابلے بڑھا ہوا ہے، اس لیے الأوللی فالأوللی کے تحت پہلے فرائض کو بیان کیا، پھر سنن کی طرف متوجہ ہوئے۔

سُنَن سنة كى جمع عب بمعنى طريقه، اصطلاح مين الطريقة المسلوكة في الدين، دين مين رائح طريقه كا نام سنت عبد صاحب بنايي في سنت كى تعريف يون كى عبد ما واظب عليه النبي والله النبي والله يتركه إلا مرة أو مرتين، يعنى سنت ايسا طريقه عبد كه ايك دوم تبدك علاوه نبى كريم مَنْ الله في السيرك نه كيا مو-

اس موقع پرعلامه ابن الہمام، صاحب عنامه اور صاحب بنامه وغیرہ نے ایک اور مفید بات تحریر فرمائی ہے وہ میہ ہے کہ صاحب ہدامیہ نے فرائفن وضوکو بیان کرتے ہوئے ففر ص الطھارة کہہ کر فرض کو بصیغۂ واحد ذکر کیا ہے، جب کہ وضوکی سنتوں کو بیان

# ر آن البداية جلد ال من المسلم المسلم

كرتے ہوئے مسنن جمع كاصيغه ذكر كياہے، آخراس كى كيا وجہہے؟

فرماتے ہیں کہ اس کی ایک وجدتو یہ ہے کہ فرض مصدر ہے اور مصادر تثنیہ، جمع سے پاک ہوا کرتے ہیں، اور ان کا واحد ہی قلیل وکثیر سب کوشامل ہوتا ہے، اس کے بالمقابل سنة مصدر نہیں ہے، اس لیے اس کوصیغۂ جمع کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ فرض کے مقابلے سنت کی فروعات اور مشمولات زیادہ ہیں اسی لیے اس کو بصیغۂ جمع ذکر کیا، تا کہ جملہ

دوسرل وجہیے ہے کہ مرب سے معاجے سنت کی سروعات اور سولات زیادہ ہیں اس سے اس و بھیعۃ س و سریا، ما کہ بمل انواع واقسام کومحیط ہوجائے۔ واللہ اعلم (عنایہ، بنایہ)

انتمبیدات کے بعدعبارت کا حاصل یہ ہے کہ جب بھی گوئی شخص وضوکرنے کا ارادہ کرے تواسے چاہیے کہ سب سے پہلے اپنے دونوں ہاتھوں کو گٹوں تک اچھی طرح دھولے، اور بیتھم (غسل یدکا) عام ہے، خواہ وضوکرنے والا سوکر بیدار ہوا ہو، یا پہلے سے بیدار ہواور وضوکرنے جارہا ہو، رہا یہ مسئلہ کہ جب بیتھم عام ہے تو پھر حدیث پاک میں من منامه کی قید کیوں لگائی گئی، تواس کا جواب یہ ہے کہ عام طور پرسونے میں انسان غافل رہتا ہے اور نیند میں اِدھراُدھر ہاتھ چلا جاتا ہے، اس لیے تو ہم نجاست کے پیش نظر من منامه کی قید لگائی گئی، ورنہ اگر نجاست کا بھین ہو تب تو اس کا دھلنا واجب اور ضروری ہوگا، اور تو ہم جس طرح سوئے ہوئے خص میں موجود ہے، اس طرح بیدار شخص میں بھی موجود ہے، (بل کہ آج کی دنیا میں بیدار لوگ اس کے زیادہ شکار ہیں) اس لیے حضرات فقہاء اور ہدایہ کے بیشتر شراح نے من منامه کی قید کو "اتفاقی" مانا ہے۔

بہر حال ہاتھ دھونے کی ایک علمت تو وہی ہے جو حدیث میں بیان کی گئی، اور دوسری عقلی علت یہ ہے کہ ہاتھ آلہ تطبیر ہے اور ہاتھ ہی کے ذریعے وضو وغیرہ کے جملہ امور انجام دیے جاتے ہیں، اب اگر ہاتھ ہی صاف نہیں ہوگا تو ظاہر ہے بقیہ اعضاء کا کیا حال ہوگا، اس لیے بھی شروع میں ہاتھ کی دھلائی اور اچھی طرح اس کی صفائی ضروری ہے۔

و ھذا الغسل النح فرماتے ہیں کہ ہاتھ دھونے کا جو تھم ہے وہ گوں تک کے لیے ہے، کیوں کہ عام طور پر انگلیوں اور ہھیلیوں وغیرہ میں ہی نجاست وغیرہ لگتی ہے، اور گوں تک دھونے میں سیسب صاف اور پاک ہوجاتی ہیں، اس لیے تھم غسل گوں تک محدود ہوگا۔

﴿ قَالَ وَتَسْمِيَةُ اللَّهِ تَعَالَى فِي اِبْتِدَاءِ الْوُضُوءِ ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَا وُضُوءَ لِمَنْ لَمْ يُسَمِّ، وَالْمُرَادُ بِهِ نَفْيُ الْفَضِيلَةِ، وَالْأَصَتُ أَنَّهَا مُسْتَحَبَّةٌ وَإِنْ سَمَّاهَا فِي الْكِتَابِ سُنَّةً، وَيُسَمِّي قَبْلَ الْإِسْتِنْجَاءِ وَبَعْدَةً هُوَ الصَّحِيْحُ.

ترجملہ: فرماتے ہیں کہ وضو کے شروع میں بسم اللہ پڑھنا بھی سنت ہے، اس لیے کہ آپ من الله ارشادگرامی ہے، اس شخص کا وضوبی نہیں ہے جس نے تسمید نہ کیا ہو، اور اس سے فضیلت کی نفی مراد ہے، اور صحیح یہ ہے کہ تسمید مستحب ہے، ہر چند کہ قدوری میں اس کوسنت کہا ہے، اور استنجاء سے پہلے اور استنجاء کے بعد بھی تسمید پڑھے، یہی صحیح ہے۔

### تخريج

أخرجه ابوداؤد في الطهارة باب رقم ٤٨ حديث رقم ١٠١.
 و ابن ماجه في الطهارة باب رقم ٤٦ حديث رقم ٣٩٩.

وضوين شميه كي حيثيت:

وضوی سنوں میں سے ایک اہم سنت یہ ہے کہ وضوکر نے سے پہلے شمید یعنی ہم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھی جائے اور پھر وضوکا آغاز کیا جائے۔ ہمارے یہاں تو شمید کا پڑھنا مسنون ہے، گرامام احمد اور اصحاب ظواہر کے یہاں تسمید پڑھنا وضو کی شرائط اور واجبات میں سے ہے۔ ان حضرات کی دلیل وہی صدیث ہے جو کتاب میں فدکور ہے لاوضوء لمن لم یذکو اسم الله علیه، صاحب ہماریہ نے لمن لم یسم کے الفاظ لم یہ بین سکین صاحب بنایہ فرماتے ہیں ھذا الحدیث بھذا اللفظ لم یہ بخوجه صاحب بنایہ فرماتے ہیں ھذا الحدیث بھذا اللفظ لم یہ بخوجه أحد وإنما المذكور في سنن أبي داؤ د وغیرہ، لا وضوء لمن لم یذكر اسم الله علیه، یعنی کتاب میں مذكور لمن لم یسم کے الفاظ صدیث کی کی کتاب میں نہیں ہیں، بہر حال امام احمد وغیرہ کا استدلال یہ ہے کہ صدیث پاک میں لاوضوء سے لم یسم کے الفاظ صدیث کی کی کتاب میں نہیں ہیں، بہر حال امام احمد وغیرہ کا استدلال یہ ہے کہ صدیث پاک میں لاوضوء سے نفس وضو کی نفی کی گئی ہے اور صدیث کا مفہوم یہ ہے کہ شمید کے بغیر وضوئی نہیں ہوگا، اس لیے ہم کہتے ہیں کہ شمید وضو کے لیے شرط اور ضروری ہے۔

ہماری دلیل بھی یہی حدیث ہے، ہمارا وجہ استدلال اور امام احمد وغیرہ کے طریقۂ استدلال کا جواب یہ ہے کہ حدیث میں نفسِ وضواور جنس وضو کی نفی نبیس کی گئی ہے، ہمال وضواور فضیلت وضوکی نفی کی گئی ہے۔ اور اس پر قرینہ وہ احادیث ہیں جن میں لا کے ساتھ احکام کی نفی کی گئی ہے اور وہ نفی کمال اور فضیلت پر مجمول ہے مثلاً لاصلاۃ لجار المسجد الآفی المسجد کی نفی بھی فئی کمال پرمجمول ہے، لایؤ من أحد کم حتی یحب لاحیه ما یحب لنفسه کی نفی بھی فئی کمال پرمجمول ہے وغیرہ وغیرہ۔

اس کا ایک دوسرا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالی نے ہر نیک کام پر تواب دینے اور اس میں اضافہ کرنے کا وعدہ فر مایا ہے، ای طرح وضو بھی ایک نیک کام ہے اور اہم عبادت ادا کرنے کا ذریعہ ہے، اس لیے اس پر بھی تواب ہوگا، اب اگر کوئی شخص وضو کرتا ہے اور تشمیہ نہیں پڑھتا تو صرف اعضائے وضو کے دھلنے کا تواب طے گا، لیکن اگر وہ تشمیہ بھی کر لیتا ہے تو پھر پورا بدن دھلنے کا تواب طے گا، لیکن اگر وہ تشمیہ بھی کر لیتا ہے تو پھر پورا بدن دھلنے کا تواب طے گا، لیکن اگر وہ تشمیہ بھی کر لیتا ہے تو پھر پورا بدن دھلنے کا تواب طے گا اور اس کا پورا بدن پاک ہوجائے گا۔ پاکی بدن کے سلط میں دارتطنی کی بیرحد بیث شاہد ہے من تو صا و ذکر اسم الله الا یکھر إلا موضع الوضوء ۔ یعنی ہم اللہ الرحمٰن الرحمٰ پڑھ کر وضو کرنے والے کا پورا بدن پاک ہوجا تا ہے اور بغیر تشمیہ کے وضو کرنے والے کے صرف اعضاء وضو پاک ہوتے ہیں۔

والأصع أنها مستحبة النع صاحب ہدایہ فرماتے ہیں اصح یہ ہے كہ تسمیہ پڑھنامتخب ہے، ليكن بيان كى اپنى ذاتى دائے ہے جماعتی نہیں، كيول كه تسمیہ كى سنيت پر بے شاراحادیث موجود ہیں اور بیشتر فقہائے كرام كى بہى دائے ہے كه تسمیہ مسنون ہے، پھر صاحب ہدایہ تك ہمكن ہے صاحب ہدایہ تك ہم صاحب ہدایہ تك سنیت تسمیہ كے سلط میں علامہ ابن الہمام فرماتے ہیں كه ممكن ہے صاحب ہدایہ تك سنیت تسمیہ كے سلط میں قوى احادیث نہ پہنى ہوں اور كل أمر ذي بال النع والى حدیث كے پیش نظر انھوں نے اسے مستحب قرار دے دیا ہو۔ (فتح القدیر)

ویسمی النح فرماتے ہیں کہ استنجاء سے پہلے اور استنجاء کے بعد دومر تبہ تسمید پڑھی جائے یہی زیادہ سیجے ہوالصحیح کہدکراس قول سے احتراز کیا گیا ہے جس میں صرف پہلے، یا صرف بعد میں تسمید پڑھنے کا تھم ہے۔

### ر آن البداية جلد ال من المسلم و من المن البداية جلد الكام طبارت كه بيان مين

اں قول کی دلیل میہ ہے کہ استنجاء سے پہلے تو اس لیے تسمیہ پڑھے کہ استنجاء وضو کے ملحقات میں سے ہے، لہذا تسمیہ پڑھ لے، تاکہ وضو کا ہر ہر حصد مع تقدم و تا خرعلی التسمیہ واقع ہو۔ اور بعد میں اس لیے پڑھے کہ اب وضو کا آغاز کر رہا ہے اور بہر حال وضو سے پہلے تسمیہ پڑھنا مسنون ہے، اس لیے بیصورت زیادہ بہتر اور درست ہے۔

﴿ وَالسِّوَاكُ ﴾ لِأَنَّهُ ٩ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَانَ يُوَاظِبُ عَلَيْهِ، وَعِنْدَ فَقُدِهٖ يُعَالِحُ بِالْاَصْبُعِ، لِأَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَعَلَ عَلَيْهِ الْمَوَاظَبَةِ، وَكَيْفِيَّتُهُمَا أَنُ يُّمَضُمِضَ كَالْلِكَ، ﴿ وَالْمَصْمَضَةُ وَالْإِسْتِنْهَا قُ ﴾ لِأَنَّ النَّبِي التَّلِيُثُولُوا ﴿ فَعَلَهُمَا عَلَى الْمُواظَبَةِ، وَكَيْفِيَّتُهُمَا أَنُ يُّمَضُمِضَ فَ كَالِكَ، ﴿ وَالْمَصْمِطَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ وَضُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ السَّالَ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَيْهِ السَّلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّكَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَالْمَالَمُ اللّهُ عَلَيْهِ السَّلَمُ اللّهُ السَالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الل

ترجمل: اورمسواک کرنا (بھی سنت وضو ہے) اس لیے کہ آپ مُلَا لَیْظُ اس پر بیشکی فرماتے تھے، اورمسواک نہ ملنے کی صورت میں انگل سے کام چلا لے، کیوں کہ نبی اکرم مُلَا لَیْظِ نے ایسا ہی کیا ہے۔

اور کلی کرنا اور ناک میں پانی ڈالنا بھی سنت ہے، کیوں کہ آپ مُلاَقِیُّا نے پابندی کے ساتھ ایسا کیا ہے اور ان کا طریقہ یہ ہے کہ تین مرتبہ کلی کرے اور ہر بارنیا پانی لے، پھرای طرح ناک میں بھی پانی ڈالے، یہی طریقہ آپ مُلَّاقِیُّا کے وضو نے قل کیا گیا ہے۔

### اللغات:

﴿ يُوَ اظِبُ ﴾ باب مفاعله؛ پابندی کرنا، ایک کام کو ہمیشہ کرنا۔ ﴿ يُعَالِمُ ﴾ باب مفاعلہ؛ کوشش کرنا، تدبیر کرنا، لگا دینا، لگے رہنا۔ مراد انگلی سے ملنا۔

### تخريج:

- روى هٰذا الحديث الإمام البخارى فى الوضوء باب رقم ٣٧ و فى الجمعة باب رقم ٨.
   و مسلم فى الطهارة حديث رقم ٤٦.
  - 🗗 اخرجه البيهقي في السنن الكبرى في باب الاستياك بالأصابع ج١ ص٤١.
    - اخرجة امام البخارى فى الوضوء باب رقم ٣٩.
      - و مسلم في الطهارة حديث رقم ١٨.
      - و ابوداؤد في الطهارة باب رقم ٥١.
    - وى هذا الحديث امام طبراني في معجمم ج ١ ص ٢٣٢.

### وضويس مسواك كى سنيت كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ وضو کی سنتوں میں سے ایک سنت یہ ہے کہ بوقت وضومسواک استعمال کی جائے، اس سے سنت پر عمل کرنے کے ساتھ ساتھ خود انسان کا اپنا فائدہ یہ ہوگا کہ اس کے منھ کی حفاظت ہوگی، منھ کی بد بواور دانتوں کی سڑن دور ہوگی اور

# ان البدايه جلدا على المسلك المسلك المسلك الما بطبارت كه بيان من المسلك الما بطبارت كه بيان من الم

و پھنص ہرمجلس ومحفل میں آزاد ہوکر گفتگو کرے گا اور کسی کو بھی اس سے تعفن اور تکدر نہیں ہوگا۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کدمسواک کےمسنون ہونے کی دلیل نبی اکرم منافیظ کی جانب سے اس عمل پر بیشکی کرنا ہے، لیکن الیانہیں ہے آپ مُنافِیْظِ نے بھی کھارنہیں بھی کیا ہے، نیز ایک حدیث میں ہے کہ آپ مُنافِیْظِ نے ایک دیہاتی کو وضو کی تعلیم دی اور اس میں مسواک کا تذکرہ نہیں کیا جب کہ ایک اعرابی اور دیہاتی کواس کی ضرورت زیادہ ہوا کرتی ہے، اس لیے بیمل مواظب مع الترك كے قبيل سے ہے اور مواظبت مع الترك سے سنت كا ثبوت ہوتا ہے، للبذا مسواك كرنا سنت ہے۔

انسان کو جاہیے کہ ہرممکن اس سنت کا التزام واہتمام کرے، البنۃ اگر بھی مسواک میسر نہ ہوتو ہاتھ کی انگلیوں ہے مسواک کا کام چلالینا چاہیے،اس لیے کہ مقصود نظافت ہے جواس سے بھی حاصل ہوجائے گی۔ نیز اسسلسلے میں صاحب فتح القدر نے بیہ ق کے حوالے سے حضرت انس ر النی کی بیروایت بھی نقل فرمائی ہے، ملاحظہ ہو، یعجزی من السواك الأصابع لیعنی مسواک نہ ہونے کی صورت میں انگلیاں اس کا کام کردیتی ہیں۔

و المصمصة النع فرماتے ہیں کہ کل کرنا اور ناک میں پانی ڈالنا بھی وضومیں مسنون ہے،اس لیے کہاس پر بھی آپ مُلَّاثَيْظِ نے مداومت فرمائی ہے، صاحب فتح القدير علامه ابن البهام اور صاحب بنايد والشيئ نے تو اس موقع پر تقريباً بائيس صحابه كرام ك حوالے سے آپ مُن الله اللہ علی مضمضه اور استنشاق کا مونا ذکر کیا ہے۔ (فتح القدریا ۱۲۸رز کریا و یوبند بنایہ ۱۱۵ بیروت)

ان کے مسنون ہونے کی دوسری دلیل وہ روایت ہے جوحضرت ابن عباس مناتشہ سے مروی ہے ہما سنتان فی الوضوء واحبتان في الغسل ليني مضمضه اوراستشاق وضومين سنت اورغسل مين فرض بين \_

و کیفیتھا النے صاحب کتاب مضمضہ اور استشاق کی کیفیت بیان کرنے کے ساتھ ساتھ حضرت امام شافعی ولیٹھیؤ پر نفتد اور طنر بھی کررہے ہیں، اور بیاشارہ دے رہے ہیں کہ جتنے صحابہ کرام نے آپ مُلَاثِيْكِم كا وضولقل كيا ہے ان ميں سے بيشتر نے مضمضه اور استشاق کو الگ اور علاحدہ ہی بیان کیا ہے، اس لیے ان کا بہتر طریقہ یہی ہے کہ پہلے تین مرتبہ الگ الگ پانی لے کر کلی کی جائے اور پھر تین مرتبہ علا حدہ علاحدہ پانی لے کر ناک میں ڈالا جائے ، ایبانہیں ہوگا کہ ایک ہی ڈنڈے سے ناک اورمنھ دونوں کو ہانکا جائے ، جبیبا کہ شوافع کا یہی ند ہب ہے، بل کہ مضمضہ الگ ہوگا اور استنشاق الگ ہوگا۔

اورآپ سُلَائِيْوَا ہے جو کہیں ایک ہی چلو سے مضمضہ اور استنشاق دونوں ثابت ہیں وہ بیانِ جواز کے لیے ہیں، آھیں جواز کی حد تک محدود رکھا جائے اور امت کے سامنے پیش کر کے لوگوں کو کہالت اور تساہل پر نیدا کسایا جائے۔

دوسری بات میہ ہے کہ جب ناک اور منھ دونوں مستقل دوعضو ہیں تو پھر انھیں ایک ہی چھری سے کیوں ذیح کیا جائے؟ جس طرح دیگر اعضاء میں ماء جدیدلیا جاتا ہے اور انھیں الگ الگ دھویاجا تا ہے، اسی طرح اِنھیں بھی ماء جدید کے ساتھ الگ الگ کر کے دھویا جائے گا۔

# ر آن البدايه جلدا ي سي المستحد ١١ ي سي المالية جلدا ي بيان من ي

میں پانی ڈال کر ہلکی سانس لینا تا کہ اندر تک پانی چینی جائے اور اچھی طرح صفائی ہوجائے۔

استنشاق سے ملتا جلتا ایک لفظ استنفار آتا ہے، اس کے معنی ہیں استنشاق میں جو پانی اوپر چڑھایا گیا ہے اسے باہر نا۔

﴿ وَمَسْحُ الْأَذُنَيْنِ ﴾ وَهُوَ سُنَّةٌ بِمَاءِ الرَّأْسِ خِلَافًا لِلشَّافِعِيِّ رَحْمَ الْكَلْمُ الْقَالِمِ السَّلَامُ الْأَذُنَانِ مِنَ الرَّأْسِ، وَالْمُرَادُ بَيَانُ الْحُكُمُ دُوْنَ الْخِلْقَةِ .

ترجمل: اور دونوں کانوں کامسح کرنا (بھی سنت ہے) اور بیس سرکے پانی سے مسنون ہے، امام شافعی ولیٹینی کا اختلاف ہے، اس لیے کہ حضور اکرم مَنْ لِیُنِیْم کا ارشاد ہے'' دونوں کان سر میں سے ہیں' اور (اس فرمان سے) آپ کی مراد تھم کو بیان کرنا ہے نہ کہ پیدائش کو۔

### تخريج

🛈 خرجه الإمام ابوداؤد في الطهارة باب رقم ٥٩.

و الترمذي في الطهارة باب رقم ٢٩.

وابن ماجم في الطهارة باب رقم ٥٣ حديث رقم ٤٤٤.

### کانوں کے مسح کی وضاحت:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ حضرات ائمہ کے یہاں بالا تفاق کانوں کا مسے مسنون ہے، البتہ طریقہ مسے میں اختلاف ہے، چناں چہ احناف کے یہاں کانوں کا مسے سرکے سے بیچ ہوئے پانی سے کرنا مسنون ہے اور مسے اذنین کے لیے ماء جدید کی ضرورت نہیں ہے، جب کہ ائمہ ٹلا شہ کے یہاں جس طرح دیگر اعضاء میں ماء جدید کی ضرورت پڑتی ہے اس طرح مسے اذنین کے لیے بھی ماء جدید شرط ہے اور سرکے سے بیچ ہوئے پانی کے ذریعے کانوں کا مسے نہیں کیا جائے گا۔

ان حفرات کی دلیل حفرت حبان بن واسع کی روایت ہے جس کامضمون ہے ہے اند سمع عبدالله بن زید یذکو اند رأی رسول الله ﷺ یتوضا فاحذ لأذنیه ماء خلاف الماء الذي احذ لراسه بعن عبدالله بن زید ش فورانِ وضو آپ الله ﷺ من کی جو کیفیت بیان کی ہے اس میں سے کے لیے جو پانی لیا گیا تھا وہ ماء راس کے علاوہ تھا۔ اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ تا ذنین کے لیے ماء جدید ضروری اور مسنون ہے۔

احناف کی پہلی دلیل حضرت ابن عباس ٹھ تھی کی وہ حدیث ہے جو کتاب میں فدکور ہے الافنان میں المواس۔ اور بعینہ یہی حدیث ابن ماجہ میں مذکور ہے الافنان میں المواس۔ اور بعینہ یہی حدیث ابن ماجہ میں عباد بن تمیم نے حضرت عبداللہ بین زید کے حوالے سے بیان کی ہے، اس حدیث سے وجداستدلال یوں ہے کہ آپ مالی ماجہ میں کانوں کو سرکے تالع اور سر گا اللہ تا ہے کہ جب ظاہری احکام میں کانوں کو سرکے تالع اور سرکا بعض اور جزشار کیا جاتا ہے تو شری احکام میں بھی ان کی بعضیت اور جزئیت برقر ارد ہے گی اور مسح راس کے لیے لیا گیا پانی مسح

# ر آن البدایہ جلد ال سے المال کی کا میں کا مطاب کے بیان میں کے

﴿ قَالَ وَتَخُلِيْلُ اللِّحْيَةِ ﴾ لِأَنَّ النَّبِيَّ التَّلِيُّةُ إِنَّ النَّبِيِّ التَّلِيُّةُ إِنَّ أَمَرَهُ جِبْرَئِيْلُ التَّلِيُّةُ إِنَّ اللَّيْقُلِمُ التَّلِيُّةُ إِنَّ اللَّنَّةُ وَمُحَمَّدٍ وَخُرَاتُهُمُ أَيْهُ، لِأَنَّ السُّنَّةَ إِكْمَالُ الْفَرْضِ فِي مَحَلِّهِ، وَالدَّاخِلُ لَيْسَ بِمَحَلِّ الْفَرْضِ فِي مَحَلِّهِ، وَالدَّاخِلُ لَيْسَ بِمَحَلِّ الْفَرْضِ .

توجمه: فرماتے ہیں کہ ڈاڑھی کا خلال کرنا (بھی مسنون ہے) اس لیے حضرت جبرئیل نے آپ مُنَافِیْتِم کو اس کا حکم دیا تھا۔ ایک قول میہ ہے کہ خلیل لحیہ حضرت امام ابو یوسف رِافیٹیڈ کے یہاں سنت ہے اور حضرات طرفین کے یہاں جائز ہے، اس لیے کہ وضو میں سنت میہ ہے کہ اس کے کل میں فرض کو پورا کیا جائے اور (ڈاڑھی کا) اندرونی حصہ کل فرض نہیں ہے۔

### اللَّغَاثُ:

-﴿ تَخْلِيْلِ ﴾ اسم مصدر، باب تفعيل؛ خلال كرنار ﴿ إِنْحَمَالُ ﴾ اسم مصدر، باب افعال؛ يورا كرنا ، كمل كرنا\_

### تخريج:

• روى هٰذا الحديث الامام الترمذي كتاب الطهارة باب ٢٣ حديث رقم ٢٩. و ابن ماجم كتاب الطهارة باب رقم ٥٠ حديث رقم ٤٢٩.

### وارهی میس خلال کرنے کا تھم:

مسکلہ یہ ہے کہ وضو کی سنتوں میں سے ڈاڑھی کا خلال کرنا بھی ایک سنت ہے، اس لیے کہ حضرت جرئیل عَلَیْتِلا نے آپ مَنْ اَنْتِیْزَا کُوٹلیل لحیہ کا حکم دیا تھا، عنایہ وغیرہ میں آپ مَنْ الْنِیْزَا سے یہ الفاظ منقول میں "نزل علی جبونیل عَلیْلاً وأمونی أن أخلل لحیتی إذا تو صافت" اس کے علاوہ ترندی، ابن ماجہ بیبی اور ابن حبان وغیرہ میں بھی تخلیل لحیہ کے متعلق آپ مَنْ الْنَائِزَا کا معمول منقول ہے۔ (ملاحظہ ہوفتح القدیرار۲۹۷رزکریا دیوبند)

و قیل النع فرماتے ہیں کہ بعض حضرات کی رائے میں تخلیل لحیہ کا مسنون ہونا تنہا امام ابویوسف رایٹھیڈ کا قول ہے اور حضرات طرفین کے یہاں یے ممل مسنون نہیں ہے، البتہ اس کے کرنے کی گنجائش ہے اور یہ جائز ہے، بدعت نہیں ہے۔اس لیے کہ بہر حال آپ من الٹیٹے مستخلیل لحیہ کاعمل ثابت ہے۔

اور بیمسنون اس وجہ سے نہیں ہے کہ وضو میں سنت کا مطلب سیہ ہے کہ کلِ وضو میں فرض کی بھیل کی جائے اور ڈاڑھی کا

# ر جسن البدایہ جلد ال کہ ان میں کے اندرونی حصد میں پانی پنجانا واجب نہیں ہے، لبذا جب لحید کا اندرونی حصد کل اندرونی حصد کل فرض نہیں ہے، لبذا جب لحید کا اندرونی حصد کل فرض نہیں ہوگا۔

﴿ قَالَ وَتَخُلِيْلُ الْأَصَابِعِ ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ٩ "خَلِلُوْا أَصَابِعَ كُمْ كَيْ لَا تَتَخَلَّلُهَا نَارُ جَهَنَّمَ" وَلَأَنَّهُ إِكْمَالُ الْفَرْضِ فِي مَحَلِّهِ، ﴿ قَالَ وَتَكُرَارُ الْعَسُلِ إِلَى الثَّلَاثِ ﴾ لِأَنَّ النَّبِيُ ٥ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ تَوَضَّا مَرَّةً مَرَّةً وَقَالَ هَذَا وُضُوءً مَن يُضَاعِفُ اللَّهُ وَقَالَ هَذَا وُضُوءً مَن يُضَاعِفُ اللَّهُ لَهُ الْأَجْرَ مَرَّتَيْنِ وَقَالَ هَذَا وُضُونِي وَ وُضُوءً الْأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِي فَمَنْ زَادَ عَلَى هَذَا أَوْ لَهُ اللَّهُ لَعَدَمُ وَلَيْتِهِ سُنَةً .

توجمہ: فرماتے ہیں کہ انگلیوں کا خلال کرنا (بھی سنت) ہے، اس لیے کہ آپ آٹائی کا ارشاد گرامی ہےتم لوگ اپنی انگلیوں کا خلال کیا کرو، تا کہ انگلیوں کے مابین جہنم کی آگ نہ تھس سکے، اور اس وجہ ہے بھی (بیمل مسنون ہے) کہ بیفرض کا اپنے محل میں اکمال ہے۔

فرماتے ہیں کہ عُسل کو تین کے عدد تک مکرر کرنا بھی (مسنون) ہے، اس لیے کہ آپ مَنْ اللّیٰ ایک ایک مرتبہ وضو کیا اور
یوں فرمایا کہ بیالیا وضو ہے جس کے بغیر اللّہ تعالی نماز کونہیں قبول فرماتے ۔ نیز آپ مَنْ اللّیٰ نیز آپ مَنْ اللّه تعالی نماز کونہیں قبول فرماتے ۔ اور (ایک مرتبہ) آپ مَنْ اللّهٔ نیز آپ مَنْ تین تین مرتبہ وضو کیا اور یوں
اس محض کا وضو ہے جس کے لیے اللّہ تعالی تو اب کو دوگنا کر دیتا ہے۔ اور (ایک مرتبہ) آپ مَنْ اللّهٔ نیز آپ میں مرتبہ وضو کیا اور یوں
فرمایا کہ بید میرا وضو ہے اور مجھ سے پہلے کے نبیوں کا وضو ہے، چناں چہ جس نے اس پر زیادہ کیا یا (اس سے) کم کیا تو اس نے حد
سے تجاوز کیا اور ظلم کیا۔ اور یہ وعید ایسا کرنے والے کے لیے تین مرتبہ سنت نہ جانے کی جہسے ہے۔

### اللّغاث:

﴿ أَصَابِعِ ﴾ اسم جمع، واحد إصبع؛ انگليال - ﴿ يُضَاعِفُ ﴾ باب مفاعله؛ وُكُنا كروے گا - ﴿ تَعَدَّى ﴾ باب تفعل؛ حد سے بڑھ جانا، سرَشی كرنا ـ

### تخريج:

- 🛭 اخرجہ دارقطنی فی کتاب الطهارة باب وجوب غسل القدمین رقم ٣٦ حدیث رقم ٣١٤.
  - اخرجہ البیهقی فی السنن الکبریٰ فی باب الوضوء مرة مرة ج ۱ ص ۸۰. و ایضًا.
     ابن ماجہ فی السنن کتاب الطهارة باب رقم ٤٧ حدیث رقم ٤١٩.
  - اخرجه دارقطنی باب وضوء رسول الله علاقها باب رقم ۲۷ حدیث رقم ۲۲۰. ایضًا. البخاری فی الوضوء باب رقم ۳۸ حدیث رقم ۱۸۵.

### مكليل اصالح اور مكيت كابيان:

اس عبارت میں وضو کی سنتوں میں سے دوستوں کا تذکرہ ہے ان میں سے (۱) پہلی سنت تو یہ ہے کہ دوران وضو ہاتھ اور پر کی انگلیوں میں خلال کرنا مسنون ہے، یہ مل آپ منگلی ایک انگلیوں میں خلال کرنا مسنون ہے، یہ مل آپ منگلی ایک انگلیوں میں خلال کرنا مسنون ہے، یہ مل آپ منگلی ایک انگلیوں میں خلال کرنا مسنون ہے، یہ مل ایک ایک ایک ایک ایک اسب سے اہم صادر ہوا ہے، چناں چہ اس سلسلے کی پہلی حدیث تو وہی ہے جے صاحب ہدایہ نے بیان کیا ہے، حدیث کے راوی حضرت لقیط بن صبرة ہیں وہ صدیث وہ ہے جوسنون اربعہ میں فدکور ہے اور جے علامہ ابن البہام نے بیان کیا ہے، حدیث کے راوی حضرت لقیط بن صبرة ہیں وہ فرماتے ہیں "قال رسول الله علی گائی ان خلال کرلیا کرو۔امام ترفدی نے اس حدیث پر حسن صحیح کا لیبل لگا کراس کی تم وضوکر دو و چند کر دیا ہے۔

افادیت کودو چند کر دیا ہے۔ و لاندہ النج یہاں سے تخلیل اصابع کے مسنون ہونے کی عقلی دلیل بیان کی گئی ہے، جس کا حاصل ہے ہے کہ ہاتھوں اور پیروں کا دھونا وضو میں فرض ہے اور ان میں خلال کرنے ہے محل فرض میں فرض کی تکمیل ہوتی ہے اور جس عمل کے ذریعے محل فرض میں فرض کی تکمیل ہوتی ہے وہ عمل سنت کہلاتا ہے، اس لیے تخلیل اصابع بھی مسنون ہوگا۔

### الكيول مين خلال كرنے كاطريقه:

ہدایہ کے عربی شارحین نے خلال کی کیفیت کو بھی بیان کیا ہے آپ کے فائدے کی خاطر یہاں اسے بھی تحریر کیا جارہا ہے،
ہاتھوں کی انگلیوں میں خلال کا ایک طرف سے ڈالیہ ہاتھ کی انگلیوں کو دوسرے ہاتھ کی انگلیوں میں بھیلی کی طرف سے ڈالے اور
دونوں ہاتھوں کی بھیلیوں کو بالکل ایک دوسرے سے ملالے، دوسراطریقہ یہ ہے انگلیوں کو بھیلیوں کی بشت پر لے جائے اور پھر جہاں
سراور ناخن ہے وہاں سے شروع کرے اور پہلے دائیں ہاتھ میں پھر بائیں ہاتھ میں خلال کرے۔ اور یہی طریقہ عام طور پر رائج ہے۔
پیروں میں خلال کا طریقہ یہ ہے کہ بائیں ہاتھ کی خضر (چھوٹی انگلی) سے دائیں ہاتھ کی خضر کے مابین خلال کرنا شروع کرے اور پھر
اسے پیرکو کممل کرنے کے بعد دوسرے پیر کے انگو تھے سے شروع کر کے خضر پرختم کرے۔ (ھھکذا فی فتح القدیر ۲۱/۱)

(۲) وتکواد الغسل یہاں سے یہ بتانامقصود ہے کہ ممل غسل میں تکرار بھی مسنون ہے لینی ہر ہر عضو کو تین تین مرتبہ دھونا سنت ہے، صاحب عنایہ نے کہ صاحب کتاب نے غسل کی قید لگا کریہ اشارہ دیا ہے کہ تکرار کا عمل غسل کے ساتھ ہی خاص ہے اور مسے میں تکرار نہیں ہے۔ عنایہ ہی میں ہے کہ بعض لوگوں نے پہلے غسل کوفرض، دوسرے کو سنت اور تیسرے کو اکمال فی محل الفرض قرار دیا ہے۔

اوربعض لوگوں نے پہلے غسل کوفرض اور دوسرے اور تیسرے کو سنت کہا ہے جب کہ کچھ لوگوں نے دوسرے کو سنت اور تیسرے کو نفل کہا ہے، بہر حال تین مرتبہ دھونا مسنون ہے اوراس کی دلیل وہی ہے جو کتاب میں مذکور ہے اور حفرات خلف وسلف سے یہی منقول ہے، اس کے مطابق وضو کرنا چاہیے، اب اگر کوئی شخص اس کو سنت نہ سمجھ کر اس میں کمی زیادتی کرتا ہے تو وہ شریعت کی نظر میں مجرم ہے اور عتابِ خداوندی کا مستحق ہے، ہاں اگر کوئی شخص پانی کم ہونے یا تین مرتبہ دھولینے کے بعد اطمینان نہ ہونے کی دجہ سے ایسا کرتا ہے تو وہ اس وعید سے خارج ہے، وعید صرف اس شخص کے لیے ہے جو اے سنت نہ گردانے۔

﴿ قَالَ وَيُسْتَحَبُّ لِلْمُتَوَضِّي أَنُ يَنُوِي الطَّهَارَةُ ﴾ فَالنِّيَّةُ فِي الْوُضُوءِ شَنَةٌ عِنْدَنَا وَعِنْدَ الشَّافِعِي فَرُضْ، لِأَنَّهُ لا يَقَعُ قُرْبَةً إِلاَّ بِالنِّيَّةِ، لَٰكِنَّهُ يَقَعُ مِفْتَاحًا لِلصَّلَاةِ لِوُقُوْعِهِ طَهَارَةً عِبَادَةٌ فَلَا تَصِحُ بِدُونِ النِّيَةِ كَالْتَيَشَّم، وَلَنَا أَنَّهُ لا يَقَعُ قُرْبَةً إِلاَّ بِالنِّيَّةِ، لَٰكِنَّهُ مِفْتَاحًا لِلصَّلَاةِ الْوَيْعِي فَوْسُدِ. بِنَحَلَافِ التَّيَشُم، لِأَنَّ التُّرَابَ غَيْرُ مُطَهِّرٍ إِلاَّ فِي حَالٍ إِرَادَةِ الصَّلَاةِ، أَوْ هُو يَنْبِي عَنِ الْقَصْدِ. بِالسَّعِمَالِ الْمُطَهِّرِ، بِخَلَافِ التَّيَشُم، لِأَنَّ التُّرَابَ غَيْرُ مُطَهِّرٍ إِلاَّ فِي حَالٍ إِرَادَةِ الصَّلَاةِ، أَوْ هُو يَنْبِي عَنِ الْقَصْدِ. بِالسَّعِمَالِ الْمُطَهِّرِ، بِخَلَافِ التَّيَشُم، لِلَّنَ التُّرَابَ غَيْرُ مُطَهِّرٍ إِلاَّ فِي حَالٍ إِرَادَةِ الصَّلَاةِ، أَوْ هُو يَنْبِي عَنِ الْقَصْدِ. وَالله مِن الْقَصْدِ عَلَى اللهُ عَلَى السَّعَب عَنِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى السَّعَتِ مَن اللهُ الْعَرْنِي عَلَى اللهُ الْعَرْنِي عَلَى اللهُ الْعَلَى مِن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

### اللغاث:

﴿ يَنُوِى ﴾ نوى ينوى ، باب ضرب؛ پخته اراده كرنا \_ ﴿ مِفْتَاحُ ﴾ جابى ، مجازاً ہروه چيز جس كى وجه سے كسى دوسرى چيز تك رسائى ہوسكے \_ ﴿ تُرَّابَ ﴾ مٹى \_

### وضواور تيم من نيت كي حيثيت كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ جب انسان وضوکرنے کا ارادہ کرے تو اسے چاہیے کہ طہارت اور حصول طہارت کی نیت کرلے، یا زوال حدث کی نیت کرلے، یا دوال حدث کی نیت کرلے ہو طہارت کے بغیر صحیح نہیں ہوتی۔ بیمرحلہ تو نیت کرنے کا ہے، رہا یہ مسئلہ کہ نیت کرلے میں حضرات فقہاء کے مختلف اقوال ہیں، احناف کا کہنا یہ ہے کہ وضو میں نیت کرنا سنت ہو ہائے گا اور اتمہ ثلاثہ کی رائے یہ ہے کہ نیت کرنا فرض ہے اور جو محض نیت کے بغیر وضو کرے گا اس کا وضو ہی درست نہیں ہوگا۔

ان حضرات کی پہلی دلیل حدیث إنما الأعمال بالنیات ہاور وجاستدلال یہ ہے کہ الاعمال سے پہلے تیصیع فعل مقدر ہے اور حدیث پاک کامفہوم یہ ہے کہ تمام اعمال کی صحت اور عدم صحت کا دار و مدار نیت پر ہے، اگر نیت ہے توعمل درست ہے ورنہیں، اور وضو بھی چوں کہ ایک عمل ہے، اس لیے اس کی بھی صحت نیت پر موتوف ہوگی اور نیت کے بغیر وضو محے نہیں ہوگا۔

دوسری دلیل کتاب میں مذکور ہے وہ یہ ہے کہ وضوایک عبادت ہے اور عبادت بغیر نیت کے سیح نہیں ہوتی، لہذا وضوبھی بغیر نیت کے سیح نہیں ہوتی، لہذا وضوبھی بغیر نیت کے سیح نہیں ہوگا۔ صاحب کتاب کی بیان کردہ یہ دلیل دراصل قرآن کریم کی اس آیت و ما أمروا إلا لیعبدوا الله مخلصین له اللدین سے ماخوذ ہے، جس میں اخلاص کے ساتھ عبادت کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور نیت کے بغیر اخلاص ممکن نہیں ہوتا۔

ان حضرات کی تیسری دلیل قیاس ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ تیم وضو کا نائب اور بدل ہے اور بالا تفاق سب کے یہاں تیم میں نیت شرط ہے، لہذا جب نائب اور بدل میں نیت شرط ہے تو اصل اور مبدل میں تو بدرجہ اولی نیت شرط اور ضروری ہوگ۔ ولنا النج ہماری پہلی دلیل یہ ہے کہ آپ مُنْ اللّٰهِ عُمْ نے اور آپ کے صحابہ نے وضو کا جوطریقہ اور سلیقہ ہمیں بتلایا ہے اس میں

# ر آن البداية جلد ال يوسي المسال ١٠٠٠ المسال ١٨٠٠ المسال الكام طبارت كهان ميس

کہیں بھی نیت کا کوئی تذکرہ نہیں ہے، اگر نیت وضو کے لیے فرض اور شرط ہوتی تو حضرات صحابہ کے بتائے ہوئے طور وطریقے میں کہیں نہ کہیں اور بھی نہ بھی اس کی وضاحت ضرور ہوتی۔

دوسری دلیل جے صاحب ہدایہ نے پیش کی ہے (جو درحقیقت امام شافعی ولیٹھیڈ وغیرہ کی بیان کردہ دوسری دلیل کا جواب بھی ہے) یہ ہے کہ اس بات کو بسر وچشم قبول کرتے ہیں کہ نیت کے بغیر وضو میں عبادت کا وصف متحقق نہیں ہوسکتا، لیکن اس بات کو آپ بھی تسلیم سیجے کہ نیت کے بغیر بھی وضو مفتاح صلاۃ بن سکتا ہے، کیوں کہ صلاۃ کی مفتاح طہارت ہے اور طہارت کے لیے نیت ضروری نہیں ہے، اس لیے کہ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں و انو لنا من السمآء ماء اطھور اگونیت وغیرہ کی قید سے پاک صاف کر رکھا ہے۔ اس لیے جب بھی کوئی شخص ماء مطتبر کو استعال کرے گا اور وضو کے فرائض اربعہ کی تھیل کرے گا تو بلاشہ اس کا وضوحقق ہوجائے گا، خواہ وہ نیت کرے یا نہ کرے۔

بعلاف المتیمم سے ائمہ ثلاثہ وغیرہ کی تیسری دلیل کا جواب ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ وضوکو تیم پر قیاس کرنا درست نہیں ہے اور اس قیاس کے درست نہ ہونے کی دو وجہیں ہیں (۱) کیبلی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے پانی کو طاہر اور مطہر دونوں بنایا ہے اور مٹی طاہر تو ہوتی ہے، مگر مطہر نہیں ہوتی یعنی جس طرح پانی اپنی حقیقت اور اپنی بناوٹ کے اعتبار سے پاک بھی ہوتا ہے اور پاک کرنے کی صلاحیت بھی رکھتا ہے، مٹی میں یہ وصف معدوم ہوتا ہے، البتہ پانی نہ ملنے کی صورت میں اراد کی صلاح کے وقت خلاف قیاس مٹی کو مطہر بنا دیا جاتا ہے، جسے فقہاء کی اصطلاح میں امر تعبدی کہا جاتا ہے اور نیت کے بغیر امر تعبدی کا تحقق نہیں ہوسکتا، اس لیے تیم میں نیت شرط اور ضروری ہے، لیکن اس ضرورت کو وضو کے لیے ضروری نہیں قرار دیا جاسکتا۔

(۲) دوسری وجہ یہ ہے کہ تیمنم کے لغوی معنیٰ ہیں قصد کرنا ، ارادہ کرنا ، اور چوں کہ امور شرعیہ میں لغوی معنی کی رعایت کی جاتی ہے اور قصد وارا دے ہی کا نام نیت ہے ، اس لیے تیم میں نیت کومشر وط کیا گیا ہے اور وضو کو اس سے یاک رکھا گیا ہے۔

ائمہ ثلاثہ مِنْ اَسْتِهُم کی پیش کردہ حدیث کا جواب یہ ہے کہ الاعمال سے پہلے تَصِعُ نہیں، بل کہ تُعَابُ کا لفظ مقدر ہے اور حدیث پاک کا صحح مفہوم یہ ہے کہ نیبر وضو کا ثواب نہیں ملتا اور ہم بھی اس کے قائل ہیں کہ نیب کے بغیر وضو کا ثواب نہیں ملتا، لیکن بہر حال وضو محمح ہوجاتا ہے اور نماز اداکرنے کے قابل ہوجاتا ہے۔

﴿ وَ يَسْتَوْعِبُ رَأْسَهُ بِالْمَسْحِ ﴾ وَهُوَ سُنَةٌ، وَقَالَ الشَّافِعِيِّ وَ ﴿ السَّنَةُ هُوَ التَّنْلِيْثُ بِمَيَاهِ مُخْتَلِفَةٍ اِعْتِبَارًا بِالْمُغْسُولِ، وَلَنَا أَنَّ أَنَسًا • ﴿ وَهُوَ سُنَةٌ ثَلَاثًا وَمَسَحَ بِرَأْسِهِ مَرَّةً وَاحِدَةً وَقَالَ هَذَا وُضُوءً رَسُولِ اللّهِ طَالَعَتُنَجُ ، وَالَّذِي يُرُواى مِنَ التَّفْلِيْثِ مَحْمُولٌ عَلَيْهِ بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَهُو مَشُرُوعٌ عَلَى مَا رَوَاى الْحَسَنُ عَنْ أَبِي طَلِيْتُهُ اللّهِ عَلَيْهِ بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَهُو مَشُرُوعٌ عَلَى مَا رَوَاى الْحَسَنُ عَنْ أَبِي طَلِيْقَةً وَعَلَيْكُمْ وَ اللّهَ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا يَكُونُ مَسْنُونًا فَصَارَ كَمَسَحِ حَنِيْفَةَ وَعَلَيْكُمْ وَلَا يَكُونُ مَسْنُونًا فَصَارَ كَمَسَحِ النّهُ وَلَا يَكُونُ مُسْنُونًا فَصَارَ كَمَسَحِ الْخُفِّ، بِخَلَافِ الْغَسُلِ، لِلْآلَةُ لَا يَضُرُّهُ التَّكُرَارُ.

ترفیجملہ: اور وضوکرنے والا اپنے پورے سرکامسح کرے، یہی سنت ہے، امام شافعی رایشید فرماتے ہیں کہ الگ الگ پانی سے تین مرتبہ وضوکیا اور مرتبہ مسے کرنا سنت ہے (عضومنسول پر قیاس کرتے ہوئے)۔ ہماری دلیل میہ ہے کہ حضرت انس شائٹور نے تین تین مرتبہ وضوکیا اور

# ر آن البدايه جلدا ي سي المستركز ٨٤ يك المستركز ١٤١ و الكار طهارت كه بيان ميس

سر کامسے ایک بی مرتبہ کیا اور یول فر مایا یہی آپ من اللہ اور تین مرتبہ سے کرنے کی روایت ایک پانی ہے سے کرنے برمحمول ہے اور تین مرتبہ سے کرنے کی موایت ایک پانی ہے سے کرنے برمحمول ہے اور یہ شروع بھی ہے جیسا کہ حضرت حسن واللہ بیٹر نے امام ابوصنیفہ واللہ بیٹر سے روایت کی ہے۔

اوراس لیے بھی کہ (سرمیں) مسح فرض ہے، اور مسح میں تکرار کرنے سے وہ غسل بن جائے گا اور مسنون نہیں رہے گا، لہذا می موزے پرمسح کرنے کی طرح ہوگیا، برخلاف غسل کے، اس لیے کو غسل کے لیے تکرار مصز نہیں ہے۔

### اللغاث:

﴿ يَسْتَوْعِبُ ﴾ استوعب يستوعب ، باب استفعال ؛ كى چيز كومكمل دُهانپ كے ـ ﴿ تَفْلِيْكِ ﴾ كى كام كوتين بار كرنا ـ ﴿ مياه ﴾ اسم جمع ، واحد ماء؛ يانى ـ ﴿ خُفِّ ﴾ موزه ـ

### تخريج:

• اخرجه بيهقى باب التكرار في مسح الرأس رقم ٧٠ حديث رقم ٢٩٢ و ايضًا الدارقطني في سننه.

### سارے سرکامسے کرنے کا حکم اور سے رأس میں تثلیت نہ ہونے کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ وضوی سنتوں میں سے ایک سنت یہ بھی ہے کہ متوضی اپنے پورے سرکامسے کرے، لینی چوتھائی سرکا مسح کرنا تو فرض ہےاور پورے سرکامسے مسنون ہے اور اس سنت میں ہمارے یہاں تثلیث نہیں ہے، البتہ امام شافعی رالیٹیلڈ کے ہاں استیعاب کے ساتھ ساتھ الگ الگ پانی سے تثلیث بھی مسنون ہے۔

امام شافعی پراتیٹیلڈ کی دلیل قیاس ہے، وہ فرماتے ہیں کہ جس طرح اعضائے مغیولہ یعنی ہاتھ،منھاور پاؤں وغیرہ کوالگ الگ پانی سے تین مرتبہ دھونامسنون ہے،اسی طرح الگ الگ پانی سے تین مرتبہ سرکامسح کرنا بھی مسنون ہوگا۔

ہماری دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت انس بن مالک طی النظر کے حوالے سے کتاب میں موجود ہے اور جس میں صرف ایک مرتبہ سے کا تذکرہ ہے، اس کے علاوہ مصنف بن الی شیبہ میں حضرت علی طالتہ کی ایک روایت موجود ہے جس میں بھی ایک ہی مرتبہ آپ شائی کے سام میں بھی ایک ہی مرتبہ آپ شائی کے سام کے علاوہ الفاظ یہ ہیں عن علی رضی الله عنه أن النبی طالتی کے الفاظ اللہ عنه اللہ عنه اللہ عنه أن النبی طالتہ کے علاوہ ابوداؤدشریف المسم فانه مرق مرقبہ یعنی آپ سی اللہ عنه کے علاوہ وضو کے ہر عضو میں تثلیث کا عمل کرتے تھے، اس کے علاوہ ابوداؤدشریف میں حضرت عثان رضی اللہ عنهم سے بھی ایک ہی مرتبہ مسل کرنے کی روایات موجود ہیں جومسلک حتی کی مؤید ہیں۔

والذي يروى المنح اس كا حاصل يہ ہے كه بعض روايات ميں آپ مُنَالَيْنَا اسے جو تين مرتبہ مسح كرنانقل كيا كيا ہے، اس كى علاء نے مختلف توجيهات بيان فرمائى جيں (۱) تثليث ايك ہى پانى سے تھى اور امام ابوصنيفه برالله على جي ايا منقول بھى ہے۔ (۲) دوسرى توجيه يہ ہے كه الگ الگ تين پانى سے مسح كرنا آپ مَنَالَيْنَا كا دائى معمول نہيں تھا، بل كه كرميوں ميں بھى بھار آپ ايسا كرل كرتے تھے۔

ہماری دوسری دلیل میہ ہے کہ سرمیں مسح فرض ہے نہ کہ غسل ، اب اگر ہم مسح میں مثلیث اور تکرار مان لیس تو یہ مسح نہیں رہے گا، بل کہ غسل ہوجائے گا جوشر بعت کے اصول ، صاحب شریعت کے معمول اور ناقلین شریعت کی نقل اور ان سے منقول امور کے

فلاف ہے۔

پھریہیں نہیں بل کہ اور جگہ بھی جہاں سے کا حکم ہے وہاں بھی تثلیث نہیں ہے، چناں چہ اگر کوئی مخض خفین (چیزے کے موزے) پہنے ہوئے ہے تو پیروں کے متعلق اس کے لیے حکم یہ ہے کہ وہ غسل کے بجائے مسے کرے اور یہ سے بھی صرف ایک بار کرے، لہٰذا جس طرح مسے خف میں تثلیث نہیں ہے اس طرح مسے رأس میں بھی تثلیث نہیں ہوگی، البت غسل میں تثلیث ہوگی اور وہ اس لیے ہوگی کہ تکرار اور تثلیث غسل کے لیے مفید ہیں نہ کہ مفر۔

﴿ قَالَ وَيُرَتِّبُ الْوُضُوءَ فَيَهُدَأُ بِمَا بَدَأَ اللّٰهُ تَعَالَى بِذِكْرِهِ وَبِالْمَيَامِنُ، وَالتَّرْتِيْبُ ﴾ فِي الْوُضُوءِ سُنَّةٌ عِنْدَنَا، وَعِنْدَ الشَّافِعِيِ رَحِّمُ الْأَيْةُ فَرُضٌ لِقَوْلِهِ تَعَالَى "فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ" الآيَةُ، وَالْفَاءُ لِلتَّغْقِيْبِ، وَلَنَا أَنَّ الْمَذْكُورَ فِيْهَا حَرْفُ الْوَاوِ وَهِي لِمُطْلَقِ الْجَمْعِ بِإِجْمَاعِ أَهْلِ اللَّغَةِ، فَتَقُضِيَ إِغْقَابَ غَسُلِ جُمْلَةِ الْأَغْضَاءِ، وَالْبَدَاءَةُ بِالْمَيَامُنِ فَضِيْلَةٌ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ تَعَالَى يُحِبُّ النَّيَامُنَ فِي كُلِّ شَيْئٍ حَتَّى التَّنْعُلُ وَالتَّرَجُّلِ.

ترجیل: فرماتے ہیں کہ (وضوکرنے والا) ترتیب سے وضوکرے، چناں چدای عضو سے وضوشر وع کرے جس کے تذکر ہے سے اللہ تعالیٰ نے شروع کیا ہے۔ اور دانی جانب سے وضو کرے۔ اور وضو میں ترتیب ہمارے نزدیک سنت ہے اور امام شافعی والٹیملڈ کے یہاں فرض ہے، اس لیے کہ ارشاد باری ہے'' فاغسلوا وجوہکم'' اور فاء تعقیب کے لیے ہے۔

اور ہماری دلیل میہ ہے کہ آیت میں حرف واؤ ندکور ہے جو اہل لغت کے متفقہ فیصلے سے مطلق جمع کے لیے ہے، لہذا میتمام اعضاء کو دھلنے کے بعد میں ہونے کا تقاضا کرے گا۔ اور دائیں جانب سے شروع کرنا باعث فضیلت ہے، کیوں کہ اللہ کے رسول مُنَا ﷺ کا ارشادگرامی ہے کہ اللہ تعالی ہر چیز میں دہنی جانب کو پسند فرماتے ہیں یہاں تک کہ جوتا پہننے اور کٹکھا کرنے میں بھی۔

### اللغاث:

﴿مَيَامُنِ ﴾ اسم جمع، واحد ميمن؛ دايال - ﴿تَعْقِيْبِ ﴾ اسم مصدر، باب تفعيل؛ بعد مين لانا، يبجهي كرنا - ﴿إِعْقَابَ ﴾ اسم مصدر، باب افعال؛ بعد مين بوجانا، يبحهي بونا -

### تخريج:

• هٰذا الحديث اتفق عليه اصحاب الكتب الستة بخارى في الصلوة باب رقم ٤٧ مسلم في الطهارة حديث رقم ٦٦ باب النهى عن الاستنجاء باليمين رقم ١٩.

### وضوء مين ترتيب كي حيثيت:

عبارت کا حاصل یہ ہے کہ جب کوئی شخص وضوکر ہے تو اسے جا ہیے کہ وہ اس ترتیب کے مطابق وضوکر ہے جواللہ تعالیٰ نے قرآن کریم کی اس آیت فاغسلوا و جو ھکم النح میں بیان فرمائی ہے، رہا یہ سوال کہ اس ترتیب کا تھم اوراس کی حیثیت کیا ہے؟

# ر آن البدايه جلدال ي من المراكب الكالم المراكب المراكب المراكب الكالم المراكب المراكب

تو اس سلسلے میں حضرات فقہاء کی مختلف را کیں ہیں، چنال چداحناف کی رائے تو یہ ہے کہ ندکورہ ترتیب سنت ہے اور اگر کوئی شخص بدون ترتیب بھی وضوکر لے تو بہر حال اس کا وضوتو ہوہی جائے گا۔

اس کے برخلاف حضرات ائمہ ہلاشہ کا قول یہ ہے کہ بیر تیب فرض ہاور جو تحص ترتیب کے بغیر وضو کرے گااس کا وضوبی نہیں سیح ہوگا۔ ان حضرات کی دلیل قرآن کریم کی بیآیت ہے فاغسلوا وجو ھکم النے اوراس آیت سے وجاستدلال بایں معنی ہیں سیح ہوگا۔ ان حضرات کی دلیل قرآن کریم کی بیآیت ہے فاغسلوا وجو ھکم النے اوراس آیت سے وجاستدلال بایں معنی انتظار نظر سے آیت قرآنی کا مطلب یہ ہوا کہ جب بھی کوئی شخص نماز کے لیے کھڑا ہوتو اسے سب سے پہلے اپنا چرہ دھوتا چا ہے اور جب غسل وجہ میں ترتیب ثابت ہوگی، اس لیے کہ وہ سب فاغسلوا وجو ھکم پر جب غسل وجہ میں ترتیب ثابت ہوگی، اس لیے کہ وہ سب فاغسلوا وجو ھکم پر معطوف ہونے والی چیز بھی مرتب ہوا کرتی ہے۔

ان حضرات کا دوسرا متدل یہ ہے کہ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے پیروں کو دھلنے کا تھم مسے راُس کے بعد بیان کیا ہے، اب آپ ہی سوچیے کہ اگر ترتیب فرض اور ضروری نہ ہوتی توغسل رجلین کے تھم اور بیان کو تذکر ہ مسے سے مقدم کر کے مغولات کے ساتھ بیان کر دیا جاتا اور پھراخیر میں مسے کا تذکرہ ہوتا، حالاں کہ ایسانہیں ہے، اس سے بھی معلوم ہوا کہ وضو میں ترتیب ضروری اور فرض ہے۔

ولنا النع یہاں سے احناف کی دلیل بیان کی گئی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ آیت ندکورہ میں فاء کے بعد حرف واؤ ہے یعنی فاء سے بعد واؤ ہے است پر اجماع ہے کہ فاغسلوا و جو ھکم کے بعد واؤ کے ذریعہ ایدیکم وغیرہ کوائ پر معطوف کیا گیا ہے اور اکثر نحویوں کا اس بات پر اجماع ہے کہ واؤ مطلق جمع کے لیے آتا ہے، اب یہاں فاء اور واؤ دونوں جمع ہیں اور انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ دونوں پر عمل کیا جائے، چناں چہ غور وفکر کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ فاغسلو اکا فاء تعقیب کے لیے نہیں، بل کہ إذا قمتم کے ذریعہ جوشرط بیان کی گئی ہے اس شرط کے جواب میں واقع ہے، لہذا جب بہتعقیب کے لیے نہیں ہوتا سے ترتیب کا اثبات چہ معنی دارد؟۔

دوسری بات بیہ کہ اگرہم فاء کوتعقیب کے لیے مان بھی لیس تو اس صورت میں آیت قرآنی کا مطلب یہ ہوگا کہ اعضائے اربعہ کا فظیفہ اور ان کاعمل (عسل وسط ) قیام إلی الصلاۃ پرموتوف ہے اور اس توجیہ پر قیام إلی الصلاۃ اور اعضائے اربعہ کے مابین ترتیب ٹابت ہوگی، نہ کہ خود اعضاء اربعہ میں ترتیب کا ثبوت ہوگا، اس لیے کہ ان کے مابین واؤ موجود ہے اور واؤ کے ہوتے ہوئے ترتیب کا فائدہ نہیں ہوئے ترتیب کا فائدہ نہیں واؤ ترتیب کے خلاف علم بغاوت بھی نہیں بلند کرتی، اس لیے ہم احناف اس بات کے قائل ہیں کہ ترتیب فرض اور واجب تونہیں، البتہ مسنون ہے۔

والبداء ة بالميامن النع اس كا حاصل يہ ہے كه دائيں جانب سے وضوكا آغاز كرنا عمدہ بھى ہے اور باعث فضيلت بھى ہے، اس ليے كه يہى طريقة نبى اكرم كُلُّيَّةً إلى منقول ہے اور آپ كُلِّيَّةً إلى معمولات ميں دائيں جانب سے ابتداء اور آغاز كوخود بھى ہے، اس ليے كه يہى طريقة نبى اكرم كُلُّيَّةً إلى سے منقول ہے اور آپ كُلِّيْةً إلى معمولات ميں دائيں جانب سے ابتداء اليمين كى اہميت بتلاتے ہے۔ ان الله يحب التيامن في كل شيئ حتى التنعل والتو جل يعنى الله تعالى كو ہر چيز ميں ابتداء باليمين پند ہے، يہاں تك كه جوتا يہنے اور كنگھا كرنے جيے معمولى امور ميں بھى يمل عندالله مجوب ہے۔



# فضائ في نوافض الوضوء فضائ في نوافض الوضوء فضل وضوكوتوردين والى جيزوں كے بيان ميں ہے

صاحب کتاب نے اس سے پہلے وضو کے فرائض، سنن اور آ داب و مستجبات کو بیان کیا ہے، اب یہاں سے ان امور کو بیان کر رہے ہیں جن سے وضو ٹو ٹنا اور انسان کا محدث کر رہے ہیں جن سے وضو ٹو ٹنا اور انسان کا محدث ہونا عارض ہے اور عارض معروض سے متاخر ہوا کرتا ہے، اس لیے صاحب کتاب نے پہلے وضو کے حصول کو بیان کیا ہے اور اس کے بعد وضو کے انقطاع اور زوال کو بیان کررہے ہیں۔

نواقص ناقصة کی جمع ہے جس کے لغوی معنی ہیں إبطال التألیف فی البناء لیعن عمارت وغیرہ کی ترکیب اور بناوٹ کو ختم کرنا اور یہاں چوں کہ معانی کی طرف منسوب ہے اس لیے اس کا مطلب ہوگا وضو کو اس کے مطلب بہ (جو چیز اس سے طلب کی جائے ) لیعنی اس وضو سے نماز کے مباح ہونے کو باطل کردینا۔

﴿ اَلْمَعَانِي النَّاقِصَةُ لِلْوُصُوْءِ كُلُّ مَا يَخُوُّجُ مِنَ السَّبِيلُيْنِ ﴾ لِقَوْلِهِ تَعَالَى أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّنَكُمْ مِنَ الْعَائِطِ (الآيَةُ) وَقَيْلَ لِرَسُولِ اللّهِ طَلِّقَائِلُمُ وَمَا الْحَدَثُ؟ قَالَ • مَا يَخُوُجُ مِنَ السَّبِيْلَيْنِ، وَكَلِمَةُ مَا عَامَّةٌ فَتَتَنَاوَلُ الْمُعْتَادَ وَعَيْرَةَ، ﴿ وَالْقَيُ مَا أَلُهُ لِ اللّهُ عِلَيْهِ السَّلَامُ قَاعَلَمُ يَلَوْهُ وَ لِللّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَاءَ فَلَمْ يَتَوَضَّا، وَقَالَ الشَّافِعِيِ وَمُو النَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَاءَ فَلَمْ يَتَوَضَّا، وَقَالَ الشَّافِعِي وَمُو الْمَخْورَجُ الْمُعْتَادُ، وَلَنَا قَوْلُهُ ۞ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْوُصُوءَ مِنْ عَيْرِ السَّيْلُونَ لَا يَنْقُصُ الْوُصُوءَ لِمَا رُوِي ۞ أَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَاءَ فَلَمْ يَتَوَضَّا، وَلَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْوُصُوءَ عِنْ الْمَعْتَادُ، وَلَنَا قَوْلُهُ ۞ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ قَاءَ أَوْ رَعَفَ فِي صَلَابِهِ فَلْيَنْصَوفُ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْوُصُوءَ مِنْ كُلِّ دَمِ سَائِلٍ، وَقُولُهُ ۞ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ قَاءَ أَوْ رَعَفَ فِي صَلَابِهِ فَلْيَنْصَوفُ وَلَيْنَ وَلَيْنِ عَلَى صَلَابِهِ فَلْيَنْصَوفُ وَلَكُ ۞ وَلَيْنُ عَلَى مَوْدِهِ الشَّلَامُ الْوَصُوءَ مِنْ كُلِّ دَمِ سَائِلٍ، وَقُولُهُ ۞ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ قَاءَ أَوْ رَعَفَ فِي صَلَابِهِ فَلْيَنْصَوفُ وَلَيْنُو صَلَابِهِ مَالَمُ يَتَكَلَّمُ وَلَانَ عَلَوْلَهُ النَّعُولُونَ الْكَالَةِ يَتَعَدَّى طَلَاهُ وَلَا الْقَلْولِ الْقَلْولِ الْقَلْولِ الْقَامِ فِي الْقَلْمِ، لِلْآلِ اللَّهُ مُولُوالِ الْقَشْرَةِ وَاللَّهُ الْمَالَةِ اللْفَالُونَ إِلَى مَوْضِعٍ يَلْحَقُهُ حُكُمُ التَّطْهِيْرِ وَبِمَلُءِ الْفَمْ فِي الْقَدْي، لِأَنَّ بِرَوالِ الْقَشْرَةِ الْفَالِولُولُ الْمُعُولُ وَالْمَالِي وَاللَّولُ الْمُولُولُ الْمُعْولُ وَالْمَالُولُ الْمُلْولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولُولُ الْمُعْولُ اللْعُولُ الْمُ الْمُؤْولُ اللْمُ الْمُؤْولُ اللْعُولُ اللْمُعْولُ اللْمُعْولُ الْمُعْولُ الْمُعَلَى الْمُعْولُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلَالِهُ الْمُؤْلُ الْمُعْلَى الْعَلَامُ الْمُعْلَالُولُولُولُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُع

# ر ان البداية جلدا على المسلك ا

تَظُهَرُ النَّجَاسَةُ فِي مَحَلِّهَا فَتَكُونُ بَادِيَةً، لَا خَارِجَةً، بِخَلَافِ السَّبِيْلَيْنِ، لِأَنَّ ذَٰلِكَ الْمَوْضِعِ لَيْسِ بَمِوْضِعِ النَّجَاسَةِ فَيَسْتَدَلُّ بِالظَّهُوْرِ عَلَى الْإِنْتِقَالِ وَالْحُرُوجِ، وَمِلْءُ الْفَمِ أَنْ يَكُونَ بِحَالٍ لَا يُمْكِنُ ضَبُطُهُ إِلَّا بِتَكَلَّفٌ، لِأَنَّهُ يَخُرُجُ ظَاهِرًا فَاعْتُبِرَ خَارِجًا، وَقَالَ زُفَرُ رَثِمَ اللَّهُ الْفَلْى الْفَنْيُ وَكَثِيْرُهُ سِواءٌ، وَكَذَا لَا يُشْتَرَطُ السَّيْلَانُ اعْتِبَارًا بِالْمَخْرَجِ الْمُعْتَادِ وَلِإِطْلَاقِ قَوْلِهِ \$ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْفَلْسُ حَدَث، وَلَنَا قَوْلُهُ \$ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَيْسَ السَّيَلَانُ اعْتِبَارًا بِالْمَخْرَجِ الْمُعْتَادِ وَلِإِطْلَاقِ قَوْلِهِ \$ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْفَلْسُ حَدَث، وَلَنَا قَوْلُهُ \$ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَيْسَ السَّيَلَامُ الْفَلْسُ حَدَث، وَلَنَا قَوْلُهُ \$ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَيْسَ السَّلَامُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْقَلْمُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْقَلْلِ وَمَا رَوَاهُ الشَّافِعِيِ عَلَى الْقُلْلِ وَمَا رَوَاهُ الشَّافِعِي عَلَى الْقُلْلِ وَمَا رَوَاهُ الشَّافِعِي عَلَى الْقُلْمُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمُسَلَكُيْنِ مَا قَدَّمُنَاهُ .

توجملہ: وضوکوتوڑنے والی چیزوں میں سے ہروہ چیز ہے جو سبیلین سے نکلتی ہے، اس لیے کہ ارشاد باری ہے یاتم میں سے کوئی
بول و براز کر کے آئے، اور رسول الله مُنَافِیَّا کے عرض کیا گیا کہ حدث کیا ہے؟ آپ نے فرمایا جو سبیلین سے نکلے۔ اور کلمہ ماعام ہے
اس لیے معتاد اور غیر معتاد دونوں کو شامل ہوگا۔ اور خون اور پیپ جب بدن سے نکل کر اس جگہ تک تجاوز کر جا کیں جس کو پاک کرنے
کا حکم لاحق ہے۔ اور منھ بحر کر (ہونے والی) تی (بھی ناقض وضو ہے)۔

حضرت امام شافعی ولیٹویڈ فرماتے ہیں کہ سبیلین کے علاوہ سے نکلنے والی چیز ناقض وضونہیں ہے اس دلیل کی وجہ سے جومروی ہے کہ آپ مُنَافِیْزِ اُنے نے کیالیکن وضونہیں فرمایا اور اس وجہ سے بھی کہ موضع نجاست کے علاوہ دھونا امر تعبدی ہے، لہذا مور دشرع پر ہی منحصر رہے گا اور مور دشرع وہی مخرج معتاد ہے۔

ہماری دلیل آپ مَنْ اَلْیَا اِن مَار مِن اسے تکمیر چھوٹی تو وہ واپس ہو، وضوکر نا ضروری ہے۔ اور آپ مَنْ اللہ است کے جس محض نے قے کیا یا اپنی نماز میں اسے تکمیر چھوٹی تو وہ واپس ہو، وضوکر ہے اور اپنی نماز پر بنا کر ہے جب تک کہ اس نے بات چیت نہ کی ہو۔ اور اس لیے بھی کہ نجاست کا فکانا زوال طہارت میں موَثر ہے اور اصل (حارج من المسبیلین) میں بیہ مقدار معقول ہے ، لیکن پہلے کے متعدی ہونے کی وجہ سے بیجی متعدی ہوگا ، یہ الگ بات ہے کہ خروج اس جگہ تک بہہ جانے کی وجہ سے مختق ہوگا جے پاک کرنے کا حکم لاحق ہے اور قے میں منھ بھر کر ہونے سے ، اس لیے کہ چھلکا اثر جانے کی وجہ سے نجاست اپنے میں طاہر ہوگی اور بینجاست ظاہرہ کہلائے گی نہ کہ خارجہ۔

برخلاف سیلین کے اس لیے کہ یہ جگہ موضع نجاست نہیں ہے کہ ظہور نجاست سے اس کے انقال اور خروج پر استدلال کیا جائے۔ اور منھ بھر کر قے یہ ہے کہ وہ اس طرح ہوکہ بغیر تکلف کے اس کو ضبط کرناممکن نہ ہو، اس لیے کہ وہ ظاہر ہوکر نکلے گ چناں چہاہے خارج سمجھا جائے گا۔

اورامام زفر ولٹیٹلڈنے فرمایا کہ قلیل وکثیر دونوں (طرح کی) تے برابر ہیں، اور ایسے ہی (ان کے یہاں) سیلان بھی شرط نہیں ہےمخرج معتاد پر قیاس کرتے ہوئے اور آپ مُنگائیاً کے اس فرمان کے مطلق ہونے کی وجہسے کہ تے حدث ہے۔ اور ہماری دلیل آپ مُنَافِیْاً کا بیارشادگرامی ہے کہ ایک یا دوقطرہ خون نکلنے سے وضونہیں واجب ہوتا الآبی کہ وہ دم سائل ہو اور حضرت علی کا بیفر مان جب انھوں نے تمام احداث کوشار کرایا تو فرمایا، یا وہ قے جومنھ کو بھر دے اور جب روایات متعارض ہوگئیں ہیں تو امام شافعی را شیلا کی بیان کردہ روایت کو قے موگئیں ہیں تو امام شافعی را شیلا کی بیان کردہ روایت کو قے کیش پہلے بیان کرچکے ہیں۔

### اللغاث:

﴿ غَائِطِ ﴾ اوٹ، آ ڑ، دیوار وغیرہ۔ مجازا پاخانہ پھرنا۔ ﴿ تَتَنَاوَلُ ﴾ تناول یتناول، باب تفاعل؛ شامل ہونا۔ ﴿ مُعْتَادَ ﴾ اسم مفعول، اعتاد یعتاد، باب افتعال؛ معمول کا، عادت کے مطابق۔ ﴿ قَیْتُ ﴾ پیپ۔ ﴿ مِلْءُ ﴾ بحرکر۔ عام طور پر مضاف آ تا ہے جیسے "مل ، إناء" برتن بھر کر۔ ﴿ قَاءَ ﴾ باب ضرب؛ قے کی۔ ﴿ تَعَبُّدِی ﴾ اسم منسوب؛ بندگی کی وجہ سے، خلاف قیاس۔ ﴿ مَوْدِدِ ﴾ اسم ظرف؛ ایک جگہ یا وقت جہال کوئی آئے۔ ﴿ رَعَفَفَ ﴾ رَعَفَ یَرْعَفُ، باب نفر، فتح؛ بہنا، نکسیر پونا۔ ﴿ لیسن ﴾ صغرار؛ اکتفاکرنا، انحصار کرنا۔ ﴿ سیلان ﴾ جاری رہنا، بھونا۔ ﴿ لیسن ﴾ صغرار؛ اکتفاکرنا، انحصار کرنا۔ ﴿ سیلان ﴾ جاری رہنا، بہنا۔ ﴿ قَسْرة ﴾ چھلکا۔ ﴿ بادیة ﴾ اسم فاعل، بدا یبدو، باب نفر؛ ظاہر ہونے والی۔ ﴿ قلس ﴾ قے۔ ﴿ دسعة ﴾ تمام، سب ک

### تخريج:

- اخرجه عبدالحى الكنوى فى التعليق الممجد تحت حديث رقم ٣٤ عن مالك عن ابن عمر مرفوعًا.
- لم أجده و قال الزيلعى غريب جدًا تحت حديث رقم سته عشر. اما عدم فرضية الوضوء من القيئ فثابت
   من السنة رواه الدارقطني في السنن باب رقم ٥٩.
  - 🕄 اخرجہ دارقطنی باب فی الوضوء من الخارج من البدن رقم ٥٦ حدیث رقم ٥٧١.
  - اخرجه دارقطنی فی باب الوضوء من الخارج من البدن رقم ٥٦ حدیث رقم ٥٥٨.
  - اخرجه دارقطنی باب فی الوضوء من الخارج من البدن باب رقم ٥٦ حدیث رقم ٥٦٣.
    - 6 اخرجہ دارقطنی باب فی الوضو من الخارج من البدن رقم ٥٦ حدیث رقم ٥٧٢.

### نواقض وضوی پہلی تنم:

اس درازنفس عبارت میں صاحب کتاب نے نواقض وضو میں سے تین ناقض کو ثار کر کے ہرایک کو دلیل اور حضرات ائمہ کے مسلک اور ان کی بیان کردہ تعلیل سے مزین کیا ہے، چناں چہ سب سے پہلا مرحلہ بیہ ہے کہ ہروہ چیز جو پاخانہ یا بیشاب کے مسلک اور ان کی بیان کردہ تعلیل سے مزین کیا ہے، چناں چہ سب سے پہلا مرحلہ بیہ ہو جیسے پاخانہ، پیشاب وغیرہ، یا بید تکلنا داستے سے نکلے وضو کو قر دے گی، خواہ بیر نکلنے والی چیز معاد ہو یعنی عادت کے طور پر نکلی وضو ہے اور اس کی پہلی دلیل عادت کے طور پر نہ ہو جیسے کیرا کنکر اور دم استحاضہ وغیرہ۔ بہر حال حادج من المسبیلین مطلق ناقض وضو ہے اور اس کی پہلی دلیل اللہ تعالی کا بیار شاد ہے او جاء احد منگم من المعانط اور اس آیت سے وجداستدلال یوں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بول و براز سے

# ر آن البدايه جلدا عن المحالا عدى المحالا عدى الكار الكار طبالت كيان من على

فارغ ہوکرآنے والے مخص کے لیے پانی نہ ملنے کی صورت میں طہارت حاصل کرنے کے لیے تیم کو لازم قرار دیا ہے، اور پانی نہ ملنے کی صورت میں اسی وقت تیم کیا جاتا ہے جب انسان محدث ہوتا ہے، اور یہاں بول وبراز ہی کی وجہ سے حدث لاحق ہوا ہے، معلوم یہ ہوا کہ بول وبراز سے وضوٹوٹ جاتا ہے اور چوں کہ بول وبراز سبیلین سے خارج ہوتے ہیں، اس لیے فقہائے کرام نے کل ما یہ حوج من السبیلین کو وضواور طہارت ِ اصغر کے لیے ناقض قرار دے دیا ہے۔

اس سلیلے کی دوسری دلیل ہے ہے کہ حضرات صحابہ نے آپ مُلَّافِیْم سے حدث کی حقیقت اور اس کی کیفیت کے متعلق معلوم کیا تو آپ مُلَّافِیْم نے یہ جواب مرحمت فرمایا کہ ما یعوج من السبیلین۔ اور چوں کہ مایع حرج میں کلمہ کا عام اور مطلق ہے، اس لیے وہ سبیلین سے نکلنے والی ہر چیز کوشامل ہوگا، خواہ وہ معتاد ہو یا غیر معتاد۔.

و کلمة ما عامة النع اس جملے سے صاحب ہدایہ نے امام مالک کا ردکیا ہے، امام مالک فرماتے ہیں کہ حادج من السبیلین اگرمتاد ہے۔ تو ناقض ہیں ہے تو ناقض نہیں ہے، اور دلیل بیدیتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے فرمان أو جاء النع میں غائط سے قضائے حاجت کا کنایہ کیا ہے اور قضائے حاجت متناد ہے، معلوم ہوا کہ غیرمتنادش کا خروج ناقض نہیں ا

ہماری طرف سے اس کا ایک جواب تو یہ ہے کہ جب حدیث پاک میں کلمہ ً ما عام ہے تو اس میں مقاد اور غیر معتاد دونوں طرح نکلنے والی چیزیں شامل ہوں گی ، ورنہ تو عموم میں شخصیص کرنا لازم آئے گا جو درست نہیں ہے۔

دوسرا جواب سے ہے کہ آپ مُناتِیْزِ نے ندی اور ودی میں بھی وضوکو لا زم قرار دیا ہے حالاں کہ یہ دونوں بھی غیر معتاد ہیں اور خود امام مالک راتیٹیلہ بھی ان میں وجوب وضو کے قائل ہیں، اس لیے حاید حوج من السبیلین کے مصداق کو عام ہی مانا جائے گا اور صرف معتاد کے ساتھ اسے خاص کرنا درست نہیں ہوگا۔

(۲) (تقض وضوکا دوسراسب) فرکورہ بالا تفصیلات تو حارج من السبیلین سے متعلق تھیں والدم والقیح سے یہ بتانا مقصود ہے کہ خارج من غیر السبیلین میں سے بھی بعض چیزیں ناقض وضو ہیں، لیکن یہ تھم مطلق نہیں ہے، بل کہ اس میں حضرات انکہ کا اختلاف ہے، چنال چہ حفرت امام شافعی وظیفیہ تو ابتدا ہی سے الگ ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ خارج من غیر السبیلین مطلقاً ناقض نہیں ہے خواہ کچھ بھی نظے۔ بھی امام مالک کا قول ہے۔ امام زفر وطیفیہ کا مسلک یہ ہے کہ خارج من غیر السبیلین مطلقاً ناقض نہیں ہے خواہ کوئی بھی چیز نظے اور کی بھی طرح نظے، بہ یا نہ بہے۔ ان دونوں کے بین بین ہمارے فقہاء ثلاث کا السبیلین مطلقاً ناقض ہے خواہ کوئی بھی چیز نظے اور کی بھی طرح نظے، بہ یا نہ بہے۔ ان دونوں کے بین بین ہمارے فقہاء ثلاث کا مسلک یہ ہے کہ خارج من غیر السبیلین مثلاً خون اور پیپ وغیرہ ناقض وضوتو ہیں مگر ان ہیں شرط یہ ہے کہ یہ نظیں اور نکل کر مضوکے اعضاء اربحہ میں سے کی ایک عضوتک بہنا ضروری ہے، بل کہ حکم التطھیر کا اصل مصداق حکم التطھیر فی العُسل ہے اور ظاہر ہے کہ میں بورے بدن کا دھونا ضروری ہے، بل کہ حکم التطھیر کا اصل مصداق حکم التطھیر فی العُسل ہے اور ظاہر ہے کیسل میں بورے بدن کا دھونا ضروری ہے، کسی خاص مقام تک بہنا ضروری نہیں ہے۔

بعینہ یہی تفصیل جواد پر مذکور ہے تے کے سلسلے میں بھی منقول ہے یعنی امام شافعی ولیٹھیڈ کے نزدیک مطلقاً غیرناقص ہے، امام زفر ولیٹھیڈ کے یہاں مطلقاً ناقض ہے اور ہمارے یہاں اگر منھ بھر کے قے ہوئی ہے تو وہ ناقض ہے درنہ ناقض نہیں ہے۔

# ر ان البداية جلد کرده المسلام و ۱۹۳ کرده ادكام طبارت كه بيان ميس

اس سلسلے میں حضرت امام شافعی وطنی کی دلیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں مذکور ہے کہ آپ مُنافین نے تے کیا مگر وضونہیں فرمایا، وجداستدلال سے ہے کہ اگر فضونہیں ہے خواہ قلیل جو یا کثیر۔

دوسری عقلی دلیل یہ ہے کہ عقل اور قیاس کا تقاضہ تو یہ ہے کہ خارج من السبیلین کی صورت میں بھی وہی جگہ دھوئی جائے جہاں نجاست گئی ہے، گراس کے برخلاف اعضائے وضو کے دھونے کا تھم اور معمول امر تعبدی کے طور پر ہے اور امور تعبدیہ کے سلسلے میں ضابطہ یہ ہے کہ ان پر دوسری چیزوں کونبیں قیاس کیا جاتا، لبذا جب اصل ہی (خارج من السبیلین) کا معاملہ خلاف قیاس ہے تو اب خواہ نخواہی فرع (خارج غیر السبیلین) میں ہم کیوں کر اعضائے اربعہ کے دھونے کا تھم گائیں گے، اس لیے صاف سیدھی بات یہی ہے کہ حارج من غیر السبیلین مطلقا ناقص وضونہیں ہے۔

ولنا النع بماری پہلی دلیل یہ ہے کہ آپ مُن اللہ علیہ الوضوء من کل دم سائل پر بہنے والے خون کوموجب وضوقرار دیا ہے، اس لیے کہ بقول صاحب عنایہ اس جیسی عبارت سے فرض اور واجب ہی مفہوم ہوتا ہے، چناں چہ اونٹوں کی زکو ق کے سلسلے میں بھی آپ مُن اللہ بل شاق اور آپ کومعلوم ہے کہ بقدر نصاب بھی آپ مُن اللہ بل شاق اور آپ کومعلوم ہے کہ بقدر نصاب اونٹوں میں زکو ق دینا فرض ہے، لہذا جس طرح مسکلہ اہل میں فرضیت ثابت ہے اس طرح مسکلہ اہل میں فرضیت ثابت ہے اس طرح میہاں بھی فرضیت اگر چہ نہیں گر وجوب تو بہر حال ثابت ہوگا۔

دوسری دلیل میہ ہے کہ حدیث پاک میں اس خص کو وضو کا مکلّف بنایا گیا ہے جس نے تے کی یا جس کے نکسیر پھوٹی، میہ حدیث مسئلے کے دوسرے رخ (الوصو من القین) میں واضح طور پر وضو کے وجوب کو ثابت کر رہی ہے، کیول کہ اس میں امر کا صیغۂ استعال کیا گیا ہے اور امر وجوب کے لیے آتا ہے۔

و لأن حروج النجاسة النجيبال سے ہماری عقلی دلیل بیان کی گئ ہے جو دلیل ہونے کے ساتھ ساتھ امام شافعی براشید کی عقلی دلیل کا جواب بھی ہے۔ اس دلیل کی تشریح یہ ہے کہ آئی بات تو طے شدہ ہے کہ سبیلین سے خروج نجاست کی صورت میں طہارت زائل ہوجاتی ہے بیصورت اصل اور مقیس علیہ ہے اور چوں کہ احادیث میں قے اور رعاف وغیرہ کو بھی ناقض وضو ہتا یا گیا ہے اور یہ پین معلوم یہ ہوا کہ خارج من السبیلین بھی ناقض ہے اور خارج من غیر السبیلین بھی ناقض ہے اور دونوں صورتوں میں انسان کی طہارت زائل ہوجاتی ہے، اور زوال طہارت کے بعد حصول طہارت کے لیے اعضاء اربعہ کو بہرحال دھونا پڑے گا اور چوں کہ اصل اور مقیس علیہ یعنی خارج من السبیلین میں حصول طہارت کے لیے اعضائے اربعہ کے دھونے کا اعتفائے اربعہ کے دھونے کا عضائے اربعہ کے دھونے کا محتول طہارت سے لیے اعتفائے اربعہ کے دھونے کا عضائے کے دبیر کے میں بھی حصول طہارت کے لیے اعتفائے اربعہ کے دھونے کا محتول طہارت کے لیے اعتفائے اربعہ کے دھونے کا گرصول طہارت کے طریقوں میں اختلاف ہوجائے گا جو تھے خہیں ہے۔

غیر أن النحروج الن يہاں سے ايک سوال مقدر كا جواب ہے، سوال يہ ہے كہ جب زوال طہارت كے سلسلے ميں خارج من السبيلين اور خارج من غير السبيلين دونوں صورتوں ميں يكمانيت اور يگائگت ہے تو چر خارج مونے والی شي ميں كيوں

# ر آن الهداية جلدال ير محالة الموجود ٩٥ يوسي الكام طبارت كهان مير

اختلاف ہے، اور آپ بیشرط کیوں لگاتے ہیں کہ قے کا منھ بھر کر ہونا اور خون وغیرہ کا نکل کر بہہ جانا ضروری ہے، یہ کیول نہیں کہتے کہ جس طرح خادج من علیو السبیلین بھی مطلقاً ناقض ہے۔

صاحب ہدایہ اس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ بھائی یہ اور اس طرح کا قیاس حضرت امام زفر رطیقیا ہی کر سکتے ہیں ہمارے بس کا نہیں ہے، ہم تو اتنا جانتے ہیں کہ مقیس علیہ (خارج من السبیلین) اور مقیس دونوں میں صرف خروج ہی ناقض ہے، مگر مقیس لینی من غیر السبیلین سے اگر خون اور پیپ وغیرہ نکلتی ہے تو ان کا خروج اس وقت محقق ہوگا جب یہ بہہ جائیں، کیوں کہ سبیلین کے علاوہ دوسری جگہوں میں محض کھال کا چھلکا اتر جانے سے نجاست اور خون وغیرہ کا خروج نہیں ہوتا، بل کہ اس صورت میں ظہور ہوتا ہے اور اس طرح کی نجاست ، نجاستِ بادیہ کہلاتی ہے، نجاستِ خارجہ نہیں کہلاتی ، حالال کہ ناقض ہونے کے لیے نجاست خارجہ ضروری ہے۔

اس کے برخلاف سبیلین سے جونجاست نکلتی ہے وہ انسان کے پیٹ سے چل کر اور بہدکر آتی ہے، اس لیے سبیلین سے نکلنے والی نجاست محض ظاہر ہونے سے ہی ناقض بن جائے گی، کیوں کہ وہ اپنے مقام سے نتقل ہوآئی ہے اور غیر سبیلین سے نکلنے والی نجاست جب تک بہے گی نہیں، اس وقت ناقض نہیں ہوگی۔

رہا مسکد قے کا تو اس میں ''منھ بھر کر'' ہونے کی شرط اس لیے لگائی گئی ہے کہ منھ کی دومیشیتیں ہیں (۱) ظاہر (۲) باطن،
اگر منھ کھلا ہے تو یہ ظاہری حیثیت ہے اور اگر منھ بند ہے تو یہ باطنی حیثیت ہے، اور دونوں حیثیتوں کا اعتبار کرنا ضروری ہے، اس
سلسلے میں ہمارا فیصلہ یہ ہے کہ اگر قے تھوڑی ہے تو یہ باطنی حیثیت کے مشابہ ہے اور عدم خروج کے غالب ہونے کی وجہ سے ناقض
نہیں ہے۔ اور اگر قے زیادہ ہے تو یہ ظاہری حالت کے مشابہ ہے اور خروج غالب ہونے کی وجہ سے اس صورت میں وضو کے لیے
ناقض ہے۔ (واللہ أعلم بحقیقة الحال)

وملء الفیم المنع منھ بھر کرتے کے مصداق اور معیار کے سلسلے میں حضرات فقہاء سے کئی اقوال مذکور ہیں چناں چہ پہلا قول سہ ہے کہ(۱) بغیر مشقت کے اس کورو کناممکن نہ ہو(۲) آ دھے منھ سے زیادہ ہو(۳) انسان اسے روک نہ سکے(۴) بات نہ کر سکے، مگران میں صحیح ترین قول پہلا ہی ہے۔ (فتح القدیر)

بہرحال یہ بات تو ثابت ہوگئ کہ ہمارے یہاں خارج من غیر السبیلین مطلقاً ناتض نہیں ہے، بل کہ اگر وہ خون اور پیپ وغیرہ ہے تو اس میں سیلان شرط ہے، اس سلیلے کی ایک دلیل بیان کر دی گئی اور دوسری دلیل وہ ہے جو کتاب میں مذکور ہے، کہ ایک دوقطرے خون نکلنے سے وضونہیں واجب ہوتا، وضوتو اس صورت میں واجب ہوتا ہے جب خون نکلے اور بہہ جائے، چوں کہ صاحب ہدایہ نے بھی ایس کیا ہے، اس لیے راقم الحروف نے بھی یہیں اس کا تذکرہ مناسب سمجھا، ورنہ عبارت فہی دشوار ہوجائے گی۔

اوراگر خارج من غیر السبیلین خون وغیرہ کے علاوہ مثلاً قے ہےتو اس میں مل ء الفم شرط ہے اس کی دوسری دلیل حضرت علی خالتی کا فرمان ہے او دسعة تملا الفم جس میں صاف طور پر ملء الفم کی قید ندکور ہے، لیکن اتن صراحت اور وضاحت کے باوجود بھی امام زفر رکا ہے گئے نے گئے گئے کہ وہ وضاحت کے باوجود بھی امام زفر رکا ہے گئے نے ڈیڑھا پہنے کی اپنی الگ مسجد بنا ہی لی، چناں چدان کا مسلک تو معلوم ہو ہی چکا ہے کہ وہ

# ر آن البداية جلدال على المسلم ١٩٦ على الكام طبارت كريان من

خارج من غیر السبیلین کومطلقا ناقض وضو ثارکرتے ہیں اور اگر خار ج ہونے والی ثی تے ہے تو اس کے قلیل وکثر کو برابر سیجھتے ہیں، اس طرح خون وغیرہ میں سیلان کی شرط بھی نہیں لگاتے۔

قے کے متعلق ان کی دلیل کتاب میں فدکور حدیث "القلس حدث" ہے اور وجہاستدلال یہ ہے کہ اس حدیث میں مطلق قے کو حدث قرار دیا گیا ہے اور قلیل وکثیر کی کوئی تفصیل نہیں کی گئی ہے، لہذا جب صاحب شریعت نے کوئی قید وغیرہ نہیں لگائی ، تو ہم کون ہوتے میں مل ء الفعم کالیبل لگانے والے۔

اور عدم میلان کی شرط اس لیے لگائی ہے کہ اصل یعنی خارج من السبیلین میں جب سیلان وغیرہ شرط نہیں ہے تو فرع میں کس سکھیت کی مولی ہے کہ اس میں بیشرط لگائی جائے؟

# امام شافعی طانشکایۂ اور امام زفر طانشکایۂ کی دلیلوں کے جوابات

(۱) امام شافعی را این نے اپنے مسلک کی تائید میں جو صدیث أن النبی شائی قاء فلم یتوضا پیش کی ہے اس کا ایک جواب تو یہ ہے کہ یہ صدیث انتہائی غریب ہے، اس کے متعلق محدثین کی دائے یہ ہے کہ لا اصل له، نصب الرایة میں ہے غویب جدا۔ دوسرا جواب یہ ہے کہ یہ صدیث وضو من القی کے سلط میں نافی ہے اور امام زفر را این گل بیان کردہ حدیث القلس حدث اس سلط میں مطلقاً مثبت ہے اور ہماری بیان کردہ روایات میں مل الفیم کی قید ہے، اب یہاں چوں کہ متعدد روایات جمع ہیں، اس لیے ان میں تطبق دی جائے گی اور تطبیق یہ ہے کہ حضرت امام شافعی را این کہ دہ حدیث قے قلیل پر محمول ہے اور کشر کو قو ہم بھی ناقض مانتے محمول ہے اور کشر کو تو ہم بھی ناقض مانتے میں مانتے کشر پر محمول ہے اور کشر کو تو ہم بھی ناقض مانتے میں۔

وَلَوْ قَاءَ مُتَفَرِقًا بِحَيْثُ لَوْ جُمِعَ يَمُلَأُ الْفَمَ فَعِنْدَ أَبِي يُوْسُفَ رَحْمَالُمُ الْتَكُونُ وَعَنْدَ أَبِي يُوسُفَ رَحْمَالُمُ اللّهَ يَكُونُ مَحَمَّدٍ وَهُوَ الْغَيْفَانُ، ثُمَّ مَالَا يَكُونُ حَدَثًا لَا يَكُونُ نَجَسًا يُرُوى ذَلِكَ عَنْ أَبِي يُوسُفَ وَهُوَ الصَّحِيْحُ، لِأَنَّهُ لَيْسَ بِنَجَسٍ حُكُمًّا حَيْثُ لَمْ تَنْتَقِضُ بِهِ الطَّهَارَةُ.

ترجمل: اور اگر کسی شخص نے علیحدہ علیحدہ نے کیا بایں طور کہ اگر جمع کی جائے تو منھ کو بھردے، تو اس صورت میں امام ابو یوسف رایشینہ یہاں مجلس کے ایک ہونے کا اعتبار کیا جائے گا۔ اور امام محمد رایشین کے نزدیک سبب کے ایک ہونے کا اعتبار کیا جائے گا اور وہ متلی ہے۔

پھر ہروہ چیز جوحدث نہیں ہوگی وہ نجس بھی نہیں ہوگی، یہ تھم حضرت امام ابو یوسف روٹیٹھا سے مروی ہے اور یہی صحیح ہے، اس لیے کہ ندکورہ چیز حکماً نجس نہیں ہے، اسی لیے تو اس سے طہارت نہیں ختم ہوتی۔

# ر ان البداية جلد ١٥٥٠ من ١٥

### اللغاث:

#### قے کابیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ایک شخص باوضو تھا اور اس نے قے کر دیا، لیکن منھ بھر کر ایک مرتبہ بھی نہیں کیا، بل کہ تھوڑی تھوڑی قے کئی مرتبہ کیا تو اس کے وضو کا کیا مسئلہ ہے؟

اس سلسلے میں حضرت امام ابو یوسف کا ارشاد گرامی ہے کہ اگر ایک ہی مجلس میں کئی بارتھوڑی تھوڑی تے ہوئی ہو اور اس پوزیشن میں ہو کہ اس کو جمع کیا جاسکے، تو جمع کر کے دیکھیں گے، اگر منھ بھر کر ہوجاتی ہے تو ناقض وضو ہوگی، ورنہ نہیں \_ یعنی ان کے یہاں اتحاد مجلس کا اعتبار ہے، کیوں کہ متفرقات کو جمع کرنے میں مجلس کا بہت بڑا دخل رہتا ہے اور نکاح اور بھے وغیرہ میں اس سے بہت سے مسائل حل ہوتے ہیں۔

ان کے بالقابل امام محمد رالیٹیلا کے یہاں اتحاد سب کا اعتبار ہے، اور سب مثلی ہے، یعنی اگر ایک ہی مثلی ہے متعدد قے ہوئیں اور ان کا مجموعہ منص محرکر ہوجاتا ہے تب تو اس سے وضو ٹوٹے گا، ورنہ نہیں۔اس لیے کدا حکام کا مدار اسباب پر ہوتا ہے، للہذا یہاں بھی سب ہی کو حکم کا معیار اور مدار قرار دیں گے، اگر سب یعنی مثلی ایک ہے تب تو آگے کا مرحلہ ہوگا ورنہ نہیں۔

ٹم مالا یکون المخ یہاں سے صاحب کتاب نے ایک فقہی ضابط تحریفر ہایا ہے جوحضرت امام ابویوسف و التّفیلا سے منقول ہے، ضابطہ یہ ہے کہ ہروہ چیز جو حدث نہیں ہوتی وہ نجس بھی نہیں ہوگی، جیسے دم غیر سائل، تھوڑی قے وغیرہ، اس لیے کہ اگروہ نجس ہوتی تو اس سے نکلنے کے وضوئوٹ جاتا حالال کہ تھوڑی قے اور دم غیر سائل وغیرہ سے وضوئیمیں ٹوٹنا، لہذا جب ان سے وضو نہیں ٹوٹنا تو کیوں ہم آھیں نجس قرار دیں۔ صاحب کتاب نے وھو الصحیح کی قیدلگا کرامام محمد والتّفیلا کے قول سے احتراز کیا ہے، اس لیے کہ ان کے یہاں قے قلیل اور دم غیر سائل نجس ہیں۔

﴿ وَهَذَا إِذَا قَاءَ مِرَّةً أَوْ طَعَامًا أَوْ مَاءً، فَإِنْ قَاءَ بَلْغَمًا فَغَيْرُ نَاقِضٍ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَثِمْ اللَّهَائِيْةُ وَمُحَمَّدٍ رَثِمَ اللَّهَائِيْةِ، وَقَالَ أَبُويُوسُفَ رَثِمَ اللَّهَائِيْةِ نَاقِضٌ إِذَا كَانَ مِلَءَ الْفَمِ ﴾ وَالْحِلَافُ فِي الْمُرْتَقِي مِنَ الْجَوْفِ، أَمَّا النَّاذِلُ مِنَ الرَّأْسِ فَغَيْرُ نَاقِضٍ بِالْإِيَّفَاقِ، لِأَنَّ الرَّأْسَ لَيْسَ بِمَوْضِعِ النَّجَاسَةِ، لَآبِي يُوسُفَ رَثِمَ اللَّهُ نَجِسَ بِالْمُجَاوَرَةِ، وَلَهُمَا أَنَّهُ لَذِجٌ لَا تَتَخَلَّلُهُ النَّجَاسَةُ، وَمَا يَتَصِلُ بِهِ قَلِيْلٌ، وَالْقَلِيلُ غَيْرُ نَاقِضٍ .

ترجمل: اور بیتکم اس وقت ہے جب کسی نے بت یا کھانا یا پانی کی قے کی ہو،لیکن اگر بلغم کی قے کیا تو حضرات طرفین ؑ کے یہاں وہ غیر ناتق ہے۔اور حضرت امام ابو یوسف رایٹھیا فرماتے ہیں اگر منھ بھر کے ہوتو ناقض ہے۔اور اختلاف اس بلغم میں ہے جو جوف معدہ سے اوپر چڑھ کے ہو۔ رہا وہ بلغم جوسر سے اتر ہے تو وہ بالا تفاق ناقض نہیں ہے، اس لیے کہ سرموضع نجاست نہیں ہے۔

# ر العاليم المدانية جلد المستركة المسترك

امام ابویوسف راتینی کی دلیل میہ ہے کہ جوف معدہ سے اوپر چڑھنے والا بلغم اتصال کی وجہ سے نجس ہے۔ حضرات طرفین کی دلیل میہ ہے کہ بلغم چکنا ہوتا ہے اور اس میں نجاست نہیں گھتی۔ اور وہ نجاست جو اس سے متصل ہے وہ قلیل ہے اور قلیل ناقض نہیں ہے۔

### اللغاث:

﴿ مِرَّةٌ ﴾ صفرا، پت،جسم کے چار اخلاط میں سے ایک۔ ﴿ بَلْغَم ﴾ نزلہ، ریزش،جسم کے چار اخلاط میں سے ایک۔ ﴿ مُرْ تَقَلٰی ﴾ اسم مفعول؛ اوپر چڑھا ہوا۔ ﴿ مُجَاوَرَةِ ﴾ اسم مصدر، باب مفاعلہ؛ پاس پاس ہونا، پڑوی ہونا۔ ﴿ لَنِ جُ ﴾ لیس دار، چکنا۔ فہ کورہ بالا مسئلہ کی تفصیل:

اس عبارت کا تعلق قے مل ء الفع سے ہاور عبارت کا عاصل ہیہ ہے کہ منھ بھرقے کے ناقض وضو ہونے کے لیے شرط ہیہ ہے کہ وہ بت کی ہو یا کھانے یا پینے کی قے ہو، یہی وجہ ہے کہ اگر ان چیزوں کے علاوہ کسی نے بلغم کی قے کیا تو اس صورت میں حضرات طرفین کے بیبال اس کا وضونہیں ٹوٹے گا، اگر چہ کہ وہ قے منھ بھر کے ہواور جوف معدہ سے اتری ہوئی ہو۔ امام ابو یوسف والتے ہیں کہ بلغم کی قے اگر جوف معدہ سے اوپر چڑھ کر ہوئی اور منھ بھر کر ہوئی تو اس صورت میں وضوٹو ب جائے گا، اس لیے کہ بلغم اگر چہ بنیس ہوتا، مگر جوف معدہ سے اتصال کی وجہ سے اس میں نجاست کا اثر پیدا ہو جاتا ہے لہذا وہ ناقض وضو بن جائے گا۔

حضرات طرفین کی دلیل یہ ہے کہ بلغم چکنا ہوتا ہے اور اس چکنے پن کی وجہ سے اس میں نجاست نہیں داخل ہو پاتی اور جوف معدہ کی وہ نجاست جس سے وہ متصل ہوتا ہے قلیل ہوتی ہے اور اتنا تو آپ کوبھی معلوم ہے کہ قلیل نجاست ناقض وضونہیں ہے۔ اُما المنازل المح فرماتے ہیں کہ وہ بلغم جو سرسے اتر تا ہے اور قے کے ذریعہ منھ سے خارج ہوتا ہے وہ کسی کے یہاں بھی ناقض وضونہیں ہے، اس لیے کہ وہ سرسے اتر تا ہے اور سرنجاست کی جگہنیں ہے کہ یہاں اتصالِ وغیرہ کا اندیشہ ہو۔

وَلَوْ قَاءَ دَمًّا وَهُوَ عَلَقٌ يُعْتَبُرُ فِيهِ مِلْءُ الْفَمِ، لِأَنَّهُ سَوْدَاءٌ مُحْتَرَقَةٌ، وَإِنْ كَانَ مَائِعًا فَكَذَالِكَ عِنْدَ مُحَمَّدٍ وَمُمْثَاثًا الْهُوَ الْوَصُوْءُ وَإِنْ كَانَ قَلِيْلًا، لِأَنَّ الْمِعْدَةَ لَيْسَتُ اِعْتِبَارًا بِسَائِرِ أَنْوَاعِهِ، وَعِنْدَهُمَا إِنْ سَالَ بِقُوَّةٍ نَفْسِهٖ يَنْتَقِضُ الْوُضُوْءُ وَإِنْ كَانَ قَلِيْلًا، لِأَنْ الْمِعْدَةَ لَيْسَتُ بِمُحَلِّ الدَّمِ فَيَكُوْنُ مِنْ قُرْحَةٍ فِي الْجَوْفِ، ﴿ وَلَوْ نَزَلَ مِنَ الرَّأْسِ إِلَى مَالاَنَ مِنَ الْأَنْفِ نَقَضَ بِالْإِتِّفَاقِ ﴾ لِمُحُولِهِ إلى مَوْضِعِ يَلْحَقُهُ حُكُمُ التَّطْهِيْرِ فَيَتَحَقَّقُ الْخُرُوجُ .

ترجمل: اوراگر کسی نے خون کی تے کیا اور وہ بندھا ہوا خون ہے تو اس میں منھ بھر کر ہونے کا اعتبار کیا جائے گا، اس لیے کہ وہ جلا ہوا سوداء ہے۔ اور اگر وہ بہنے والا ہوتو بھی امام محمد رہائے گئے یہاں یہی حکم ہے، قے کی تمام انواع پر قیاس کرتے ہوئے۔ اور حضرات شیخین کے یہاں اگر وہ خون اپنی طاقت سے بہہ جائے تو وضوٹوٹ جائے گا ہر چند کہ وہ تھوڑا ہو، اس لیے کہ معدہ کل دم نہیں ہے، لہذا وہ جوف معدہ کے زخم کا خون ہوگا۔

# ر آن البيداية جلدال يوسي المستركة و ١٩٩ ميس الكام طهارت كهان يس

اور اگر سرے ناک کے نرم جھے تک خون اترا تو بالا تفاق وہ وضو کو توڑ دے گا، کیوں کہ وہ ایسی جگہ پہنچ گیا ہے جسے پاک کرنے کا حکم لاحق ہے، لہذا خروج متحقق ہوجائے گا۔

### اللغاث:

﴿عَلَقٌ ﴾ لوَتُعزا، جما ہوا خون۔ ﴿ سَوْ دَاءٌ ﴾ جسم کے جاراخلاط میں سے ایک۔ ﴿ قُوْ حَقِ ﴾ پھوڑا، زخم۔ ﴿ جَوُفِ ﴾ ہر کھوکھلی چیز کا اندرونی حصہ۔ ﴿ لَانَ ﴾ لان یلین ، بابضرب؛ زم ہونا۔

### خون کی قے کا تھم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص نے بند ھے ہوئے خون کی قے کی تو اس کے ناقض وضو ہونے کی شرط یہ ہے کہ وہ منص بھر کر ہو، اگر منھ بھر کے قے ہوئی ہے تب تو ناقض ہوگی ورنہ نہیں۔ کیوں کہ مذکورہ خون جل کر سوداء ہو چکا ہے اور قے کی شکل میں نکلا ہے، لہٰذا یہ بات تو طے ہے کہ یہ معدہ سے اتر اہے اور معدہ سے نکلنے والی قے وغیرہ میں مل واقعم شرط ہے، لہٰذا اس میں بھی مل و اقعم شرط ہوگا۔

اور اگر وہ خون منجمد اور بندھا ہوا نہ ہوتو اس کے ناتف وضو ہونے میں ہمارے فقہاء ثلاثہ کا اختلاف ہے، امام محمد طلطیلہ فرماتے ہیں کہ جس طرح دم بستہ اور قے کی دیگر اقسام میں (پانی، کھانے، بت، صفراء) مل اللم شرط ہے، اس طرح اس میں بھی مل ءالقم شرط ہوگا، اگر منھ بھر کے ہے تو ناقض ہوگا ورنہ ہیں۔

حضرات شیخین فرماتے ہیں کہ قے میں گرنے والاخون اگر بہنے والا ہےتو ید دیکھا جائے گا کہ اس میں سیلان کی کیا پوزیش ہے وہ خود بہدسکتا ہے یانہیں، اگر وہ خود نہیں بہدسکتا تو مل اللم کے بغیر ناقض نہیں ہے، لیکن اگر از خود بہد جائے تو اس صورت میں مطلقاً ناقض ہے خواہ مل الله می شرط پائی جائے یا نہ پائی جائے، کیوں کہ از خود بہد سکنے کی صورت میں بیواضح ہوگیا کہ بیہ خالص معدہ والی قے نہیں ہے، بل کہ بیخون معدے کے کسی زخم سے نکل کر بہا ہے اور اس پر دمیت (خونیت) غالب ہے اور دم کے ناقض ہوجائے گا اور اس میں مل عائض ہونے کے لیے سیلان ضروری ہے اور یہاں سیلان پایا گیا اس لیے مض سیلان ہی ہے وہ ناقض ہوجائے گا اور اس میں مل عائم کی شرط نہیں ہوگی۔

ولو نول من الواس النجاس كا حاصل بيہ ہے كه اگر سرسے خون نكلا اور بہدكر ناك كے نرم حصے تك (دونوں سراخ كى منڈى) پہنچ گيا تو بالا تفاق بيان قض وضو ہوگا، كيول كه بيالي جگه پنچ گيا ہے جھے خسل ميں پاك كرئے كا تھم وارد ہوا ہے، البذا يہال خروج متحقق ہے اور ديكھا جائے تو سيلان بھى موجود ہے، اس ليے بينون ناقض وضو ہوگا۔

وَالنَّوْمُ مُضْطَحِعًا أَوْ مُتَكِنًا أَوْ مُسْتَنِدًا إِلَى شَيْئٍ لَوْ أَزِيْلَ عَنْهُ لَسَقَطَ ﴾ لِأَنَّ الْإِضْطِجَاعَ سَبَبُ لاِسْتِرْخَاءِ الْمُفَاصِلِ فَلَا يَعْرَى عَنْ حُرُوْجِ شَيْئٍ عَادَةً، وَالنَّابِتُ عَادَةً كَالْمُتَيَقَّنِ بِهِ، وَالْإِتِّكَاءُ يُزِيْلُ مُسْكَةَ الْيَقْظَةِ لِنَوْمَ فَايَنَهُ بِهِلَا النَّوْعِ مِنَ الْإِسْتِنَادِ، غَيْرَ أَنَّ السَّنَدَ آمِمْنَعُهُ لِزُوَالِ الْمَقْعَدِ عَنِ الْأَرْضِ، وَيَبْلُغُ الْإِسْتِرْخَاءُ فِي النَّوْمِ غَايَنَهُ بِهِلَا النَّوْعِ مِنَ الْإِسْتِنَادِ، غَيْرَ أَنَّ السَّنَدَ آمِمْنَعُهُ

# ر جن البداية جلدا عن المسلم ال

مِنَ السُّقُوْطِ، بِخِلَافِ حَالَةِ الْقِيَامِ وَالْقُعُوْدِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُوْدِ فِي الصَّلَاةِ وَغَيْرِهَا هُوَ الصَّحِيْحُ، لِأَنَّ بَغْضَ الْإِسْتِمْسَاكِ بَاقٍ، إِذَ لَوْ زَالَ لَسَقَطَ فَلَمْ يُتِمَّ الْإِسْتِرْخَاءُ، وَالْأَصْلُ فِيْهِ قَوْلُهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ "بَغْضَ الْإِسْتِمْسَاكِ بَاقٍ، إِذَ لَوْ زَالَ لَسَقَطَ فَلَمْ يُتِمَّ الْإِسْتِرْخَاءُ، وَالْأَصْلُ فِيْهِ قَوْلُهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ "لَاوُضُوءُ عَلَى مَنْ نَامَ مُضْطَجِعًا، فَإِنَّهُ إِذَا نَامَ مُضْطَجعًا إِسْتَرَخَتْ مَفَاصِلُهُ".

ترجہ کہ: اور کروٹ سونا یا فیک لگا کرسونا یا کسی ایسی چیزی طرف سہارالگا کرسونا کہ اگر اسے ہٹا لیا جائے تو سونے والا گر بڑے،

اس لیے کہ کروٹ لینا جوڑوں کا بند ڈھیلے ہونے کا سبب ہے، لہذا عادتا کسی چیز کے نگلنے سے خالی نہیں ہوگا اور عادتا ثابت ہونے والی چیز تھینی طور پر ثابت شدہ چیز کی طرح ہے۔ اور فیک لگانا بیداری کی رکاوٹ کوختم کر دیتا ہے، اس لیے کہ مقعد زمین سے ہٹ جاتا ہے۔ اور نیند میں اس طرح سہارا لینے سے استر فاء اپنی انتہاء کو پہنچ جاتا ہے، لین فیک انسان کو گرنے سے رو کے رہتی ہے۔

برخلاف قیام، قعود رکوع اور سجد سے کی حالت کے نماز وغیرہ میں، یہی تھے ہے، کیوں کہ کچھ استمساک باتی ہے، اس لیے کہ اگر استمساک ختم ہوجاتا تو آ دمی گر پڑتا، لہذا استر فاء کمل نہیں ہوا۔ اور اس سلسلے میں نبی اکرم کی گئے کے ارشاد گرامی اصل ہے کہ اس شخص پر وضونییں واجب ہے جو کھڑ سے ہو گیا تو اس کے جو کروٹ سے جو کروٹ سے جو کھڑ سے ہوگیا تو اس کے جوڑ بند ڈھیلے ہوگئے۔

### اللّغاث:

﴿ مُضْطَحِعٌ ﴾ بہلو کے بل لینے والا، کروٹ لینے والا۔ ﴿ مُسْتَنِدٌ ﴾ سہارا لینے والا، ٹیک لگائے ہوئے۔ ﴿ اِسْتِرْ خَاءِ ﴾ اسم مصدر، باب استفعال؛ وُهیلا پرُ جانا۔ ﴿ مُعُرَى ﴾ عریٰ یعری، باب ضرب؛ خالی ہونا، نگا ہونا، عاری ہونا۔ ﴿ مُسْكَةً ﴾ روک، رکاوٹ، جس کی آڑلی جاسکے۔

### تخريج:

اخرجه الترمذي في الطهارت باب رقم ٥٧ حديث رقم ٧٧ و ايضًا. ابوداؤد في الطهارت باب رقم ٧٩ والبيهقي ايضًا.

في السنن الكبرى باب رقم ٥٧ حديث رقم ٥٨٩، ٥٨٧، ٥٨٦ بمعناه.

### نواقض وضوء کی دوسری قشم:

اس سے پہلے ان نواقض کا بیان تھا جوحقیقا اور واقعا انسان کے بدن سے نکلتے ہیں، یہاں سے ان نواقض کا بیان ہے جو خارج نہیں ہوتے مگروہ بدن ہی سے متعلق ہیں اور جن کے پائے جانے سے بھی وضوٹوٹ جاتا ہے۔عبارت کا حاصل یہ ہے کہ اگر کوئی باوضو محض کروٹ لیٹ کرسوتا ہے یا کسی سرین پر تکیہ لگا کرسوتا ہے یا کسی ایسی چیز پر سہارا لے کرسوتا ہے کہ اگر اسے ہٹا لیا

# 

جائے تو سونے والا گر پڑے، تو ان تمام صورتوں میں اس کا وضوئوٹ جائے گا، کروٹ لیٹنے سے وضوئو منے کی وجہ یہ ہے کہ اضطجاع بند جوڑ کے ڈھیلے ہونے کا سبب ہے اور جوڑ بند ڈھیلا ہونے کی صورت میں عام طور پرکوئی نہ کوئی چیز نکل ہی جاتی ہے اور جو چیز عاد تا ثابت ہوتی ہے وہ بقینی طور پر ثابت ہونے کے مائند ہوتی ہے، اس لیے یہ امرتو مسلم ہے کہ کروٹ لیٹنے سے استر خاء مفاصل کی وجہ سے ری نکلتی ہے اور ری نکلنے سے وضوئوٹ جاتا ہے اور چوں کہ اضطجاع کی صورت میں بھی استر خاء مفاصل ہوجاتا ہے، اس لیے اس صورت میں بھی وضوئوٹ جائے گا۔

اوراتکاء (تکیدلگانا) کے ناقض وضو ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اتکاء کی صورت میں بحالت بیداری بھی مقعد زمین سے اٹھ جاتا ہے اور استرخاء مفاصل متحقق ہوجاتا ہے، جب بیداری کی حالت میں بیرعالم ہے، تو بحالت نوم تو بدرجۂ اولی بند ڈھیلے ہوجا کیں گے اور بند کا ڈھیلہ ہونا ہی وضوٹو نئے کا سبب ہے، اس لیے بیصورت بھی ناقض وضو ہوگی۔

بعینہ یہی صورت فیک لگانے میں بھی ہوتی ہے مگر فیک اور سہارا انسان کو گرنے سے رو کے رکھتے ہیں، لیکن پھر بھی اس صورت میں گرنے کا اندیشہ رہتا ہے اور اس سے بڑھ کر استرخاء مفاصل تو ہو ہی جاتا ہے اور استرخاء مفاصل ہی نقض وضو کا سبب ہے، اس لیے بیصورت بھی ناقض وضو ہے۔

بخلاف حالة النوم المخان صورتوں کے بالقابل اگر کوئی شخص قیام، قعود، رکوع اور سجد کی ہیئت بنا کرنماز یا غیر نماز
میں سوتا ہے تو اس کا وضونہیں ٹوٹے گا، کیوں کہ یہاں اگر چہنوم شخق ہے، لیکن پھر بھی پچھ نہ پچھ استمساک اور رکا وَ باقی ہے، اس
لیے کہ اگر کلیۃ استمساک ختم ہوجاتا تو سونے والا دھڑام ہے گر پڑتا، معلوم یہ ہوا کہ اس صورت میں استر خاء تو ہے گر کامل نہیں ہے
جب کہ نقض وضو کے لیے کامل استر خاء ضروری ہے اور وہ یہاں نہیں پایا گیا، اس لیے ان صورتوں میں وضونہیں ٹوٹے گا۔ یہ تو عقلی
دلیل ہے، اصل اور نقلی دلیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں فہ کور ہے اور اس میں اس بات کی وضاحت ہے کہ صرف کروٹ لیٹ کر
سونے کی صورت میں ہی وضوٹو نتا ہے اور قیام، قعود اور رکوع وغیرہ کی حالت میں سونے سے وضونہیں ٹوٹا۔

﴿ وَالْعَلَبَةُ عَلَى الْعَقُلِ بِالْإِغْمَاءِ، وَالْجُنُونَ ﴾ لِأَنَّهُ فَوْقَ النَّوْمِ مُضْطَجِعًا فِي الْإِسْتِرْخَاءِ، وَالْإِغْمَاءُ حَدَثٌ فِي الْأَخُوالِ كُلِّهَا، وَهُوَ الْقِيَاسُ فِي النَّوْمِ إِلَّا أَنَّا عَرَفْنَاهُ بِالْأَثْرِ، وَالْإِغْمَاءِ فَوْقَهُ فَلَا يَقَاسُ عَلَيْهِ .

ترجمل: اوراغاء کی وجہ سے عقل پرغلبہ ہوجانا اور جنون (بیدونوں ناقض وضو ہیں) اس لیے کدان میں سے ہرایک استرخاء کے حوالے سے کروٹ ہوکر سونے سے بڑھ کر ہے، اور اغماء تمام حالتوں میں حدث ہے اور نوم میں بھی قیاس کا یہی تقاضا ہے، لیکن ہم نے اثر کے ذریعہ اسے پہچانا ہے اور پھر اغماء (بھی) اس سے بڑھ کر ہے، اس لیے نوم کواس پر قیاس نہیں کیا جائے گا۔

### اللغاث:

﴿ إِغْمَاءِ ﴾ اسم مصدر، باب افعال؛ بوش وحواس كا جاتے رہنا۔ ﴿ جُنُونَ ﴾ پاگل بن، و يوانگى۔ ﴿ يَقَاسُ ﴾ صيغه مجبول، قاس يقيس، باب ضرب؛ سجصنا، دومختلف چيزوں ميں مشترك بات كا ادراك كرنا، سجھ دار ہونا، شعور كواستعال كرنا۔

# ر ان البدايه جلدا ي المالي المالي جلدا المحال ١٠٢ المحال المالي ا

### ب موشی اور یا گل بن کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر اغماء کی وجہ سے کسی شخص کی عقل مغلوب ہوجائے یا جنون اور پاگل بن کی وجہ کسی کی عقل مسلوب ہوجائے تا جنون اور پاگل بن کی وجہ کسی کی عقل مسلوب ہوجائے تو یہ دونوں صورتیں ناتف وضو ہیں، اس لیے کہ یہ دونوں استر خاء مفاصل کے سلسلے میں کروٹ سونے یا تکیہ وغیرہ لگا کر سونے سے وضو ٹوٹ جاتا ہے، تو وہ چیزیں جو استر خاء کے حوالے سے کروٹ سونے میں اس سے بھی بڑھی ہوئی ہیں، تو ان سے تو بدرجہ اولی وضو ٹوٹ جائے گا۔

والإعماء المخ فرماتے ہیں کہ نوم تو صرف اضطجاع یا اتکاء کی صورت میں حدث ہے قیام اور قعود کی حالت میں حدث نہیں ہے، مگر اغماء تو تمام حالتوں میں حدث ہے خواہ اضطجاعاً نوم ہو یا قیام اور قعود کی حالت میں ہو۔ اور اغماء کے فوق النوم ہونے کے لیے بہی چیز کافی ہے ''أي أنه حدث في الأحوال كلها'' فرماتے ہیں کہ قیاس کا تقاضا تو یہی ہے کہ نوم بھی تمام حالتوں میں حدث ہواور کسی بھی طرح سونے سے وضوئے عدم وجوب حدث ہواور کسی بھی طرح سونے سے وضوئوٹ جائے، مگر چول کہ قیام اور قعود وغیرہ کی حالت میں سونے سے وضو کے عدم وجوب پر صدیث موجود ہے، اس لیے اس اثر (حدیث) کی وجہ سے قیام اور قعود وغیرہ کی نوم کو ناقض بننے سے الگ رکھا جائے گا اور اسے اغماء پر قیاس نہیں میں سونے والاصف اٹھانے اور متنبہ کرنے سے ائھ کھڑا ہوتا ہے جب کہ مغمیٰ علیہ دوہاتھ مارنے سے بھی نہیں حرکت کرتا۔

اور رہا مسلہ جنون کا تو وہ اغماء کا بھی باپ ہے، کیوں کہ اغماء میں عقل صرف مغلوب ہوتی ہے جب کہ جنون میں صرف مغلوب ہی نہیں، بل کہ مسلوب بھی ہوجاتی ہے، یہی وجہ ہے کہ حضرات انبیائے کرام کے حق میں اغماء کا تو امکان ہے گر جنون کا امکان بالکل معدوم ہے۔

### إغماء كى تعريف مين مختلف اقوال:

علامه عینی والتعلید نے بنایہ میں اغماء کے متعلق کی قول ذکر کیا ہے:

- 🛈 سیایک ایسا مرض ہے جس کی وجہ سے انسان کا قو کا کم زور ہوجاتا ہے۔
- 🕐 اغماءا کی طرح کاسہوہے جواعضاء کے ڈھلیے بن کی وجہ سے انسان کو لاحق ہوتا ہے۔
- پیض لوگوں کی رائے بیہ ہے کہ سرداور موٹے بلغم کی وجہ سے د ماغ کا اندرونی حصہ متاکثر ہوجاتا ہے اور انسان کی عقل مغلوب ہوجاتی ہے۔

اور جنون کے سلسلے میں صرف مینقول ہے الجنون زوال العقل و فسادہ (۲۲۵۱)۔

﴿ وَالْقَهُقَهَةُ فِي كُلِّ صَلَاةٍ ذَاتِ رُكُوعٍ وَسُجُودٍ ﴾ وَالْقِيَاسُ أَنَّهَا لَاتَنْقُضُ وَهُوَ قَوْلُ الشَّافِعِي رَمِّ الْكَالَّةُ ، لِلَّنَّهُ لَيْسَ بِخَارِجٍ نَجَسٍ، وَلِهٰذَا لَمْ يَكُنْ حَدُثًا فِي صَلَاةِ الْجَنَازَةِ وَسَجُدَةِ التِّلَاوَةِ وَخَارِجِ الصَّلَاةِ، وَلَنَا قَوْلُهُ عَلَيْهِ الْسَلَامُ "أَلَا فَ مَنْ صَحِكَ مِنْكُمْ قَهُقَهَةً فَلْيُعِدِ الْوُضُوءَ وَالصَّلَاةَ جَمِيْعًا" وَبِمِثْلِهِ يُتُرَكُ الْقِيَاسُ، وَالْأَثَرُ وَرَدَ السَّلَامُ "أَلَا فَ مُنْ صَحِكَ مِنْكُمْ قَهُقَهَةً فَلْيُعِدِ الْوُضُوءَ وَالصَّلَاةَ جَمِيْعًا" وَبِمِثْلِهِ يُتُرَكُ الْقِيَاسُ، وَالْأَثَرُ وَرَدَ

# ر ان الهداية جلد ک من المحال المحال ١٠٣ من المحال ا

فِيْ صَلَاةٍ مُطْلَقَةٍ فَيَقْتَصِرُ عَلَيْهَا، وَالْقَهْقَهَةُ مَا يَكُوْنُ مَسْمُوعًا لَهٌ وَلِجَيْرَانِهِ، وَالطِّحْكُ مَا يَكُوْنُ مَسْمُوعًا لَهٌ دَوْنَ جِيْرَانِهِ، وَهُوَ عَلَى مَا قِيْلَ يُفْسِدُ الصَّلَاةَ دَوْنَ الْوُضُوءَ .

ترجمل: اورقبقہہ (بھی ناقض وضو ہے) رکوع اور سجدوں والی ہرنماز میں ۔اور قیاس یہ ہے کہ قبقہہ ناقض وضو نہ ہواور یہی امام شافعی کا قول ہے، اس لیے کہ قبقہہ نکلنے والی کوئی نجس چیز نہیں ہے، اس وجہ سے نماز جنازہ، سجدہ تلاوت اور نماز سے باہر قبقہہ حدث نہیں ہے۔

ہماری دلیل نبی اکرم خلافیز کم کا بیارشادگرامی ہے''سنو! تم میں سے جو شخص قبقہہ مارکر بنسے، تو وہ وضواور نماز دونوں کا اعادہ کر سے۔ اور اس جیسے نص سے قیاس کوترک کر دیا جاتا ہے۔ اور الر مطلق نماز کے متعلق وارد ہوا ہے، لہذا اس پر مخصر ہوگا۔ اور قبقہہ یہ سے کہ بننے والا بھی سُنے اور اس کا پڑوی بھی سُنے۔ اور شخک وہ ہے جو بننے والے کو سنائی دے، نہ کہ پڑوی کو، اور ایک قول کے مطابق شخک (صرف) نماز کو فاسد کرتا ہے نہ کہ وضوکو۔

### اللغاث:

--﴿فَهُفَهَا لَهُ ﴾ شدت كاعتبار سے بنى كاسب سے بالا درجه، زور دار بنى \_ ﴿جِيْرَانِ ﴾ اسم جمع، واحد جار؛ پڑوى، بمسائے۔

### تخريج:

• اخرجه دارقطني في السنن في باب القهقهة في الصلاة رقم ٥٨ حديث رقم ٥٩٤، ٦١٢، ٦٢٣.

### قبقبد؛ تعریف جم اوراس سے وضواو شنے کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کوئی شخص رکوع اور سجد ہے والی نماز میں قبقہہ مار کر ہنس دیتو ہمارے یہاں اس کا وضو بھی ٹوٹ جائے گا اور اس کی نماز بھی باطل ہوجائے گی ، جب کہ قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ قبقہہ سے وضو وغیرہ میں کوئی فرق نہ ہو، اس لیے کہ وہ محض ایک آواز ہے اور کوئی نکانے ہوائی خاست نہیں ہے اور آواز ہے وضو کا ٹوٹنا سمجھ سے بالا تر ہے، اسی لیے حضر اِت اسمہ ثلاثہ قبقہہ کو ناقض وضو نہیں مانتے۔ ان حضرات کی دلیل یہ ہے کہ نہ تو قبقہہ میں کوئی نجاست نکلتی ہے اور نہ ہی نماز جنازہ اور سمجدہ تلاوت وغیرہ میں اس سے وضو ٹوٹنا ہے، اس لیے ہم لوگ تو یہاں بھی اسے ناقض نہیں مانتے۔

ولنا الخ ہماری ولیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں مذکور ہے آلا من ضحك منكم قهقهة فلیعد الوضوء والصلاة جمیعا اوراس حدیث سے وجاستدلال یوں ہے كہ آپ تَلْ اللّٰهِ اللهِ عَلَى اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

رہا مسئلہ نماز جنازہ وغیرہ کا تو وہ اس تھم سے خارج ہیں، اس لیے کہ قبقہہ کے ناقض وضو ہونے کا تھم کامل نماز میں وارد ہوا ہے اور چوں کہ بیخلاف قیاس ہے اس لیے ما ورد به النسوع پر ہی منحصر ہوگا اور ماورد به النسوع صلاۃ مطلقہ ہے، لہذا نماز جنازہ اور یجدہُ تلاوت وغیرہ میں قبقہہ لگانے سے ہمارے یہاں بھی وضونہیں ٹوٹے گا۔

## ر جن البدايه جلدا ي محالية حلال من المحتل العام طهارت كيان مين ي

و القهقهة النح صاحب كتاب نے خود ہى قبقہداور كى كى تعريف كردى ہے اس ليے اس كا اعادہ كرنا تو بلاسود ہے، البتہ بننے ہى كى ايك قتم بسم ہے اور وہ يہ ہے كہ جے نہ تو خود بننے والاس سكے اور نہ ہى اس كے بغل والے كوسنا كى دے۔

قہتہہ کا حکم تو آپ کومعلوم ہوگیا، حک کا حکم یہ ہے کہ یہ مطل صلوٰ ۃ تو ہے لیکن ناقض وضو ہیں ہے، اور تبسم نہ تو مطل صلوٰ ۃ ہے اور نہ ہی ناقض وضو ہے۔

﴿ وَالدَّابَّةُ تَخُرُجُ مِنَ الدُّبُوِ نَاقِضَةٌ، فَإِنْ خَرَجَتْ مِنْ رَأْسِ الْجُرْحِ ﴾ أَوْ سَقَطَ اللَّحُمُ مِنْهُ ﴿ لَا يَنْقُضُ ﴾ وَالْمُرَادُ بِالدَّابَّةِ الدُّوْدَةُ، وَهَذَا لِأَنَّ النَّجَسَ مَا عَلَيْهَا وَذَلِكَ قَلِيْلٌ وَهُوَ حَدَثٌ فِي السَّبِيْلَيْنِ دُوْنَ غَيْرِهِمَا فَأَشْبَهَ الْجُشَاءَ وَالْفَسَا، بِحِلَافِ الرِيْحِ الْخَارِجَةِ مِنَ الْقُبُلِ وَالذَّكُرِ، لِأَنَّهَا لَا تَنْبَعِثُ عَنْ مَحَلِّ النَّجَاسَةِ، حَتَّى لَوْ كَانَتِ الْمَرْأَةُ مُفْضَاةً يُسْتَحَبُّ لَهَا الْوُضُوءُ لِلاَحْتِمَالِ خُرُوجِهَا مِنَ الدُّبُو.

ترجمل: اور پاخانے کے راستے سے نکلنے والا کیڑا بھی ناقض وضو ہے، لیکن اگر زخم کے ہمرے سے کیڑا لکلایا زخم سے گوشت گر پڑا تو بیناقض نہیں ہے۔اور دابہ سے کیڑا مراد ہے۔اور بیر (فرق) اس وجہ سے ہے کہ نجاست وہی ہے جو کیڑے کے اوپر ہے اور وہ مقدار قلیل ہے جو سمیلین میں حدث ہے نہ کہ ان کے علاوہ میں، تو بیڈ کار اور پھسکی کے مشابہ ہوگیا۔

برخلاف اس رہے کے جوعورت کی فرج یا مرد کے ذکر سے نکلے، اس لیے کہ وہ کل نجاست سے نہیں اٹھتی، حتیٰ کہ اگرعورت مفصاۃ ہوتو اس کے لیے وضوکر نامتحب ہے، اس لیے کہ اس کی دبر سے رہے نکلنے کا احتمال ہے۔

### اللّغاث:

﴿ وَابَّنَهُ ﴾ ہروہ جاندار جوزین پرحرکت کرتا ہو، کیڑا۔ ﴿ جُورِ ﴾ زخم،جم کی غیر فطری بھٹن۔ ﴿ دُو وَ وَ ﴾ کیڑا، رینگنے والا جانور۔ ﴿ جُسْاءَ ﴾ معدے ہے آنے والی وہ ہوا جو مقد کے رائے سے نکے، ڈکار۔ ﴿ فَسَا ﴾ معدے ہے آنے والی وہ ہوا جو مقعد کے رائے ہے نکے۔ ﴿ مُفْضَاةً ﴾ وہ عورت جس کے بیٹاب اور پاخانے کے راستوں کا درمیانی پردہ ختم ہوگیا ہو۔

### بعض خارج من السبيلين سے وضو كے نداو شخ كا بيان:

عبارت کا حاصل ہے ہے کہ وہ کیڑا جو پا خانے کے راستے سے نکلتا ہے وضوکوتو ڑ دیتا ہے، لیکن اگر دبر کے علاوہ کسی اور جگہ سے کوئی کیڑا نکلا یا زخم سے گوشت کا نکڑا گر گیا تو ان صورتوں میں وضونہیں ٹوٹے گا۔ صاحب کتاب دبراور غیر دبر کے کیڑے میں فرق کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اصل بات ہے ہے کہ کوئی بھی کیڑا فی نفسہ بخس نہیں ہوتا، اس لیے دبر سے کیڑا نکلنے کی صورت میں بھی وضونہیں ٹوٹنا چاہے، مگر چوں کہ وہ کیڑا جو دبر سے نکلتا ہے اس میں نجاست لگی رہتی ہے اور ہر چند کہ یہ نجاست قلیل ہوتی ہے، کیوں کہ سیلین سے نکلنے والی چیز مطلقاً ناقض ہے خواہ قبل ہویا ہویا گئر۔

# ر آن البدايه جلدال يه المستركار ١٠٥ يكي المالية جلدال يه المالية المال

اس کے بالقابل زخم سے نکلنے والے کیڑے پر بھی تھوڑی نجاست ہوتی ہے، گرچوں کہ وہ غیرسپیلین سے نکلتی ہے اور غیرسپیلین سے نکلتی ہے اور غیرسپیلین سے نکلتی ہوتی ، اس لیے ہمارا فیصلہ یہ ہے کہ دہر سے کیڑا نکلنے کی صورت میں وضوٹو ب جائے گا، گراس کے علاوہ کہیں اور سے نکلنے کی صورت میں وضونہیں ٹوٹے گا۔ اور دہر سے نکلنے والا کیڑا تھسکی کے مشابہ ہے اور جس طرح پھسکی ناقض وضو ہے اس طرح پھسکی ناقض ہے، اور سپیلین کے علاوہ سے نکلنے والا کیڑا ڈکار کے مشابہ ہے لینی جس طرح ڈکار آتی ہے، گرغیرسپیلین سے نکلنے والا گوشت بھی فرکار آتی ہے، گرغیرسپیلین سے نکلنے کی وجہ سے ناقض وضونہیں ہے، اس طرح زخم وغیرہ سے نکلنے والا کیڑا اور گرنے والا گوشت بھی ناقض وضونہیں ہے۔

بعلاف النع فرماتے ہیں کہ اگر کسی عورت کی فرج اور مرد کے ذکر ہے ہوا نکلے تو دہر سے نکلنے والی ہوا کی طرح وہ ناقض وضونہیں ہوگی، اس لیے کہ دہر سے نکلنے والی ہوا نجس ہونے یا محل نجاست سے اٹھنے کی وجہ سے ناقض رہتی ہے، اس کے برخلاف فرح یا ذکر سے نکلنے والی ہوا محل نجاست سے نہیں اٹھتی، اس لیے وہ ناقض بھی نہیں ہوگ۔ یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی عورت مفھاۃ ہو (مفھاۃ وہ عورت جس کے قبل اور دہر دونوں مل گئے ہوں) اور اس نے ہوا خارج کی تو اس کے لیے وضو کرنا ضروری نہیں ہے، کیوں کہ جب اس کا آگا چچھا ایک ہو چکا ہے تو اب قطعی طور پر اس کے بے وضو ہونے کا فیصلہ نہیں کریں گے، لیکن پھر بھی یہ احتمال ہے کہ ہوسکتا ہے وہ درج اس کے دہر سے نکلی ہو، اس لیے احتمال اس کے لیے وضو کرنا مستحب ہے۔

﴿ فَإِنْ قُشِرَتُ نَفُطَةٌ فَسَالَ مِنْهَا مَاءٌ أَوْ صَدِيْدٌ أَوْ غَيْرُهُ، إِنْ سَالَ عَنْ رَأْسِ الْجُرْحِ نَقَضَ، وَإِنْ لَمْ يَسِلُ لَا يَنْقُضُ ﴾ وقال زُفَرُ وَمُنْ يَلِمُ يَنْقُضُ فِي الْوَجُهَيْنِ، وَقَالَ الشَّافِعِي وَمُنْ أَيْدُ لا يَنْقُضُ فِي الْوَجُهَيْنِ، وَهِي مَسْأَلَةُ الْخَارِحِ مِنْ غَيْرِ السَّبَيْلَيْنِ، وَهلِهِ الْجُمْلَةُ نَجِسَةٌ، لِأَنَّ الدَّمَ يَنْضِجُ فَيَصِيْرُ قَيْحًا ثُمَّ يَزْدَادُ نَضْجًا فَيَصِيْرُ الدَّمَ يَنْضِجُ فَيَصِيْرُ قَيْحًا ثُمَّ يَزْدَادُ نَضْجًا فَيَصِيْرُ صَدِيْدًا ثُمَّ يَصِيرُ مَاءً، هذَا إِذَ قَشَرَهَا فَخَرَجَ بِنَفُسِهِ وَأَمَّا إِذَا عَصَرَهَا فَخَرَجَ بِعَصْرَةٍ فَلَا يَنْقُضُ، لِأَنَّهُ مُخْرَجٌ وَلَيْسَ بِخَارِحٍ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

توجہ اگر جملے: پھراگر چھلکا نکالا گیا اور اس سے پانی یا پیپ وغیرہ بہی اب اگر ان میں سے کوئی چیز زخم کے سر سے سے بہی ہے تو وضو ٹوٹ جائے گا۔ اور اگر زخم کے سر سے سے بہی ہے تو وضونہیں ٹوٹے گا۔ حضرت امام زفر روایتھا فرماتے ہیں کہ دونوں صور توں میں وضونہیں ٹوٹے گا اور یہ حارج من غیر السبیلین کا مسئلہ وضونوٹ جائے گا۔ امام شافعی برایتھا فرماتے ہیں کہ دونوں صور توں میں وضونہیں ٹوٹے گا اور یہ حارج من غیر السبیلین کا مسئلہ ہوا تا ہے پھر مزید پکتا ہے تو پیپ بن جاتا ہے اور یہ تمام چیزیں (پانی، پیپ وغیرہ) ناپاک ہیں، اس لیے کہ خون پکتا ہے پھر کچا لہو بن جاتا ہے پھر مزید پکتا ہے تو پیپ بن جاتا ہے اور اخیر میں پانی ہوجاتا ہے۔ اور یہ تھم اس صورت میں ہے جب کوئی شخص چھلکا نکالے اور خود بخود پانی وغیرہ نکلے، لیکن اگر کوئی شخص زخم کو بچوڑے اور اس کے نچوڑے کی وجہ سے لیکے تو وضونہیں ٹوٹے گا، اس لیے کہ یہ نکالا گیا ہے از خود نہیں نکا ہے۔ واللہ اعلم

اللغاث:

### چھالے اور پھوڑے سے نکلنے والے خون اور پہیپ کی مختلف صور تیں اور ان کے عکم کا بیان:

صاحب ہدایہ نے خود ہی یہ بتلا دیا ہے کہ عبارت میں بیان کردہ مسئلہ خارج من غیر السبیلین والی شکلوں اورصورتوں سے ہم آ بنگ ہے، اور اس کو اس لیے یہاں بیان کیا جارہا ہے تا کہ خود سے نکلنے والے اور دبا کر اور نچوڑ کر نکالے ہوئے خون اور پیپ وغیرہ کا فرق معلوم ہوجائے۔ بہر حال مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص نے زخم اور چھالے وغیرہ سے اوپر کا چھلکا الگ کیا اور اس میں سے بتلا پانی یا پیپ وغیرہ بہی تو ہمارے یہاں چوں کہ خارج من غیر السبیلین میں سیلان شرط ہے، اس لیے سب سے میں سے بتلا پانی یا پیپ وغیرہ بہہ جاتی ہے تب تو کہا جائے گا کہ نکلنے والی چیز میں سیلان ہے یا نہیں؟ اگر خارج شدہ چیز میں سیلان ہے اور وہ از خود بہہ جاتی ہے تب تو نافض وضو ہوگی ورنہیں۔

امام زفر رالین کے یہاں چوں کہ سیلان شرط نہیں ہے اور حارج من غیر السبیلین ان کے یہاں مطلقاً ناقض وضو ہے، اس لیے دونوں صورتوں میں وضوئوٹ جائے گا،خواہ نکلنے والی چیز بہے یا نہ بہے۔

امام شافعی رطیعیا کے یہاں خارج من غیر اسٹیلین میں مطلقاً ناتض نہیں ہے، اس لیے وہ فر ماتے ہیں کہ دونوں صورتوں میں وضونہیں ٹوٹے گا،خواہ پہیپ وغیرہ نکل کر بہے یا نہ بہے۔

وہذہ الحملة صاحب بدایہ فرماتے ہیں کہ زخم سے نکلنے والی (پانی، خون اور پیپ) تمام چیزیں ناپاک ہوتی ہیں،
کیوں کہ جب خراب خون اندر بی اندر بگتا ہے تو وہ کیا بد بودارلہو بن جاتا ہے، پھر جب مزید بگتا ہے تو پیپ اور اس کے بعد اخیر
میں باریک پانی کی شکل اختیار کر لیتا ہے، ای وجہ سے ان کی ناپا کی میں کوئی شک اور شبنہیں ہوتا اور ناپاک چیز میں اگر سیلان پایا
جائے تو ہمارے یہاں ناقض وضُو ہوتی ہے، اس لیے ان تمام صورتوں میں ہمارے یہاں سیلان شرط ہے۔

ھذا إذا قشر ھا النے اس كا حاصل يہ ہے كه گذشته بالاصورت ميں نقض وضوكاتكم اس صورت ميں درست ہے جب يہ چيز ميں چھلكا ہٹانے كے بعد ازخود نكليں اگر بيازخود نه نكليں اور نجوڑ نے كے بعد دبانے اور نجوڑ نے كی وجہ سے نكليں تو اس صورت ميں باتفن وضونہيں ہوں گی اور جمارا كلام خارج سے متعلق ہے نه كه تخرج ہوں گی اور جمارا كلام خارج سے متعلق ہے نه كه تخرج سے ساوراسی فرق كو بتلانے كے ليے صاحب ہدا يہ نے اسے يہاں بيان كيا ہے۔



# فضل فی الغیشل فضائی الغیشل فضائی الغیشل کے احکام کے بیان میں ہے میں العمال کے احکام کے بیان میں ہے

صاحب ہدایہ نے عسل کے بیان کو وضو کے بیان سے مؤخر کیا ہے اور اس تاخیر کی چار وجوہات ہیں (ا) عسل کی بہ نسبت وضو کی حاجت زیادہ ہے (۲) وضو کا محل بدن کا جزء ہے اور عسل کا محل بدن کا کل ہے اور جزء کل پر مقدم ہوتا ہے (۳) قرآن کریم میں بھی پہلے وضو پھر عسل کے احکام کا بیان ہے، اس لیے کتاب اللہ کی اقتداء میں ایسا کیا گیا (۴) وضو میں حدث اصغر سے طہارت حاصل کی جاتی ہے اور عسل میں حدث اکبر سے، اور اکبر کے بالمقابل اصغر کو اولیت اور تقذمیت حاصل ہے۔

﴿غُسل ﴾ كے معنی ہیں فعل یعنی عُسل كرنا ، پورا بدن دھونا۔ ﴿غَسل ﴾ كے معنی ہیں مطلق دھونا۔ ﴿غِسل ﴾ كے معنی ہیں وہ چیز جس سے دھویا جائے ، مثلاً صابون اور خطمی وغیرہ۔

﴿ وَقُرْضُ الْعُسُلِ الْمَصْمَضَةُ وَالْإِسْتِنْشَاقُ وَغَسُلُ سَائِرِ الْبَدَنِ ﴾ وَعِنْدَالشَّافِعِي وَمُرَاللَّهُ هُمَا سُنَتَانِ فِيُهِ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ٩ عَشُرٌ مِنَ الْفِطْرَةِ أَيْ مِنَ السُّنَةِ وَذَكَرَ مِنْهَا الْمَصْمَضَةُ وَالْإِسْتِنْشَاقُ، وِلِهِلْذَا كَانَا سُنَتَيْنِ فِي الْوُصُوءِ، وَلَنَا قُولُهُ تَعَالَى وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَرُوا، أَمَرَ بِالْإِطِّهَارِ، وَهُو تَطْهِيْرُ جَمِيْعِ الْبَدَنِ إِلاَّ أَنَّ سُنَتَيْنِ فِي الْوُصُوءِ، وَلَنَا قُولُهُ تَعَالَى وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَرُوا، أَمَرَ بِالْإِطْهَارِ، وَهُو تَطْهِيْرُ جَمِيْعِ الْبَدَنِ إِلاَّ أَنَّ سُنَتَيْنِ فِي الْوُصُوءِ، وَلَنَا قُولُهُ تَعَالَى وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَرُوا، أَمَرَ بِالْإِطْهَارِ، وَهُو تَطْهِيْرُ جَمِيْعِ الْبَدَنِ إِلاَّ أَنَّ مَا تَعَذَّرَ إِيْصَالُ الْمَاءِ إِلَيْهِ خَارِجٌ، بِخِلَافِ الْوُصُوءِ، لِأَنَّ الْوَاجِبَ فِيْهِ غَسُلُ الْوَجْهِ، وَالْمُواجَهَةُ فِيْهِمَا مُنْ الْوَاجِبَ فِيْهِ غَسُلُ الْوَجْهِ، وَالْمُواجَهَةُ فِيْهِمَا مُنْ الْفُرَادُ بِمَا رَوَى حَالَةَ الْحَدَنِ بِدَلِيْلِ قُولِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنْهُمَا ٥ فَرْضَانِ فِي الْجَنَابَةِ، سُنتَانِ فِي الْمُعْرَادُ بِمَا رَوَى حَالَةَ الْحَدَنِ بِدَلِيْلِ قُولِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنْهُمَا ٥ فَرْضَانِ فِي الْجَنَابَةِ، سُنتَانِ فِي الْمُعْرَادُهُ بِمَا رَوَى حَالَةَ الْحَدَنِ بِدَلِيْلِ قُولِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنْهُمَا ٥ فَرْضَانِ فِي الْجَنَابَةِ، سُنتَانِ فِي الْمُعْرِمُهُمْ الْمُ الْمُؤْمَةُ مُنْ اللَّهُ الْمُؤْمِةِ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنَانِ فِي الْجَنَابَةِ، سُنتَانِ فِي

تروج بھلے: اور طسل کا فرض کلی کرنا ہے، ناک میں پانی ڈالنا ہے اور تمام بدن کودھن ہے۔ اور امام شافعی روائی النے اے یہاں مضمضہ اور استشاق عنس کا فرض کلی کرنا ہے، ناک میں پانی ڈالنا ہے اور ان میں سے استشاق عنس سے میں اور ان میں سے آپ نے مضمضہ اور استشاق کو بھی بیان فرمایا، یہی وجہ ہے کہ بید دونوں وضو میں سنت ہیں۔

ہماری دلیل باری تعالیٰ کا بیارشاد ہے وان کنتم النج (اگرتم ناپاک ہوتو خوب قاعدے سے پاکی حاصل کرو) اللہ تعالیٰ نے (اس آیت میں اطہار پاکی حاصل کرنے) کا حکم دیا ہے اور اطہارتمام بدن کو پاک کرنے کا نام ہے، البتہ جہاں پانی پہنچانا

# ر ان البداية جلد ١٠٨ ١٠٨ ١٠٨ ١٥٨ المحال الكام طبارت كريان من

دشوار ہے وہ اس حکم سے خارج ہے، برخلاف وضو کے، اس لیے کہ وضو میں وجہہ کا دھونا فرض ہے جب کہ مضمضہ اور استنشاق میں مواجہت معدوم ہے۔ اور امام شافعی چلیٹیڈ کی روایت کردہ حدیث کی مراد حدث کی حالت ہے اور آپ مُلیٹیڈ کا بیفر مان اس پر دلیل ہے کہ مضمضہ اور استنشاق دونوں عسل جنابت میں فرض ہیں اور وضو میں سنت ہیں۔

#### اللغات:

﴿ اسْتِنْشَاقُ ﴾ اسم مصدر؛ سانس كے ساتھ ناك ميں پانى اوپر كھينچنا۔ ﴿ إِطِّهَارِ ﴾ اسم مصدر، باب افتعال؛ دھونے ميں مبالغه كرنا، شے كومكمل دھونا، پاك كرنا۔ ﴿ إِيْصَالُ ﴾ اسم مصدر، باب افعال؛ پہنچانا، ملا دينا۔ ﴿ مُنْعَدِمَةٌ ﴾ اسم فاعل، باب افعال؛ ختم بونا، نه يايا جانا، وجود كى ضد۔

#### تخريج:

- اخرجه اصحاب الصحاح إلا البخارى. مسلم فى الطهارات حديث رقم ٥٦. ابوداؤد فى كتاب الطهارة باب باب رقم ١٠ و ابن ماجه فى الطهارة باب رقم ٨ و ايضًا الامام احمد فى المسند.
  - اخرجه دارقطنی باب فی المضمضة والاستنشاق باب رقم ٤٢ حدیث رقم ٤٠٣ لا بلفظم ولكن بمعناه.
    وضواور می کلی اور تاک میں یانی و النے کا کم:

صاحب کتاب وضواوراس کے متعلقات سے فارغ ہوکر اب عسل اوراس کی تفصیلات کو بیان کر رہے ہیں، آپ اسے یوں سیجھیے کہ ہمارے یہاں کلی کرنا، ناک میں پانی ڈالنا اور پورے بدن کا دھوناغسل میں فرض ہے، اس کے برخلاف امام شافعی پرائٹھیڈ اور امام ما لک پرائٹھیڈ اور امام ما لک پرائٹھیڈ کے یہاں مضمضہ اور استنشاق عُسل میں فرض نہیں بل کے سنت ہیں، امام احمد پرائٹھیڈ سے بھی یہی ایک روایت ہے۔ ان حضرات کی پہلی دلیل ہیہ کہ آپ مگاٹی کی عشو من الفطوۃ والی حدیث میں جن دس چیزوں کو مسنون قرار دیا ہے ان مضمضہ اور استنشاق بھی داخل ہیں۔ معلوم یہ ہوا کہ بید چیزیں فرائض میں سے نہیں، بلی کہ مسنونات کے قبیل سے ہیں۔ ان میں مضمضہ اور استنشاق بھی داخل ہیں۔ معلوم یہ ہوا کہ بید چیزیں فرائض میں سے نہیں، بلی کہ مسنونات کے قبیل سے ہیں۔

دوسری دلیل میہ ہے کہ مضمضہ اور استنشاق دونوں وضو میں سنت ہیں اور وضو کی طرح عنسل بھی طہارت ہی ہے، اس لیے عنسل میں بھی میہ چیزیں مسنون ہوں گی۔

ولنا النع ہماری دلیل یہ ہے کہ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے وإن کنتم جنبا فاطھروا کے ذریعے عسل کرنے کا حکم دیا ہے اور جوصیغہ استعال کیا ہے وہ مبالغے کا ہے جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ خوب اہتمام کے ساتھ عسل کیا جائے۔ اور اہتمام اس صورت میں ہوگا جب اندر باہر کی خوب اچھی طرح دھلائی کی جائے اور یہ دھلائی آئ وقت ممکن ہوگا جب منھ کے اندر کے حقے لینی کلی کرنا اور ناک میں پانی ڈالنے کوفرض قرار دیا جائے ، اس لیے ہمارے یہاں مضمضہ اور استعاق عُسل میں فرض ہیں۔

الآ أن ما تعذر الن اس كا مطلب سيب كه فاظهرواكي پيش نظرتوبدن كے ہر ہر جزكو بہت اچھى طرح دھونا اور وہاں بانى پہنچانا جائے، جيسے كان كا اندرونى حصد، آئكھ كا اندرونى حصد وغيرہ، مگر چوں كدان اعضاء ميں پانى پہنچانا دشوار ہے، اس

# ر آن البداية جلدا عن المسلامين المسلامين على المسلامين المارك على المارك المارك

لیے یہ چیزیں سرسری طور پرتو دھولی جائیں گی، گرانھیں فرض یا واجب نہیں قرار دیا جائے گا، ورنہ لینے کے دیے پڑجائیں گے۔
بحلاف الموضوء سے امام شافعی رہائیلہ کے قیاس کا جواب دیتے ہوئے صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ بھائی عسل کو وضو پر
قیاس کرنا درست نہیں ہے، کیوں کہ وضو میں وجہہ کا دھونا فرض قرار دیا گیا ہے اور وجہہ مواجہت سے مشتق ہے جو چہرے میں تو
موجود ہے، گرمضمضہ اور استشاق میں مواجہت معدوم ہے، اب جب ان میں مواجہت ہے ہی نہیں تو اس کومواجہت والی صورت
پر قیاس کرنا کیسے درست ہوگا۔

دوسری بات میہ ہے کہ وضوحد ہے اصغرہے اور غسل حدیث اکبرہے، اور غسل میں وضو کے فرائض اربعہ شامل ہیں، اب اگر ہم ہ مضمضہ اور استنشاق دونوں کو وضو کی طرح غسل میں بھی فرض مانیں تو ما الفوق بینھما۔

اور امام شافعی ولٹی کی پیش کردہ حدیث کا جواب یہ ہے کہ بیر حدیث عسل سے نہیں، بل کہ وضو ہے متعلق ہے اور وضو ہی اس کامحمل ہے، اس لیے کہ ابن عباس رضی اللہ عنهما کی حدیث میں صاف طور پر بیمضمون وارد ہوا ہے إنهما (أي المضمضة والاستنشاق) فرضان فی الجنابة سنتان فی الوضوء۔

﴿ وَسُنَّتُهُ أَنْ يَبُدَأَ الْمُغْتَسِلُ فَيَغْسِلُ يَدَيْهِ وَفَرْجَهِ وَيُزِيْلُ النَّجَاسَةَ إِنْ كَانَتُ عَلَى بَدَنِهِ ثُمَّ يَتَوَضَّأُ وُضُوْءَهُ لِلصَّلَاةِ إِلاَّ رِجُلَيْهِ ثُمَّ يَفِيضُ الْمَاءَ عَلَى رَأْسِهِ وَسَائِرِ جَسَدِهِ ثَلَاثًا، ثُمَّ يَتَنَحَى عَنْ ذَلِكَ الْمَكَانِ فَيغْسِلُ لِلصَّلَاةِ إِلاَّ رِجُلَيْهِ ثُمَّ يَقَوْضًا الْمَاءَ عَلَى رَأْسِهِ وَسَائِرِ جَسَدِهِ ثَلَاثًا، ثُمَّ يَتَنَحَى عَنْ ذَلِكَ الْمَكَانِ فَيغْسِلُ لِلْعَلَيْدِ فَلَاثًا، ثُمَّ يَتَنَحَى عَنْ ذَلِكَ الْمَكَانِ فَيغُسِلُ رِجُلَيْهِ فَلَا اللّهِ شَالِطُهُ إِللّهُ عَلَيْهُ أَنْ اللّهِ عَلَيْكُ أَوْمَا يُونُونَهُ عَلَيْكُ الْعَسُلُ وَسُولَ اللّهِ عَلَيْكُ أَوْمِ لَا يُؤَمِّرُ عَسُلَ رِجُلَيْهِ فَلَا تَعْمَلُ فِي مُعْلِقُهُ الْعَسْلُ، حَتَّى لَوْ كَانَ عَلَى لَوْحٍ لَا يُؤَمِّرُهُ وَإِنَّمَا يَدُدُأُ بِإِزَالَةِ النَّجَاسَةِ الْمُعْلِقَةِ كَيْ لَا تَزُدَادُ بِإِصَابَةِ الْمَاءِ.

توجیمه: اور خسل کا طریقہ یہ ہے کہ خسل کرنے والا جب غسل کرنا شروع کرے، تو سب سے پہلے اپنے ہاتھوں کو اور اپنی شرم گاہ کو دھوئے اور اگر اس کے بدن پر نجاست ہوتو اسے بھی زائل کرے، پھر نماز کے وضو کی طرح وضو کرے گر اپنے پیروں کو نہ دھوئے، پھر اپنے سراور تمام بدن پر تمین مرتبہ پانی بہائے، پھر اس جگہ سے ہٹ کر اپنے پیروں کو دھوئے۔ حضرت میمونہ نے اس طرح آپ منافظ کا کافسل بیان کیا ہے

اور مغتسل اپنے پیروں کے عُسل کو اس لیے مؤخر کرے گا کیوں کہ وہ ماء مستعمل گرنے کی جگہ میں ہیں، لہذا (عدم تاخیر کی صورت میں) عُسل کا کوئی فائدہ نہیں ہوگا، یہی وجہ ہے کہ اگر مغتسل کسی شختی پر کھڑا ہو کر عُسل کرے تو پیروں کے دھلنے کو مؤخر نہ کرے۔ اور نجاست تھیلنے نہ پائے۔ کہ این مائے کی وجہ سے نجاست تھیلنے نہ پائے۔

#### اللغاث:

﴿ يُفِيْضُ ﴾ أفاض يفيض إفاضة ، باب افعال؛ بهانا - ﴿ يَتَنَجّى ﴾ تنجّى يتنجّى تنجّى ، باب تفعّل؛ لمنا - ﴿ مُسْتَنْقَعُ ﴾ وه تالا بجس ميں يانى اكثر جع رہتا ہو، سمندر، يانى كرنے كى جكر \_

# ر آن البداية جلدا عن المحال ال

#### تخريج

🛭 اخرجہ اصحاب الصحاح بخاری باب فی اُلفسل حدیث رقم ۲۵۸.

مسلم في الحيض حديث رقم ٣٨٣٧.

ابوداؤد في الطهارة باب رقم ٩٧ حديث رقم ٢٤٥.

#### عسل كامسنون طريقه:

صاحب ہدایہ نے اس عبارت میں عسل کے مسنون طریقے کو بیان کیا ہے اور بیطریقہ حضور نبی کریم مُلُالِیْم ہے منقول ہے،
جس کی تفصیل یہ ہے کو خسل کرنے والا سب سے پہلے اپنے دونوں ہاتھوں کو گوں سمیت دھوئے، اس کے بعد اپنی شرم گاہ کو دھوئے
اور دیکھے کہ اگر بدن پر ادھر ادھر نجاست گل ہے تو اسے بھی صاف کرے، اس کے بعد جیسے نماز کے لیے وضوکیا جاتا ہے اس طرح وضوکرے، البتہ پیروں کو نہ دھوئے، پس کے بعد جس وضوکرے، البتہ پیروں کو نہ دھوئے، پھر اپنے پورے جسم پر تین مرتبہ پانی ڈالے اور خوب مکن مکن کر اسے دھوئے، اس کے بعد جس جگو خسل کر رہا تھا وہاں سے ہٹ جائے اور اپنے قدموں کو دھوئے، یوسل کا مسنون طریقہ ہے، اور حضرت میمونہ سے منقول ہے۔
وانعما یو خو اللح اس کا حاصل یہ ہے کہ طریقہ عنسل میں جو پاؤں کے دھونے کو مؤ خر بتلایا گیا ہے، یہ اس صورت میں ہے جب انسان ایس جگو خسل کرے جہاں غسل کا پانی جمع نہ ہوتا ہوتو اس اگرکوئی شخص کی تخت پر بیٹھ کر خسل کرے یا کی ایسی جگہ خسل کرے یا کس الی جمع نہ ہوتا ہوتو اس کے لیے قدموں کے دھلے کو مؤ خرکرنا درست نہیں ہے، بل کہ جس طرح ابتداء میں دیگر اعضائے وضوکو دھوئے اس طرح قدموں کو بھوئے۔

کے لیے قدموں کے دھلنے کو مؤ خرکرنا درست نہیں ہے، بل کہ جس طرح ابتداء میں دیگر اعضائے وضوکو دھوئے اس طرح قدموں کو بھوئے۔

والما يبدأ النع فرماتے ہيں كه آغاز غسل ميں بدن سے نجاست هيقيہ كوزائل كرنے كى وجديہ ہے كه اگر بدن پر نجاست كى اور الدن نجاست سے متأثر ہوجائے گا، اس ليے ہوگى اور اللہ بن نجاست سے متأثر ہوجائے گا، اس ليے بہتريمى ہے كہ پہلے ہى دُهل كراسے صاف كرليا جائے۔

﴿ وَلَيْسَ عَلَى الْمَرْ أَوِّ أَنْ تَنْقُضُ ضَفَائِرَهَا فِي الْغُسُلِ إِذَا بَلَغَ الْمَاءُ أُصُولَ الشَّغْرِ ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۗ لِأَمِّ سَلَمَةَ ﴿ الْمَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ أَصُولَ شَعْرِكِ، وَلَيْسَ عَلَيْهَا بَلُّ ذَوَائِبِهَا هُوَ الصَّحِيْحُ لِمَا فِيْهِ مِنَ الْحَرَجِ، سَلَمَةَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهَا بَلُ ذَوَائِبِهَا هُوَ الصَّحِيْحُ لِمَا فِيْهِ مِنَ الْحَرَجِ، سَلَمَةَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهَا إِلُولُ الْمَاءِ إِلَى أَثْنَائِهَا.

ترجملہ: اور عورت پر عسل میں اپنے گوند سے ہوئے بالوں کو کھولنا ضروری نہیں ہے، بشر طیکہ پانی بالوں کی جڑوں تک پہنچ جاتا ہو، اس لیے کہ آپ مُنافِیْنِ اِن حضرت ام سلمہ والنون سے فر مایا تھا کہ اگر پانی تمہارے بالوں کی جڑوں تک پہنچ جائے تو تمہارے لیے کافی ہے۔ اور عورت پر اپنے گیسوؤں کو بھگونا لازم نہیں ہے یہی صحیح ہے، کیوں کہ اس میں حرج ہے، برخلاف ڈاڑھی کے، کیوں کہ واڑھی کے بیوں کہ واڑھی کے، کیوں کہ واڑھی کے بیوں کہ واڑھی کے بیوں کہ واڑھی کے بیوں کہ اس میں حرج ہے، برخلاف ڈاڑھی کے، کیوں کہ واڑھی کے بیوں کہ اس میں حرج ہے بیوں کی حرج نہیں ہے۔

# ر آئ البداية جلدال ير الله المستحد الله المحدد المحدد الله المحدد ا

#### للغاث:

﴿ تَنْقُصَ ﴾ نَقَضَ ينقض ، باب نفر؛ تو رُنا ، بن مونى رى ك بل كولنا ـ ﴿ صَفَائِرَ ﴾ واحد ضفيره ، ضفاد ؛ چوفى ، ايك گوندى موئى بالوں كى لث ، چُئيا ـ ﴿ أُصُولَ ﴾ واحد أصل ؛ بنياد اور جڑ ـ ﴿ بَلَّ ﴾ البَلُّ مصدر، باب نفر، تركرنا ، بعكونا ـ ﴿ ذَوَ الْبِ ﴾ واحد ذؤابة ؛ بالوں كى لث ، زلف ، جڑسے دور كے بال ، كيسو ـ ﴿ أَنْنَاءِ ﴾ درميان ، جَ

#### تخريج

اخرجه مسلم بهذا اللفظ حديث رقم ٣٣٠ باب في الحيض.

ابوداؤد كتاب الطهارة باب رقم ٩٩ حديث رقم ٢٥١.

ترمذى في الطهارة بأب رقم ٧٧ حديث رقم ١٠٣.

#### مرداورعورت كاطريقة سل:

ولیس علیھا النع فرماتے ہیں کہ جس طرح عورت کے لیے گوندھے ہوئے بالوں کا کھولنا ضروری نہیں ہے، اس طرح اس کے لیے اس کے کیا ہوں کور کرنے میں حرج ہے اس کے اور شریعت نے حرج کو دور کررکھا ہے۔

صاحب ہدایہ نے ہو الصحیح کہ کراس قول سے احتراز کیا ہے جس میں گیسووں کو تین مرتبہ ترکرنے اور ہر مرتبہ نچوڑ نے کا حکم لگایا گیا ہے۔ اس کے برخلاف ڈاڑھی کے اندرونی بالوں میں پانی پہنچانا واجب نہیں ہے، اس لیے کہ نہ تو اس میں کوئی حرج اور مشقت ہے اور نہ ہی ڈاڑھی میں ربڑ وغیرہ لگا کراہے سمیٹا جاتا ہے۔

﴿ قَالَ وَالْمَعَانِي الْمُوْجِبَةُ لِلْغُسُلِ إِنْزَالُ الْمَنِيِّ عَلَى وَجْهِ الدَّفْقِ وَالشَّهُوَةِ مِنَ الرَّجُلِ وَالْمَرْأَةِ حَالَةَ النَّوْمِ وَالْمَعَانِي الْمُوْجِبَةُ لِلْغُسُلِ إِنْزَالُ الْمَنِي عَلَى وَجْهِ الدَّفْقِ وَالشَّهُونَةِ مِنَ النَّافِمِ وَالْمَاءُ ۖ وَعِنْدَ الشَّافِعِيِّ رَحِمَنُ اللَّهَالَةُ الْمَاءُ ۖ وَالْيَقَطْةِ ﴾ وَعِنْدَ الشَّافِعِيِّ رَحِمَنُ اللَّهَالَةُ الْمَاءُ ۖ الْمَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ اللَّهُ اللّ

# و آن البدايه جلدال به المال المالي ال

مِنَ الْمَاءِ، أَيُ الْغُسُلُ مِنَ الْمَنِيِّ، وَلَنَا أَنَّ الْأَمْرَ بِالتَّطْهِيْرِ يَتَنَاوَلُ الْجُنُب، وَالْجَنَابَةُ فِي اللَّغَةِ خُرُوْجُ الْمَنِي عَلَى وَجُهِ الشَّهُوَةِ، يُقَالُ أُجْنِبَ الرَّجُلُ إِذَا قَضَى شَهُوتَهُ مِنَ الْمَرْأَةِ، وَالْحَدِيْثُ مَحْمُولٌ عَلَى الْخُرُوْجِ عَنْ شَهُوةٍ، ثُمَّ الْمُعْتَبُرُ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُحَمَدٍ رَحِرَ اللَّهُ يَيْهُ اللَّهُ عَنْ مَكَانِهِ عَلَى وَجُهِ الشَّهُوةِ وَعِنْدَ أَبِي يُوسُفَ شَهُوةٍ، ثُمَّ الْمُعْتَبُرُ عِنْدَ أَبِي كَنِيْقَة وَمُحَمَدٍ رَحِرَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ مَكَانِهِ عَلَى وَجُهِ الشَّهُوةِ وَعِنْدَ أَبِي يُوسُفَ شَهُوةٍ، ثُمَّ الْمُعْتَبُرُ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَة وَمُحَمَدٍ رَحِرَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ مَكَانِهِ عَلَى وَجُهِ الشَّهُوةِ وَعِنْدَ أَبِي يُوسُفَ وَجُهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنَى وَجَهِ اللَّهُ مَنْ وَجُهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنَى وَجَهِ اللَّهُ مَنَى وَجَهِ اللَّهُ مَنَى وَجَبَ مِنْ وَجُهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنَى وَجَبَ مِنْ وَجُهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنَى وَجَبَ مِنْ وَجُهِ اللَّهُ الْمُعْتَبُولُ اللَّهُ مُولُولًا أَنِهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ

ترجیلہ: فرماتے ہیں کو نسل کو واجب کرنے والی چیزوں میں ہے منی کا نکلنا ہے کودنے اور شہوت کے طور پر ،عورت کی جانب ہے ہو یا مرد کی طرف ہے، نینداور بیداری دونوں حالتوں میں ، اور امام شافعی رہیشیڈ کے یہاں جس طرح بھی منی نکلے وہ موجب عنسل ہوگی ، اس لیے کہ آپ منافید کا ارشاد گرامی ہے المعاء من المعاء یعنی منی نکلنے سے عسل واجب ہوجاتا ہے۔

ہماری دلیل یہ ہے کہ تطہیر کا حکم جنبی کو شامل ہے اور لغت میں شہوت کے طور پر منی نکلنے کو جنابت کہتے ہیں، چناں چہ اُجنب الموجل اسی وقت بولا جاتا ہے جب مردعورت سے اپنی شہوت بوری کرلے۔

اور (امام شافعی ولیٹیلڈ کی چیش کردہ حدیث) شہوت کے ساتھ نگلنے پرمحمول ہے، پھر حضرات طرفین کے یہاں شہوت کے ساتھ نگلنے پرمحمول ہے، پھر حضرات طرفین کے یہاں شہوت کے ساتھ منی کا اپنے مکان سے جدا ہونا معتبر ہے اور امام ابویوسف ولیٹیلڈ کے یہاں خروج کو جدا ہونے پر قیاس کرتے ہوئے منی کا ابند معتبر ہے، کیوں کو خسل کا تعلق دونوں سے ہے، اور حضرات طرفین کی دلیل بیہ ہے کہ جب من وجنسل واجب ہو چکا ہے تو اے واجب کرنے ہی میں احتیاط ہے۔

#### اللغاث:

#### تخريج:

اخرجہ مسلم فی الحیض حدیث رقم ۸۱.
 ابوداؤد فی کتاب الطهارة باب رقم ۸۳.

#### موجبات كابيان:

وضو کے موجبات اور نواقض کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد صاحب کتاب اب یہاں سے موجبات عسل کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ وجوب عسل کا سب سے پہلا سبب شہوت کے ساتھ کودنے کے طور پرمنی کا نکلنا ہے، خواہ مرد کی شرم گاہ سے نکلے یا عورت کی، جس کی شرم گاہ سے بھی اس طرح منی کا خروج ہوگا اس پر ہمارے یہاں عسل واجب ہوگا جا ہے وہ نیند میں ہویا جاگ رہا ہو۔

## ر ان البداية جلد کرده المسلم ا

اس کے برخلاف حضرت امام شافعی رایٹھائے فرماتے ہیں کہ منی کا نکلنا ہی وجوبِ عنسل کا سبب ہے خواہ کسی بھی طرح نکلے، چاہے گرنے سے نکلے یا کوئی بھاری چیز اُٹھانے سے نکلے یا اور کسی طرح نکلے، بہر حال خروج منی وجوبِ عنسل کا سبب ہے، اس میں شہوت اور دفق ہویا نہ ہو۔

امام شافعی والتنوید کی دلیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں مذکور ہے، امام مسلم اور امام ابوداؤد نے اپنی کتابوں میں اسے ان الفاظ کے ساتھ بیان کیا ہے انعما المماء من المماء، اس حدیث سے امام شافعی والتنوید کا وجداستدلال اس طرح ہے کہ حدیث پاک میں مطلقا خروج منی پر وجوب عسل کا تھم لگایا ہے اور شہوت یا دفق وغیرہ کی شرط اور قید سے احتر از کیا گیا ہے، لہذا ہم بھی حدیث کو مطلق مانیں گے اور المطلق یہے ہی وطلاقہ والے فارمولے کی روسے مطلق خروج منی کوموجب عسل قرار دیں گے۔

ولنا النح ہماری دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالٰ نے وان کنتم جنبا فاظھروا کے ذریع تطبیر کا جوفرمان جاری کیا ہے وہ جنبی کو شامل ہے اور جنبی جنابت سے مشتق ہے اور جنابت کے لغوی معنیٰ ہیں خروج المنی علی وجہ الشھوة، یہی وجہ ہے کہ اہل عرب آنجینب الوّ جُلُ کہہ کرائ مخص پر جنبی ہونے کا اطلاق کرتے ہیں جو کسی عورت سے اپنی شہوت پوری کرتا ہے، اور عربی الفاظ کے معانی وغیرہ کے متعلق اہل عرب کی رائے اہمیت کی حامل ہوتی ہے، لہذا جنبی کا جومفہوم ومصداق ان کے یہاں متعین ہوگا وہی معتبر ہوگا، اور چوں کہ اہل عرب کے مفہوم میں شہوت کی قید ملحوظ ہے، اس لیے آیت کے مصداق میں بھی ہمیں یہ قید لگانی پڑے گا اور اُسی صورت میں غسل کو واجب قرار دیا جائے گا جب منی شہوت کے ساتھ خارج ہوگی۔

والحدیث محمول النع صاحب بدایه ام شافعی کی پیش کرده حدیث کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ بیحدیث خووج بالشہوة پرمحمول ہے، لیکن اس میں تفصیل یہ ہے کہ الماء کا الف لام عبد ذبنی کے لیے ہے اور اس سے مراد خووج الممنی عن شہوة ہے، کیوں کہ یہی اہل عرب کے یہاں معبود تھا۔ نیز اس حدیث سے خووج بالشہوة مراوہ ونے پر حضرت المنی عن شہوة ہے، کیوں کہ یہی اہل عرب کے یہاں معبود تھا۔ نیز اس حدیث سے خووج بالشہوة مراوہ ونے پر حضرت امسلمہ فائن کی حدیث بھی مؤید ہے جس کا مضمون یہ ہے انہا سالت النبی شائن کی حدیث بھی مؤید ہے جس کا مضمون یہ ہے انہا سالت النبی شائن عن المواة توی فی منامها مثل ما یوی الرجل فقال علیه الصلاة والسلام اتبحد لذلك لذة؟ قال نعم، قال علیه الصلواة والسلام فلتغتسل اور یہ بات طے ہے کہ لذت حووج بالشہوة کی صورت بی میں تحقق ہوتی ہے۔

#### خروج منی مین شہوت کی شرط اور امام ابو پوسف کا فد ب

ثم المعتبر النجاس كا عاصل يہ ہے كہ علمائے احناف كے يہاں اپنى مسقر اور صلب ہے منى كے جدا ہوتے وقت شہوت شرط ہے، كين خروج كے وقت شہوت كے شرط ہونے يا نہ ہونے ميں ان كا آپس ميں اختلاف ہے، چناں چہ حضرات طرفين كے يہاں خروج اور ظہور كے وقت شہوت كا پايا جانا ضرورى نہيں ہے، جب كہ امام ابو يوسف يرايشيا كے يہاں اس صورت ميں بھى شہوت شرط ہے۔ امام ابو يوسف يرايشيا كى دليل يہ ہے كہ شل كا تعلق انفصال اور خروج دونوں سے ہے، كيوں كہ اگر صرف منى كا انفصال ہوا ور خروج دونوں سے ہے، كيوں كہ اگر صرف منى كا انفصال ہوا ور خروج دونوں شہوت شرط ہے، لبذا جب انفصال كے وقت شہوت شرط ہوگا ، اور انفصال كے وقت شہوت شرط ہے، لبذا جب انفصال كے وقت شہوت شرط ہوگا ۔

## ر العام المهارة عبدال على المستركة المس

حضرات طرفین کی دلیل یہ ہے کہ انفصال کے وقت شہوت پائی جانے کی وجہ سے خسل واجب ہونا چاہیے اور خروج کے وقت اگر شہوت نہ پائی جائے تو اس کا نقاضا یہ ہے کہ خسل واجب نہ ہواور احتیاط خسل کو واجب کرنے میں ہے، اس لیے اگر انفصال کے وقت شہوت نہ پائی جائے یا نہ پائی جائے۔ وقت شہوت موجود ہے تو خروج منی سے بہر حال غسل واجب ہوگا،خواہ خروج کے وقت شہوت پائی جائے یا نہ پائی جائے۔

﴿ وَالْتِقَاءُ خَتَانَيْنِ مِنْ غَيْرِ إِنْزَالِ ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِذَا الْتَقَى الْخَتَانَانِ وَغَابَتِ الْحَشْفَةُ وَجَبَ الْغُسُلُ أَنْزَلَ أَوْ لَمْ يُنْزِلْ، وَ لِأَنَّهُ سَبَبُ لِلْإِنْزَالِ وَنَفُسُهُ يَتَغَيَّبُ عَنْ بَصَرِهِ، وَقَدْ يَخْظَى عَلَيْهِ لَقِلَّتِهِ فَيُقَامُ مَقَامَهُ، وَكَذَا الْإِيْلَاجُ فِي الدُّبُولِ السَّبَيَّةِ، وَيَجِبُ عَلَى الْمَفْعُولِ بِهِ إِحْتِيَاطًا، بِخِلَافِ الْبَهِيْمَةِ مَا دُوْنَ الْفَرْجِ، لِأَنَّ السَّبَيَّةَ نَاقِصَةٌ.

ترج جملہ: اور مردوزن کے ختان کا باہم ملنا (بھی موجب عنسل ہے) بغیر انزال کے (بھی) اس لیے کہ آپ منگا تی گئے کا ارشاد گرامی ہے: جب دونوں ختان مل جائیں اور حشفہ غائب ہوجائے تو عنسل واجب ہے، خواہ انزال ہویا نہ ہو۔ اور اس لیے بھی کہ التقاء ختانین انزال کا سبب ہے اور انزال انسان کی نظر سے پوشیدہ رہتا ہے، بل کہ بھی تو قلت منی کی وجہ سے انزال ہی مخفی ہوجاتا ہے، لہذا التقاء ختانین کو انزال کے قائم مقام مانا جائے گا۔ اور اس طرح دبر میں ادخال کا مسئلہ بھی ہے، اس لیے کہ سبب کامل ہے۔ اور احتیاطاً مفعول بہ پر بھی عنسل واجب ہے، برخلاف چوپا پیاور فرج کے علاوہ کے، اس لیے کہ ان میں سبب ناقص رہتا ہے۔

#### اللغاث:

﴿ خَتَانَ ﴾ ختنانَ ﴾ ختند كرنے كى جگه مجازاً آلات تناسل (مرداورعورت دونوں كے ليے بولا جاتا ہے)۔ ﴿ حَشْفَةُ ﴾ مرد كے بيثاب كى جگه كا اگلا حصه جوختند كے بعد كھل كرسا ہے آجاتا ہے۔ ﴿ إِيْلَا جُ ﴾ مصدر، باب افعال؛ داخل كرنا، ڈالنا۔ ﴿ دُبُرٍ ﴾ پيثاب كى جگه، مقعد كاسراخ۔ ﴿ بَهِيْمَةِ ﴾ چو پايه، درندوں كے علاوہ ديگر جانور۔ ﴿ فَرْجِ ﴾ شرمگاہ۔

#### تخريج:

اخرجه البخارى باب الغسل باب رقم ۲۸.

اخرجه دارقطنی حدیث ۳۸٦ باب فی وجوب الغسل بالتقاء الختانین و ان لمرنیزل باب رقم ٤١ حدیث رقم ۳۸٦.

#### التقاء ختانين كاحكم:

صورت مسئلہ کو سمجھنے سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھے کہ ختان اس جگہ کو کہتے ہیں جسے ختنہ کرتے وقت کا ٹا جا تا ہے، چوں کہ اہل عرب مردوں کی طرح عورتوں کا بھی ختنہ کرتے اور کراتے تھے، اس لیے ایک ہی لفظ مرد اور عورت دونوں کے موضع ختنہ کو شامل ہے۔ اور حشفہ اس سپاری کو کہتے ہیں جو ختنہ کے بعد کٹ کرنمایاں ہوجاتی ہے۔عبارت میں بیان کردہ مسئلے کا حاصل میہ ہے کہ اگر مرد وزن کے ختان ایک دوسرے سے مل جائیں اور مردکی سپاری عورت کی شرم گاہ میں جھپ جائے تو اس صورت میں میاں بوی دونوں پرعسل واجب ہوگا خواہ انزال ہو یا نہ ہو، او راس سلیلے میں سب سے اصل اور متندمتدل وہ حدیث ہے جو کتاب میں نہور ہے کہ اختانان، و توارت الحشفة و جب الغسل، أنزل أو لم ينزل، یعنی التائے خانین کے بعد غیو بت حشد کی صورت میں عسل واجب ہوجا تاہے، خواہ انزال ہویا نہ ہو۔

دوسری دلیل جوعقلی ہے وہ یہ ہے کہ ضابطے کے تحت جس چیز پر حکم مرتب ہوتا ہے اگر وہ چیز مخفی اور پوشیدہ رہتی ہے، تو حکم کا ترتب اس کے ظاہری سبب پر ہوتا ہے اور یہی سبب ظاہر اس مخفی شی کے قائم مقام ہوجاتا ہے، صورت مسئلہ میں ہم دیکے رہے ہیں کہ انزال ایک مخفی شی ہے جو ہم بستری کرنے والے کی نگاہ سے اوجھل رہتا ہے اور بھی بھی تو ایسا ہوتا ہے کہ قلب منی کی بنا پر انزال کا احساس تک بھی نہیں ہوتا، اب ظاہر ہے جب انزال میں اس درجہ خفاء ہے تو لا محالہ مکم کا ترتب اس کے ظاہری سبب پر ہوگا اور انزال کا طاہری عب التقاء ختا نین کی وجہ سے عسل واجب طاہری عب التقاء ختا نین کی وجہ سے عسل واجب ہوجا ہو گا، خواہ انزال ہو بانہ ہو۔

و كذا الإبلاج النح فرماتے ہیں كہ جس طرح قبل میں التقاء تنائین كی وجہ سے قسل واجب ہوجاتا ہے اور انزال كی شرط نہیں لگائی جاتی، تھیك اسى طرح اگركوئی بد بخت قبل كے بجائے دہر میں اپی شہوت پورے كرے تو يہاں بھی محض ايلاج اور غيوبت حشد سے قسل واجب ہوجائے گا اور انزال وغيرہ كی شرط نہیں ہوگی، كيوں كہ جس طرح اد حال في القبل كی صورت میں كمالِ سبب اور حصول لذت موجود ہے، سب اور حصول لذت موجود ہے، اسى طرح اس صورت میں بھی چوں كہ كمال سبب اور حصول لذت موجود ہے، اس طرح اس صورت ميں بھی چوں كہ كمال سبب اور حصول لذت موجود ہے، اس طرح اس صورت ميں بھی چوں كہ كمال سبب اور حصول لذت موجود ہے، اس ليے بيضورت بھی موجب غسل ہے۔

ویجب النع فرماتے ہیں کہ اوپر بیان کردہ صورت میں فاعل پر توغسل واجب ہے ہی ، فاعل کے ساتھ مفعول بہ پر بھی احتیاطا عسل واجب ہے ، احتیاطا عسل واجب ہے ، احتیاطا عسل ہوتا ، احتیاطا عسل داجب ہے ، احتیاطا اس لیے کہہ رہے ہیں کہ احتال فی اللد ہو کی صورت میں مفعول بہ سے منی کا خروج نہیں ہوتا ، گر چوں کہ طہارت کے باب میں احتیاط پر عمل کیا جاتا ہے ، اس لیے مفعول بہ پر وجوب عسل کا حکم بیان کرتے وقت صاحب کتاب نے احتیاط کی قیدلگائی ہے۔

بعدلاف البهيمة النه اس عبارت كاتعلق فيقام مقامه النع سے باوراس كا عاصل بيہ كدالتائے خانين كوصرف عورتوں كے قبل اور دبر (خواہ مردكى ہو يا عورت كى) ہى ميں انزال كے قائم مقام مان كرموجب عسل قرار ديا گيا ہے، يہى وجہ ہے كداگركوئى شخص كى جانور كے ساتھ بدفعلى كرے يا عورت كى شرم گاہ كے علاوہ ران وغيرہ ميں ادخال كركے لذت جاصل كرے تو ان صورتوں ميں التقاء ختا نين ہى نہيں ہوگا، اس ليے انزال كے بغير عسل بھى واجب نہيں ہوگا۔ كيوں كہ وجوب عسل نے ليے سبب كا كامل ہونا شرط ہے اور يہاں سبب ناقص اور نامكمل ہے فلا يؤ دى إلى الغسل۔

﴿ وَالْحَيْضُ ﴾ لِقَوْلِهِ تَعَالَى حَتَّى يَطَّهَّرُنَ بِالتَّشُدِيْدِ، ﴿ وَكَذَا النِّفَاسُ بِالْإِجْمَاعِ ﴾.

ترجیجملہ: اور حیض (بھی موجب عسل ہے) باری تعالی کے فرمان حتی یطبر ن (تشدید کے ساتھ) کی وجہ ہے، نیز نفاس کا بھی بالا تفاق یہی تھم ہے۔

# ر ان البداية جلدال على المحالة المحالة

وضيح

مسکدیہ ہے کہ موجبا غیسل میں سے ایک سب چین کا انقطاع بھی ہے، یعنی جب کسی عورت کا چین شروع ہوتو جب خون آنا بند ہوجائے اس وقت اس غیسل واجب ہوگا، عسل کے بغیراس کے لیے نماز روزہ مباح نہیں ہوگا، اس امرکی دلیل باری تعالیٰ کا فرمان حتی یطھون ہے اور اس آیت سے وجہاستدلال یوں ہے، کہ یطھون کو تشدید کے ساتھ پڑھا گیا ہے جس میں مبالغہ کا مفہوم پایا جاتا ہے اور یہال مبالغہ یہی ہے کہ جب خون آنا بند ہوجائے تو اس وقت عورت اچھی طرح غسل کر کے پاک صاف ہوجائے۔ فرماتے ہیں کہ جو تھم چین کا ہے وہی تھم نفاس کا بھی ہے، یعنی جس طرح وم چین کا انقطاع موجب غسل ہے، اسی طرح وم نفاس کا اختیام بھی موجب غیسل ہے اور اس میں حضرات فقہاء کا کوئی اختیان نبییں ہے۔

﴿ وَسَنَّ ٢ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى الْعُسُلَ لِلْجُمُعَةِ وَالْعِيْدَيْنِ وَعَرَفَةَ وَالْإِحْرَامِ ﴾ صَاحِبُ الْكِتَابِ نَصَّ عَلَى السُّنِيَةِ، وَقِيْلَ هَذِهِ الْأَرْبَعَةُ مُسْتَحَبَّةٌ، وَسَمّٰى مُحَمَّدٌ وَمَ الْجُمُعَةَ الْعُسُلَ فِي يَوْمِ الْجُمُعَةِ حَسَنًا فِي الْأَصْلِ، وَقَيْلَ هَذِهِ الْأَرْبَعَةُ مُسْتَحَبَّةٌ، وَسَمّٰى مُحَمَّدٌ وَمَ الْجُمُعَةَ فَلْيَغْتَسِلُ، وَلَنَا قَوْلُهُ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَقَالَ مَالِكُ وَمُ اللّهُ مُن تَوَضَّا يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَيِهَا وَنَعِمَتُ، وَمَنِ اغْتَسَلَ فَهُو أَفْضَلُ، وَبِهِذَا يُحْمَلُ مَا رَوَاهُ عَلَى وَالسَّلَامُ مَن تَوَضَّا يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَيِهَا وَنَعِمَتُ، وَمَنِ اغْتَسَلَ فَهُو أَفْضَلُ، وَبِهِذَا يُحْمَلُ مَا رَوَاهُ عَلَى السَّكَمُ مَنْ تَوَضَّا يَوْمَ السَّحِيْحُ لِزِيَادَةِ فَضِيلَتِهَا الْإِسْتِحْبَابِ أَوْ عَلَى النَّسْخِ، ثُمَّ هَذَا الْعُسُلَ لِلصَّلَاةِ عِنْدَ أَبِي يُوسُفَى وَشَالِيَّةً إِنْهُ وَهُو الصَّحِيْحُ لِزِيَادَةِ فَضِيلَتِهَا الْإِسْتِحْبَابِ أَوْ عَلَى النَّسْخِ، ثُمَّ هَذَا الْعُسُلَ لِلصَّلَاةِ عِنْدَ أَبِي يُوسُفَى وَمُو الصَّحِيْحُ لِزِيَادَةِ فَضِيلَتِهَا الْاسْتِحْبَابِ أَوْ عَلَى النَّسْخِ، ثُمَّ هَذَا الْعُسُلَ لِلصَّلَاةِ عِنْدَ أَبِي يُوسُفَى وَمُو الصَّحِيْحُ لِزِيَادَةٍ فَضِيلَتِهَا عَلَى الْوَيْدَانِ بِمَنْزِلَةِ الْجُمُعَةِ، لِأَنَّ فِيهِمَا لَلْا مُعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ مُعَلِقَةً وَالْإِحْرَامِ فَسَنُيِّينَهُ فِي الْمُنَاسِكِ إِنْ اللّهُ تَعَالَى .

توجیعه: نبی کریم منگاتیا بخیر نبی عرفه اور احرام کے لیے عسل کو مسنون قرار دیا ہے (اس لیے) صاحب کتاب نے ان کے مسنون ہونے کی تصریح کر دی ہے، جب کہ ایک قول ہیہ ہے کہ بیہ چاروں عسل مستحب میں اور امام محمد ورایشائیڈ نے مبسوط میں جمعہ کے دن عسل کرنا واجب ہے، اس لیے کہ آپ منگائیا کی کا کے دن عسل کرنا واجب ہے، اس لیے کہ آپ منگائیا کی ارشاد گرامی ہے جوشن جمعہ میں آئے اسے جا ہے کہ عسل کرلے۔

اور ہماری دلیل آپ مَنَّ الْمِیْزُ کا یہ ارشاد ہے''جس نے جمعہ کے دن وضوکیا تو بہت اچھا کیا اور جس نے عسل کیا تو عسل تو افضل ہے، اس وجہ سے امام مالک کی پیش کردہ روایت کو استحباب یا ننخ پرمحمول کیا جائے گا۔

پھر حضرت امام ابو یوسف رہائی ہائے نزدیک مینٹسل نماز کے لیے ہے اور یہی صحیح ہے، کیوں کہ نماز کو وقت پر فضیلت حاصل ہے، اور طہارت بھی نماز ہی کے ساتھ خاص ہے اور اس میں حضرت حسنؓ کا اختلاف ہے۔

اور دونوں عیدین جعہ کے درجے میں ہیں، کیوں کہ ان میں بھی (جعہ کی طرح) اجتماع ہوتا ہے، لہذا بد ہو کی تکلیف کو دور کرنے کے لیے عیدیں میں بھی عسل کرنا مستحب ہوگا، جہاں تک یوم عرفہ اور احرام میں عسل کا مسکلہ ہے تو ان شاء اللہ کتاب

اللَّغَاثُ:

﴿ تَأَذِّي ﴾ مصدر، باب تفعل ؟ تكليف اللهانا، اذيت محسوس كرنا - ﴿ وَائِحَةِ ﴾ بو، الحِيمى مويا برى، مهك -

#### تخريج:

- 🛭 اخرجة البخاري في كتاب الجمعة باب فضل الجمعة.
- و ابن ماجه في كتاب اقامة باب ماجاء في اغتسال في العيدين حديث رقم ١٣١٦.
  - اخرجہ بخاری فی الجمعۃ حدیث ۸۷۷ ـ ۷۹٤.
    - مسلم باب الجمعة حديث رقم ١٩٥١.
    - ترمذي باب في الجمعة حديث رقم ٤٩٦.
  - اخرجہ ابوداؤد كتاب الطهارة باب رخصة فى ترك الغسل حديث رقم ٣٥٤. ترمذى باب فى وضوء يوم الجمعة حديث رقم ٤٩٧.

#### عسلمسنون کےمواقع:

صاحب ہدائی سل واجب کے بیان سے فارغ ہونے کے بعداس پوری عبارت میں غسلِ مسنون کی صورتوں کو بیان فرما رہے ہیں اوران کے اس بیان اورامام قدوری وغیرہ کی صراحت کے مطابق چارصورتوں میں غسل کرنا مسنون ہے: (۱) جمعہ کے دن (۲) عیدین کے دن (۳) عرفہ کے دن (۴) احرام باندھنے سے پہلے۔

#### جعه کے دِنسل کی حیثیت:

بعض حضرات کے یہاں ان مواقع پر دونوں میں عنسل کرنا مستحب ہے چناں چہ امام محمد رطانی ایٹی مبسوط میں جمعہ کے دن عنسل کرنا واجب اور ضروری ہے، ان کی دلیل دن عنسل کرنا واجب اور ضروری ہے، ان کی دلیل حضرت ابن عمر شالنی کی بیصدیث ہے من أتبی المجمعة فلیغتسل اور اس حدیث سے وجہ استدلال بایں معنی ہے کہ حدیث میں صیغہ امر (فلیغتسل) سے عنسل کا تھم دیا گیا ہے اور امر وجوب کے لیے آتا ہے، اس لیے یوم جمعہ کا عنسل واجب ہوگا۔

ہماری دلیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں مذکور ہے، اس کے راوی حضرت سمرۃ بن جندب رہ التحقیۃ ہیں، وہ آپ مَن التَّحَامُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ من توضاً يوم الجمعة فبھا و نعمت و من اغتسل فالغسل افضل، اس حدیث سے ہمارا استدلال اس طور پر ہے کہ آپ مَن التَّحَامُ فَضل کہنے پر اکتفاء نہ کیا جاتا، بل کہ اس کے وجوب اور لزوم کی صراحت کی جاتی۔

رہی وہ روایت جیے امام مالک رطیقی نے اپنے استدلال میں پیش کیا ہے، تو حضرات فقہاء نے اس کی تاویل کر کے عسل کی افضیلت اور سنیت کو آشکارا کر دیا ہے اور الی تطبیق دی ہے کہ کہیں کوئی تعارض نہیں رہ گیا ہے۔(۱) پہلی تطبیق تو یہ ہے کہ فلیغتسل میں جو امر کا صیغہ ہے وہ وجوب کے لیے بنیس بل کہ استخباب کے لیے ہے، کیوں کہ امرکواسی وقت وجوب کے لیے مانا جاتا ہے جب کسی شرعی اصول سے اس کا تعارض تو آپ شرعی اصول سے اس کا تعارض تو آپ ماں کا تعارض تو آپ

نے ملاحظ کرلیا،عقلاً تعارض بایں معنی ہے کہ اگر ہم جمعہ کے دن عسل کو واجب مان لیں تو بہت سے وہ مقامات جہاں کڑا کے کی سردی ہوتی ہے، وہاں کے لوگ پاک صاف ہونے کے باوجود بھی ادائیگی جمعہ سے محروم ہوجا کیں گے، بالخصوص وہ ضعیف العمر بوڑھے جو اس زمانے میں مسجدوں کو آباد کیے ہوئے ہیں ان کے لیے تو اور بھی مسئلہ علین ہوجائے گا، اس لیے فلیغتسل میں جو امر ہے وہ وجوب کے لیے مانا تو جائے ،لیکن اس کا مصداق اور محمل اس زمانے کو مانا جائے جو ابتدائے اسلام کا زمانے تھا اور اس بات کے ہم بھی قائل ہیں کہ ابتدائے اسلام میں جمعہ اور اجتماعات کے مواقع پر عشل کرنا واجب تھا، لیکن بعد میں بی تھے منسوخ ہوگیا۔

اوراس ننخ پرمتعد دشواہد ودلاکل موجود ہیں، چنال چہ حضرت عاکشہ خاشی اور حضرت ابن عباس خاتی ہے مروی ہے أنهما قالا کان الناس عمال أنفسهم و کانوا يلبسون الصوف ويعوقون فيه والمسجد قريب السقف فكان يتأدی بعضهم برائحة بعض، فأمروا بالاغتسال، ثم انتسخ حين لبسوا غير الصوف و تركوا العمل بانفسهم يعن بعضهم برائحة بعض، فأمروا بالاغتسال، ثم انتسخ حين لبسوا غير الصوف و تركوا العمل بانفسهم يعن ابتدائے اسلام ميں لوگ اپنا كام خود انجام ديتے تھے، اوئی لباس بہنتے تھے، جس ميں پسينه بوتا تھا اور مبحد كی جھت بھی چھوٹی رہتی تھی جس كی وجہ سے ایک دوسرے كو پسينہ كی بد ہو سے تکليف ہوتی تھی ، اس ليے انھیں غسل كالازی تھم قرار دیا گیا تھا، لیكن جب لوگوں بہت ميں وسعت وکشادگی پيدا ہوئی اور ان لوگوں نے اوئی لباس بہنا اور محنت ومشقت كے كام كرنا چھوڑ دیا تو اب بيلازی تھم تم ما سخبا بی سے تبديل ہوگيا اور وجوب كا تكم منسوخ ہوگيا ، اس طرح كی ایک روایت ابوداؤ دشریف میں حضرت عکرمہ سے بھی مروی ہے۔

ثم هذا الغسل المنع يهال سے يه بتانا مقصود ہے كہ جمعہ كے دن غسل كى فضيلت اورسنيت كاتعلق نماز سے ہے يا يوم جمعه سے ہے، اس سلسلے ميں حضرات فقهاء كا اختلاف ہے، چنال چه حضرت امام ابو يوسف برايشيئد كے يہال جمعہ كاغسل نماز جمعه كى وجه سے مسنون ومستحب ہے اور يہى تيج ہے، كيول كه اس دن كو جو بھى فضيلت اور عظمت حاصل ہوئى ہے وہ سب نماز ہى كى دين ہے، اور پھر غسل بھى طہارت كے ليے ہوتا ہے اور طہارت كاتعلق نماز سے ہے، نه كه دن سے۔

صاحب کتاب نے ہو الصحیح کہدر حن بن زیاد کے اس تول کی تردید کی ہے جس میں عسل کا تعلق یوم جمعہ ہے جوڑا گیا ہے، دراصل اس قول کی وجہ یہ ہے کہ آپ مُلَّ اللَّا عُلِی سیدالایام یوم المجمعة کہدکر اس دن کو تمام دنوں سے افضل قرار دیا ہے، اس وجہ سے انھوں نے جمعہ کو بھی اس افضلیت کے تالع کر کے یوم سے اسے ملحق کر دیا۔ گریہ قول بالکل پھیسسا ہے، کوں کہ جمعہ کو جوفضیات اور برتری حاصل ہے وہ بھی نماز ہی کی وجہ سے ہے۔

و العیدان بمنولة المجمعة النه اس كا عاصل به به كه جس طرح جمعه كردن عسل كرنا مسنون به اس طرح عیدالفطراور عیدالفطراور عیدالفطر اور نبی اکرم مَنَّالِیْنِ الله عَلَیْنِ الله عَلیدین له اور پهرعقلا بھی به بات سمجھ میں آتی ہے به كفسل كی ترغیب كا جومنشا جمعه میں ہوگا اور قریدین میں بھی ہے ، بل كه بعض مقامات پرتو عیدین كا معامله جمعه سے بھی بوھا ہوا ہے ، اس لیے عیدین میں عسل كرنا مسنون بھی ہوگا اور قرید تیاس كے مطابق بھی ہوگا۔

﴿ قَالَ وَلَيْسَ فِي الْمَذِيِّ وَالْوَدِيِّ غُسُلٌ وَفِيهِمَا الْوُضُوءُ ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ "كُلُّ فَحُلِ ۖ يُمُذِي وَفِيهِ الْوَضُوءِ " وَالْمَنِيُّ خَالِرٌ أَبْيَضُ الْوُضُوءِ " وَالْوَدِيُّ الْعَلِيْظُ مِنَ الْبَوْلِ يَتَعَقَّبُ الرَّقِيْقُ مِنْهُ خُرُوجًا فَيَكُوْنُ مُعْتَبِرًا بِهِ، وَالْمَنِيُّ خَالِرٌ أَبْيَضُ

# 

يَنْكَسِرُ مِنْهُ الذَّكِرِ، وَالْمَذِيُّ رَقِيْقٌ يَضْرِبُ إِلَى الْبِيَاضِ يَخُرُجُ مِنْهُ عِنْدَ مُلَاعَبَةِ الرَّجُلِ أَهْلَهُ، وَالتَّفْسِيرُ مَأْثُورٌ عَنْ عَائِشَةَ عَلِيْهُمَا.

ترجمله: فرماتے ہیں کہ مذی اور ودی میں عسل (واجب) نہیں ہے، اور ان میں وضو واجب ہے، اس لیے کہ آپ مُلَّا اُرشاد گرای ہے'' ہر مرد کو مذی آتی ہے اور اس میں وضو واجب ہوتا ہے۔ اور ودی وہ گاڑھا پیشاب ہوتی ہے جو پتلے پیشاب کے بعد نکلی ہے، اس لیے اس کو اس پر قیاس کیا جائے گا۔ اور منی گاڑھی اور سفید ہوتی ہے جس سے ذَکر ڈھیلا ہوجاتا ہے۔ اور مذی سفیدی کی طرف ماکل پتلا پانی ہوتا ہے جو مرد کے اپنی ہوی کے ساتھ ملاعبت کے وقت نکلتا ہے۔ اور یہ تفسیر حضرت عائشہ وہ اُنٹین سے منقول ہے۔ اللا اُنہ ہوتا ہے جو مرد کے اپنی ہوی کے ساتھ ملاعبت کے وقت نکلتا ہے۔ اور یہ تفسیر حضرت عائشہ وہ اُنٹین سے منقول ہے۔

﴿فَحُلِ ﴾ برند كر جاندار - ﴿ يَتَعَقَّبُ ﴾ تعقّب يتعقّب ، باب تفعل ؛ بعد مين آنا، ييجي بونا - ﴿ خَاثِرٌ ﴾ خَثَرَ يختر ، باب تفعل ؛ بعد مين آنا، ييجي بونا - ﴿ خَاثِرٌ ﴾ خَثَرَ يختر ، باب تمع ، فتح ، نفر ؛ گاڑ جا ہونا ، جمنا ، دودھ كا دى بن جانا - ﴿ يَصُورِ بُ إِلَى ﴾ ضرب كا صله جب إلى آئے تو ، ماكل ہونا ، جمكنا ، شل بونا - ﴿ مَأْثُورٌ ﴾ أثرَ يأثُر ، باب نفر ؛ نقل كرنا ، ماثور منقول -

#### تخريج:

اخرجه ابوداؤد في كتاب الطهارة باب في المذي حديث رقم ٢١١.

#### ندى اورودى كى تعريف اورحكم:

عبارت کا حاصل یہ ہے کہ منی کا نکانا تو موجب عنسل ہے، لیکن منی ہی کی طرح انسان کے عضوِ تناسل سے ذی اور ودی نام کے دوپانی اور نکلتے ہیں، مگران کے نکلنے سے عنسل واجب نہیں ہوتا، بل کہ بیصرف موجب وضو ہیں اور جب بھی ان کا خروج ہوگا تو صرف وضو واجب ہوگا، ای شہبے کے ازالے کی خاطر فدی اور ودی کے احکام کو یہاں بیان کیا گیا ہے، ورنہ تو موجب وضوہونے کی وجہ سے انھیں نواقض وضوہی کی فصل میں بیان کردیا جاتا۔

عنا یہ وغیرہ میں مذی اور ودی کو یہاں بیان کرنے کی ایک توجیہ بینقل کی گئی ہے کہ امام احمد ایک روایت میں ان دونوں کے خروج سے وجوبِغسل کے قائل ہیں،لہٰذاان کی تر دید کے لیے اضیں یہاں بیان کیا گیا ہے۔

ندی اور ودی کے موجب عسل ہونے پر نبی اکرم مَنْ النَّیْمَ کا بیار شاد کل فعل یمدی وفید الوضوء دلیل ہے جس میں وجوب وضوی صاف صراحت ہے۔ اب صاحب کتاب حضرت عائشہ والنی کے حوالے سے مذی، ودی اور منی نینوں کی الگ الگ تعریف کررہے ہیں۔ تعریف کررہے ہیں۔

- (۱) و دی: اس گاڑھے پانی کو کہتے ہیں جو بیشاب کے بعد نکلی ہے۔
- (۲) منی: وہ گاڑھااورسفید پانی ہوتا ہے جواکثر ہم بستری وغیرہ کے بعد نکلتا ہے اور اس کے نکلتے ہی آلہ کتاسلہ ڈھیلا اور ست ہوجاتا ہے، بعض حضرات نے اس میں ایک قیدیہ بڑھائی ہے کمنی وہ پانی ہے جس سے بچہ پیدا ہو سکے۔
  - (٣) مذي: مرداورعورت كے ملاعبت كرنے كے نتيج ميں جوسفيدى ماكل پتلا يانى تكاتا ہے وہ ذى كہلاتا ہے۔

# تاب الماء الآنى يجوز بد الوضوء ومالا يجوز بد الرف ي الماء الم

صاحب کتاب نے اس سے پہلے طہارت کبریٰ (عنسل) اور طہاعت صغریٰ (وضو) کو ان کے احکامات اور دیگر لواز مات سیت بیان کیا ہے، اب یہاں سے آلۂ طہارت کا بیان ہے اور چوں کتحصیل طہارت سے پہلے احکام طہارت سے واقفیت ضروری ہے، اس لیے پہلے احکام طہارت کو بیان کیا جار ہا ہے۔

﴿ اَلطَّهَارَةُ مِنَ الْأَحْدَاثِ جَائِزَةٌ بِمَاءِ السَّمَاءِ وَالْأُوْدِيَةِ وَالْعُيُوْنِ وَالْآبَارِ وَالْبِحَارِ ﴾ لِقَوْلِهِ تَعَالَى "وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوْرٌ الْ يُنَجِّسُهُ شَنَى إِلاَّ مَا غَيَّرَ لَوْنَهُ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوْرٌ لَا يُنَجِّسُهُ شَنَى إِلاَّ مَا غَيَّرَ لَوْنَهُ السَّمَاءِ مَاءً وَالسَّلَامُ "اَلْمَاءُ طَهُوْرٌ لَا يُنَجِّسُهُ شَنِي إِلاَّ مَا غَيْرَ لَوْنَهُ أَوْ رِيْحَةُ، وَقُولُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الْبَحْرِ فَي الْبَحْرِ فَي الْطَهُورُ مَاءُهُ وَالْحِلُّ مَيْتَنَهُ، وَمُطْلَقُ الْإِسْمِ يُطْلَقُ عَلَى الْجَوْلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عُنَالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ترج کہ: احداث سے پاکی حاصل کرنا جائز ہے آسان کے پانی سے، وادیوں کے پانی سے، چشموں کے پانی سے، کنووں اور دریاوں کے پانی سے، کنووں اور دریاوں کے پانی سے، کنووں اور دریاوں کے پانی سے، کنووں اور اور آپ من اللہ کا فرمان ہے پانی پاک ہوتا ہے جے کوئی چیز ناپاک نہیں کر کتی سوائے اس کے جو پانی کے رنگ یا مزہ یا ہوکو تبدیل کردے۔ نیز دریا کے سلسلے میں آپ من اللہ کا اید ارشاد ہے کہ دریا کا پانی پاک ہواور اس کا مردار حلال ہے۔ اور انسی کا نیوں پر ماء مطلق کا اطلاق ہوتا ہے۔

#### اللغات:

﴿أَوْدِينَةِ ﴾ اسم جمع، واحد وادى؛ وه زمينى علاقه جو پباڑول سے گھرا ہوا ہو۔ ﴿عُيُوْنِ ﴾ جمع، واحد عين؛ چشمه۔ ﴿آبَارِ ﴾ اسم جمع، واحد بنر؛ كوال \_ ﴿ بِحَارِ ﴾ اسم جمع، واحد بحر؛ سمندر \_ ﴿ لَوْنُ ﴾ رنگ \_ ﴿ طَعُمْ ﴾ ذاكقه \_ ﴿ رِيْحٌ ﴾ بو، مبك \_

#### تخريج:

# ر آن البداية جلد الله المراس المالي ا

دارقطني باب الماء المتعير كتاب الطهارة حديث رقم ٤٧.

اخرجه ابوداؤد كتاب الطهارة باب الوضوء بهاء البحر حديث رقم ٨٣.

والترمذي في كتاب الطهارت باب في الماء البحر حديث رقم ٦٩.

#### یانی کے طہور ہونے کا بیان:

اس عبارت میں صرف یہ بتلایا گیا ہے کہ انسان خواہ محدث ہو یا جنبی؟ اگر آسے طہارت حاصل کرنا ہے تو جاہے تو آسان کے پانی سے طہارت حاصل کرنا ہے تو جاہے تو آسان کے پانی سے طہارت حاصل کرے اور چاہے تو کسی وادی یا چشمے یا کنویں یا دریا وغیرہ کے پانی سے وضواور عنسل کرے، بہرصورت وہ پاک صاف ہوجائے گا، اس لیے کہ ذکورہ چیزوں کا پانی پاک ہونے کے ساتھ ساتھ پاک کرنے والا بھی ہوا کرتا ہے۔ اور اس پرقر آن کریم اور احادیث نبویہ سب دلالت کررہی ہیں۔

قرآن کریم میں تو کئی مقامات پر پانی کی طہارت اور اس کی تطبیر کو بیان کیا گیا ہے، چناں چہورہ فرقان میں و انزلنا من السماء ماء طھور ا کا حکم ہے، جس سے پانی کا پاک ہونا ثابت ہے، سورہ انفال میں ہے وینزل علیکم من السماء ماء لیطھر کم به جس سے پانی کا مطہر ہونا ثابت ہے۔ اور پھر صدیث پاک میں بھی یہ وضاحت کی گئی ہے کہ الماء طھور لاینجسه شیئ یعنی پانی پاک ہوتا ہے اور اس وقت تک اسے کوئی چیز ناپاک نہیں کرسکتی، جب تک اس کے رنگ، بویا مزہ پرکوئی آنے نہ آجائے۔

ای طرح ایک مرتبہ حضرات صحابہ نے نبی اکرم مُنافِیْنِ سے دریا کے پانی کی بابت دریافت کیا اور پوچھا کہ اے اللہ کے نبی ہم لوگ دریا وَں کا سفر کرتے ہیں۔ اور پینے کے لیے تھوڑا سا پانی لیے رہتے ہیں، دوران سفر ہمیں وضو کی حاجت در پیش ہوتی ہے، اب آپ ہی بتائے اگر ساتھ لیے ہوئے پانی سے وضو کرلیں تو ہمارے پینے کا کیا ہوگا؟ کیا ہم دریا کے پانی سے وضو نہیں کر سکتے، اس پر آپ مُنافِقِ اِنے نے فرمایا کہ سنو دریا کا پانی پاک صاف ہوتا ہے۔ اور جانوروں یا دیگر چیزوں کے دریا میں رہنے سے جو سمیں تکدر محسوس ہورہا ہے اس کے متعلق بھی س لو کہ جس طرح دریا کا پانی پاک ہوتا ہے، اس طرح اس کا مردار بھی حلال ہوتا ہے، لہذا ہے فکر ہوکراس یانی سے وضو کرواور جو کچھ دریا سے ملے کھالو۔

و مطلق الإسم النح فرماتے ہیں کہ آیت اور صدیث دونوں جگہ جو ماء ماء کا استعال کیا گیا ہے وہ اگر چہ سمندر، دریا کنواں اور چشمہ وغیرہ کی قید سے مطلق ہے، گر چوں کہ ان جگہوں میں بھی عام طور سے بارش ہی کا پانی جمع ہوتا ہے، اس لیے ان میں جمع شدہ پانیوں پر بھی ماء مطلق ہی کا اطلاق ہوگا۔

﴿ وَلَا يَجُوْزُ بِمَا اعْتُصِرَ مِنَ الشَّجَرِ وَالنَّمَرِ ﴾ لِأَنَّهُ لَيْسَ بِمَاءٍ مُطْلَقٍ، وَالْحُكُمُ عِنْدَ فَقُدِهِ مَنْقُولٌ إِلَى التَّيَمُّمِ، وَالْوَظِيْفَةُ فِي هَذِهِ الْأَعْضَاءِ تَعَبَّدِيَّةً، فَلَا تَتَعَدَّى إِلَى غَيْرِ الْمَنْصُوْصِ عَلَيْهِ، أَمَّا الْمَآءُ الَّذِي يَفُطُرُ مِنَ الْكَرَمِ وَالْوَظِيْفَةُ فِي هَذِهِ الْأَعْشِقُ مِنْ عَيْرِ عِلَاجٍ، ذَكَرَهُ فِي جَوَامِعِ أَبِي يُوسُفَ وَحُمَّاتُهُ اللَّهُ مَاءً يَخُرُجُ مِنْ غَيْرِ عِلَاجٍ، ذَكَرَهُ فِي جَوَامِعِ أَبِي يُوسُفَ وَحُمَّاتُهُ اللَّهُ مَا الْكِتَابِ إِلَى الْكَتَابِ السَّارَةُ إِلَيْهِ حَيْثُ شَرَطَ الْإِغْتِصَارَ.

ر آن البداية جلدا على المستركة الما المستركة الكام طهارت كه بيان من الم

توجمہ : اوراس پانی سے وضو جائز نہیں ہے جو درخت یا پھل سے نچوڑا گیا ہو، کیوں کہ یہ ماء مطلق نہیں ہے اور ماء مطلق کے نہ ہونے کی صورت میں حکم تیم کی طرف منتقل کر دیا گیا ہے۔ اور پھراعضائے وضو کے دھونے کا وظیفہ تعبدی ہے، لہذا منصوص علیہ کے علاوہ کی طرف منتقل نہیں ہوگا۔ رہاوہ پانی جو انگور کے درخت سے ٹیکتا ہے تو اس سے وضو کرنا جائز ہے، کیوں کہ یہ پانی بغیر کسی محنت علاوہ کی طرف منتقل نہیں ہوگا۔ رہاوہ پانی جو انگور ہے اور قد وری میں ای طرف اشارہ بھی ہے اسی لیے اعتصار کی شرط لگائی گئی ہے۔

#### اللغاث:

﴿ اُعْتُصِرَ ﴾ صيغهُ مجهول، اعتصر يعتصر، باب افتعال؛ نچوژنا، مجهول نچوژا بهوا۔ ﴿ فَقُدٌ ﴾ گم بهونا، ناپيد بهونا حضور كى ضد - ﴿ وَظِيْفَةٌ ﴾ مقدار لازم، وه قدر جس كالحاظ ركھنا ضرورى بهو۔ ﴿ يَقُطُّو ُ ﴾ قطر يقطُر ، باب نفر؛ نيكنا، قطره قطره پانى كا گرنا۔ ﴿ كَرَم ﴾ انگور، علاج۔

#### درختوں اور مجلول کے رس سے وضو کا حکم:

اس سے پہلے آپ کو یہ معلوم ہو چکا ہے کہ طہارت خواہ کبریٰ ہو یا صغریٰ اس کے حصول کے دوہی طریقے ہیں یا تو انسان ماء مطلق کو استعال کرے یا پھر تیم کرے، نیج کی کوئی تیسری راہ نہیں ہے۔ اسی چیز کو یہاں اس طرح بیان کیا جارہا ہے کہ درخت یا پھل کے نچوڑ سے ہوئے پانی اور جوس وغیرہ سے وضو کرنا جا کز نہیں ہے، کیوں کہ تحصیل طہارت کے لیے ماء مطلق شرط ہے اور نچوڑ ا ہوا پانی ماء مطلق نہیں ہوتا، اس لیے اس سے طہارت بھی نہیں حاصل ہوگی۔ اور ماء مطلق نہ ہونے کی صورت میں فلم تعجدوا ماء فیسمموا صعیدا اللح کے ذریعے تطہیر کا تھم تیم کی طرف منتقل کر دیا گیا ہے، اس لیے اس صورت میں تیم ہی سے طہارت حاصل کی جائے گی۔

والوظیفة النج یہاں ہے ایک سوال مقدر کا جواب ہے، سوال بیہ ہے کہ ٹھیک ہے درخت اور پھل وغیرہ سے نچوڑا ہوا پانی ماء مطلق نہیں ہے، مگر وہ ماء مطلق کے تھم میں ہے، اس لیے کہ حضرات شیخین کے یہاں اس پانی سے نجاست حقیقی زائل کی جاشتی ہے، لبذا جب حقیقی نجاست زائل کرنے میں ماء مُعتَصَر کو ماء مطلق کے ساتھ لاحق کرکے مطہر بنایا گیا ہے تو پھر حکمی نجاست کے ازالے کے لیے تو بدرجۂ اولی اسے ماء مطلق کے ساتھ لاحق کرکے مطہر بنانا اور ماننا چاہیے؟۔

صاحب ہدایہ اس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ نجاستِ تقیقہ اور حکمیہ کا معاملہ ایک دوسرے سے جدا ہے، اور ایک کی علت یا دلیل کو دوسرے کے لیے علت یا دلیل نہیں قرار دیا جاسکتا اور وضو میں تو اور بھی سکین معاملہ ہے، کیوں کہ وضو میں اعضائے اربعہ کے دھونے کا حکم تعبدی ہے، ورنہ، نہ تو محدث کے اعضاء حقیقتا ناپاک ہوتے ہیں اور نہ ہی حکما، حقیقتا تو اس لیے ناپاک نہیں ہوتے کہ ان پر نجاست نہیں ہوتی ۔ اور حکما اس لیے ناپاک نہیں ہوتے اگر کوئی شخص کسی محدث اور بے وضو کو اپنی پیٹے وغیرہ پر لا دکر نماز پڑھے تو کوئی حرج نہیں ہے، لہذا عقلاً تو وضو کا معاملہ ہی خلاف قیاس ہے، اس لیے کہ پاک چیز کو پاک کرنے کا کوئی مطلب نہیں ہے، مگر چوں کہ یہ مسئلہ امور تعبد یہ میں سے ہے کہ اللہ نے حکم دیا اور ہم نے چوں اور چرا کے بغیر تسلیم کرلیا، اس لیے اس پر دوسری چیز وں کوئیس قیاس کیا جائے گا، کیوں کہ امور تعبد یہ کے سلسلے میں ضابطہ یہی ہے کہ اُن پر دوسری چیز کوئیس قیاس

# ر آن البداية جلدال به المسلك المسلك المسلك الما بطان ميس برا المسلك الما بطبارت كه بيان ميس برا المسلك الم

اس کے برخلاف نجاست بھیقیہ کا مسکلہ ہے تو اسے ماء مطلق سے زائل کرنا قیاس کے مطابق ہے، اس لیے ماء مطلق کے ساتھ بشرط عدم حرج ماء مقید سے بھی اس کا از الہ ہوسکتا ہے، اور دوسری سیال اور مقید چیزوں کو ماء مطلق پر قیاس بھی کیا جاسکتا ہے۔
و اُما المماء اللّٰ اس کا حاصل ہے ہے کہ متن میں جو بما اعتصر کی قید لگائی گئی ہے وہ قابل توجہ ہے، کیوں کہ اگر پانی نچوڑا نہیں گیا اور ازخود درخت وغیرہ سے ٹیکا ہے تو اس سے وضوکر نا جائز ہے، اس لیے کہ اس صورت میں وہ اعتصار کی قید سے ضارح ہے، صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ یہ مسکلہ جو امع آبی یوسف ریا تھیار کی شرط لگائی گئی ہے۔
رستا اور شیکتا ہے تو اس سے وضوکیا جاسکتا ہے، اس لیے تو متن میں اعتصار کی شرط لگائی گئی ہے۔

﴿ وَلَا يَجُوزُ بِمَا غَلَبَ عَلَيْهِ غَيْرُهُ فَأَخُرَجَهُ عَنْ طَبْعِ الْمَآءِ كَالْأَشُوبَةِ وَالْحَلِّ وَمَاءِ الْوَرَدِ وَمَاءِ الْبَاقِلْي وَالْمَرَقِ وَمَاءِ الزَرَدَجِ ﴾ لِأَنَّهُ لَا يُسَمَّى مَاءً مُطُلَقًا، وَالْمُرَادُ بِمَاءِ الْبَاقِلَى مَا تَغَيَّرَ بِالطَّبْخِ، فَإِنْ تَغَيَّرَ بِدُوْنِ الطَّبْخِ يَجُوزُ التَوَضِّى به.

تر جمل : اوراس پانی سے وضو جائز نہیں ہے جس پر پانی کے علاوہ دوسری چیز غالب آگئ ہواور پانی کواس کی طبیعت سے نکال دیا ہو، جیسے شربت ، سرکہ، گلاب کا پانی ، لو بیٹے کا پانی ، شور با اور زردک کا پانی ، اس لیے کہ ان میں سے کسی کو بھی ماء مطلق نہیں کہا جاتا۔ اور لو ہے کے پانی سے وہ پانی مراد ہے جو پکانے سے متغیر ہوا ہو، لیکن اگر بغیر پکائے ہی متغیر ہوجائے تو اس سے وضو کرنا جائز ہے۔

#### اللغاث:

﴿ طَبُعٌ ﴾ فطرت ، اصلیت ۔ ﴿ أَشُو بَهِ ﴾ اسم جمع ، واحد شواب ؛ مشروب ، پینے کی چیز ، شربت وغیرہ ۔ ﴿ خَلّ ﴾ سرکه ۔ ﴿ وَرَدٌ ﴾ گلاب کا پھول ۔ ﴿ بَاقِلْی ﴾ لوبیا۔ اس کے تین تلفظ ہیں باقلاء ، باقیلی اور باقیلی ۔ ﴿ مَرِقُ ﴾ شور با۔ ﴿ زَرُدُ جُ ﴾ زردہ ۔ ﴿ طَبْحِ ﴾ اسم مصدر ، باب فتح پکانا۔

#### ملاوث والا وہ پانی جس سے وضو کرنا جائز نہیں:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر پانی میں کوئی چیز مل گئی یا کہی چیز کو پانی میں ڈال کر پکایا گیا تو اس پانی سے وضو کے جواز اور عدم جواز کے سلسلے میں ' غالب' کو معیار بنایا جائے گا اور یہ دیکھا جائے گا کہ پکانے اور ملانے کے بعد پانی کی کیا پوزیش ہے؟ اگر فدکورہ پانی پر دوسری چیز غالب آ جائے اور پائی کو اس کی طبعی حالت بعنی رفت اور سیلان سے روگ دے تو اس صورت میں اس پانی ہے وضو کرنا جائز نہیں ہوگا، مثلاً شربت ہے، سرکہ ہے، گلاب کا پانی ہے، لویے کا پانی ہے، شور با ہے، زردک کا پانی ہے وغیرہ وغیرہ خاہر ہے کہ اس طرح کے پانیوں سے وضو کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ نہ تو اضین ماء مطلق کہا جاتا ہے اور نہ ہی ان پر پانی کا اطلاق ہوتا ہے، بل کہ ان کا نام تک بدل دیا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی شخص کی سے پینے کے لیے پانی مانگے اور سرکہ یا

# ر ان انبعاب جلد ال کامی کر تھی کر اور کام کامی کر کھی کی کھی کہ ان کی کام است کے بیان میں ک

شور بالا کر دیدے تو مانگنے والایقینا دینے والے کو چیت رسید کردے گا۔

والمراد بهماء الباقلي النح فرماتے ہیں كه ماء باقلى سے وه پانى مراد ہے جولوبيا ڈال كر پكانے سے متغير ہوجائے، اس سے وضو کرنا درست نہیں ہے، لیکن اگر بغیر ریائے ہی پانی متغیر ہوجائے تو اس صورت میں اس سے وضو کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، جیسا کہ آج کل عام طور سے معجدوں کے حوض میں اس طرح کی پوزیشن رہتی ہے کہ ہلدی اور پھٹکری ڈالے بغیر ہی پانی کا رنگ اچھا خاصا تبدیل ہوجاتا ہے۔

﴿وَيَجُوْزُ الطُّهَارَةُ بِمَاءٍ خَالَطَهُ شَيْئٌ طَاهِرٌ فَغَيَّرَ أَحَدَ أَوْ صَافَهُ كَمَاءِ الْمَدِّ، وَالْمَاءِ الَّذِي اِخْتَلَطَ بِهِ الزَّعْفَرَانُ أَوِ الصَّابُوْنُ أَوِ الْأَشْنَانُ﴾ قَالَ رَالِيُّكُمْ أُجُرِى فِي الْمُخْتَصَرِ مَاءُ الزَّرْدَجِ مَجْرَى الْمَرَقِ، وَالْمَرُوِيُّ عَنْ أَبِي يُوْسُفَ رَحْمَتُهُ عَلَيْهُ أَنَّهُ بِمَنْزِلَةِ مَاءِ الزَّعْفَرَانِ هُوَ الصَّحِيْحُ، كَذَا اخْتَارَهُ النَّاطِفِيُّ وَالْإِمَامُ السَّرَخُسِيُّ رَحْمَالُلْلُمْ يُنَّهُ، وَقَالَ الشَّافِعِي رَحْمُنَا لِمُتَاكِّنَهُ لَايَجُوْزُ التَّؤَضِّي بِمَاءِ الزَّعْفَرَانِ وَأَشْبَاهِهِ مِمَّا لَيْسَ مِنْ جِنْسِ الْأَرْضِ، لِأَنَّهُ مَاءٌ مُقَيَّدٌ، أَلَا تَرَى أَنَّهُ يُقَالُ مَاءُ الزَّعْفَرَانِ، بِخِلَافِ أَجْزَاءِ الْأَرْضِ، لِأَنَّ الْمَاءَ لَا يَخْلُوْ عَنْهَا عَادَةً، وَلَنَا أَنَّ إِسْمَ الْمَاءِ بَاقٍ عَلَى الْإِطْلَاقِ، أَلَا تَرَىٰ أَنَّهُ لَمْ يَتَجَدَّدُ لَهُ اِسْمٌ عَلَى حِدَةٍ، وَإِضَافَتُهُ إِلَى الْبِنُوِ وَالْعَيْنِ، وَ لِأَنَّ الْحَلْطَ الْقَلِيْلَ لَا يُعْتَبَرُ بِهِ لِعَدْمِ إِمْكَانِ الْإِحْتِرَازِ عَنْهُ كَمَا فِي أَجْزَاءِ الْأَرْضِ، فَيُعْتَبَرُ الْغَالِبُ، وَالْغَلَبَةُ بِالْأَجْزَاءِ لَا بِتَغَيُّرِ اللَّوْنِ هُوَ الصَّحِيْحُ .

ترجملہ: اوراس پانی سے وضو کرنا جائز ہے جس میں کوئی پاک چیزمل گئی ہواور پانی کے کسی وصف کو تبدیل کر دیا ہو، جیسے سلاب کا پانی اور وہ پانی جس میں زعفران یا صابون یا اشنان مل گئی ہو۔ صاحب مدایہ فرمات میں کہ امام قد وری رہی تھیائے نے مختصر القدوری میں زردک کے پانی کوشور بے کے مانند قرار دیا ہے، حالال کہ امام ابنوپوسف رالٹھا سے بیمنقول ہے کہ وہ زعفران کے پانی کے درجے میں ہے، یہی سیجے ہے اور اس کو امام ناطفی رطینیالا اور امام سرحسی رطینیالا نے اختیار کیا ہے۔

حصرت امام شافعی رایشین فرماتے ہیں کہ زعفران اور اس کی ہم مثل ان چیزوں کے پانی سے جوز مین کی جنس سے نہیں ہیں، ان سے وضو کرنا جائز نہیں ہے،اس لیے کہ یہ ماءمقیدہے، کیانہیں دیکھتے کہ اسے ماءالزعفران کہا جاتا ہے۔

برخلاف زمین کے اجزاء کے ،اس لیے کہ عام طور پر یانی ان سے خالی ہی نہیں ہوتا۔

ہماری دلیل یہ ہے کہ علی الاطلاق پانی کا نام باقی ہے، کیا دکھتانہیں کہ اس کے لیے الگ سے کوئی نام نہیں بنا ہے، اور زعفران کی طرف پانی کی اضافت ایس ہے جیسے کنویں اور چشمے کی طرف، اور اس وجہ سے بھی (اس پانی سے وضو درست ہے) کہ معمولی س آمیزش کا کوئی اعتبارنہیں ہے،اس لیے کہ اس سے بچنا ناممکن ہے، جیسے زمین کے اجزاء میں،لہذا غالب کا اعتبار کیا جائے گا۔اور غلبہ اجزاء کے ذریعے ہوگا نہ کہ رنگ بدل جانے سے، یہی صحیح ہے۔

# ر آن الہدایہ جلدال کے میں کروں (۱۲۵ کی کی کی طہارت کے بیان میں کے

#### اللغاث:

\_ ﴿مَدِّ ﴾ سِلاب۔﴿أَشْنَانُ ﴾ كِبْرا يا ہاتھ دھونے كى گھاس،سوڑا۔ ﴿ جِلْطٌ ﴾ كى مركب شے كا ايك جزء، ملاوٹ۔

#### اليا ملاوث شده يانى جس سے وضوكرنا جائز ہے:

عبارت کا حاصل ہے ہے کہ آگر پانی میں کوئی پاک چیز مل جائے اور وہ پانی کے تینوں اوصاف یعنی رنگ، بو، مزہ میں سے کی ایک وصف کو بدل دے تو اس پانی سے ہمارے یہاں وضو کرنا درست اور جائز ہے۔ جیسے سیلاب کا پانی، یا زعفران، صابون اور اشنان وغیرہ ملا ہوا پانی۔ امام قدوریؓ کی اس عبارت میں دوبا تیں قابل غور ہیں (۱) یہاں جو اختلاط کا مسئلہ ہے وہ پاک چیز کے اختلاط کا تھا، کیوں کہ صدیث الماء طھور لا ینجسہ شیئ اختلاط کا ہے، اس سے پہلے جو مسئلہ بیان کیا گیا ہے وہ نا پاک چیز کے اختلاط کا تھا، کیوں کہ صدیث الماء طھور لا ینجسہ شیئ میں شیئ سے شیئ نجس مراد ہے اور بیہ بات طے شدہ ہے کہ شی نجس کے اختلاط کی صورت میں ما قلیل تو فوراً ہی نا پاک ہوجائے گا اور ماء کثیر سے ملئے کی صورت میں ایک ہی وصف کے بدلنے سے وہ بھی اپنی طہارت کھو بیٹھے گا۔

(۲) دوسری قابل توجہ بات سے کہ صاحب قدوری نے احد او صافہ کہہ کرایک وصف کے بدلنے کی صورت میں جواز وضو کا حکم لگایا ہے، اس سے سے معلوم ہور ہا ہے کہ اگر ایک کے بجائے دو وصف بدل جا کیں تو اس پانی سے بھی وضو کرنا جائز نہیں ہوگا۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ امام قدوریؒ نے زردک کے پانی کوشور بے کے درجے میں رکھا ہے اور دونوں سے وضوکو ناجائز قرار دیا ہے، حالاں کہ امام ابویوسف والیٹیلا سے بیمنقول ہے کہ زردک کا پانی ماء زعفران کے مرتبے میں ہے اور جس طرح ماء زعفران سے وضوکرنا جائز ہے، اسی طرح زردک کے پانی سے بھی وضوکرنا جائز ہے، یہی سیح ہے اور اسی کو امام سرحسی اور امام ناطفی جیسے بڑے فقہاء نے پیند کیا ہے۔

بہرحال یہ بات ثابت ہوگئ کہ ہمارے یہاں زعفران اور اشنان وغیرہ ملے ہوئے پانی سے وضو کرنا جائز ہے، بشرطیکہ دو وصف میں تبدیلی نہ ہوئی ہو۔ اس کے برخلاف حضرت امام شافعی راتھا کا مسلک یہ ہے کہ زعفران اور اس جیسی وہ تمام چیزیں جو زمین کی جنس سے نہیں ہیں جیسے صابون وغیرہ، ان کے ملے ہوئے پانی سے وضو کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ جواز وضو کے لیے پانی کا مطلق ہونا ضروری ہے اور فہ کورہ چیزوں سے ملا ہوا پانی مطلق نہیں، بل کہ مقید ہے، اسی وجہ سے تو ماء المزعفر ان اور ماء المصابون وغیرہ کہا جاتا ہے اور آپ بھی اس بات کے قائل ہیں کہ ماء مقید سے وضو کرنا درست نہیں ہے۔

بعلاف أجزاء الأرض النع اس كا حاصل يہ ہے كہ امام شافقی رائٹي نے مما ليس من جنس الأرض جو كہا ہے يہاں سے اس كى وضاحت ہے كہ زعفران وغيرہ كے ملے ہوئے پائى سے وضوكرنا تو ان كے يہاں درست نہيں ہے، ليكن اگر پائى ميں زمين كے اجزاء مثلاً مثى وغيرہ مل جائيں اور يہ ملاوٹ اوصاف ماءكو بالكليہ خارج نہ كرئة اس صورت ميں اس پائى سے وضو كرنا درست ہے، كيوں كہ اگر چہ اس پائى ميں ملاوٹ ہے، مگر يہ ملاوٹ الي ہے جو عام طور پر پائى ميں لگ ہى جاتى ہے اور اس سے بچنا ناممكن ہے، البذا مقيد بأجزاء الأرض كے باوجود عدمِ امكانِ احترازكى وجہ سے اسے ماء مطلق ہى كے در جے ميں ركھا گيا ہے اور ماء مطلق سے وضوكرنا درست ہوگا۔

ہماری دلیل میہ ہے کہ زعفرن اور اشنان ملے ہوئے پانی کوان چیزوں کی آمیزش کے بعد بھی پانی ہی ہے تعبیر کیا جاتا ہے اور اس کے لیے گوئی علاحدہ نامنہیں تجویز کیا جاتا اور جس طرح ماء البئو اور ماء العین میں کنویں اور چشمے کی طرف اضافت کے باوجود ان کے پانیوں سے دھڑتے کے ساتھ وضو کرنا جائز ہے، اس طرح ماء الزعفران وغیرہ سے بھی وضو کرنا جائز ہوگا، اور اس اضافت سے نہ تو پانی کی صحت پر کوئی اثر ہوگا اور نہ ہی وضو کے جواز پر کوئی فرق پڑے گا۔

و لأن المحلط المح يبال سے ماء زعفران كے قابل للوضوء ہونے كى دوسرى علت بيان كى گئ ہے اور راقم الحروف كى نظر ميں اصل علت يہى ہے، اس كا حاصل يہ ہے كہ اصل مسله خلط اور ملنے كا ہے۔ اور خلط اور اختلاط كے سلسلے ميں ضابطہ يہ ہے كہ ملنے والى چيز غالب ہے يا مغلوب ہے، اگر مغلوب ہے جب تو اس سے كوئى فرق ہى نہيں ہوتا، اس ليے كہ اس سے بچنا آسان نہيں ہوتا۔ اور اگر پانى وغيرہ ميں ملنے والى چيز غالب آجائے تو وہ يانى كو وضو كے قابل نہيں رہنے دے گى اور كى بھى چيز كا غلبہ جو ہوتا ہے وہ اجزاء كے اعتبار سے ہوتا ہے نہ كہ رنگ وغيرہ كے بدلنے سے۔

خلاصة كلام يہ ہے كہ يہ مسئلہ پاك چيز كے اختلاط كا ہے اور پاك چيز كے اختلاط كى صورت ميں غلبہ كا اعتبار ہوگا، ہاں اگر ناپاك چيز بانى ميں مل جائے تو اس صورت ميں غلبہ كا اعتبار نہيں ہوگا، بل كہ اوصاف ملا شميں سے كى ايك ہى وصف كے بدلنے سے يانى ناپاك ہوجائے گا۔

#### فائك:

ا شنان ہمزہ کے پیش کے ساتھ ایک قتم کی گھاس ہوتی ہے جوصابون ہی کی طرح کیڑے وغیرہ کوصاف کردیتی ہے۔

﴿ وَإِنْ تَغَيَّرَ بِالطَّبْخِ بَعُدَ مَا خَلَطَ بِهِ غَيْرُهُ لَا يَجُوْزُ التَّوَضِّيُ بِهِ ﴾ ِ لِأَنَّهُ لَمْ يَبْقَ فِي مَعْنَى الْمُنَزَّلِ مِنَ السَّمَآءِ، إِلَّا الْبَخِ فِيْهِ مَا يُقْصَدُ بِهِ الْمُبَالَغَةُ فِي النَّطَافَةِ كَالْأَشْنَانِ وَنَحُوهِ، لِأَنَّ الْمَيِّتَ يُغْسَلُ بِالْمَاءِ الَّذِي أُغُلِيَ بِالسِّدُرِ، بِذَلِكَ وَرَدَتِ الْسُنَّةُ، إِلاَّ أَنْ يَغُلِبَ ذَلِكَ عَلَى الْمَاءِ فَيَصِيْرُ كَالسَّوِيْقِ الْمَخُلُوطِ لِزَوَالِ إِسْمِ الْمَاءِ عَنْهُ.

تر جمل : اوراگر پانی کے ساتھ دوسری چیز ملا کر پکانے کی وجہ سے پانی متغیر ہوگیا تو اس پانی سے وضوکرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ بیآ سان سے نازل شدہ پانی میں نہیں رہ گیا، اللہ یہ کہ پانی میں ایسی چیز پکائی جائے جس سے نظافت میں مبالغہ مقصود ہو، جیسے اشان وغیرہ، اس لیے کہ میت کو بیری کی پتی سے جوش دیے ہوئے پانی سے خسل دیا جاتا ہے، اس طریقہ کے مطابق سنت وارد ہوئی ہے، اللّا یہ کہ وہ چیز پانی پر غالب آ جائے اور پانی میں ملے ہوئے ستوکی طرح ہوجائے، اس لیے کہ پانی کا نام ہی اس سے ختم ہے۔

#### اللغات:

﴿ نَظَافَةِ ﴾ صفائی ستھرائی۔ ﴿ أُغُلِیَ ﴾ صیغهٔ مجہول، أغلی یُغُلِیُ، باب افعال؛ اُبالنا، جوش دینا۔ ﴿ سِلْدُرِ ﴾ بیری کا درخت اور اس کے پتے وغیرہ۔ ﴿ سَوِیْقٌ ﴾ ستو۔

# ر آن البداية جلد المستركز ١١٠ المستركز ١١٠ المستركز الكام طبارت كه بيان ميس ك

#### الكائے ہوئے يانى سے وضوكا بيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر پانی میں کوئی چیز ملائی گئی اور پھر اس پانی کو پکایا گیا تو اب اس پانی سے وضو کرنا جائز نہیں ہے،
کیوں کہ جوازِ وضو کے لیے ماء مطلق ضروری ہے، اور یہ پانی خلط اور طبخ کی وجہ سے ماء مطلق اور منزل من السماء کے در جے میں
نہیں ہے، لہٰذا اس سے وضو بھی صحیح نہیں ہوگا۔ صاحب ہدایہ نے یہاں بعد ما خلط المنح کے ذریعہ یہ اشارہ دیا ہے کہ اگر کوئی چیز
ملائے بغیر صرف پانی ہی کو پکایا گیا تو اس صورت میں اس پانی سے بہر حال وضو جائز ہے، اس لیے کہ موسم سرما میں تو گرم کے اور
پکائے بغیر پانی کو ہاتھ لگانے کی ہمت ہی نہیں ہوتی۔

الا افا طبح المح یہاں سے استناء کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ پانی میں کوئی چیز ڈال کر پکانے سے وضو کا عدم جواز اس صورت میں ہے جب اس چیز سے نظافت یا مبالغہ فی الطہار ہ مقصود نہ ہو، کیکن اگر پانی میں کوئی الی چیز ڈال کر پکائی گئ جس سے نظافت حاصل کی جاتی ہوجیسے اثنان اور نیم اور بیری کے بیتے وغیرہ تو اس صورت میں اس پانی سے وضو کرنا جائز ہے۔

اوراس جوازی سب سے بین دلیل یہ ہے کہ عام طور پر مُردوں کو ایسے پانی سے عسل دیا جاتا ہے جس کو بیری وغیرہ کے بیوں کو ڈال کر اُبالا اور پکایا جاتا ہے اور بہی طریقہ مسنون بھی ہے، گریہ تھم اس وقت تک ہے جب تک بیری کے بیتے وغیرہ اس پانی پر غالب نہ آئیں، لیکن اگر آئی مقدار میں آخیں ڈال دیا جائے کہ وہ پانی پر غالب آ جا کیں تو اس صورت میں اس پانی سے وضو کرنا درست نہیں ہوتا چہ جائے کہ ماء طلق کا حرالات ہو۔ جیسے اگر پانی میں ستو ملا دیا جائے اور وہ پانی پر غالب آ جائے تو اب پانی، پانی نہیں کہلائے گا، بل کہ اسے ستو کا نام دیا جائے گا اور اس سے وضو وغیرہ کرنا درست نہیں ہوگا۔

﴿ وَكُلَّ مَاءٍ وَقَعَتْ فِيهِ النَّجَاسَةُ لَمْ يَجُوِ الْوُضُوءُ بِهِ قَلِيلًا كَانَتِ النَّجَاسَةُ أَوْ كَثِيرًا ﴾ وقَالَ مَالِكُ وَمُنْ الْمُعْلَيْهِ يَجُوزُ مَالَمْ يَتَغَيَّرُ أَجُدُ أَوْصَافِهِ لِمَا رَوَيُنَا، وقَالَ الشَّافِعِي رَحْمَتُهُ الْمُشْتَيقِظ مِنْ مَنَامِهِ، وَقَوْلُهُ ۞ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِذَا بَلَغَ الْمَاءُ قُلْتَيْنِ لِا يَحْمَلُ خُبْنًا، وَلَنَا ۞ حَدِيْثُ الْمُسْتَيقِظ مِنْ مَنَامِهِ، وَقَوْلُهُ ۞ عَلَيْهِ السَّلَامُ السَّلَامُ إِذَا بَلَغَ الْمَاءُ قُلْتَيْنِ لَا يَحْمَلُ خُبْنًا، وَلَنَا ۞ حَدِيْثُ الْمُسْتَيقِظ مِنْ مَنَامِهِ، وَقَوْلُهُ ۞ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِللَّا يَعْدَلُ اللَّهُ اللَّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّ الْمُولِ اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ الللللَّا الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللللَّا اللَّه

ترجمل : ہردہ پانی جس میں نجاست گرجائے اس پانی سے وضو کرنا جائز نہیں ہے،خواہ نجاست تھوڑی ہو یا زیادہ۔امام مالک ولٹھیائی فرماتے ہیں کہ جب تک پانی کے اوصاف میں سے کوئی وصف نہ بدلے اس وقت تک اس سے وضو کرنا جائز ہے اس حدیث کی وجہ سے جوہم نے بیان کی۔امام شافعی ولٹھیائے فرماتے ہیں کہ اگر پانی دوقلے ہوں تو اس سے وضو کرنا جائز ہے، اس لیے کہ آپ شائیلی کا ارشاد گرای ہے 'جب پانی دوقلے تک پہنچ جائے تو وہ نجاست کوئیس اٹھا تا۔'

# ر آن البداية جلدال ي ١٢٥ المحال ١٢٨ المحالي الكار طهارت كيان من ك

اور ہماری دلیل مستیقظ من منامہ والی حدیث ہاور آپ کا یہ فرمان بھی ہے کہتم میں ہے کوئی بھی شخص تظہر ہے ہوئے پانی میں ہرگز پیٹاب نہ کرے اور نہ ہی اس میں عسل جنابت کرے، بغیر کسی تفصیل کے۔ اور امام مالک راٹیٹیل کی بیان کردہ روایت بیر بصناعہ کے متعلق وارد ہوئی ہے اور بیر بصناعہ کا پانی باغوں میں جاری تھا۔

اورامام شافعی رطینیانہ کی بیان کردہ روایت کوامام ابوداؤد نے ضعیف قرار دیا ہے، یا اس روایت کا مطلب بیہ ہے کہ دوقلہ پانی نجاست اٹھانے کے لائق نہیں رہتا۔

#### اللغاث:

﴿ فَلَّقَهُ مِنَا، بِهِارُ كَي جِولُ، آدى كَي قامت ﴿ مُسْتَنْقِظِ ﴾ جا كنا والا \_ ﴿ بَسَاتِيْنِ ﴾ اسم جمع، واحد بستان؛ باغ \_

#### تخريج

- اخرجم ابوداؤد في كتاب الطهارة باب ما ينجس الماء حديث رقم ٦٣.
   والترمذي في كتاب الطهارة باب ماجاء أن الماء لا ينجسم شي حديث رقم ٦٧.
  - و قدمه تخریجه راجع تحت حدیث رقم ۲.
- اخرجم ابوداؤد فى كتاب الطهارة باب البول فى الماء الراكد حديث رقم ٦٩.
  والبخارى فى كتاب الوضوء باب البول فى الماء الدائم حديث رقم ٢٣٩.

#### نجاست كرے ہوئے بانى سے وضوكا حكم:

صلِ عبارت سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھے کہ متن میں ماء سے ماء را کد (تھہرا ہوا) مراد ہے، ماء جاری مراد نہیں ہے اور یہ بڑا معرکۃ الآراء مسکلہ ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ اگر تھہرے ہوئے پانی میں نجاست گرجائے تو ہمارے یہاں اس پانی سے وضو کرنا مطلقاً ناجائز ہے،خواہ نجاست کم ہویا زیادہ ہو۔

امام ما لک رطیقی فرماتے ہیں کداگر پانی کے اوصاف ثلاثہ میں سے کوئی وصف بدل گیا ہے، تب تو اس پانی سے وضو کرنا جائز نہیں ہے، لیکن اگر کوئی وصف متغیر نہیں ہوا ہے، تو اس سے وضو کرنا جائز ہے۔

امام شافعی والتی استے میں کہ اگر پانی دوقلہ کی مقدار میں ہوتو اس پانی سے وضو کرنا جائز ہے ورنہ نہیں۔

امام ما لک راتیکیلا کی دلیل وہ حدیث ہے جواس سے پہلے گذر پھی ہے یعنی المماء طھور لا ینجسہ شین إلا ما غیر لونه أو طعمه أو دیحه، اور وجراستدلال بایں معنیٰ ہے کہ اس حدیث میں اس وقت تک پانی کو پاک قرار دیا گیا ہے جب تک کہ کوئی ناپاک چیز اس میں گر کر اس کے اوصاف ثلاثہ میں سے کسی وصف کو بدل نہ ڈالے، لہذا ہم بھی اسی بات کے قائل ہیں کہ نجاست گرنے کے بعد جب تک اوصاف ثلاثہ میں سے کوئی وصف نہ متغیر ہو، اس وقت تک پانی پاک رہتا ہے۔

امام شافعی رایشین کی دلیل قلتین والی حدیث ہے کہ اگر پانی دوقلہ ہوتو وہ نجاست نہیں اٹھا تا۔ اور وجاستدلال یہ ہے کہ قلتین کی مقدار ایک کثیر مقدار ہے، اور اگر اس مقدار پانی میں نجاست گرتی ہے تو وہ پانی نجاست سے متاکز نہیں ہوتا، معلوم ہوا کہ پانی اگر

# ر ان البداية جلد ١٢٩ ١٥٥ ١٢٩ ١٢٥ ١٢٩ ١٢٥ ١٢٩ ١٢٥ ١٢٩ ١٢٥ ١٢٩ ١٢٩ ١٢٥ ١٢٩

قلتین ہے کم ہواور اس میں نجاست گر جائے تب تو اس سے وضو درست نہیں ہے، کیکن اگر قلتین کی مقدار میں ہوتو اس سے وضو درست اور جائز ہے۔

ہماری پہلی دلیل حدیثِ مستقظ ہے جس کی تفصیل یہ ہے کہ آپ منگا افزا استیقظ احد کم من منامه فلا یغمسن یدہ فی الإناء حتی یغسلها ثلثا کہ اگرتم میں سے کوئی شخص سوکر اُشھے تو تین مرتبہ ہاتھ دھونے سے پہلے اسے برتن میں داخل نہ کرے، اس حدیث سے وجہ استدلال اس طرح ہے کہ احتمالِ نجاست کی وجہ سے برتن میں ہاتھ ڈالنے سے منع کیا گیا ہے، تو جب نجاست کا یقین ہوتو اس صورت میں تو بدرجہ اولی ہاتھ ڈالنے سے منع کیا جائے گا، ورنہ تو یقیناً پانی ناپاک ہوجائے گا۔ دوسری دلیل یہ حدیث ہے: لا یبولن احد کم فی المعاء المدائم النج اور اس سے وجہ استدلال بایں معنی ہے کہ اس میں صراحت کے ساتھ شہرے ہوئے پانی میں پیثاب کرنے سے منع کیا گیا ہے، اگر ماء داکد میں نجاست گرنے سے وہ پانی ناپاک نہیں ہوتا تو اس صراحت کے ساتھ اس میں پیثاب کرنے کی ممانعت واردنہیں ہوتی۔

ہماری پیش کردہ دونوں حدیثیں امام مالک راٹھیا؛ اورامام شافعی راٹھیا؛ کے خلاف جمت ہیں، امام مالک کے خلاف تو اس لیے کہ ماء راکد میں عنسل جنابت سے منع کیا گیا ہے، حالال کو مسل کرنے سے پانی کا کوئی بھی وصف متغیر نہیں ہوتا۔ اور امام شافعی راٹھیا؛ کے خلاف جمت اس لیے ہے کہ اس میں قلتین وغیرہ کی کوئی تفصیل نہیں ہے، اور مطلق ماء راکد میں پیشاب کرنے سے منع یا گیا ہے اور اگر کسی نے کرلیا تو وہ یانی تایاک ہوجائے گا،خواہ یانی دوقلہ ہو، یا اس سے کم ہو۔

والذي رواہ مالك النج يہاں سے صاحب ہرايہ ام مالك كى پيش كردہ حديث كا جواب ديتے ہوئے فرماتے ہيں كہ يہ حديث بر بضاعہ كے سلسلے ميں وارد ہوكى ہے، پورى حديث ترذى اور نمائى شريف وغيرہ ميں يوں فدكور ہے عن أبي سعيد ماللخدري عليه قال قيل يارسول الله أنتوضا من بير بضاعة وهي بير تلقى فيها الحيض ولحوم الكلاب والنتن، فقال النبي عليه قال قيل يارسول الله أنتوضا من بير بضاعة وهي بير تلقى فيها الحيض ولحوم الكلاب والنتن، فقال النبي عليه قال قيل يارسول الله أنتوضا من بير بضاعة وهي بير بضاعه ميں والى جانے والى گندگيوں اور ناپا كيوں فقال النبي عليه الله عليه الله عليه بير بضاعه كي بانى كو لے كرطبى طور پر تفراور تكدرتها، اس ليے انصول نے بى اكرم منظم عليه بير بين كو لے كرطبى طور پر تفراور تكدرتها، اس ليے انصول نے بى اكرم منظم عليہ الله كے بى بر بضاعه كى پوزيش نہايت خراب ہے، اس ميں چيض كے كيڑے اور گوشت وغيرہ كے لوگھڑ ے والے جاتے ہيں، اب آپ بى بنائے كيا ہم اس كے يانى سے وضوكر سكتے ہيں؟

اس پرآپ مُنَا اَلَّهُ فَيَ يه جمله ارشاد فرمايا تھا كه إن الماء طهور الاينجسه شيئ اوريه بات طےشدہ ہے كه بر بضاعه بل جو پانی تھا وہ ماء را كذبيس تھا، بل كه ماء جارى تھا اور اس سے پانچ باغ سيراب كيے جاتے تھے (عنايه، بنايه) البذا جب بر بضاعه كا پانى ماء جارى تھا تو اس كو لے كر ماء را كد كے متعلق كيے استدلال كيا جاسكتا ہے۔؟

وما رواہ الشافعي يہال سے امام شافعي والشيئ كي پيش كردہ حديث إذا بلغ الماء قلتين النح كا جواب ويا گيا ہے جس كى تفصيل يہ ہے كہ اوّلاً تو يہ حديث بى ضعيف ہے اور امام ابوداؤد رحمہ اللہ نے اس حديث پران الفاظ ميں تبمرہ كيا ہے حديث القلتين مما لا يثبت، و هكذا قال ابن المديني أستاذ محمد بن اسماعيل البخاري، ليعني يہ غير ثابت شدہ حديثوں ميں القلتين مما لا يثبت، و هكذا قال ابن المديني أستاذ محمد بن اسماعيل البخاري، ليعني يہ غير ثابت شدہ حديثوں ميں سے اور يہي رائے امام بخارى والشيئ كے استاذ على بن مدين كى بھى ہے اور اسى سے ملتى جلتى رائے خود حضرت امام شافعى والشيئ كى

# ر آن البداية جلد ک سي المسلامات كيان مي المسلامات كيان مي

بھی ہے، فرماتے میں بلغنی باسناد لا یحضونی من ذکرہ لینی بیر حدیث مجھ تک الی سند سے پینچی ہے جس کا راوی ہی نہیں یاد آرہا ہے۔ لوآپ اینے دام میں صیاد آگیا۔

اس کے علاوہ اس صدیث کے متن میں بھی اضطراب ہے چنال چہ داقطنی میں جماد بن سلمہ کی روایت میں قلتین أو ثلاثا کا مضمون آیا ہے، اسی طرح جابر بن عبداللہ کی روایت میں إذا بلغ المماء أدبعین قلة اور بعض میں أدبعین غربا اور دلوا کا مضمون وارد ہوا ہے، ان سب کے علاوہ قلہ کی مقدار اور اس کا مصداق بھی نامعلوم اور مجبول ہے، کیوں کہ بھی قلہ بول کر انسانی دھانچ مراد لیا جاتا ہے، بھی قلہ بول کر پہاڑ کا سرا مراد لیا جاتا ہے اور بھی قلہ سے گھڑا مراد ہوتا ہے، اور اگر ہم یہاں اس سے گھڑا مراد لیں تو بھر بھی یہ جہالت باتی رہ جائے گی کہ کون سا گھڑا مراد ہے، الحاصل اس حدیث سے استدلال کرنا ''نوکی مرغی نوے کا مصالے'' لگانے کے مترادف ہے، اس لیے اس سے استدلال کرنا درست نہیں ہے۔ (۸۲،۸۵۸)

اس حدیث کا ایک اور جواب سے ہے کہ جس طرح اس کا وہ مفہوم مراد ہوسکتا ہے جوامام شافعی نے بیان کیا ہے کہ دوقلہ پانی نجاست سے متاکر نہیں ہوسکتا، اسی طرح اس کا بیمفہوم بھی مراد لیا جاسکتا ہے کہ اگر پانی دوقلہ کی مقدار میں ہوتو وہ نجاست کو برداشت نہیں کرتا، یعنی نجاست گرنے سے ناپاک ہوجاتا ہے۔تو جب اس میں بیاحتال بھی موجود ہےتو آخر کیوں کراس سے استدلال درست ہوگا، کیوں کہ بیضابطہتو ہرکسی کومعلوم ہے کہ إذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال ۔

﴿ وَالْمَاءُ الْجَارِيُ إِذَا وَقَعَتُ فِيهِ نَجَاسَةٌ جَازَ الْوُضُوءُ بِهِ إِذَا لَمْ يُرَلَهَا أَثَرٌ ﴾ لِأَنَّهَا لَاتَسْتَقِرُ مَعَ جِرْيَانِ الْمَاءِ، وَالْأَثْرُ هُوَ الطَّعْمُ أَوِ الرَّائِحَةُ أَوِ اللَّوْنُ، وَالْجَارِي مَالَا يَتَكَرَّرُ اِسْتِعْمَالُهُ، وَقِيْلَ مَا يَذْهَبُ بِتِبْنَةٍ .

**توجیمل**: اوراگر بہتے ہوے پانی میں نجاست گرجائے تو اس سے وضو کرنا جائز ہے بشرطیکہ نجاست کا کوئی اثر نہ دکھلائی دے، اس لیے کہ نجاست پانی کے بہاؤ کے ساتھ نہیں تھہر سکتی ، اور اثر وہی مزہ یا بو یا رنگ ہے۔ اور ماء جاری وہ ہے جس کا استعال مکرر نہ ہو، اور ایک قول یہ ہے جو تنکا بہالے جائے۔

#### اللغاث:

﴿جِوْيَانِ ﴾ اسم مصدر؛ بهنا، چلنا، ركودكى ضد - ﴿تِبْنَةٍ ﴾ تنكا -

#### ماء جاري ،تعريف اور حكم كابيان:

مسکے کا حاصل ہے ہے کہ آگر ماء جاری میں کوئی نجاست گر جائے تو جب تک اس پانی میں نجاست کا کوئی اثر نہ دکھائی دے بالفاظ دیگر جب تک پانی کے اوصاف ثلاثہ رنگ، بو، مزہ تینوں میں سے کوئی وصف نہ بدلے اس وقت تک اس پانی سے وضو کرنا درست اور جائز ہے، کیوں کہ آگر پانی جاری ہوگا تو یہ بات طے شدہ ہے کہ اس میں نجاست کا کوئی اثر نہیں ہوگا، اس لیے کہ جاری پانی میں نجاست نہ تو رک سکتی ہے اور نہ ہی تھم کر اپنارنگ دکھا سکتی ہے۔

فرماتے ہیں کہ عبارت میں جو اثر کالفظ آیا ہے اس سے یہی اوصاف ثلاثہ یعنی رنگ، بواور مزہ مراد ہیں۔ اور ماء جاری کی

# ر آن البدايه جلدا على المسترك الما يحقى المحال الما يحقى المحال الما يمان عن الم

تفصیل اور توضیح کے سلسلے میں حضرات فقہاء کی مختلف رائیں ہیں جو بنا بیاور فتح القدیر کے حوالے سے یہاں درج کی جارہی ہیں:

- استعال کرے پھروہ پانی ہے جس کا استعال مکررنہ ہو، اس کی تفصیل یہ ہے کہ اگر کوئی شخص نہروغیرہ سے ہاتھ میں پانی لے کراہے استعال کرے پھروہ پانی وہیں گرادے اور دوبارہ جب پانی لینے کے لیے ہاتھ بڑھائے تو گرایا اور استعال کیا ہوا پانی اس کے ہاتھ میں نہ گئے۔
  - 🐨 دوسری رائے یہ ہے کہ ماء جاری اس پانی کو کہتے ہیں جو تکا بہالے جائے۔
- 👚 تیسری رائے یہ ہے کہ ماء جاری اس پانی کو کہتے ہیں جس کولوگ جاری سمجھیں، صاحب عنایہ نے اسے أصبح قرار دیا ہے۔
  - 👚 چوتھی رائے یہ ہے کہ اگر کوئی شخص چوڑ ائی میں اپنا ہاتھ رکھ دیتو پانی کا بہاؤنہ بند ہو۔ واللہ اعلم (عنایہ ۱۸۸)

﴿ وَالْغَدِيْرُ الْعَظِيْمُ الَّذِي لَا يَتَحَرَّكُ أَحَدُ طَرْفَيْهِ بِتَحْرِيْكِ الطَّرْفِ الْآخِرِ إِذَا وَقَعْت نَجَاسَةٌ فِي أَحَدِ جَانِبَيْهِ جَازَ الْوُصُوءَ مِنَ الْجَانِبِ الْآخِرِ ﴾ لِأَنَّ الظَّاهِرَ أَنَّ النَّجَاسَةَ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ، إِذَ أَثُرُ التَّحْرِيْكِ فِي السِّرَايَةِ قُوْقَ أَثُرِ النَّجَاسَةِ، ثُمَّ عَنْ أَبِي يُوسُفَ وَعَلَيْكُمْ يُعْتَبُرُ التَّحْرِيْكُ بِالْإِغْتِسَالِ وَهُوَ قَوْلُ أَبِي يُوسُفَ وَعَلَيْكُمْ يُعْتَبُرُ التَّحْرِيْكُ بِاللَّهُ عِنْ الْمُعْتَبُرُ وَعَنْ مُحَمَّدٍ وَعَنْ مُحَمَّدٍ وَعَنْ اللَّهُ يَعْتَبُرُ التَّحْرِيْكُ بِاللَّوْسِ اللَّهُ اللَّهُ عِنْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَشَرًا فِي عَشَرٍ بِذِرَاعِ الْكَوْبِ اللَّهِ فِي الْمِيَاضِ أَشَدُّ مِنْهَا إِلَى التَّوْضِي اللَّهُ اللللْعُلِي الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الل

ترفیجمله: اور وہ بڑا تالاب جس کا ایک کناں دوسرے کنارے کو حرکت دینے ہے متحرک نہ ہواگر اس کے ایک کنارے نجاست گر جائے تو دوسرے کنارے سے وضوکرنا جائز ہے، اس لیے کہ ظاہریہی ہے کہ نجاست دوسرے کنارے تک نہیں پینچی ہے، اس لیے کہ پھیل جانے کے حوالے سے حرکت دینے کا اثر نجاست کے اثر سے بڑھ کرہے۔

پھر حضرت امام ابوحنیفہ رہلٹی کے سے مروی ہے کہ وہ عنسل کرنے والی تحریک کا اعتبار کرتے ہیں اور یہی امام ابو بوسف رہلٹی کا قول ہے۔اور امام صاحب سے ایک قول تحریک بالید کا ہے اور امام محمہ رہلٹی کیڈ سے تحریک بالتوضی کا قول منقول ہے۔

اور قول اول کی دلیل یہ ہے کہ حوضوں میں غسل کی حاجت وضو کی حاجت سے بڑھی ہوئی ہے۔اور بعض فقہاء نے لوگوں پر وسعت ِ حکم کے پیش نظر کپڑے کے پیانے سے دس بائی دس کی پیائش سے غدیر عظیم کا اندازہ لگایا ہے، اور اس پر فتو کی ہے۔اور گہرائی میں اتنامعتر ہے کہ اس حال میں ہو کہ چلو مجرنے سے زمین نہ کھلے یہی صحیح ہے۔ اور قدوری میں امام قدوری کا جاز الوضوء من المجانب الآخر کہنا اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ نجاست گرنے کی جگہ ناپاک ہوجائے گی۔ اور امام ابو یوسف رالیٹھیڈ سے مروی ہے کہ موضع وقوع میں ظہورِ نجاست کے بغیر وہ جگہ ناپاک نہیں ہوگ۔ جیسے ماء جاری۔

#### اللغاث:

﴿غَدِيْرٌ ﴾ تالاب ﴿ سِرَايَةِ ﴾ اسم مصدر، سرى يسرى، باب ضرب؛ سلى جانا، گلس جانا، چلنا، پنچنا۔ ﴿ حِيَاضِ ﴾ ايک احم جمع، واحد حوض؛ پانى كا ذخيره ۔ ﴿ مَسَاحَةِ ﴾ پيائش۔ ﴿ كِرْبَاسِ ﴾ مونا سوتى كيڑا، كينوس۔ ﴿ ذِرَاعِ الْكِرْبَاسِ ﴾ ايک پيانہ جس كى لمبائى تقريباً "36 ہوتى ہے۔ ﴿ يَنْحَسِرُ ﴾ الحسر ينحسر، باب انفعال؛ كھل جانا، ہث جانا، بالوں كاگر جانا۔ ﴿ اِنْحُتِرَافِ ﴾ اسم مصدر؛ چلو بحرنا۔

#### ماء کثیر؛ تعریف ، تھم اور اس سے وضو کرنے کا بیان:

اس سے پہلے یہ بات واضح ہو پھی ہے کہ ما قلیل میں اگر نجاست گر جائے تو وہ ناپاک ہوجاتا ہے، کین اگر ماء کثیر میں نجاست گرے تو پھر اس کی دوشکلیں ہیں (۱) وہ پانی جاری ہے (۲) جاری نہیں ہے۔ اگر وہ پانی جاری ہے تو بھی نجاست گرنے سے ناپاک نہیں ہوگا، اس کی بھی تفصیل گزر پھی ہے، یہاں یہ بتانا مقصود ہے کہ وہ ماء کثیر جو تالاب اور حوض وغیرہ میں جمع ہوتا ہو اس میں اگر نجاست گر جائے تو کس طرح اس کی طہارت اور عدم طہارت کا مسلم معلوم کیا جائے؟ اس سلسلے میں سب سے پہلے تو یہ بات ذہن میں رکھیے کہ بڑے حوض اور بڑے تالاب کا معیار یہ ہے کہ اگر اس کے ایک کنارے کو حرکت دی جائے اور دوسرے کنارے میں حرکت وغیرہ نہ پیدا ہو، تب تو پانی کی یہ مقدار ماء کثیر ہے اور فہکورہ تالاب وغیرہ غدیر عظیم ہے۔ اور اگر حوض اور تالاب اس مقدار ہے چھوٹے ہوں اور ایک طرف حرکت دینے سے ان کی دوسری طرف حرکت اور ہلچل پیدا ہوجائے تو یہ مقدار ما تالاب اس مقدار ہوگی اور معمولی نجاست گرنے سے بھی پورا پانی ناپاک ہوجائے گا۔

کناروں کے متحرک ہونے کا مطلب یہ ہے کہ ایک طرف وضو یاغسل وغیرہ کرنے سے دوسری طرف کا پانی اوپر پنچے ہوتا ہو، رہا یہ مسئلہ کہ کس درجے کی اور کون تی تحریک معتبر ہے تو اس سلسلے میں حضرات فقہائے احناف کے مختلف اقوال ہیں۔

(۱) چناں چہ پہلا قول میہ ہے کہ تحریک غُسل معتبر ہے، یعنی اگر تالاب اور حوض کے ایک کنارے کوئی شخص غسل کرے تو دوسرے کنارے میں اگر حرکت ہوتی ہے تب وہ غدیر اور حوض چھوٹا شار کیا جائے گا۔ اور اگر حرکت نہیں ہوتی تو اس صورت میں ندکورہ غدیر کوغدیر عظیم کا درجہ دیا جائے گا۔ یہ قول حضرت امام ابو یوسف رایشیڈنے امام اعظم علیہ الرحمہ سے نقل کیا ہے۔

(۲) امام ابو یوسف رطقیند نے حضرت امام صاحب کا وسرا قول یہ بیان کیا ہے کہ غدیر کی تحریک کے سلسلے میں تحریک بالید معتبر ہے، یعنی اگر پانی میں ہاتھ لگانے اور اسے ہلانے سے دوسرے کنارے کا پانی حرکت میں نہ آئے تب وہ غدیر عظیم ہے، ورنہ تو صغیر ہے۔

(٣) حضرت امام محمد رالتعلیٰ ہے یہ منقول ہے کہ''تحریک توضی'' کا اعتبار ہے، لینی اگر کوئی شخص کسی حوض اور تالا ب کے

# ر ان البدايه جلدا على المسلك ا

ایک کنارے بیٹھ کروضو کر ہے تو دوسرے کنارے اگر حرکت پیدا ہوتو پیفد رصغیر ہے اور اگر حرکت پیدا نہ ہوتو بیفد معظیم ہے۔

اورامام محمد سے نوادر کی روایت میں بیمنقول ہے کہ ان سے کسی نے غدیر عظیم کی بابت دریافت کیا تو انھوں نے اپنی معبد کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ مثل مسجدی ہذایعنی اگر وہ حوض جس کے متعلق تم پوچھ رہے ہومیری معجد کے حوض کی طرح ہے تو وہ حوض عظیم اور غدیر عظیم ہے، ورنہ تو غدیر صغیر ہے، بعد میں جب ان کی مسجد کے حوض کی پیائش کی گئی تو ایک روایت کے مطابق وہ مشت در ہشت ( آٹھ بائی آٹھ) نکلا اور دوسری روایت کے مطابق وہ دہ در دہ ( دس بائی دس) نکلا۔

تحریک کے سلسلے میں جو تین اقوال ذکر کیے گئے ہیں، ان میں سے قول اوّل کی دلیل میہ ہے کہ دوض اور تالاب میں وضو کی بہ نسبت عسل کی ضرورت زیادہ پیش آتی ہے، کیوں کہ عام طور پر وضو گھروں میں کیا جاتا ہے اور عسل وغیرہ تالاب میں (گریہ پہلے زمانے کی بات ہے ) اس لیے تحریک کے سلسلے میں تحریک بالاغتسال کا اعتبار کیا جائے گا۔

دوسرے قول کی دلیل یہ ہے کہ تحریک بالیدسب سے آخف ہے،اس لیے لوگوں کے توتع اور آ سانی کے پیش نظراس کومعتبر ماننا زیادہ بہتر ہے۔

اور تیسرے قول کی دلیل یہ ہے کہ تمام امور میں اوسط درجے کا امر بہتر سمجھا جاتا ہے اورتحریک توضی بھی تحریک اغتسال اور تحریک بالید میں اوسط درجے کی ہے، اس کے اس کا اعتبار کیا جائے گا۔

صاحب عنایہ نے لکھا ہے کہ متاخرین فقہائے احناف نے تحریک کے علاوہ رنگ وغیرہ کے ذریعے بھی غدیر عظیم کا اندازہ لگایا ہے، چناں چہ ابوحفص کبیرؓ سے یہ منقول ہے کہ تالاب کے ایک کنارے زعفران یا کوئی اور رنگ ڈالا جائے، اگر اس رنگ کا اثر دوسرے کنارے تک پہنچتا ہے تو وہ غدیر صغیر ہے اور اگر نہیں پہنچتا تو وہ غدیر عظیم ہے۔

اسی طرح امام ابوسلیمان جوز جانی را النیلا سے نقل کیا گیا ہے کہ غدیر کے سلسلے میں مساحت کا اعتبار ہے، یعنی اگر کوئی تالاب یا حوض دہ در دہ کی مقدار میں ہے تو وہ عظیم ہے، ورنہ صغیر۔اسی قول کو عامۃ المشائخ نے اختیار کیا ہے اور اسی پر فتو کی بھی ہے، مساحت کے سلسلے میں صاحب فقاوی قاضی خال کی رائے یہ ہے کہ سات مٹھی ہواور ہر مٹھی پر ایک کھڑی انگلی کا اضافہ بھی ہو۔ (بحوالہ عنایہ ار ۱۸۷؍ بنایہ ار ۲۳۳)

یہ تمام تفصیلات تو حوض کی چوڑائی اور لمبائی ہے متعلق تھیں، عمق اور گہرائی کے سلسلے میں عرض یہ ہے کہ حوض وغیرہ اتنا گہرا ہو کہ اس میں سے پانی لینے پر زمین نہ دکھائے دے، یہی قول صحح ہے، ورنہ بعض لوگ نے ایک ذراع تک گہرا ہونے کا اعتبار کیا ہے اور بعض نے ایک بالشت تک گہرا ہونے کومعتبر مانا ہے۔

وقولہ النح فرماتے ہیں کہ صاحب ہدایہ نے جو جاز الوضوء من الجانب الآخر کہا ہے، اس سے اس طرف اشارہ ہے کہ جس جانب ناپاک ہوجائے گی اور اس طرف تو کسی بھی حال میں وضو کرنا درست نہیں ہے۔

امام ابویوسف رطینگایڈ اس صورت میں بھی نجاست کے اثر پر وضو کے جواز اور عدم جواز کا انحصار کرتے ہیں، یعنی اگر مقام وقوع میں نجاست گری اور اس کا اثر بھی ظاہر ہوا تب تو وہ جگہ نا پاک ہوگی۔ لیکن اگر اثر ظاہر نہیں ہوا تو وہ جگہ نا پاک نہیں ہوگی۔ ﴿قَالَ وَمَوْتُ مَا لَيْسَ لَهُ نَفُسٌ سَائِلَةٌ فِي الْمَاءِ لَا يُنجِّسُهُ كَالْبَقِ وَالذَّبَابِ وَالزَّنَابِيْرِ وَالْعَقْرَبِ وَنَحُوهَا ﴾ وقَالَ الشَّافِعِيُّ رَحِّ الْأَيَّيْهِ يُفُسِدُهُ، لِأَنَّ التَّحْرِيْمَ لَا بِطرِيْقِ الْكَرَامَةِ آيَةُ النَّجَاسَةِ، بِخِلَافِ دُوْدِالنَّحُلِ وَسُوسِ الشِّمَارِ، الشَّمَانِ عَنْ فَيْهِ صَرُورُرَةً، وَلَنَا قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ • فِيْهِ "هٰذَا هُوَ الْحَلَالُ أَكُلُهُ وَ شُرْبُهُ وَالْوَصُوءُ مِنْهُ"، وَلَأَنَّ الْمُنجِّسَ هُوَ إِخْتِلَاطُ الدَّمِ الدَّمِ السَّكَمُ • فِيْهِ وَلَا دَمَ الْمُونِ ، حَتَّى حَلَّ الْمُذَكِّى لُولُوعِدَامِ الدَّمِ فِيْهِ وَلَا دَمَ الْمُونِ ، وَلَا لَهُ مِنْ ضَرُورَتِهَا النَّجَاسَةُ كَالطِّيْنِ .

تروجی اور پانی میں اس جانور کا مرنا جس میں بہنے والاخون نہیں ہوتا، پانی کو ناپاک نہیں کرتا، جیسے مچھر، کھی، جڑیں اور بچھو وغیرہ۔امام شافعی طیٹے ٹائے فرمائے ہیں کہ پانی کو فاسد کر دیتا ہے، کیوں کہ وہ تحریم جو کرامت کے طور پر نہ ہووہ نجاست کی علامت ہے، برخلاف شہد کی تکھیوں کے بچوں اور بچلوں کے کیڑوں کے،اس لیے کہ اس میں ضرورت ہے۔

اور ہماری دلیل اس سلسلے میں حضور اکرم سکی فیڈی کا بیارشاد ہے، یہی ہے جس کا کھانا، پینا اور اس سے وضو کرنا حلال ہے، اور اس وجہ ہے کہ ذک اس وجہ ہے کہ دنک کے اجزاء کے ساتھ ملنا ہی نا پاک کرنے والا ہے، یہی وجہ ہے کہ ذک کیا ہوا جانور حلال ہوتا ہے، کیوں کہ اس میں خون نہیں رہ جاتا، اور ان جانوروں میں بیخون ہی نہیں ہوتا۔ اور حرمت کے لیے خواست ضروری نہیں ہے، جیسے مٹی۔

#### اللغاث:

﴿ سَائِلَةٌ ﴾ اسم فاعل، سال یسیل، باب ضرب؛ بہنے والا۔ ﴿ بَقُ ﴾ لیسُّو، کھٹل۔ ﴿ ذُبَابِ ﴾ کھی۔ ﴿ زَنَابِیْرِ ﴾ اسم جمع، واحد زنبور؛ بعر، تنیا۔ ﴿ عَفْرَبِ ﴾ بجھو۔ ﴿ دُودِ النَّحٰلِ ﴾ جھوٹی شہدی کھیاں جو کیڑوں کی طرح اُرنہیں سکتیں۔ ﴿ سُونِیِ النِّمَادِ ﴾ بچلوں کے کیڑے۔ ﴿ مُذَّکِّی ﴾ اسم مفعول، زسےی یوزتے ی، باب تفعیل؛ پاک کرنا، مراد ذرج کرنا، ذرج شدہ، حلال کیا ہوا جانور۔

#### تخريج:

• اخرجہ دارقطنی فی کتاب الطهارة باب کل طعام وقعت فیہ دابۃ لیس لها دم باب رقم ٦ حدیث رقم ٨١.

#### ایسے پانی کا علم جس میں بغیرخون کا کوئی جانور گر کرمر گیا ہو:

حل عبارت سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھے کہ متن میں نفس سے مرادخون ہے اورخون اللہ تعالی کے فرمان حومت علیکم المميتة والمدم المنح کی روسے ناپاک اور حرام ہے، اگر کسی چیز میں گرجائے تو اسے ناپاک کر دے گا۔متن میں جومسکلہ بیان کیا گیا ہے وہ اسی خون پر متفرع ہے اور اس کی تفصیل ہے ہے کہ اگر پانی میں کوئی ایسا جانور گر کر مرجائے جس میں بہنے والاخون نہیں ہوتا، جیسے کہ می ، بچھواور بھڑ وغیرہ، تو ان جانوروں کے مرنے سے ہمارے یہاں پانی ناپاک نہیں ہوگا، لیکن امام شافعی والشول پانی

کی نجاست اوراس کے فاسد ہونے کے قائل ہیں۔

امام شافعی رایشین کی دلیل یہ ہے کہ مراہوا جانور حرمت علیکم المیتة کی صراحت کے پیش نظر حرام ہے اور ہروہ تحریم جو کرامت اور بزرگ کے طور پر نہ ہووہ نجاست کی علامت ہے، اور چول کہ میتة کی تحریم کرامت کے قبیل سے نہیں ہے، اس لیےوہ بھی نجاست کی علامت ہوگی اور اس کے پانی میں گرجانے سے پانی ناپاک ہوجائے گا۔

صاحب کتاب نے لابطریق الکوامة کہہ کرانیان کو خارج کیا ہے، اس لیے کہ اگر کوئی پاک انیان پانی میں گر کر مرجائے تو اس کی موت سے وہ پانی ناپاک نہیں ہوگا، کیوں کہ اگر چہ یہ میتة ہاور حرمت علیکم المیتة کے شمن میں داخل ہے، مگر پھر بھی مردارانیان نجاست کی علامت نہیں ہے، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے انیان کو جمیع أجز اند سمیت بطور تکریم و تعظیم حرام قرار دیا ہے نہ کہ بوجہ نجاست، الہذا جب انیان میں نجاست نہیں ہوگا۔

ای طرح اگرشہدی کھی کے بچشہد کے چھتہ میں مرگئے یا بھلوں کے کیڑے پھل میں مرگئے تو اس سے نہ تو شہد نا پاک ، ہوگا اور نہ ہی پھل کی صحت اور طہارت پر کوئی آنچ آئے گی، اس لیے کہ عقلا اور قیاساً تو یہ بھی آیت کریمہ کے تحت آکر حرام ہونے جائیں، مگر ضرورت کے تحت اُنھیں حلال اور مباح قرار دیا گیا ہے، کیوں کہ ضرورت کے متعلق فقہ کا اصول یہ ہے کہ المضرور ات سے متعلق فقہ کا اصول یہ ہے کہ المضرور ات سین ضرورتیں ممنوع چیزوں کو بھی مباح کر دیا کرتی ہیں۔

ہماری دلیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں مذکور ہے، گریہ حدیث مختر ہے، پوری حدیث یوں ہے عن سلمان رضی الله عنه قال سئل عن النبی ﷺ عن إناء فیه طعام أو شراب یموت فیه ما لیس له دم سائل فقال هو الحلال أکله وشربه والوضوء منه الحدیث یعنی آپ گائی ﷺ سے اس برتن کے متعلق دریافت کیا گیا جس میں کھانے پینے کی چیزیں ہوں اور اس میں کوئی ایبا جانور گر کر مرجائے جس میں بہنے والاخون نہیں ہوتا، اس پر آپ نے فرمایا کہ بھائی اس چیز کا کھانا پینا اور وضوکرنا حلال ہے اور شرعاً کوئی قباحت نہیں ہے، یہ حدیث اس سلسلے میں نہایت واضح دلیل ہے کہ جس جانور میں دم مفوح نہ ہواس کے گرنے اور مرنے سے یاک اور حلال چیزیں نایاک اور حرام نہیں ہوتیں۔

دوسری عقلی دلیل یہ ہے کہ اصل ناپاک کرنے والی چیز جانور کی موت کے وقت دم سائل کا پانی کے اجزاء سے ملنا اور اس میں گھلنا ہے اور جب ان جانوروں میں (بچھو، ہمڑ وغیرہ) دم سائل ہوتا ہی نہیں تو ظاہر ہے کہ ان کے مرنے سے پانی میں خون کا اختلاط ہمی نہیں ہوگا اور جب اختلاط المدم المسفوح الخ، اختلاط ہمی نہیں ہوگا و پانی ناپاک بھی نہیں ہوگا، لأن المنجس ھو اختلاط المدم المسفوح الخ، وھو لم یو جدھنا۔

صاحب ہدائی تقلی دلیل کو ایک نظیر کے ذریعہ مزید متحکم کرتے ہونے فرماتے ہیں کہ ذرج کیا ہوا جانور حلال ہوجاتا ہے، اس لیے کہ اس میں سے دم مسفوح خارج ہوجاتا ہے، تو جب دم مسفوح ہونے کے بعد نگل جانے سے جانور پاک اور حلال ہوجاتا ہے، تو وہ جانور جن میں دم مسفوح ہرے سے ہوتا ہی نہیں وہ تو بدرجہ اولی یاک رہیں گے۔

والحرمة الن يهال سے امام شافعی والتياد ك استدلال كا جواب ہے، جس كا حاصل بي ہے كه التحريم البطريق الكرامة آية النجاسة كهدكر بحر وغيره كوناياك قرار دينا درست نہيں ہے، اس ليے كه حرام ہونے والى چيز كے ليے ناياك ہونا

# ر جسن البیدایہ جلد ال کے میں کہ سے الاس کا میں کا مطاب کے بیان میں کے ضروری نہیں ہے، مثلاً مٹی ہی کولے لیجے کو مٹی حرام ہے مگر نا پاک نہیں ہے۔

﴿ وَمَوْتُ مَا يُعِيْشُ فِي الْمَاءِ فِيْهِ لَا يُفْسِدُهُ كَالسَّمَكِ وَالضِّفُدَعِ وَالسَّرْطَانِ ﴾ وَقَالَ الشَّافِعِيُّ وَمُرَّبُّ اللَّهُ الْهُ السَّمَكُ لِمَا مَرَّ، وَلَنَا أَنَّهُ مَاتَ فِي مَعْدَنِهِ فَلَا يُعْظَى لَهُ حُكُمُ النَّجَاسَةِ كَبَيْضَةٍ حَالَ مُخْهَا دَمًا، وَلَا السَّمَكُ لِمَا مَرَّ، وَلَنَا أَنَّهُ مَاتَ فِي مَعْدَنِهِ فَلَا يُعْظَى لَهُ حُكُمُ النَّجَاسَةِ كَبَيْضَةٍ حَالَ مُخْهَا دَمًا، وَلَا السَّمَكُ لِمَا عَلَى الْمَاءِ وَالدَّمُ هُوَ النَّجَسُ، وَفِي غَيْرِ الْمَاءِ قِيْلَ غَيْرُ السَّمَكِ يُفْسِدُهُ لِعُدُم الدَّمِ وَهُو الْأَصَحُّ، وَالضِّفُدَعُ الْبَحْرِيُّ وَالْبَرِّيُّ سَوَاءٌ، وَقِيْلَ الْبَرِّيُّ الْمُعْدَنِ، وَقِيْلَ الْبَرِّيُّ الْمُعَدِنِ، وَقَيْلَ الْبَرِّيُّ الْمُعَدِنِ، وَمَا يَعِيْشُ فِي الْمَاءِ مَا يَكُونُ تَوَالُدُهُ وَمَثُواهُ فِي الْمَاءِ، وَمَائِيُّ الْمُعَاشِ دُونَ مَائِي الْمُؤلِدِ مُفْسِدٌ.

توجیحی : اور پانی میں اس جانور کا مرنا جو پانی ہی میں زندگی گزارتا ہے پانی کو فاسدنہیں کرتا جیسے مجھلی ،مینڈک اور کیکڑا۔ امام شافعی رئٹٹلیڈ فرماتے ہیں کہ مجھلی کے علاوہ دیگر جانور پانی کو فاسد کر دیتے ہیں ، اس دلیل کی وجہ سے جو گذر چکی۔ ہماری دلیل ہے ہے کہ وہ جانورا پنے معدن میں مراہے ،لہٰذا اسے نجاست کا حکم نہیں دیا جائے گا ، جیسے وہ انڈا جس کی زردی خون میں تبدیل ہوگئ ہو، اور اس لیے بھی کہ اس میں خون نہیں ہوتا ، کیوں کہ خون والا جانور پانی میں نہیں رہتا اور خون ہی نایاک ہوتا ہے۔

اور پانی کے علاوہ میں ایک قول یہ ہے کہ معدن نہ ہونے کی وجہ سے مجھلی کے علاوہ دیگر جانور پانی کو فاسد کردیتے ہیں۔ اور ایک قول یہ ہے کہ خون نہ ہونے کی وجہ سے مائی جانور پانی کو فاسد نہیں کرتے اور یہی اصح ہے۔

اور دریائی اور خشکی مینڈک برابر ہیں، اور ایک تول یہ ہے کہ خشکی مینڈک پانی کو اور پانی میں زندگی جینے والے وہ جانور کہلاتے ہیں جن کا توالد و تناسل اور مکٹ وقیام پانی میں ہو۔اور وہ جانور جو پانی میں رہتا ہولیکن اس کا توالد و تناسل پانی میں نہ ہو تو یہ بھی مفسرِ ماء ہے۔

#### اللغاث:

﴿ صَفْدَعِ ﴾ مینڈک۔ ﴿ سَرُ طَانِ ﴾ کیکڑا۔ ﴿ مَعْدَنْ ﴾ پائے جانے کی جگد، وطن، ٹھکانا۔ ﴿ مُعْ ﴾ اندر کا حصه، مراد انڈے کا اندر کا حصد، زردی۔ ﴿ مَثْویٰ ﴾ ٹھکانا، پناہ گاہ، آرام کرنے کی جگد۔

#### پانی میں رہنے والے جانوروں کے مرنے سے آلودہ ہونے والے پانی کا حکم:

صورتِ مسئلہ یہ ہے کہ وہ جانور جو پانی ہی میں گذر بسر کرتے ہیں جیسے مچھلی ہے، مینڈک اور کیکڑا وغیرہ ہیں، اگران میں ہے کوئی پانی میں گر کر مرجائے تو ہمارے یہاں وہ پانی خراب اور نا پاک نہیں ہوگا،خواہ قلیل ہو یا کثیر، امام شافعی رایشیائہ فرماتے ہیں کہ مچھلی کے علاوہ اگر دوسرا کوئی جانور مرتا ہے تو اس کے مرنے سے پانی خراب اور نا پاک ہوجائے گا۔

اس سلسلے میں امام شافعی روانتیائہ کی دلیل وہی ہے جو اس سے پہلے والے مسلے کے تحت آ چکی ہے، یعنی اگر تحریم بطریق کرامت نہ ہوتو وہ نجاست کی علامت ہے اور چوں کہ ان جانوروں کی تحریم بطریق کرامت نہیں ہے، اس لیے ان کی تحریم نجاست

# ر آن البدايه جلدا ي ملك المسلك المسلك المسلك المارطبات كيان من ي

کی علامت ہوگی اور جس چیز میں میر گرمریں گے اسے ناپاک کردیں گے۔اور مچھلی چوں کہ ما کول اللحم چیزوں میں سے ہے،اس لیےاس کا اشٹناء کیا گیا ہے،البذا اس کے گرنے اور مرنے سے پانی کی طہارت پر کوئی آنچ نہیں آئے گی۔

ہماری دلیل یہ ہے کہ مجھلی اور مینڈک وغیرہ پانی ہی میں رہتے ہتے ہیں اور پانی ہی ان کا معدن اور مستقر ہے اور یہ بات طے شدہ ہے کہ جو چیز اپنے معدن اور مسکن میں نجس ہوتی ہے اس پر نجاست کا حکم نہیں لگایا جاتا، تا وقتیکہ وہ اپنے معدن سے سرایت نہ کر جائے ، اس لیے کہ اگر معدن اور مسکن میں بھی نجاست کا حکم لگا دیا جائے گا تب تو کوئی بھی شخص پاک ہی نہیں ہوگا ، کیوں کہ ہر کسی کی رگوں میں خون اور پیٹ میں غلاظت ہوتی ہے، لہذا اپنے معدن اور مستقر میں رہتے ہوئے کوئی بھی چیز تا پاک نہیں ہوتی اگر چہ وہ کتنی ہی غلیظ اور بد بودار ہی کیوں نہ ہو، یہی وجہ ہے کہ اگر انڈے کے اندر اس کی زردی خون میں تبدیل ہوجائے تو جب تک وہ انٹی ہوتا ہے وہ اپنے معدن اور اپنے مسکن میں ہے، اس لیے تک وہ انٹی بات تو مینڈک وغیرہ جن کا معدن ابنی باتی جا ہے کہ معدن میں نجس چیز پر بھی نجاست کا حکم نہیں لگایا جاتا تو مینڈک وغیرہ جن کا معدن پانی بانی ہوگا۔

دوسری بات میہ ہے کہ موت کی وجہ سے نجاست کا دارو مدار اور انتھار خون پر ہے اور مینڈک اور کیکڑے وغیرہ میں خون ہی نہیں ہوتا، کیوں کہ خون والے جانور پانی میں نہیں رہ سکتے، لہذا جب ان میں خون ہی نہیں ہوتا اور خون ہی مفسد اور نجس ہے تو پھر ان کے مرنے سے پانی کے نایاک ہونے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔

وفی غیر الماء المنع معدن اور مسکن کو ذہن میں رکھ کر بیر مسئلہ دیکھئے،اس کی تفصیل ہے ہے کہ اگر مینڈک یا اور کوئی آبی جانور پانی کے علاوہ کسی دوسری چیز مثلاً سرکہ، جوس اور دودھ وغیرہ میں گر کر مرجائے تو اس چیز کی طہارت یا عدم طہارت کا کیا تھم ہے؟ اس سلسلے میں حضرات فقہاء کی دورائیں ہیں (۱) پہلی رائے تو ہے ہے کہ اگر چھلی کے علاوہ دوسرا کوئی آب جانور سرکے وغیرہ میں گر کر مرجائے تو اسے فاسد اور نجس کر دوسری چیز میں مراہے، اس لیے اب اس پر عاست کا تھم لگایا جائے گا، اس کے قائل نصیر بن یجی اور محمد بن سلمة وغیرہ ہیں اور امام ابو یوسف برایش کی ایک روایت یہی

(۲) دوسری رائے یہ ہے کہ اس صورت میں سرکہ وغیرہ بخس نہیں ہوگا، کیوں کہ نجاست کا دارو مدار بہنے والے خون پر ہے اور ان جانوروں میں بہنے والا خون ہوتا ہی نہیں ہے، یہ رائے محمد بن مقاتل وغیرہ کی ہے اور حضرت امام حسنؓ نے امام اعظم طلیعیٰ سے ایک روایت میں اسی رائے کونقل کیا ہے (عنایہ ار۸۹۸ بنایہ ار۳۴۳) صاحب ہدایہ نے و ہو الاصب کہہ کراسی دوسری رائے کوتر جے دی ہے۔

والصفدع اللح فرماتے ہیں کہ دریا اور خشکی دونوں جگہ کے مینڈک تھم میں برابر ہیں اور دونوں کے مرنے سے پانی وغیرہ ناپاک نہیں ہوتا، بعض لوگوں کی رائے یہ ہے کہ خشکی کا مینڈک اگر مرجائے تو پانی ناپاک ہوجائے گا، کیوں کہ پانی میں نہ رہنے کی وجہ سے یہ بات طے ہے کہ اس میں دم مسفوح موجود ہے اور دم مسفوح ہی نجس ہے، لہذا اس کے مرنے سے پانی وغیرہ ناپاک ہوجائے گا۔

## ر آن البداية جلد ال يوسي المستركة ١٣٨ المستركة الكارم المارة كبيان من ي

و ما یعیش النج اس کا حاصل یہ ہے کہ آبی جانوروں میں اگر دوصفت پائی جائے تو انھیں آبی کا درجہ دیا جائے گا (۲) ان کا مسکن پانی ہو (۳) ان کے انٹرے بچے بھی پانی ہی میں ہوں، یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی جانور رہتا تو پانی میں ہو، کیکن اس کے انٹرے بچے پانی میں ندر ہتے ہوں، جیسے بطخ وغیرہ، تو اس کے پانی میں مرنے سے پانی ناپاک ہوجائے گا، اس لیے کہ بیصرف ایک وصف کے اعتبار سے آبی ہے، جب کہ حقیقی آبی ہونے کے لیے دونوں وصف ضروری ہیں۔

توجہ نے فرماتے ہیں کہ استعال کیا ہوا پانی ناپا کیوں کو پاک نہیں کرتا، امام مالک اور امام شافعی برلٹے لئے کا اختلاف ہے، یہ حضرات فرماتے ہیں کہ طہور وہ ہے جو اپنے علاوہ کو ایک مرتبہ کے بعد دوسری مرتبہ بھی پاک کرے، جیسے قطوع ہے۔ امام زفر برلٹے لئے فرماتے ہیں کہ (اور یہی امام شافعی برلٹے لئے کہ دوقولوں میں ہے ایک ہے ) اگر استعال کرنے والاشخص باوضو ہو تب تو وہ پانی طہور ہے، لیکن اگر مستعمل محدث (بے وضو) ہو تب پانی طاہر ہے، طہور نہیں ہے، اس لیے کہ عضو تو حقیقتا طاہر ہے، لہٰذا اس اعتبار سے پانی بھی طاہر ہوگا، کیکن حکماً وہ نجس ہے اور اس اعتبار سے پانی ناپاک ہوگا، اس لیے دونوں مشابہتوں پڑمل کرتے ہوئے ہم طہوریت کی انتفاء اور طہارت کی بقاء کے قائل ہیں۔

امام محمد راٹھین فرماتے ہیں اور یہی ایک روایت امام ابوحنیفہ راٹھیئے سے کہ ماء مستعمل طاہر ہے، مطہر نہیں ہے، اس لیے کہ پاک چیز کے پاک چیز سے ملنے کی وجہ سے ناپا کی نہیں بیدا ہوتی ، مگر چوں کہ اس پانی سے ایک عبادت اداکر لی گئی ہے، اس لیے اس کی وجہ سے اس یانی کی صفت بدل جائے گی جیسے صدقے کا مال۔

حضرات شیخین ٔ فرماتے ہیں کہ ماء متعمل ناپاک ہے کیوں کہ آپ مَنْ اَنْتِهُم کا ارشاد گرامی ہے کہتم سے کوئی بھی شخص نہ تو تھہرے

# ر ان البدايه جلد کار محال سور الا المحال المحال الحال المحال المح

ہوئے پانی میں پیٹاب کرے اور نہ ہی اس میں عسل جنابت کرے۔ اور اس لیے بھی کہ ماء ستعمل ایسا پانی ہے جس سے نجاست حکمیہ زائل کی گئی ہے، لہذا اسے اس پانی پر قیاس کیا جائے گا جس سے نجاست بھیقیہ زائل کی گئی ہو۔

پھر حضرت امام صاحب سے حضرت حسن کی روایت میں یہ ہے کہ فدکورہ پانی نجس بنجاست غلیظ ہے، اس پانی پر قیاس کرتے ہوئے جو نجاست حقیقہ کے ازالے میں استعال کیا گیا ہے۔ اور امام صاحب سے امام ابو یوسف رطنتھا کی روایت میں یہ ہے کہ اختلاف کی وجہ سے ماء مستعمل نجاست خفیفہ ہے اور یہی امام ابو یوسف راٹٹھا کا قول بھی ہے۔

#### اللغات:

﴿ فَعُونُ عِ ﴾ اسم مبالغه؛ بار بار کاٹنے والا۔ ﴿ ذَائِمٍ ﴾ دام یدوم، باب نصر؛ ہمیشہ رہنا، زوال کی ضد، مراد رُ کا ہوا، تھہرا ہوا۔

#### ما مستعمل ، تعریف ، حكم اوراس سے حدث دور كرنے كابيان:

اس درازنفس عبارت میں صاحب کتاب نے ماء مستعمل کی طہارت اور عدم طہارت کے سلسلے میں حضرات فقہاء کے اقول کو ان کے دلائل کے ساتھ پیش کیا ہے، سب سے پہلے تو یہ بات ذہن میں رکھے کہ ماء مستعمل کی تین صورتیں ہیں جن میں دوشنق علیہ ہیں اور ایک مختلف فیہ ہے (۱) پہلی صورت ہے کہ اگر پاک چیزیں مثلاً غلہ، سبزی اور پاک کپڑے وغیرہ دھونے کے لیے کوئی پاک پانی استعال کیا جائے تومستعمل ہونے کے بعد بھی بالا تفاق وہ پانی پاک ہی رہتا ہے۔

(۲) دوسری صورت یہ ہے کہ اگر پانی سے نجاست حقیقیہ زائل کی گئی تو بالا تفاق وہ پانی ناپاک ہوجاتا ہے۔ یہ دونوں صورتیں تو متفق علیہ ہیں۔ (۳) تیسری صورت جو مختلف فیہ ہے وہ یہ ہے کہ اگر پاک پانی سے نجاست حکمی زائل کی گئی یا قربت اور تواب کی نیت سے استعمال کیا گیا، تو اس کا کیا حکم ہے؟ اس سلسلے میں فقہائے کرام کے مختلف اقوال ہیں، چنال چہ امام مالک اور امام شافعی را تی بیال یہ پانی طاہر بھی ہے اور مطہر بھی ہے، یعنی خود تو پاک ہے ہی، ساتھ میں دوسرے کو پاک کرنے کا اہل بھی ہے۔

امام زفر رالیٹیلئے یہاں اس سلسلے میں تفصیل ہے اور وہ یہ ہے کہ ماء ستعمل کے طاہر اور مطہر ہونے کا انحصار استعال کنندہ پر ہے، اگر استعال کرنے والاشخص باوضو ہواور اس نے قربت اور ثواب کی نیت سے دوبارہ وضو کیا تو اس کے وضو میں استعال ہونے والا پانی طاہراور مطہر دونوں وصف کا حامل ہے۔

لیکن اگر استعال کنندہ محدث اور بے وضو ہوتو اس صورت میں بیر پانی صرف طاہر ہوگا،مطہر نہیں ہوگا۔ (امام شافعی کا بھی ایک قول یہی ہے)

حضرت امام محمد رطینظیہ کا مسلک میہ ہے کہ اس طرح کا ماء مستعمل صرف طاہر ہے مطہر نہیں ہے، خواہ استعال کرنے والا باوضو ہو یا بے وضو ہو (امام اعظم سے ایک رویت میں یہی قول منقول ہے)۔

حضرات تینخین کی رائے یہ ہے کہ اس طرح کامتعمل پانی نجس اور ناپاک ہے،خواہ نجاست حقیق کے ازالے کی خاطر استعال کیا جائے یا نجاست حکمی میں استعال کیا جائے۔

امام مالک اور امام شافعی رویشید ماء مستعمل کے طاہر اور مطہر دونوں ہونے پر قرآن کریم کی اس آیت سے استدلال کرتے

ہیں و انزلنا من السماء ماء طھورا اور استدلال کی علت یہ بیان کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ماء مطلق کے لیے طھود کا صیغہ استعال کیا ہے اور طھور یہ فَعُول کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے جس کے معنیٰ ہیں بار بار پاک کرنا، جیسے قطوع فعول کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے اور اس کے معنیٰ یہی ہیں بینی بار بار کا ٹما، الحاصل طہور میں تکرار ہے اس لیے اس سے متعلق شی کے حکم میں بھی تکرار ہوگا اور یہ تکرار اس وقت محقق ہوگا جب ہم ماء مستعمل کو طاہر اور مطہر دونوں قرار دیں، اس لیے ہمارے یہاں ماء مستعمل طاہر بھی ہے اور مطہر بھی ہے۔

امام زفر رطینیا کی دلیل بیہ ہے کہ یہال دومسلے ہیں اور دونوں کی رعایت ضروری ہے پہلامسکلہ تو یہ ہے کہ محدث کے اعضاء حقیقاً پاک ہوتے ہیں، کیوں کہ ان پر کوئی نجاست نہیں لگی ہوتی اور اس اعتبار سے ماء مستعمل کو طاہر اور مطہر دونوں ہونا چاہیے، مگر حکماً اس کے اعضاء نجس اور ناپاک ہوتے ہیں، کیوں کہ محدث کے لیے ارادہ صلاق کے وقت وضو کرنا شرعاً ضروری قرار دیا گیا ہے، اس کے امستعمل کا مطہر ہونا تو در کنار، اسے طاہر بھی نہیں ہونا چاہیے، کین اتنا تشدد بھی نہیں برتنا چاہیے، اس لیے ہم نے بین بین کی شکل بین کالی ہے کہ یہ ماء مستعمل طاہر ہے مطہر نہیں ہے، تا کہ دونوں مسلوں کی رعایت ہوسے۔

حضرت امام محمد والشیلا کی دلیل میہ ہے کہ محدث کے اعضاء بھی پاک ہیں اور جس پانی سے وضو کر رہا ہے وہ پانی بھی پاک ہوا در میہ بات سے شدہ ہے کہ پاک چیز اگر دوسری پاک چیز سے ملتی ہے تو نجس نہیں ہوتی، مگر چوں کہ یہاں اس پانی سے ایک عبادت (وضو) اداکی گئی ہے، اس لیے میہ پانی A ONE کواٹن کا نہیں ہوگا، بل کہ اس صفائی ستھرائی اور اس کے کھر ہے بن میں تھوڑی می گراوٹ تو آئے گی ہی، اور گراوٹ یہی ہے کہ اس کو مطہر نہ مانا جائے، کیوں کہ بہر حال وہ طاہر ہے۔ اور میصد قے کے مال کی طرح ہے کہ مال فی نفسہ پاک اور حلال ہے۔ مگر چوں کہ اس سے ایک قربت اداکر دی جاتی ہے، اس لیے اس کے گریڈ (Grade) میں معمولی می کی آجاتی ہے، یہی وجہ ہے کہ رسول اور اس سے ایک قربت کی توجہ سے تعیر وصف ہوجاتا ہے، اس طرح ماء مستعمل میں کا میل کچیل ہے، الحاصل جس طرح صدقے کے مال میں ادائیگی قربت کی وجہ سے تغیر وصف ہوجاتا ہے، اس طرح ماء مستعمل میں کا میل کچیل ہے، الحاصل جس طرح صدقے کے مال میں ادائیگی قربت کی وجہ سے تغیر وصف ہوجاتا ہے، اس طرح ماء مستعمل میں کو میں ادائیگی قربت کی وجہ سے تغیر وصف ہوجاتا ہے، اس طرح ماء مستعمل میں کو میں ادائیگی قربت کی وجہ سے تغیر وصف ہوجاتا ہے، اس طرح ماء مستعمل میں کو میں ادائیگی قربت کی وجہ سے تغیر وصف ہوجاتا ہے، اس طرح ماء مستعمل میں ادائیگی قربت کی وجہ سے تغیر وصف ہوجاتا ہے، اس طرح ماء مستعمل میں ادائیگی قربت کی وجہ سے تغیر وصف ہوجاتا ہے، اس طرح ماء مستعمل میں ادائیگی قربت کی وجہ سے وصف کی تبدیلی ہوگی اور اسے طاہر بی مانا جائے گا، مطہر نہیں مانا جائے گا۔

امام محمد روالیٹیلڈ نے ماء مستعمل کے طاہر ہونے پر نبی اکرم کا ٹیٹیؤ کے عسالہ وضو ہے بھی استدلال کیا ہے کہ جب آپ مُناکٹیؤ اوضو فرماتے تو حضرات صحابہ آپ کے وضو کا پانی لے کر اپنے چہروں پر اسے ملنے لگتے تھے، اگر ماء مستعمل ناپاک ہوتا تو صحابہ کرام کو یقنینا اس فعل پر تنبیہ کی جاتی اور اخیس اس کے استعمال سے روکا اور منع کیا جاتا ، کیکن کہیں بھی کسی طرح کی کوئی تنبیہ اور ممانعت ثابت نہیں ہے، جواس بات کا بین ثبوت ہے کہ ماء مستعمل ناپاک نہیں ہے۔

اس سلسلے میں حضرات شیخین کی دلیل میہ ہے کہ آپ مُناہی آئے کھم رے ہونے پانی میں بیشاب کرنے سے منع کیا ہے اور عنسل جنابت سے بھی منع فرمایا ہے جس سے میہ بات ظاہر ہوجاتی ہے کہ جس طرح نجاست هیقیہ لینی پیشاب پانی کو ناپاک کر دیتا ہے، اس طرح نجاست حکمیہ بعنی عنسل وغیرہ کرنے سے بھی پانی ناپاک ہوجاتا ہے، کیوں کہ اگر نجاست حکمیہ سے پانی ناپاک نہیں ہوتا تو پھر ماءرا کد میں عنسل جنابت سے منع نہ کیا جاتا۔

## ر ان البدايه جلد ١٣١ ١٥٥٠ المان على المان المان على المان المان على المان على المان على المان على المان على الم

عقلی دلیل یہ ہے کہ جب کس شخص نے وضو کیا تو گویا اس نے نجاست حکمیہ کے ازالے کے لیے پانی کو استعال کیا، لہذا اے اُس پانی پر قیاس کیا جائے گا جو نجاست حقیقیہ دور کرنے کے لیے استعال کیا گیا ہو، اور یہ بات طے ہے کہ اگر نجاست حقیقیہ دور کرنے کے لیے استعال کیا جائے گا وہ دور کرنے کے لیے جو پانی استعال کیا جائے گا وہ بھی نجس ہوگا۔

نم فی دوایة الحسن النج یہاں سے یہ بتانا مقصود ہے کہ جب شیخین کے یہاں ماء ستمل نجس ہے تو کس درجے کا نجس ہے، اس لیے کہ نجاست کی دوسمیں ہیں (۱) نجاست فلیظ (۲) نجاست خفیفہ، اس سلیلے ہیں امام صاحب سے حسن بن زیاد کی رائے یہ منقول ہے کہ یہ پانی نجاست فلیظہ والی نجاست میں داخل کے اور اسے اس پانی پر قیاس کیا گیا ہے جو نجاست حقیقہ زائل کرنے کے لیے استعال کیا جاتا ہے، چول کہ نجاست حقیقہ کے ازالے میں استعال شدہ پانی نجس بخاست فلیظہ ہوتا ہے، اس لیے نجاست حکمیہ کے ازالے میں استعال شدہ پانی نجس بخاست فلیظہ ہوتا ہے، اس لیے نجاست حکمیہ کے ازالے میں استعال شدہ پانی نجس بخاست فلیظہ ہوگا۔

اورامام صاحب سے دوسری روایت میں جے امام ابو یوسف ولٹھیڈنے بیان کی ہے رہ ہے کہ یہ ماء مستعمل نجس بنجاستِ خفیفہ ہے، کیوں کہ اس کی نجاست اور عدم نجاست کے سلسلے میں فقہاء کرام نے زبردست معرکہ آرائی کی ہے اور بیدسلم امر ہے کہ اختلاف سے تخفیف آجاتی ہے، اس لیے اس پانی کونجاستِ خفیفہ والی فہرست میں شامل کیا جائے گا۔

#### ماء ستعمل کی تعریف کے حوالے سے رائج ترین قول:

ماء ستعمل کی نجاست اور اس کی طہارت کے حوالے سے جتنے بھی اقوال نقل کیے گئے ہیں ان ہیں سب سے عمدہ اور پہند یدہ قول حضرت امام محمد رالتہ یا ہے اور انھی کا استدلال بھی سب سے قوی ہے اور عموم بلوکی کی وجہ سے اس زمانے ہیں فتو کی بھی افعی کے قول پر ہے کہ ماء ستعمل طاہر تو ہے، لیکن مطبر نہیں ہے، اس سلط ہیں صاحب عنایہ کی صراحت ملاحظہ ہو، و قول محمد و هو أنه طاهر غیر طهور روایة عن أبی حنیفة و هو المحتار للفتوی لعموم البلوی لیمی حضرت امام محمد رالته یا بھی مستعمل کو طاہر غیر مطہر مانتے ہیں، امام صاحب سے ایک روایت یہی ہے اور عموم بلوگی کی وجہ سے اس پرفتو کی بھی ہے (ارا ۹ رعنایہ مع فتح القدیر) اس سلط میں صاحب بنایہ کی رائے ہے و هو اختیار المحققین من مشایحنا بما و راء النهر، قال فی المحیط و هو الأشهر الأقیس، قال فی المفید هو الصحیح و قال الاسبیجاجی و علیه الفتوی و به قال أحمد، و هو الصحیح من مذهب الشافعی رائے ہیں المفید هو الصحیح و قال الاسبیجاجی و علیه الفتوی و به قال أحمد، و هو الصحیح من مذهب الشافعی رائے ہیں المناب و ۲۹ و ویہ ایک النووی و هو قول جمهو رائسلف و الخلف۔

﴿ وَالْمَاءُ الْمُسْتَعُمَلُ هُوَ مَا أُزِيْلَ بِهِ حَدَثُ أَوِ اسْتُعُمِلَ فِي الْبَدَنِ عَلَى وَجُهِ الْقُرْبَةِ ﴾ قَالَ هَذَا عِنْدَ أَبِي يُوسُفَ وَ اللّٰهُ أَيْهُ اللّٰهُ أَيْهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

# ر جنن البداية جلدال ير محالة المحالة المالة المحالة ال

الْفَرْضِ مُؤَيِّرٌ أَيْضًا فَيُثَبْتُ الْفَسَادُ بِالْأَمْرَيْنِ، وَمَتَى يَصِيْرُ الْمَاءُ مُسْتَعْمَلًا، الصَحَيْحُ أَنَّهُ كَمَا زَالَ عَنْ العُضُوِ صَارَ مُسْتَعْمَلًا، لِظَنَّرُوْرَةِ، وَلَا ضَرُوْرَةَ بَعْدَهُ.

ترجہ نے: اور ماء مستعمل وہ پانی ہے جس سے کوئی ناپا کی دور کی گئ ہو یا بہنیت قربت اسے بدن میں استعال کیا گیا ہو، صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ یہ امام ابو بوسف رطیقیلا کے نزدیک ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ امام صاحب کا بھی یہی قول ہے۔ امام محمد رطیقیلا فرماتے ہیں کہ ادا کیگی قربت کے بغیر پانی مستعمل نہیں ہوگا، کیوں کہ گنا ہوں کی نجاست کے پانی کی طرف منتقل ہونے کی وجہ سے ہی پانی مستعمل ہوتا ہے اور گنا ہوں کی نجاست عبادت سے دور کی جاتی ہے۔ امام ابوضیفہ رطیقیلا فرماتے ہیں کہ فرض ساقط کرنا بھی (پانی کومستعمل ہوتا ہے اور گنا ہوں کی نجاست عبادت سے دور کی جاتی ہے۔ امام ابوضیفہ رطیقیلا فرماتے ہیں کہ فرض ساقط کرنا بھی (پانی کومستعمل بنانے میں) مؤثر ہے، لہذا دوباتوں سے پانی کا فساد ثابت ہوگا۔

اور پانی مستعمل کب ہوتا ہے (تو اس سلسلے میں) صحیح یہ ہے کہ عضو سے جدا ہوتے ہی مستعمل ہوجاتا ہے، کیوں کہ جدا ہونے سے پہلے استعال کے حکم کا ساقط ہونا ضرورت کی وجہ سے ہاور جدا ہونے کے بعد کوئی ضرورت نہیں رہتی۔

#### اللغات:

﴿ فَرُبِيَّةِ ﴾ نيكى ، جس كى وجدے الله كا قرب حاصل ہو۔ ﴿ آفامِ ﴾ اسم جمع ، واحد إثم ؛ گناہ۔ ﴿ اِنْفِصَالِ ﴾ اسم مصدر ، باب انفعال ؛ جدا ہونا ، عليحدہ ہو جانا۔

#### مام متعمل کی مزید وضاحت:

اس عبارت میں دومسئے بیان کیے گئے ہیں (۱) ماء مستعمل کہتے کسے ہیں (۲) پانی مستعمل کب ہوتا ہے، پہلے مسئلے کا حاصل یہ ہے کہ دووجہوں سے پانی مستعمل ہوجاتا ہے (۱) اس پانی سے کوئی حدث اور نا پاکی دورکی گئی ہو۔

(۲) اسے قربت اور ثواب کی نیت سے استعال کیا گیا ہو، اگرید دونوں یا ان میں سے کوئی ایک وجہ پائی جائے تو پائی مستعمل ہوجا تا ہے ورنہ نہیں۔ صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ متن میں بیان کردہ قول تو امام ابو یوسف رایٹھٹے کامعلوم ہوتا ہے، گربعض لوگوں کی رائے یہ ہے کہ امام اعظم رایٹھٹے ہی اس کے قائل ہیں اور یہی شیح ہے۔ الحاصل شیخین کے یہاں پانی کے ستعمل ہونے کی دو جہیں ہیں، ان میں سے جو بھی وجہ پائی جائے گی پانی مستعمل ہوجائے گا۔

اس کے برخلاف امام محمد اور امام شافعی را پیٹیا وغیرہ کے یہاں پانی کے مستعمل ہونے کی صرف ایک ہی وجہ ہے، چناں چہ
امام محمد را پیٹیا کا مسلک میہ ہے کہ پانی کے مستعمل ہونے کی واحد وجہ قربت کی نیت ہے، اگر اس نیت سے پانی استعمال کیا جائے
تب تو وہ مستعمل ہوگا، ورنہ نہیں۔ اور امام زفر اور امام شافعی را پیٹیا کے یہاں پانی کے مستعمل ہونے کی وجوسرف از الد حدث ہے،
اب ویکھئے صاحب عنامیہ را پیٹیا نے اس مسئلے کو دو تمین مثالوں سے مزید منفح کیا ہے۔ (۱) اگر کوئی محدث قربت اور ثو اب کی نیت سے
پانی استعمال کرے تو وہ پانی بالا تفاق مستعمل ہوجائے گا، کیوں کے شخین کے قول کے مطابق تو دونوں وجہ موجود ہیں، نیز امام محمد را پیٹیا کی نیت قربت بھی ہے۔ کی نیت قربت بھی ہے۔ اور امام زفر را پیٹیا اور امام شافعی را پیٹیا کا از الہ حدث بھی ہے۔

اس کے برخلاف اگر کوئی باوضو شخص صرف تمرید اور شمنڈک حاصل کرنے کے لیے پانی کو استعال کرے تو وہ پانی بالا تفاق

# ائن البداية جلد المسير المحال المستركة المحال المحا

مستعمل نہیں ہوگا، کیوں کہاس صورت میں نہ تونیتِ قربت ہےاور نہ ہی از الدُحدث ہے۔ (۹۴/۱)

بہر حال امام محمد رواتیٹھیئے نے پانی کے مستعمل ہونے کی جو وجہ بتلائی ہے (نیت ِقربت) اس کی دلیل ہیہ ہے کہ پانی اسی صورت میں مستعمل کہلائے گا جب گناموں کی نجاست اس کی طرف منتقل ہو۔ اور گناہوں کی نجاس**ے** اسی وفت منتقل ہوگی جب قربت کی نیت کی جائے ،اس لیےانھوں نے واسطے کے بغیر ڈائر کٹ اور براہ راست'' نیت قربت'' کو پانی کےمستعمل ہونے کی علت اور وجہ

و أبويو سف رَمَنَاعَايَةِ يقول النحاس كا حاصل بيه ہے كه حضرات شيخينٌ كے يہاں ياني كے مستعمل ہونے كي دود جہيں ہيں جیسا کہ آپ کومعلوم ہو چکا، گرچوں کہ متن اور آغاز میں امام اعظم کا قول صیغهٔ تمریض بینی قبل کے ذریعے بیان کیا گیا ہے، اسی لیے غالبًا یہاں صاحب کتاب نے وأبويوسف يقول كهدكر ازاله حدث والى وجه و تنها أضى كى طرف منسوب كيا ہے، ورنہ تو در حقیقت بیامام صاحب اور امام ابو یوسف طلیعیل دونوں کا قول ہے اور دونوں یا دونوں میں سے کسی ایک وجد کے پائے جانے سے ان حفرات کے یہاں پانی مستعمل ہوجائے گا۔ (واضح رہے کہ اسقاط الفرض سے ازالہ کودث مراد ہے)

ومتى يصير الماء مستعملا الخ اس عبارت كا حاصل يه ب كه جمار بي بهال معتمد اورمتند ك قول كرمطابق متوضى کے عضو سے جدا ہوتے ہی پانی مستعمل ہوجائے گا۔ اور اس میں بیر قیدنہیں ہوگی کہ وہ پانی عضو سے جدا ہوکر کسی برتن پاکسی جگہ وغیرہ میں تشہر ہے تو اےمستعمل کہا جائے گا جیسا کہ سفیان توری اور ابراہیم تخعی وغیرہ اسی کے قائل ہیں۔

قول معتد کی دلیل میہ ہے کہ جیسے ہی متوضی نے پانی سے اپنا کوئی عضو دھویا، ظاہراً تو وہ مستعمل ہو گیا، کین عضو سے جدا ہونے کے پہلے اس وجہ سے اسے مستعمل نہیں کہا جاتا کہ وضو کرنا ایک ضرورت ہے اور دوران وضو پانی کاعضو پر لگنا بھی ضروری ہے، لہٰذا اسی ضرورت کی بنیاد پر جدا ہونے سے پہلے اس پانی کومستعمل نہیں کہیں گے، لیکن جب پانی عضو سے جدا ہوجائے گا تو اس مستعمل ہونے کی مہر ثبت کردیں گے، کیوں کہ جدا ہونے کے بعداس کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

وَالْجُنَبُ إِذَا انْغَمَسَ فِي الْبِئْرِ لِطَلَبِ الدَّلُوِ، فَعِنْدَ أَبِي يُوْسُفَ رَحْمُ الْلَجُنْيَةِ الرَّجُلُ بِحَالِهِ لِعَدَم الصَبِّ وَهُوَ شَرُطٌ عِنْدَهُ لِإِسْقَاطِ الْفَرْضِ، وَالْمَاءُ بِحَالِهِ لِعَدَمِ الْأَمْرَيْنِ، وَعِنْدَ مُحَمَّدٍ رَحْمَتُهُ إِنْكُمْ لِلْمُوانِ، الرَجُلُ لِعَدَمِ إشْتِرَاطِ الصَبِّ، وَالْمَاءُ لُعَدَمِ نَيَّةِ الْقُرْبَةِ، وَعِنْدَ أَبِيْ حَنِيْفَةَ رَثِمْ اللَّهُ يَيْهُ كِلَاهُمَا نَجَسَانِ، الْمَاءُ لُإِسْقَاطِ الْفَرُضِ عَنْ البَعْضِ بِأَوَّلِ الْمُلاَقَاةِ، وَالرَّجُلُ لِبَقَاءِ الْحَدَثِ فِيْ بَقِيَّةِ الْأَعْضَاءِ، وَقِيْلَ عِنْدَهُ نَجَاسَةُ الرَّجُلِ بِنَجَاسَةِ الْمَاءِ الْمُسْتَعْمَلِ، وَعَنْهُ أَنَّ الرَّجُلَ طَاهِرٌ، لِأَنَّ الْمَاءَ لَا يُعْطَى لَهُ حُكُمُ الْإِسْتِعْمَالِ قَبْلَ الْإِنْفِصَالِ وَهُوَ أَوْفَقُ الرَوَايَاتِ عَنْهُ .

ترجمه: اورا گرجنبی نے ڈول نکالنے کے لیے کنویں میں غوطہ لگایا تو امام ابویوسف راہی کے نزدیک وہ مخص اپنے حال پر باتی ہ ( جنبی ہے ) اس لیے کہ بدن پر پانی بہانانہیں پایا گیا، حالاں کہ امام ابو یوسف والٹیلڈ کے یہاں فرض ساقط کرنے کے صب شرط

# ر ان البداية جلد المحالة المحا

ہے، اور پانی بھی اپنی حالت پر ہے (پاک ہے) اس لیے کہ صب اور نیة قربت دونو انہیں ہے۔

اور امام محمد رطیتی کے نزدیک انسان اور پانی دونوں پاک ہیں، انسان تو اس وجہ سے پاک ہے کہ ان کے یہاں پانی بہانا شرطنہیں ہے۔اور پانی قربت کی نیت نہ ہونے کی وجہ سے پاک ہے۔

اور امام ابوصنیفہ رطینی کے یہاں غوطہ زن اور پانی دونوں ناپاک ہیں، پانی تو اس دجہ سے ناپاک ہے کہ اول ملا قات میں بعض اعضاء سے فرض ساقط ہو گیا، اورغوطہ زن اس دجہ سے ناپاک ہے کہ اس کے باقی اعضاء میں حدث باقی ہے۔

ایک قول سے ہے کہ امام صاحب طین کی جہاں غوط زن کی نجاست ماء مستعمل کے نجس ہونے کی وجہ ہے ہے، اور امام صاحب ولین کی تعلق کے بہاں غوط زن کی نجاست ماء مستعمل کے نجس ہونے کی وجہ ہے ہے، اور امام صاحب ولین کی ایک روایت میں میں میں میں سب سے زیادہ اوفق ہے۔
روایت امام صاحب سے مروی جملہ روایتوں میں سب سے زیادہ اوفق ہے۔

#### اللغاث:

﴿إِنْعَمَسَ ﴾ باب انفعال؛ ووبنا، غوط لكانا - ﴿ صَبِّ ﴾ اسم مصدر، صَبٌّ يَصُبُّ، باب نفر؛ بهانا، انثيلنا \_

#### مامستعمل كي تعريف مي مختلف اقوال كاثمرة اختلاف:

حل عبارت سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھے کہ متن میں الجنب سے مرادوہ جنبی ہے جس کے بدن پر نجاست نہ گئی ہو،
اس لیے کہ اگر گرنے والے کے بدن پر نجاست لگی ہوگی تو بالا تفاق پانی ناپاک ہوجائے گا۔ دوسری بات یہ ذہن میں رہے کہ
لطلب الدلو کی قید قیدِ احرّ ازی ہے، قیدِ اتفاقی نہیں ہے، اس لیے کہ اگر کوئی جنبی عسل کرنے کے لیے کنویں میں غوطہ لگائے گا تو
یانی ناپاک ہوجائے گا۔ (بنایہ، عنایہ)

اب عبارت دیکھیے، صورت مسکدیہ ہے کہ اگر کسی جنبی نے ڈول نکالنے یا ٹھنڈک وغیرہ حاصل کرنے کی غرض سے کنویں میں غوطہ زن کی طہارت ونجاست کے سلسلے میں فقہائے احناف کے مختلف اقوال ہیں، چناں چہ امام ابو یوسف والٹیل کا قول یہ ہے کہ غوطہ زن بھی اپنی سابقہ حالت پر برقرار ہے یعنی جنبی ہے اور پانی بھی اپنی کہلی حالت پر برقرار ہے بعنی جنبی ہے اور پانی بھی اپنی کہلی حالت پر برقرار ہے بعنی پاک ہے، اورغوطہ زنی سے نہ تو غوطہ خور میں طہارت پیدا ہوئی اور نہ بی پانی میں نجاست آئی۔

امام محمر رالشیلا کے یہاں غوطہ زن بھی پاک ہےاور پانی بھی پاک ہے۔

اورامام صاحب ولیشکٹہ ہے اس سلسلے میں دوروایتیں منقول ہیں (۱)غوطہ زن اور پانی دونوں ناپاک ہیں (۲)غوطہ زن پاک ہے، پانی ناپاک ہے۔

اس سلسلے میں امام ابو یوسف روائیلا کی دلیل یہ ہے کہ جنبی پر اپنی جنابت دور کرنے اور فرض ساقط کرنے کے لیے صب یعنی بدن پر پانی بہانا شرط ہے اور غوطہ زنی کرنے میں صب نہیں پایا گیا، اس لیے جنبی کی جنابت علی حالہ باتی رہی اور وہ ناپاک ہی رہا۔ اور پانی کے باک رہنے کی وجہ یہ ہے کہ ان کے یہاں پانی کے مشتمل ہونے کی دووجہیں ہیں (۱) از الدُحدث (۲) نیت قربت اور بانی کے بانی مستعمل نہیں ہوا تو وہ ناپاک بھی نہیں ہوا۔ اور صورت مسئلہ میں دونوں وجہیں معدوم ہیں اس لیے پانی مستعمل نہیں ہوا اور جب پانی مستعمل نہیں ہوا تو وہ ناپاک بھی نہیں ہوا۔ امام محمد رائیلی کے فوطہ زن کو پاک قرار دینے کی وجہ یہ ہے کہ ان کے یہاں اسقاط فرض کے لیے پانی بہانا شرط نہیں ہے، لہذا

# ر آن البدايه جلدال ي سي المستركزين الله المان ال

جب پانی بہانا شرطنہیں ہے اورغوطہ زنی کرنے کی وجہ سے اس کے پورے بدن پر پانی بہہ ہی گیا ہے تو اس کی جنابت دور ہوگئ اور جب جنابت دور ہوگئ تو وہ پاک ہوگیا۔

اور پانی کے پاک رہنے کی وجہ یہ ہے کہ پانی کے متعمل ہونے کے لیے ان کے یہاں بھی بوقت استعال قربت کی نیت کرنا ضروری ہے، اورغوطہ زن نے کوئی نیت نہیں کی ہے، لہذا پانی مستعمل نہیں ہوا، اور جب مستعمل نہیں ہوا تو ناپاک کیسے ہوجائے گا۔

حضرت امام عالی مقام ولٹیٹیڈ کی دلیل ہے ہے کہ پانی تو اس وجہ سے ناپاک ہے کہ ہمارے یہاں اسقاطِ فرض کے لیے نیت شرط نہیں ہے اور جنبی کے بعض اعضاء جب پانی سے ملے تو ان بعض اعضاء کی نجاست دور ہوگئی اور پانی مستعمل ہوگیا اور ماء مستعمل کا ناپاک ہونا ظاہر وباہر ہے، اور غوطہ زن کے ناپاک رہنے کی وجہ ہے کہ غوطہ زنی کی وجہ سے اس کے تمام اعضاء سے نجاست دور نہوئی اور بعض اعضاء میں نجاست برقر ارہے، لہذا جب بعض اعضاء علی نجاست دور نہوئی اور بعض اعضاء میں نجاست کا زائل ہونا میں نجاست برقر ارہے تو آخر کس وجہ سے ہم اسے پاک قر ار دیدیں، پاک ہونے کے لیے تو مکمل طور پر نجاست کا زائل ہونا ضروری ہے۔

ایک قول سے ہے کہ حضرت امام صاحب رطیقیائے کے یہاں غوطہ زن کے ناپاک ہونے کی علت سے ہے کہ جب غوطہ زنی کرنے کی وجہ سے پانی مستعمل ہوکر ناپاک ہوگیا اور اس شخص کے بعض اعضاء اس ماء نجس اور مستعمل سے ملے رہے تو ظاہر ہے کہ بیاعضاء بھی ناپاک ہوں گے اور جب تک اعضاء ناپاک رہیں گے، اس وقت تک طہارت کا حکم نہیں لگایا جاسکتا۔

وعنہ المنح امام صاحب رالیٹی ہے جو دوسری روایت منقول ہے یہاں ہے اس کی دلیل بیان کی گئی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ فوط زن پاک ہے اور اس کے پاک ہونے کی علت یہ ہے کہ اس سے پہلے یہ بات آچکی ہے کہ صحیح اور معتمد قول کے مطابق جدا ہونے سے ہونے سے پہلے پانی کو مستعمل نہیں کہا جائے گا، لہذا صورت مسئلہ میں ہر چند کہ غوط زن کے بعض اعضاء ماء مستعمل اور ماء نجس سے مس کیے ہوئے ہیں، مگر چوں کہ جدا ہونے سے پہلے اس پانی پر مستعمل ہونے کا لیبل نہیں لگایا جاتا، اس لیے اس کے اعضاء کو فرورہ پانی سے مس ہونے کی بنا پر ناپاک نہیں قرار دیا جاسکتا، کیوں کہ جب اس پر مستعمل اور نجس ہونے کا حکم گے اس وقت غوط زن کے اعضاء پانی سے باہر ہوں گے۔

صاحب بدایہ فرماتے ہیں کہ امام صاحب سے منقول بدروایت دیگر روایتوں کے مقابلے میں زیادہ بھلی اور مناسب معلوم ہوتی ہے۔ ہوتی ہے، کیوں کہ بدان کے اصول سے بھی ہم آ ہنگ ہے اور عامة المسلمین کے لیے اس میں سہولت بھی ہے۔

﴿ قَالَ وَكُلُّ إِهَابٍ دُبِغَ فَقَدُ طَهُرَ جَازَتِ الصَّلَاةُ فِيْهِ وَالْوُضُوءُ مِنْهُ، إِلَّا جِلْدُ الْجِنْزِيْرِ ﴾ وَالْآدَمِيِّ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّكَامُ أَيُّمَا إِهَابٍ • دُبِغَ فَقَدُ طَهُرَ، وَهُوَ بِعَمُوْمِهِ حُجَّةٌ عَلَى مَالِكٍ رَحْمَتُهُ عَلَيْهِ فِي جِلْدِ الْمَيْتَةِ، وَلَا يُعَارِضُ السَّكَامُ لَاتُنْتَفِعُوْا ۞ مِنَ الْمَيْتَةِ بِإِهَابٍ، لِأَنَّهُ اِسُمَّ لِغَيْرِ الْمَدْبُوْغِ، وَحُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي رَحْمَتُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَاتُنْتَفِعُوْا ۞ مِنَ الْمَيْتَةِ بِإِهَابٍ، لِأَنَّهُ اِسْمٌ لِغَيْرِ الْمَدْبُوغِ، وَحُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي رَحْمَتُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَاتُنْتَفِعُوا ﴿ كَلَيْسَ الْكُلْبُ بِنَجَسِ الْعَيْنِ، أَلَا تَرَىٰ أَنَّهُ يُنْتَفَعُ الْمَدْبُوغِ، وَحُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي رَحْمَتُهُ عِلْهِ فِي جِلْدِ الْكُلْبِ، وَلَيْسَ الْكُلْبُ بِنَجَسِ الْعَيْنِ، أَلَا تَرَىٰ أَنَّهُ يُنْتَفَعُ

بِهِ حِرَاسَةً وَإِصْطِيَادًا، بِحِلَافِ الْحِنْزِيْرِ، لِأَنَّهُ نَجِسُ الْعَيْنِ، إِذْ الْهَاءُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى فَإِنَّهُ رِجْسٌ مُنْصَرِفٌ إِلَيْهِ لِقُوْرِهِ السَورة الانعام: ١٤٥)، وَحُرْمَةُ الْإِنْتِفَاعِ بِأَجْزَاءِ الْأَدَمِيِّ لِكَرَامَتِهِ، فَخَرَجَا عَمَّا رَوَيْنَاهُ، ثُمَّ مَا يَمْتَنعُ النَتَنُ وَالْفَسَادُ فَهُوَ دِبَاعٌ وَإِنْ كَانَ تَشْمِيْسًا أَوْ تَتْرِيبًا، لِأَنَّ الْمَقْصُودَ يَحْصُلُ بِهِ فَلَا مَعْنَى الْإِشْتَرَاطِ غَيْرِهِ، ثُمَّ مَا يَطُهُرُ جِلْدُهُ بِالدِبَاغِ يَطْهُرُ بِالذَّكَاةِ، لِأَنَّ يَعْمَلُ عَمَلَ الدِبَاغِ فِي إِزَالَةِ الرَطُوبَاتِ النَّجَسَةِ، وَكَذَالِكَ يَطْهُرُ لَكُولُكَ يَطُهُرُ خَلُولُكَ يَطُهُرُ اللّهِ الْمَعْرَافِ اللّهَ عَمَلُ الدِبَاغِ فِي إِزَالَةِ الرَطُوبَاتِ النَّجَسَةِ، وَكَذَالِكَ يَطْهُرُ لَكُولُكَ اللّهَ لَكُولُكَ اللّهُ عَمَلُ عَمَلُ الدِبَاغِ فِي إِزَالَةِ الرَطُوبَاتِ النَّجَسَةِ، وَكَذَالِكَ يَطْهُرُ لَعْمَلُ عَمَلُ عَمَلُ عَمَلُ الدِبَاغِ فِي إِزَالَةِ الرَطُوبَاتِ النَّجَسَةِ، وَكَذَالِكَ يَطْهُرُ اللّهُ اللّهُ وَهُو الصَّحَيْحُ وَإِنْ لَمُ يَكُنُ مَأْكُولًا.

تروج کھن : فرماتے ہیں کہ ہر کچی کھال جے دباغت دے دی جائے وہ پاک ہوجاتی ہے، اس میں نماز پڑھنا اور اس سے وضوکرنا جائز ہے، سوائے خزیر اور آدمی کی کھال کے، اس لیے کہ آپ مُنَا اللّٰهِ کَمَا ارشادگرامی ہے کہ جس کھال کو بھی دباغت دے دی جائے وہ پاک ہوجاتی ہے اور بیصدیث اپنے عموم کی وجہ سے مردار کی کھال کے متعلق امام مالک راٹھ علی کے خلاف ججت ہے۔ اور اس نہی سے معارضہ نہیں کیا جائے گا جومردار سے نفع حاصل کرنے کے سلسلے میں وارد ہے یعنی آپ مَنَا اللّٰهِ اللّٰ کے مردار کی کھال سے نفع مت حاصل کرو، اس لیے کہ إھاب بغیر دباغت دی ہوئی کھال کا نام ہے۔

اور (ندکورہ حدیث) کتے کی کھال کے حوالے ہے امام شافعی ولیٹھیڈ کے خلاف بھی ججت ہے، جب کہ کتانجس العین بھی نہیں ہے، کیا دیکھتے نہیں کہ پہرہ داری اور شکار کے طور پر کتے ہے فائدہ اٹھایا جاتا ہے، برخلاف خزیر کے، کیوں کہ بیتونجس العین ہے، اس لیے کہ ارشادِ باری فائد د جس میں قربت کی بنا پرضمیر ہ خزیر ہی کی طرف راجع ہے۔ اور انسان کے اجزاء سے انتفاع کی حرمت اس کی کرامت کی وجہ سے ہے، الہٰذا ہماری بیان کردہ روایت سے بیدونوں خارج ہوگئیں۔

پھر ہروہ چیز جو بد بودار ہونے اور خراب ہونے سے روک دے وہی دباغت ہے،خواہ وہ دھوپ میں سکھانا ہو یامٹی لگانا، اس لیے کہاس سے مقصود حاصل ہوجاتا ہے،لہذا دوسری چیز کی شرط لگانے کا کوئی فائدہ نہیں۔

پھر جس جانور کی کھال دباغت دینے سے پاک ہوجاتی ہے، ذرج کرنے سے بھی پاک ہوجاتی ہے، اس لیے کہ تر رطوبات کو دور کرنے کے حوالے سے ذرج کرنا دباغت دینے کا کام کرتا ہے، نیز ذرج سے مذبوحہ جانور کا گوشت بھی پاک ہوجاتا ہے ہر چند کہ وہ ما کول اللحم نہ ہو۔

#### اللّغاث:

﴿إِهَابِ ﴾ جانور کاتر چرا، کھال جس کوخٹک نہ کیا گیا ہو۔ ﴿حِرَاسَةً ﴾ پہرہ داری۔ ﴿إِصْطِیَادًا ﴾ اسم مصدر، باب افتعال ؛ شکار کرنا۔ ﴿نَتَنُ ﴾ بدبو، سراند۔ ﴿تَشْمِیْسَ ﴾ اسم مصدر، باب تفعیل ؛ سورج میں ڈالنا، دھوپ لگوانا۔ ﴿تَتُوِیْبَ ﴾ اسم مصدر، باب تفعیل ؛ خاک آلود کرنا، مٹی ملنا۔

#### تخريج

اخرجه ترمذي في كتاب اللباس باب ماجاء في جلود الهية اذا دُبغت حديث رقم ١٧٢٨.

نسائى في كتاب الفرع والعشيرة باب جلود المبتة حديث رقم ٤٢٤٦.

اخرجه أبوداؤد في كتاب اللباس باب روى أن لا يستنفع بأهاب الميتة حديث رقم ٤١٢٧. نسائي في كتاب الفرع والعشيرة باب ما يدبغ به جلود المتة حديث رقم ٤٢٥٦.

## جانور کے کی اور کیے چڑے کا حکم:

عبارت کی توضیح وتشریح سے پہلے مختصراً بید ذہن میں رکھیے کچی اور کچی کھال کے نام بھی الگ ہیں اور ان کے احکام بھی الگ ہیں، چناں چہ عربی میں کچی اور دباغت دی ہوئی کھال ہیں، چناں چہ عربی میں کچی اور دباغت دی ہوئی کھال کو اُدیم یا حود یاادم کہتے ہیں (بنابیا ار ۳۵۹) اس طرح انسان اور خزیر کے علاوہ ہر طرح کی کچی اور دباغت دی ہوئی کھال کا مصلیٰ بنا کر اس پر نماز پڑھنا یا جیکٹ وغیرہ بنا کر اس پہن کر نماز پڑھنا درست ہے، نیز اس کھال کا مشکیزہ بنا کر اس میں رکھے ہوئے پانی سے وضو بھی کر سکتے ہیں، اس کے برخلاف کچی اور غیر مدبوغ کھال میں نہ تو نماز پڑھ سکتے ہیں اور نہ ہی اس کے بخ ہوئے مشکیزے میں یانی وغیرہ رکھ کر اس سے وضو کر سکتے ہیں۔ (اب عبارت کاحل ملاحظہ سے جے)

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں خزیر اور آ دمی کے علاوہ ہر جانور کی کھال دباغت دینے اور مسالہ وغیرہ کے ذریعہ اس کی بد بواور رطوبت دور کرنے کے بعد پاک ہوجاتی ہے اور اسے پہن یا بچھا کر نماز پڑھنا نیز اس کامشکیزہ بنا کراس مشکیزے کے پانی سے وضوکرنا درست اور جائز ہے، اور اس سلطے میں نبی اکرم مُلُونِیْم کا یہ فرمان شاہد عدل ہے ''أیما اِھاب دبغ فقد طھر'' کہ ہرطرح کی کھال دباغت دینے سے پاک ہوجاتی ہے یہ صدیث عام ہے اور اپنے عموم کے اعتبار سے امام مالک اور امام شافعی دونوں حضرات کے خلاف ججت اس لیے ہے کہ وہ مردار کی کھال کو دباغت کے بعد بھی پاک نہیں سجھتے، امام مالک رائٹ اپنے موقف کی تائید میں نبی اکرم مُلُونِیُم کا وہ فر مان نقل کرتے ہیں جو آپ نے اپنی وفات سے ایک ماہ قبل قبید کہیں تھے سے کہ مردار کی کھال اور اس کے پڑھے سے قبل قبیلہ جبینہ کولکھا تھا جس کا مضمون یہ تھا لاتنت فعوا من المیت ہما ہما و لا عصب کہ مردار کی کھال اور اس کے پڑھے سے فائدہ مت اٹھاؤ، اس فرمان سے تو یہی معلوم ہور ہا ہے کہ مردار کی کھال نا پاک ہے، کیوں کہ اگر وہ پاک ہوتی تو اس سے انتفاع کی معمون نہ ہوتی۔

لیکن ہماری طرف سے امام مالک رہائٹھائہ کی پیش کردہ روایت کا یہ جواب دیا جاتا ہے کہ بی تھم اِھاب کے لیے ہے، اور ہماری گفتگو اُدیم (دباغت دی ہوئی کھال) سے متعلق ہے فلاتعاد ض بینھما۔

اور او پر ہماری پیش کردہ حدیث امام شافعی ولیٹھائے کے خلاف ججت اس لیے ہے کہ امام شافعی ولیٹھائے کتے کی کھال کو دباغت کے بعد بھی پاک نہیں قرار دیتے اور اسے خزیر پر قیاس کرتے ہیں کہ جس طرح خزیر کی کھال دباغت کے بعد بھی ناپاک رہتی ہے، اس طرح کتے کی کھال بھی دباغت کے بعد بھی ناپاک ہی رہے گا۔ گر ہماری طرف سے امام شافعی ولیٹھائے کے اس قیاس کا جواب یہ ہے کہ حضرت آپ کا قیاس درست نہیں ہے، کیوں کہ خزیر نجس العین ہے اور شیح قول کے مطابق کتا نجس العین نہیں ہے، اس لیے کہ اسے پہرہ داری اور شکار وغیرہ کے فاکدے کی خاطر رکھا اور پالا جاتا ہے، اگر کتا نجس العین ہوتا تو خزیر ہی کی طرح اس سے بھی ہر طرح کے انتفاع کی ممانعت ہوتی۔

اس کے برخلاف خزیر کانجس العین ہونا تو منصوص ہے، قرآن کریم میں ہے قل لا أجد فیما أو حي إلي محرّمًا على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دما مسفوحًا أو لحم خنزير فإنه رجس، يعنى اے نبى آپ يہ كہد ديجے كہ جواحكام بذريعه وحى مير بي پاس آئے ميں ان ميں كوئى حرام غذائبيں پاتاكى كھانے والے کے ليے، إلاّ يہ كہوہ مردار ہو يا بہتا ہوا خون ہو يا خزير كا كوشت ہو، اس ليے كہوہ ناپاك ہے۔ اس آیت سے وجہاستدلال يوں ہے كہ فإنه ميں ضمير ه كا مرجع خزير ہے، كوں كہ وبى اس سے قریب ہے اور آیت كے آخرى جزكام فہوم ہے كہ خزير بالكل ناپاك اور نجس ہے اور جب خزير نجس ہے تو كلب جو نجس العين نہيں ہے اس كوخزير پر قياس كرنا قياس مع الفارق ہے۔

بہرحال یہ بات طے ہوگئ کہ خزیر اور انسان کے علاوہ ہرطرح کی کھال دباغت دینے کے بعد پاک ہوجاتی ہے اور اگر چہ ایما اھاب دبغ النج کا عموم خزیر اور آدمی کی کھال کی دباغت کے بعد پاک ہونے کا مقتضی ہے، گر پھر بھی یہ دونوں کھالیں اس عموم سے خارج اور مشتیٰ رہیں گی، کیوں کہ خزیر اپنی نجاست اور خباشت کی وجہ سے نجس ہے تو انسان اپنی شرافت اور کرامت کی وجہ سے خور ہو اور ترام کے اس مقام پر جا پہنچا ہے کہ اس کے کسی بھی جز سے فائدہ اٹھانا درست نہیں ہے، قرآن کریم نے انسان کی کرامت کو ان الفاظ میں آشکارا کیا ہے و لقد کر منا بنی آدم الآیة، اس لیے یہ دو چیزیں أیما اِھاب کے عموم سے مشتیٰ ہوں گی ایکن بقیہ چیزوں میں اس کا عموم باقی اور برقر اررہے گا۔

أيما إهاب دبغ النع كے علاوہ (صاحب فتح القدير نے) اور بھی بہت می حدیث ہے دباغت دی ہوئی کھال کے پاک ہونے اور اس ہے انفاع کے جائز ہونے پر استدلال کیا ہے، چنال چہ دار قطنی کے حوالے سے حضرت عائشہ وہ الله علی الله علی کے جائز ہونے پر استدلال کیا ہے، چنال چہ دار قطنی کے حوالے سے حضرت عائشہ وہ الله علی الل

ٹم ما یمنع المنع المنع صاحب ہدائی نے یہاں سے دباغت کی تعریف اوراس کا تعارف بیان کیا ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ ہر وہ چیز جو کھال کی بد بوکو دور کردے اور اسے خراب ہونے اور سڑنے سے روک دے اس کا نام دباغت ہے، خواہ ہے کام نمک کے ذریعے انجام پائے، یامٹی کے ذریعے، یا پھر دھوپ کی شدت اور تمازت کے ذریعے۔ کیوں کہ اصل مقصود تو ہے کہ کھال کی بدبو ختم ہواور وہ خراب ہونے اور سرم نے گلنے سے محفوظ ہوجائے، لہذا مقصود پرنظر ہوگی اور کسی دوسری چیز کومشر و طنہیں کیا جائے گا۔

ثم ما یطهر النج اس عبارت کا حاصل یہ ہے کہ جس جانور کی کھال دباغت سے پاک ہوجاتی ہے اس کی کھال ذیج کرنے سے بھی پاک ہوجاتی ہے اس کی کھال ذیج کرنے سے بھی پاک ہوجاتی ہے، لیکن ذیح میں شرط یہ ہے کہ ایسا شخص جانور کو ذیح کر بے جو ذیح کا اہل ہواور اس کا ذیجہ حلال بھی ہو ، ذیح سے کھال کے پاک ہونے کی دلیل یہ ہے کہ جس طرح دباغت سے نجس رطوبتیں زائل ہوجاتی ہیں اس طرح ذیح سے بھی یہاں دیج شرعی سے کھال کی طہارت کا تھم لگا دیا جاتا ہے، لہذا ہم نے بھی یہاں ذیج شرعی سے کھال کی طہارت کا تھم لگا دیا ۔

ذبح میں کھال کی طہارت کے ساتھ ساتھ ایک دوسرا اہم فائدہ یہ بھی ہے کہ ذبح کرنے سے مذبوحہ جانور کا گوشت بھی

# ر ان البداية جلدا ير المان المراكب الم

پاک ہوجاتا ہے، بل کہ حضرات فقہاء نے تو یہاں تک لکھ دیا ہے کہ خون کے علاوہ دیگرتمام اجزاء پاک ہوجاتے ہیں خواہ وہ ایسا جانور ہوجس کا گوشت کھایا جاتا ہو، یا ایسا ہوجس کا گوشت نہ کھایا جاتا ہو، مگر بہر حال اس کا گوشت پاک ہوجائے گا، یہی وجہ ہے کہا گرغیر ماکول اللحم جانور کو ذکح کر کے اس کا گوشت جیب میں لے کرنماز پڑھی جائے تو بلاشک وشبہنماز درست ہوگی۔

وَشَعُرُ الْمَيْتَةِ وَعَظُمُهَا طَاهِرٌ ﴾ وقَالَ الشَّافِعِي رَحْمَتُهُ اللَّهِ يَنَ خَسُ لِأَنَّهُ مِنْ أَجْزَاءِ الْمَيْتَةِ، وَلَنَا أَنَّهُ لَا حَيَاةً فِيهِمَا وَلِهُذَا لَا يَتَأَلَّمُ بِقَطْعِهِمَا فَلَا يَحُلُّهُمَا الْمَوْتُ، إِذِ الْمَوْتُ زَوَالُ الْحَيَاةِ، ﴿ وَشَعُرُ الْإِنْسَانِ وَعَظُمُهُ طَاهِرٌ ﴾ وَلَا يَتُحُوزُ بَيْعُهُ، وَلَنَا أَنْ عَدَمَ الْإِنْتِفَاعِ وَالْبَيْعِ لِكُرَامَتِهِ فَلَا وَقَالَ الشَّافِعِي رَحْمَتُهُ فَيَا اللَّهُ لَا يُنتَفَعُ بِهِ وَلَا يَجُوزُ بَيْعُهُ، وَلَنَا أَنْ عَدَمَ الْإِنْتِفَاعِ وَالْبَيْعِ لِكُرَامَتِهِ فَلَا يَدُلُّ عَلَى نَجَاسَتِهِ.

تروج بھلہ: اور مردار کا بال اور اس کی ہڈی پاک ہے، امام شافعی <sub>ت</sub>الٹیلڈ فرماتے ہیں کہ یہ دونوں ناپاک ہیں، کیوں کہ یہ مردار کے اجزاء میں سے ہیں۔ ہماری دلیل یہ ہے کہ ان دونوں میں زندگی ہی نہیں ہوتی یہی وجہ ہے کہ ان کو کامنے سے جانور کو تکلیف نہیں محسوں ہوتی، لہٰذا ان میں موت سرایت نہیں کرے گی، اس لیے کہ موت تو زندگی کا اختتام ہے۔

اور انسان کے بال اور اس کی ہڈی یہ دونوں پاک ہیں، امام شافعی والٹھیا فرماتے ہیں کہ ناپاک ہیں، اس لیے کہ ان دونوں میں سے نہ تو کس سے فائدہ اُٹھایا جاتا ہے اور نہ ہی ان کی تیج جائز ہے، ہماری دلیل یہ ہے کہ انتفاع اور ہیج کی ممانعت انسان کی کرامت کی وجہ سے ہے، لہٰذا یہ چیز اس کی نجاست پر دلیل نہیں ہو کتی۔

#### اللغاث:

﴿عَظْمٌ ﴾ ہُری۔ ﴿ يَحِلُّ ﴾ حَلَّ يَحُلُّ ، باب نفر؛ اترنا، پڑاؤ كرنا، داخل ہو جانا، حلول كرنا۔

#### مردہ جاندار کے بالوں اور ناخنوں وغیرہ کا حکم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں مردار جانور کے بال اور اس کی بڈی نیز سینگ، ناخن اور گھر وغیرہ سب پاک ہیں،
لیکن امام شافعی والٹینڈ ان چیزوں کو ناپاک قرار دیتے ہیں اور اس پر دلیل یہ بیان کرتے ہیں کہ بیتمام چیزیں مردار کے اجزاء میں
سے ہیں اور مردار اپنے تمام اجزاء کے ساتھ ناپاک ہوتا ہے، لہذا اس کے بال اور ہڈی وغیرہ کے پاک ہونے کا مطلب ہی
نہیں ہے۔

ہماری دلیل ہے ہے کہ مرداراسی چیز کو کہا جاتا ہے جس میں زندگی ہواور بال وغیرہ میں زندگی تو در کنار زندگی کی رمق تک بھی نہیں پائی جاتی ، کیوں کہا گران چیزوں میں حیات ہوتی تو یقینا ان کے کا شخے سے جانور کو تکلیف ہوتی ، جب کہ مشاہدہ ہے کہ اگر آپ جانور کے بورے بال کاٹ لیس تو بھی اس کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑے گا،معلوم ہوا کہ ان چیزوں میں حیات نہیں ہے اور جب بان میں حیات نہیں ہیں تو نایاک جب ان میں حیات نہیں ہے تو پھران کے مرنے یا مردار ہونے کا کوئی سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ اور جب بیرمردار نہیں ہیں تو نایاک

## 

اس سلسلے کا ایک دوسرا مسلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں انسان کے بال ادراس کی ہڈی پاک ہیں، کیکن امام شافعی والشول حسب سابق انسانی بال وغیرہ کو بھی ناپاک کہتے ہیں، اس مسئلے پرامام شافعی والشول کی دلیل یہ ہے کہ انسان کے کسی بھی جز سے نہ تو انتفاع درست ہے اور نہ ہی کسی جز کی تھے وشراء سے منع نہ کیا درست ہے اور نہ ہی کسی جز کی تھے وشراء سے منع نہ کیا جاتا، معلوم ہوا کہ مردار کی طرح انسان کے بھی بال وغیرہ نجس اور ناپاک ہیں۔

ہماری دلیل سے ہے کہ انسان کے کسی بھی جز سے انتفاع کی ممانعت یا اس کی بیج وشراء کی حرمت بید انسان کی نجاست کا سبب نہیں ہے، بل کہ ان چیزوں کی ممانعت انسان کی کرامت اور اس کی شرافت کی وجہ ہے ہے، کیوں کہ اللہ تعالی نے اپنی بار امانت کو انسانوں کے حوالے کر کے انسیس بزرگی و برتری کے اس مقام پر پہنچا دیا ہے جہاں دوسری مخلوق کی رسائی نہیں ہوسکتی، اب اگر ہم انسانی اجزاء کی خرید وفروخت یا ان سے انتفاع کی اجازت دیدیں تو ظاہر ہے کہ بیدانسان کے حق میں تو ہین و تذکیل ہوگی اور ہمیں اس کا کوئی حق نہیں ہے۔

لیکن اس سے بیلاز منہیں آتا کہ انسان کے بال وغیرہ وصف طہارت سے متصف نہیں ہیں، کیوں کہ اگر ان میں طہارت نہ ہوتی تو نبی اکرم مَنْ اِنْتِیْا کہ کمی عال میں اپنے موئے مبارک کو حضرات صحابہ میں تقسیم نہ فرماتے جب کہ متعدد روایات میں منقول ہے کہ آپ مَنْ اِنْتِیْا نے ایک محل میں اور بالوں کو حضرات صحابہ میں تقسیم فرمایا جو اس بات کی بین دلیل ہے کہ انسان کے بال وغیرہ پاک ہیں، کیوں کہ اگر بینجس ہوتے تو آپ مَنْ اللَّهِ اللّٰمِی تقسیم نہ فرماتے۔



# فضل فی البئر فصل نوں کے بیان کے سلسلے میں ہے گا

صاحب کتاب نے اس سے پہلے یہ بیان کیا ہے کہ اگر تھوڑے سے پانی میں نجاست گر جائے تو پورا پانی ناپاک ہوجاتا ہے، مگر کنویں کا مسکلہ اس سے جدا ہے، کیوں کہ بعض صورتوں میں نجاست گرنے کے بعد بھی کنویں کا پورا پانی ناپاک نہیں ہوتا، انھی صورتوں اور شکلوں کو وضاحت کے ساتھ بیان کرنے کے لیے صاحب ہدایہ نے اس فصل کوعلیحدہ بیان کیا ہے۔

﴿ وَإِذَا وَقَعَتُ فِي الْبِنُرِ نَجَاسَةٌ نُزِحَتُ وَكَانَ نَزَحُ مَا فِيْهَا مِنَ الْمَاءِ طَهَارَةٌ لَهَا ﴾ بِإِجْمَاعِ السَلَفِ، وَمَسَائِلُ الْبِئُرِ مَبْنِيَّةٌ عَلَى إِتِّبَاعِ الْآثَارِ دُوْنَ الْقِيَاسِ.

تر جملے: اور جب کنویں میں کوئی نجاست گر جائے تو کنویں کا پورا پانی نکالا جائے گا،اور حفرات صحابہاور تابعین کے اجماع سے کنویں میں موجودہ پانی کا نکالنا میکنویں کے لیے بھی طہارت ٹابت ہوگا۔اور کنویں کے مسائل انتاع آثار پر بمنی ہیں نہ کہ قیاس پر۔

#### اللغاث:

﴿ نَزَحَ ﴾ اسم مصدر، نَزَحَ يَنُزَحُ ، بأب فَتْح ؛ بإنى كمينچا\_

## ایے کویں کے احکام جس میں نجاست گرمی ہو:

حل عبارت سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھے کہ متن میں جو نزحت مؤنث کا صیغہ آیا ہے اس میں ھی ضمیر کا مرجع کیا ہے اور اسے مونث کیوں لایا گیا ہے؟ اس سلسلے میں صاحب فتح القدیر کی رائے یہ ہے کہ نجاست کو اس کا مرجع متعین کرنا زیادہ بہتر ہے۔ صاحب عنایہ والتعید نے لکھا ہے کہ یہ تانیث اسناد ظاہری کے اعتبار سے ہے یعنی اس سے پہلے نجاسة کا لفظ آیا ہے، اس لیے اسے بھی مؤنث کے صیغے سے بیان کردیا۔

عبارت کا حاصل یہ ہے کہ اگر کنویں میں نجاست گر جائے تو اس کا بورا پانی نکالا جائے گا جس سے بعد میں نکلنے والا پانی بھی پاک ہوجائے گا اور خود کنواں بھی پاک ہوجائے گا، لینی الگ سے کنویں کی دیواریں وغیرہ صاف کرنے کی ضرورت نہیں ہوگی،اس لیے کہ یہی حضرات صحابہ اور تابعین وغیرہ کامعمول تھا اور اسی طریقۂ تطہیر پر ان حضرات کا اجماع بھی ہے۔

صاحب ہدایے فرماتے ہیں کہ کنویں کے مسائل حضرات سلف سے منقول آثار اور ان کے معمولات کی اتباع و پیروی ہی پرمبنی

# ر آن البدایہ جلدال کے میں کر اعلام المان کی کا مطابات کے بیان میں ک

میں ، عقل اور قیاس کوان میں کوئی دخل نہیں ہے ، کیوں کہ ایک طرف تو قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ کنویں کا پانی ناپاک نہ ہو، خواہ اس میں کیسی بھی نجاست گرے ، اس لیے کہ ہمہ وقت کنویں میں نیچ سے پانی نکتا رہتا ہے۔ اور دوسری طرف قیاس اس بات کا بھی متقاضی ہے کہ کنواں نجاست گرنے کے بعد جس طرح پانی میں ملے گی اس متقاضی ہے کہ کنواں نجاست گرنے کے بعد جس طرح پانی میں ملے گی اس طرح کنویں کی دیوار وغیرہ سے بھی لگے گی اور پھر چوں کہ ہرآن نیچ سے پانی آتا رہتا ہے اس لیے پاک اور ناپاک پانی میں امتیاز کرنا وشوار ہوجائے گا اور قیاس کے ذریعے کسی حتمی نتیجہ پر پہنچنا مشکل ہوگا، اس لیے اس سلسلے میں قیاس سے کوئی آس نہیں لگائی گئی اور سب پھے حضرات سلف سے منقول معمول پر چھوڑ دیا گیا ہے۔

﴿ فَإِنْ وَقَعَتُ فِيهَا بَعُرَةٌ أَوْبَعْرَتَانِ مِنْ بَعْرِ الْإِبِلِ أَوِ الْعَنَمِ لَمْ تُفْسِدُ المَاءَ السَيْحُسَانًا ﴾ وَالْقِيَاسُ أَنْ تُفْسِدَهُ لِوُقُوْعِ النَجَاسَةِ فِي المَاءِ الْقَلِيْلِ، وَجُهُ الْإِسْتِحُسَانِ أَنَّ ابَارَ الْفَلَوَاتِ لَيْسَتُ لَهَا رَوُّسٌ حَاجِزَةٌ، وَالْمَوَاشِي لِوُقُوْعِ النَجَاسَةِ فِي المَاءِ الْقَلِيْلِ، وَجُهُ الْإِسْتِحُسَانِ أَنَّ ابَارَ الْفَلَوَاتِ لَيْسَتُ لَهَا وَرُقَ فِي الْمَوْوِي عَلَيْهِ الْعَيْدِ وَهُو مَا يَسْتَكُثِرُهُ النَّاظِرُ إِلَيْهِ فِي الْمَرُوي عَنْ أَبِي حَنِيْفَة وَ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ الْمُعْوَلُولِ السَّوْوُرَةِ وَلاَ فَرْقَ بَيْنَ الرَّطْبِ وَالْيَابِسِ، وَالصَّحِيْتِ النَّاظِرُ إِلَيْهِ فِي المَمْوِي عَنْ أَبِي حَنِيْفَة وَمَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَيْهِ الْإِعْتِمَادُ، وَلاَ قَرْقَ بَيْنَ الرَّطْبِ وَالْيَابِسِ، وَالصَّحِيْتِ النَّاطِرُ إِلَيْهِ فِي المَرْوِي عَنْ أَبِي حَنِيْفَة وَمَنْ اللَّهُ الْعَلَى الْمَوْلُولُ اللَّهُ الْمُعْرَةُ وَلَى الْمَوْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّ الْمُعْرَةُ وَلَا الْمَعْرُولُ وَقَ الْمَالُ الْمُلَالِ الْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَةُ وَلَيْ الْمُعْرَةُ وَلَالْمُ اللَّهُ الْفَالِي الْمَاءِ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ الللِي الللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

توجمله: پھراگر کنویں میں اونٹ یا بحری کی ایک دومینگنیاں گر جا کیں تو استحسانا پانی کو فاسد نہیں کریں گی، جب کہ قیاس یہ ہے کہ پانی کو فاسد کردیں گی، بحب کہ قیاس یہ ہے کہ پانی کو فاسد کردیں گی، کیوں کہ تھوڑے پانی میں نجاست گر گئی ہے۔ استحسان کی دلیل یہ ہے کہ جنگلوں کے کنووں پر (نجاست وغیرہ کرنے ہیں ) روکنے والے آز نہیں ہوتے، اور صورت حال یہ رہتی ہے کہ جو پائے کنووں کے اردگرد مینگنیاں کردیتے ہیں جنسیں ہوا کیں اڑا کر کنویں میں ڈال دیتی ہیں۔ اس لیے بر بنائے ضرورت معمولی سی نجاست کو معاف قرار دے دیا گیا۔ اور کثیر میں کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اور امام ابوصنیفہ والٹھیا سے مروی ایک قول کے مطابق کثیروہ ہے جسے دیکھنے والا خود کثیر سمجھے۔ اور اسی قول پر اعتماد بھی ہے۔

اورتر اورخنگ نیز صحیح سالم اورٹوٹی ہوئی مینگنیوں کے مابین کوئی فرق نہیں ہے، ای طرح لید، گوبر اور مینگئی میں بھی کوئی فرق نہیں ہے، اس طرح لید، گوبر اور مینگئی میں بھی کوئی فرق نہیں ہے، اس لیے کہ ضرورت سب کوشامل ہے۔ اور اس مسئلے میں کہ بکری نے دودھ دو ہے کے برتن میں ایک یا دومینگئی کردی، حضرات مشائخ کا فرمان میہ ہے کہ ضرورت کی وجہ سے مینگئی کے مینگئی کے دو ضرورت نہ ہونے کی وجہ سے قبیل کو بھی معاف نہیں کیا جائے گا۔ اور حضرت امام ابو حذیفہ والتی میں میں کو یں کی طرح ہے۔

#### اللغاث:

﴿ بَعْرَةٌ ﴾ مَنْكَى ﴿ فَلَوَاتِ ﴾ اسم جمع، واحد فلاة؛ بيابان، جنگل، غير آباد جگد ﴿ حَاجِزَه ﴾ آثر، ركاوث ـ ﴿ ﴿ مَوَاشِی ﴾ اسم جمع، واحد ماشية؛ چوپايه، چرنده - ﴿ تُلْقِی ﴾ القی يُلْقِی، باب افعال؛ وُالنا، گرانا ـ ﴿ رَوْفِ ﴾ ليد، تر گوبر ـ ﴿ خُشی ﴾ فشک ليد، أیلي ـ ﴿ مِحْلَبُ ﴾ دوده دو سخ کابرتن \_

## كوي من قليل مقدار من ميكنيال كرنے كى صورت من يانى ياك رہے كا بيان:

مسکدیہ ہے کہ اگر کسی کویں میں اونٹ یا بحری وغیرہ کی ایک دومینگنی گرجائے تو اس کنویں کے پانی کا کیا تھم ہے؟ اس سلسلے میں استحسان کا تقاضا یہ ہے کہ ایک دومینگنی گرنے سے کنویں کے پانی پرکوئی اثر نہیں ہوگا اور وہ پاک رہے گا، جب کہ قیاس کا تقاضا یہ ہے کہ کنویں کا بانی ناپاک ہوجائے گا۔ اس لیے کہ کنویں میں جو پانی رہتا ہے، عام طور پر وہ کم اور قلیل ہوتا ہے اور بہت پہلے آپ نے یہ پڑھ لیا ہے کہ ما قلیل میں اگر نجاست گرجائے تو پورا پانی ناپاک ہوجاتا ہے، للہذا صورت مسکلہ میں قیاساً تو کنویں کا پانی ناپاک ہوجاتا ہے، للہذا صورت مسکلہ میں قیاساً تو کنویں کا پانی ناپاک ہوجاتا ہے، للہذا صورت مسکلہ میں قیاساً تو کنویں کا پانی ناپاک ہوجاتا ہے، للہذا صورت مسکلہ میں قیاساً تو کنویں کا

استحسانا چوں کہ پانی ناپاکٹنیں ہوگا، اس لیے صاحب کتاب استحسان کی دلیل یوں بیان کرتے ہیں کہ عام طور پرجنگلوں اورصحراؤں میں جوکنویں ہوتے ہیں ان کے کناروں پرکوئی حاجز اور مانغ نہیں ہوتا اور پھر مولیثی ان کنوؤں کے إردگر و مینگنیاں کر بھی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جب ہوا کیں چلتی ہیں تو یہ ساری گندگیاں کنویں میں ساجاتی ہیں اور بھی بھی تو کنویں ان سے پک جاتے ہیں، اور بھی جواتی ہے، تو معمولی سی گندگی ہی کنویں میں جاپاتی ہے، اس لیے ہم نے قلیل اور کثیر مقدار میں فرق کو ملحوظ رکھ کرید فیصلہ کیا کہ اگر کنویں میں ایک یا دوئیگنی (قلیل مقدار) گرے تو چون کہ اس سے بچنا ناممکن ہے، اس لیے بربنائے ضرورت اس مقدار کو معاف کیا جائے گا اور اس سے کنویں کا پانی خراب نہیں ہوگا، لیکن اگر اس سے زیادہ مقدار میں مینگنیاں گر جائیں تو اس صورت میں کنویں کا پورا پانی ناپاک ہوجائے گا، کیوں کہ کثیر میں کوئی ضرورت نہیں ہے اور جب ضرورت نہیں ہوگا۔

صاحب ہدایہ نے کثیر کے سلسلے میں حضرت امام صاحب سے مروی ایک قول کو ذکر کرکے اس کو قابل اعتاد بھی بتایا ہے جس کا حاصل سے ہے کہ کثیر اس مقدار کو کہتے ہیں جے خود دیکھنے والا کثیر سمجھے۔ اس قول کے معتمد ہونے کی تائید صاحب بدائع اور قاضی خان وغیرہ نے بھی کی ہے۔ (بنایہ)

و یے کثیر کے سلسلے میں بعض حضرات کی رائے ہیہ ہے کہ اگر کنویں میں اتن مینگنیاں ہوں جو چوتھائی یا تہائی پانی پر چھا جا ئیں تو اس مقدار کوکثیر سمجھا جائے گا،بعض حضرات کی رائے ہیہ ہے کہ پورے پانی پر محیط ہوں تب کثیر ہے،بعض کا خیال ہے کہ اگر کوئی ڈول مینگنی کے بغیر نہ نکلے تو سمجھنا جا ہے کہ یہ مقدار کثیر ہے۔واللہ اعلم (بنایہ ۱۰۹۰) فتح القدیرا ۱۰۴۰)

و لا فرق النع يهاں سے ميہ بتانامقصود ہے كہ متن ميں جو بعوة كالفظ استعال كيا گيا ہے اس سے ميہ دھوكہ نہ ہوكہ اوپر بيان كردہ تقم صرف مينگنى كے ساتھ خاص ہے اور ليدِيا گوبراس تقم سے خارج ہيں، بل كہ اس تقم ميں ليد، گوبر اور مينگنى سب برابر ہيں، اى طرح تر، خشك اور درست اور ٹوٹی ہوئی ہر طرح كی مينگنی وغيرہ كا يہى تقم ہے، كيوں كہ جنگلوں ميں مويشيوں كولانے اور چرانے

## ر آن البداية جلد کر سر ۱۵۳ کی کی در ادکا برطبارت کے بیان میں ک

نیز کنوؤں کو پانی پلانے کی ضرورت میں اونٹ، بھینس، گائے بکری اور گھوڑے وغیرہ سب شامل ہیں، لہذا جب ضرورت کے تحت سب داخل ہیں تو تھم میں بھی سب شامل ہوں گے اور سب کا تھم یکساں ہوگا، کہ استحساناً مقدار قلیل معاف ہے اور مقدار کثیر مُفسد ے۔

وفی شاہ تبعر النج اس کا حاصل یہ ہے کہ اگر دودہ دو ہنے کے وقت بکری برتن میں ایک یا دوئیگئی کرد ہے تو اس کا تھم یہ ہے کہ مینگئی نکال کر پھینک دی جائے اور دودہ پی لیا جائے ، اس لیے کہ یہاں ضرورت موجود ہے، لہذا مقدار قلیل معاف ہوگی ، یہا ں ضرورت اس معنیٰ کر کے ہے کہ بکری عام طور پر دودھ دیتے وقت مینگئی کرتی ہے، اب برتن لیے کر دودھ نکالنا ایک ضرورت ہے اور اس پوزیشن پر بکری کی مینگئی سے بچنا ناممکن ہے ، اس لیے بر بنائے ضرورت دودھ کو پاک اور صاف قرار دیا گیا ہے ، اس کے بر ضاف اگر دودھ نکالنے کے علاوہ کی اور دفت میں بکری کی برتن میں ایک یا دوئیگئی کرد ہے، تو یہ مقدار بھی معاف نہیں ہوگی ، کیوں کہ یہاں کوئی ضرورت نہیں ہے ، اس لیے کہ برتن کوڈ ھکنا اور بکری کی دسترس سے دور رکھنا ممکن ہے۔

اس سلسلے میں حضرت امام صاحب راٹیٹیڈ ہے ایک قول بیمنقول ہے کہ ایک یا دومیتگنی کے سلسلے میں برتن کا حکم کنویں کے حکم کی طرح ہے، یعنی جس طرح کنویں میں مقدار قلیل معاف ہے، اسی طرح برتن میں بھی مقدار قلیل معاف ہے اور خالی برتن میں بھی اگر ایک دومیتگنی گرجائے تو برتن نایا کنہیں ہوگا۔

## جنگل اور آبادی کے کنووں میں فرق:

ال موقع پرصاحب عنایہ اور صاحب بنایہ دونوں حضرات نے جنگل اور آبادی کے کنوؤں میں فرق کو بڑے اہتمام سے قلم بند کیا ہے، آپ کے استفادے کی خاطر اُن حضرات کی تحریروں کا خلاصہ یہاں درج کیا جارہا ہے۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ جنگلات کے کنویں عام طور پر کھلے رہتے ہیں اس لیے بر بنائے ضرورت ان میں مقدار قلیل کوعفو قرار دیا گیا ہے، لیکن آبادی اور بستیوں کے کنوؤں سے لوگ پانی پیتے ہیں، اس لیے ان کو ڈھیا کننے اور بند کرنے کا اچھا انتظام ہوتا ہے، لہذا آبادی کے کنوؤں کے متعلق شرعی حکم یہ ہے کہ ان میں مقدار قلیل بھی معاف نہیں ہے اور ایک یا دومیگئی گرنے سے بھی ان کا پانی ناپاک ہوجائے گا۔ (بنایہ ۱۹۱۱ معنایہ ار۱۲۰۷)

﴿ فَإِنْ وَقَعَ فِيْهَا خُرْءُ الْحَمَامِ أَوالعُصْفُورِ لَا يُفْسِدُهُ ﴾ خِلَافًا لِلشَّافِعِي رَثِمُ اللَّهُ أَنَّهُ اِلسَّتَحَالَ إِلَى نَتَنٍ وَفَسَادٍ فَأَشْبَهَ خُرْءَ الدَجَاجَةِ، وَلَنَا اِجْمَاعُ الْمُسْلِمِيْنَ عَلَى اِقْتِنَاءِ الحَمَامَاتِ فِي الْمَسَاجِدِ مَعَ ۖ وَرُوْدِ الْأَمْرِ بِتَطْهِيْرِهَا، وَإِسْتِحَالَتُهُ لَا إِلَى نَتُنٍ رَائِحَةٍ فَأَشْبَهَ الْحَمْأَةُ .

ترجملہ: پھراگر کنویں میں کبوتر یا گوریے کی ہیٹ گر جائے تو گئویں کے پانی کوخراب نہیں کرے گی ،امام شافعی ولیٹھیڈ کا اختلاف ہے، ان کی دلیل میہ ہے کہ ہیٹ بد بو اور فساد کی طرف منتقل ہوگئ ، لہذا میہ مرغی کی بیٹ کے مشابہ ہوگئ۔ ہماری دلیل مسجدوں میں کبوتروں کے رکھنے پرمسلمانوں کا اجماع ہے جب کہ مبجدوں کو پاک صاف رکھنے کا تھم وارد ہے۔اور یہ بیٹ بد بوکی طرف منتقل

## ر جن البدایہ جلد اللہ کی مثابہ ہے۔ نبیں ہوئی ہے، ابذا یہ کی کے مثابہ ہے۔

#### اللغاث:

-﴿ حُوءٌ ﴾ بيث، پرندوں كا فضله - ﴿ عُصْفُورٍ ﴾ چڙيا - ﴿ اِقْتِنَاءِ ﴾ اسم صدر، باب افتعال ؛ جمع كرنا، اكثما كرنا، چننا ـ

#### تخريج:

اخرجه ابوداؤد في كتاب الصلوة باب اتخاد المساجد في الدور حديث رقم 200. ترمذي في كتاب الجمعة باب ما ذكر في تطييب المساجد حديث 092.

#### كوتر اور جرياكي بيك كاحكم:

عبارت میں بیان کردہ مسئلے کا حاصل یہ ہے کہ اگر کبوتر یا گوریتے کی بیٹ کنویں میں گر جائے تو ہمارے یہاں کنویں کا پانی خراب اور نا پاک نہیں ہوگا، جب کہ امام شافعی ولیٹی اس سورت میں پانی کو نجس اور خراب قرار دیتے ہیں، امام شافعی ولیٹی کی دلیل یہ ہوگئی، اور مرغی کی بیٹ یہ سسکہ میں یہ بیٹ پانی میں گر کر بد بو اور فساد کی طرف منتقل ہوگئی اور مرغی کی بیٹ کے مشابہ ہوگئی، اور مرغی کی بیٹ بالا تفاق نجس ہے، لہٰذا یہ بیٹ بھی نجس اور نا پاک ہوگی اور کنویں کے پانی کو خراب اور برباد کر دے گی۔

ہماری دلیل ہے ہے کہ دورِ صحابہ سے لے کر آج تک مساجد میں کوتروں کے رکھنے اور پالنے پر علاء سلف وخلف کا اجماع چلا آر ہا ہے اور کسی بھی عہد میں اس پر کوئی نکیر نہیں کی گئی، جب کہ تختی کے ساتھ مساجد کی تنظیف اور تظہیر کا تھم وارد ہے، اس صورتِ حال میں مساجد کے اندر کبوتروں کا رہنا اس بات کی بین دلیل ہے کہ ان کی بیٹ ناپاک نہیں ہوتی، کیوں کہ اگر بینجس ہوتی تو پھر مجد جیسی مقدس جگہ میں کبوتروں کو آزادانہ طور پر رہنے کی اجازت نہ دی جاتی۔ معلوم ہوا کہ کبوتر کی بیٹ نجس نہیں ہوتی اور جب بیہ نجس نہیں ہوتی تو اس کے پانی میں گرنے سے پانی خراب اور ناپاک بھی نہیں ہوگا۔

و استحالته النجيبال سے امام شافعی والتی اس کا جواب ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ حضرات والا بیٹ وغیرہ کے ناپاک ہونے کے لیے دو چیز می ضروری ہیں (۱) بدبو (۲) فساد۔ اور یہ بات طے شدہ ہے کہ کبوتر کی بیٹ میں بدبونہیں ہوتی ، معلوم ہوا کہ نجاست کے دونوں جزوں میں سے ایک جز پہلے ہی خارج اور منتفی ہوگیا ، اور جب ایک چیز منتفی ہوگی تو گویا پورا سبب منتفی ہوگیا تو اس کے ناپاک ہونے کا کوئی سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔

﴿ فَإِنْ بَالَتْ فِيْهَا شَاةٌ نُزِحَ الْمَاءُ كَلُهُ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحَمُ اللَّهُ أَيْهُ وَأَسِلُهُ أَنِّ يُوسُفَ رَحَمُ اللَّهُ أَيْهُ وَأَصُلُهُ أَنَّ بَوْلَ مَا يُؤْكُلُ لَحُمُهُ طَاهِرٌ عِنْدَهُ، يَنْزَحُ إِلاَّ إِذَا غَلَبَ عَلَى الْمَاءِ فَيَخُرُجُ مِنْ أَنْ يَكُونَ طَهُورًا ﴾ وَأَصُلُهُ أَنَّ بَوْلَ مَا يُؤْكُلُ لَحُمُهُ طَاهِرٌ عِنْدَهُ، يَنْزَحُ إِلاَّ إِذَا غَلَبَ عَلَى الْمَاءِ فَيَخُرُجُ مِنْ أَنْ يَكُونَ طَهُورًا ﴾ وَأَصُلُهُ أَنَّ بِوْلُ مِنْ اللَّهُ وَالسَّلَامُ أَمَرَ الْعُرَنِيْنَ • بِشُرْبِ أَبُوالِ الْإِبِلِ وَٱلْبَانِهَا، وَلَهُمَا قُولُهُ عَلَيْهِ الصَّلَامُ وَاعْنِ الْبَوْلِ فَإِنَّ عَامَةً عَذَابِ الْقَبْرِ مِنْهُ مِنْ غَيْرٍ فَصُلٍ، وَ لَأَنَّا يَشَعِيلُ إِلَى عَلَيْهِ الصَّلَامُ وَ لَهُ يَسْتَحِيلُ إلى

# ر آن البدایہ جلدال کے میں کر اعام 101 کی کی کی کی ایکا میں کے بیان میں کے

نَتْنٍ وَفَسَادٍ فَصَارَ كَبَوْلِ مَالَا يُؤْكَلُ لَحْمُهُ، وَتَأُوِيُلُ مَا رُوِى أَنَّهُ عُرِفَ شِفَاؤُهُمْ وَحْيًا، ثُمَّ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمُنَّ عَلَيْهُ لَا يَحِلُّ شُرْبُهُ لِلتَدَاوِي، لِأَنَّهُ لَا يَتَيُقَّنُ بِالشِفَاءِ فِيْهِ فَلَا يُعْرَضُ عَنِ الْحُرْمَةِ، وَعِنْدَ أَبِي يُوسُفَ رَحْمَنَ عَلِيلُتُمَّ يَبْدُلُ لِللَّمَا يَعْدَلُهُ يَحِلُّ لِلتَدَاوِي وَغَيْرِهِ لِطَهَارَتِهِ عَنْدَهُ .

ترجمل: پھر اگر کنویں میں کوئی بکری پیشاب کردہ تو حضرات شیخین کے یہاں کنویں کا پورا پانی نکالا جائے گا، امام محمد مراشید فرماتے ہیں کہ پانی نہیں نکالا جائے گا، الا میر کہ پیشاب پانی پر غالب آ جائے اور پانی مطہر ہونے سے نکل جائے۔اوراس اختلاف کی جڑیہ ہے کہ ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب امام محمد راشیمیڈ کے یہاں پاک ہے اور حضرات شیخین کے یہاں ناپاک ہے۔امام محمد راشیمیڈ کی دلیل میہ ہے کہ نبی اکرم منگا شیم نے اہل عرینہ کو اونٹوں کے پیشاب اوران کا دودھ پینے کا تھا۔

حضرات شیخین کی دلیل آپ کُلُٹیوُم کا بیارشادگرا می ہے کہ پیشاب سے بیچے رہو،اس لیے کہا کثر عذاب قبراسی وجہہے ہوتا ہے، بغیر کسی تفصیل کے،اور اس لیے کہ ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب بد بواور پیشاب کی طرف منتقل ہوجا تا ہے،للہٰذا یہ غیر ماکول اللحم جانوروں کے پیشاب کی طرح ہوگیا۔

اورامام محمد رطیقینیڈ کی بیان کردہ حدیث کی تاویل ہے ہے کہ آپ شکی تیکی گو بذر بعیدوجی اہل عرینہ کی شفاء اسی میں معلوم ہوئی تھی۔
پھر حضرت امام صاحب رطیقینڈ کے نزدیک ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب بطور دوا پینا بھی حلال نہیں ہے، کیوں کہ (اب)
اس بیشاب میں شفاء کا یقین نہیں ہے، لہذا اس کی حرمت سے اعراض نہیں کیا جائے گا۔ اور امام ابو یوسف رطیقیا کے یہاں اہل
عرینہ کے قصے کی بنیاد پر بطور دوا پینا حلال ہے۔ اور امام محمد رطیقیا کے نزدیک دوا اور غیر دوا دونوں طرح پینا حلال ہے، اس لیے کہ
ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب ان کے یہاں یاک ہے۔

#### اللغاث

﴿ اِسْتَنْزِهُوْ ا ﴾ استنزه ستنزه ، باب استفعال ؛ پربیز کرنا ، اجتناب کرنا ، بچنا۔ ﴿ تَكَاوِی ﴾ اسم مصدر ، باب تفاعل ؛ دوا بنانا ، علاج کے لیے استعال کرنا۔

#### تخريج:

- اخرجه الائمة الستة بخارى كتاب الوضوء باب ابوال الابل والدواب حديث رقم ٢٣٣. و مسلم كتاب القسامه باب حكم المحاربين والمرتدين حديث رقم ٤٣٥٣.
- اخرجه دارقطني في كتاب الطهارة باب نجاسة البول والامر با التزه منه حديث رقم ٤٥٣.

## ماكول اللحم اورغير ماكول اللحم جانوروں كے فضلات كاتھم:

عبارت میں جومسکہ بیان کیا گیا ہے وہ درحقیقت حضرات ائمہ کے اصول پرمتفرع ہے، اس لیے حل عبارت سے پہلے اصول کا جاننا زیادہ بہتر ہے۔حضرات شیخین کا اصول میہ ہے کہ ماکول اللحم جانوروں کا بیشاب ناپاک ہے اورجس چیز میں گرے گا

# ر آن البداية جلدال ي المستركز ١٥٤ ي المستركز ١٥٤ المستركة الكار الكار طبارت كه بيان ميس

اسے ناپاک کردے گا۔ امام محمد رطیقیا کی اصل یہ ہے کہ ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب پاک ہے اور کسی چیز میں اس کے گرنے سے
کوئی فرق نہیں ہوگا۔ ان اصول کے پیش نظر عبارت میں بیان کردہ مسکلے کاحل اور حاصل یہ ہے کہ اگر کنویں میں بکری پیشاب
کردے تو حضرات شیخین کے یہاں یہ پیشاب پانی کو ناپاک کردے گا اور اس کنویں کا پوراپانی نکالا جائے گا، خواہ کم ہوزیادہ، امام
محمد طِلتِید فرماتے میں کہ اگر پیشاب اتنی مقدار میں کیا گیا ہے کہ پانی پر غالب آگیا ہے، تب تو کنویں کا پانی ناپاک ہوگا اور اسے
نکالا جائے گا،لیکن اگر معمولی پیشاب ہوتو اس صورت میں نہتو یانی ناپاک ہوگا اور نہ ہی اسے نکالا جائے گا۔

امام محمد روائی کے دلیل اہل عربینہ کا وہ مشہور واقعہ ہے جس میں آب وہوا راس نہ آنے کی وجہ ہے آپ مُنَا اللّه عُر وافعہ ہے جس میں آب وہوا راس نہ آنے کی وجہ ہے آپ مُنَا اللّه عُر وافعہ اور نوں کا بیٹاب پینے کی اجازت مرحمت فرمائی تھی۔ پورا واقعہ یوں ہے کہ اہل عربینہ مدینہ منورہ میں آکر اسلام کے دامن سے وابستہ ہو گئے اور یہیں رہنے گئے، لیکن مدینہ کی آب وہوا اضیں راس نہیں آئی، جس کے نتیج میں ان کے پیٹ پھول گئے، اور ان کے رنگ پیلے پڑگے، اس پر آپ مُنَا اللّه عُما ویا کہ صدقے کے اونٹ کے کر پچھ دن کے لیے مدینہ سے باہر چلے جاؤ اور ان کے بیٹاب اور دودھ کو چیتے رہو۔ چنال چہ ان لوگوں نے ایسا کیا اور صحت مند ہو گئے، مگر پھر اضیں بدمعا شی سوجھی اور یہ مرتد ہو گئے اور چرواہوں کو قبل کر کے اونٹوں کو بھی ہنکا لے گئے، آپ مُنَا اللّه عُلَی تو آپ نے ان کے پیچھے صحابۂ کرا کر اکر ان کے ہاتھوں اور پیروں کو کو او یا اور ان کی آنکھوں میں سلائی گرم کر واکر کا اور دیا اور ان کی آنکھوں میں سلائی گرم کر واکر کا اور دیا

بہر حال اس واقع میں چوں کہ ان کے لیے پیٹاب پینے کی اجازت ثابت ہے، اس لیے امام محمد رالیٹھیڈ اس سے استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگر ماکول اللحم جانوروں کا پیٹاب پاک نہ ہوتا تو آپ مُلَّا یُٹِیْ اہل عریف کو ہرگز اس کے استعال کا حکم نہ دیتے، اس لیے کہ اگر وہ ناپاک ہوتا تو حرام ہوتا اور حرام چیزوں کے متعلق تو خود آپ مُلَّا یُٹِیْ کا ارشاد گرامی ہے کہ إن الله تعالیٰ لم یجعل شفاء کم فیما حرّم علیکم یعنی جو چیزیں مسلمانوں پر حرام ہیں، اللہ تعالیٰ نے ان میں اہل اسلام کے لیے شفاء بھی نہیں رکھی ہے، معلوم یہ ہوا کہ ماکول اللحم جانوروں کا پیٹاب یاک ہے۔

حضرات شیخین کی دلیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں ندکور ہے، یعنی استنز ہوا عن البول فإن عامة عذاب القبر منه، اور اس حدیث ہے وجہ استدلال بایں معنیٰ ہے کہ آپ منگا شیخ نے ماکول اللحم اور غیر ماکول اللحم میں امتیاز اور کسی تفصیل کے بغیر مطلق صیغت امر کے ساتھ بی می بیان فر مایا ہے کہ بیشاب سے احتیاط کرو۔ جو اس امر کا بین ثبوت ہے کہ ہر طرح کا بیشاب نا پاک ہو اس سے بچنا ضروری ہے، اسی طرح کا ایک واقعہ حضرت سعد بن معاقی کا ہے کہ حب انھیں قبر میں اُتارا گیا تو زمین نے انھیں بہت زور سے دبوچا، اس پر خاضرین نے آپ منگا گیا گیا ہے۔ اس کا سبب دریافت کیا تو آپ نے فر مایا کہ یہ بیشاب سے نہیں بیچت تھے، اس موقع پر صاحب عنامیہ نے یہ وضاحت بھی کی ہے کہ حضرت سعد کا عدم احتیاط اپنے نہیں بلکہ اونٹوں کے بیشاب سے تھا (۱۸۲۱) اس واقعے سے بھی ماکول اللحم جانوروں کے بیشاب کا ناپاک ہونا ہی ثابت ہور ہا ہے۔

حضرات شخین کی عقلی دلیل میہ ہے کہ ماکول اللحم جانوروں کا بیشاب بد بواور فساد کی طرف منتقل ہوتا ہے اور اس سے پہلے میں بات آ چکی ہے کہ بد بواور فساد بیشاب وغیرہ میں نجاست کے سبب ہیں اور چوں کہ ان جانوروں کے بیشاب میں میسب موجود

# ر آن البدايه جلدال سي المحالي الما المحالي الكار الكار المار المارك المار الما

ہے، لہذا ان کا پیشا بھی نا پاک ہوگا جس طرح کہ غیر ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب نا پاک ہوتا ہے۔

و تاویل ما روی المح یہاں سے صاحب کتاب نے امام محمد روایشید کی بیان کردہ حدیث کا جواب پیش کیا ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ اصحاب عرینہ کے واقعے کو دلیل بنا کر ما کول اللحم جانوروں کے پیشاب کی طہارت کا قائل ہونا درست نہیں ہے، اس لیے کہ نبی اکرم مُنَّا اَلَّیْ کو بذریعہ وی یہ اطلاع دی گئی تھی کہ اہل عرینہ کی شفاء اونٹول کے پیشاب ہی میں رکھی گئی ہے، آپ اس لیے کہ نبی اکرم مُنَّا اَلِیْ کَا اَجْ اَلْ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ ہے، اور یقین اس کے استعال کی اجازت مرحمت فر مادیں، مگر اب آپ مُنَّ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اجازت نہیں ہوگی، اور جب استعال کی اجازت نہیں ہوگی، وہ نایاک ہوگا۔

صاحب بنایہ نے اس مدیث کے دوجواب اور بھی بیان کیے ہیں، جن میں سے پہلا یہ ہے کہ اس واقعے سے متعلق حضرت قادہ نے حضرت انس بڑا تھ سے ایک روایت بیان کی ہے جس میں صرف دودھ پینے کا ذکر ہے اور پیٹاب کا تذکرہ نہیں ہے، اس صدیث کے پیش نظر تو بہر حال اس واقعے میں پیٹاب کا ذکر ہونے اور نہ ہونے کا احمال پیدا ہوگیا اور احمال کے متعلق میے کم ذکور ہے کہ إذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال ۔

دوسرا جواب جوعلامہ اکملؒ کے حوالے سے دیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ اہل عرینہ کے قصے سے متعلق حکم منسوخ ہے، ابتدائے اسلام میں اس کی گنجائش تھی،مگراب نہیں ہے اور جب بیر حکم منسوخ ہے تو اس سے استدلال کرنا بھی درست نہیں ہے۔

ٹم عند أبی حنیفة اس عبارت کی آخری کڑی ہے ہے کہ حضرت امام صاحب والتھیا ہے یہاں ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب بر بنائے دوا پینا بھی حلال نہیں ہے، کیوں کہ اب اس میں شفاء کا یقین نہیں ہے، امام ابو یوسف والتھی فرماتے ہیں کہ بھائی اہل عرینہ کوبطور دوا پیٹا ہے حلال نہیں ہے، کیوں کہ اب اس لیے ہم دواء کے طور پر اس کے استعمال کی اجازت دیتے ہیں۔ اور امام محمد والتھی کے یہاں تو مطلق اجازت ہے، جے بینا ہے وہ جی بھر کے پیخ، خواہ علاجاً اور دواء پیئے یا تفکھاً اور تلذذاً پیخ، کیوں کہ ان کے یہاں تو مطلق اجازت ہے، جے بینا ہے وہ جی بھر کے پیخ، خواہ علاجاً اور دواء بینے یا تفکھا ور تلذذاً پیک، کیوں کہ ان کے یہاں ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب پاک ہے لہذا اس کے استعمال میں کوئی حرج نہیں ہے۔

﴿ وَإِنْ مَاتَتُ فِيْهَا فَأْرَةٌ أَوْ عُصْفُوْرَةٌ أَوْ سَوْدَانِيَةٌ أَوْ صَعْوَةٌ أَوْ سَامُ أَبْرَصَ نُزِحَ مِنْهَا عِشُرُوْنَ دَلُوًا إِلَى ثَلَاثِيْنِ بَعْدَ إِخْرَاجِ الْفَأْرَةِ لِحَدِيْثِ أَنَسٍ ﷺ أَنَّهُ قَالَ فِي الفَارَةِ إِذَا مَاتَتُ فِي الْجَنْدِ وَأَخْرِجَتُ مِنْ سَاعَتِه يُنْزَحُ مِنْهَا عِشْرُوْنَ دَلُوًا، وَالْعُصْفُوْرَةُ وَنَحُوهًا تُعَادِلُ الْفَأْرَةِ فِي الْجُثَّةِ فَأَخَذَتُ حُكْمَهَا، وَالْعِشْرُوْنَ بِطُوِيْقِ الْإِيْجَابِ وَالثَّلَاثُوْنَ بِطَوِيْقِ الْإِسْتِحْبَابِ.

تر جملہ: اور اگر کنویں میں چوہا مرایا گوریّا مری، یا بھجنگا یا ممولا مرا، یا کوئی بڑی چھپکلی مری تو کنویں سے بیس ڈول سے لے کر تنمیں ڈول تک پائی اور چھوٹائی کے اعتبار سے، یعنی چوہا وغیرہ کے نکالنے کے بعد، حضرت انس شاشقہ کی حدیث کی وجہ سے جو انھوں نے اس چوہے کے متعلق فرمایا جو کنویں میں مرا اور اسے فورا نکال لیا گیا کہ کنویں میں سے بیس ڈول حدیث کی وجہ سے جو انھوں نے اس چوہے کے متعلق فرمایا جو کنویں میں مرا اور اسے فورا نکال لیا گیا کہ کنویں میں سے بیس ڈول

ج انی زکال جائے ، اور گورتا وغیرہ جنے میں جو سے کے برابر جن اس لیے انھوں نے جو سے کا تھم لے لیا۔ اور جس ڈول زکالنا بطور

#### اللغاث:

﴿ سَوْدَانِيَةٌ ﴾ ايك چيوڻى چڙيا، کلچڙى۔ ﴿ صَعُوتٌ ﴾ بيا، ممولا، ايك چيوڻا پرنده۔ ﴿ سَامُ أَبْرَ صَ ﴾ چيكلى۔ ﴿ جُفَّةٍ ﴾ جسم، مرده جسم، لاش۔

## بہت چھوٹے جانداروں کے کویں میں گرنے کی صورت میں یاک کرنے کے طریقے کا بیان:

یہاں سے ان مسائل کا بیان ہے جن میں جانور کنویں کے اندرگرتا ہے، بھی مرجاتا ہے اور بھی زندہ نکال لیا جاتا ہے، پھر جانور کے جسم وجنے کے اعتبار سے ہر ہر صورت کا حکم الگ ہے، صاحب کتاب دھیرے دھیرے سب کو بیان کر رہے ہیں۔ اس عبارت میں جو مسئلہ بیان کیا گیا ہے اس کا حاصل ہے ہے کہ اگر کنویں میں کوئی چوہا یا اس کے ہم مثل گوریا وغیرہ میں سے کوئی دوسرا جانور گرکر مرگیا، اور اسے فور آئی نکال لیا گیا تو اس کنویں کا حکم ہے ہے کہ گرے ہوئے جانور کو نکالنے کے بعد کنویں کی طہارت اور خلافت کے لیے اس میں سے بیں ڈول یائی نکالنا واجب ہے اور تمیں ڈول تک یائی نکالنا مستحب ہے۔

اوراس محم کی دلیل ایک تو وہ حدیث ہے جوحفرت انس رہائنی کے حوالے سے کتاب میں مذکور ہے جس میں صاف یہ صراحت ہے کہ ایس صورت حال میں ہیں ڈول پانی نکالا جائے گا۔ صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ ہیں ڈول پانی نکالنا تو لازم اور ضروری ہے، ویسے مزید نظافت کے لیے اگر تمیں ڈول پانی نکال دیا جائے تو یہ اور بھی اچھا ہے، اس لیے کہ بعض روایات میں تمیں اور بعض میں چالیس ڈول تک نکالنے کا محم وارد ہے، الہذا بطور تطبیق ہم نے بیش ڈول کو واجب اور تمیں ڈول کو مستحب قرار دے دیا۔ والعصفورة و نحو ہا المنج اس کا حاصل ہے ہے کہ گوریا اور بھجنگا وغیرہ جسم وجتے میں چوہے کے ہم مثل ہیں اس لیے تھم شرع میں بھی یہ چوہے ہی کی طرح ہوں گے اور جو تھم چوہے کا ہے وہی ان کا بھی ہے۔

#### فائك:

اوپر جو حکم بیان کیا گیا ہے وہ ایک چوہے سے لے کر چار تک کا ہے، لیکن اگر پانچ یا چھے یا سات یا آٹھ یا نو چوہے گر کر مرجا ئیں تو اس صورت میں (۹) تک چالیس ڈول نکالنا واجب ہے، اور اگر دس یا اس سے زائد چوہے گر کر مرجا ئیں تو اس صورت میں پورا یانی نکالنا ضروری ہے۔ (عنایہ ۱۰۷۱)

﴿ فَإِنْ مَاتَتُ فِيُهَا حَمَامَةٌ أَوْ نَحُوهَا كَالدُّجَاجَةِ وَالسِّنُوْرِ نُزِحَ مِنْهَا مَا بَيْنَ أَرْبَعِيْنَ دَلَوَّا إِلَى سِتِيْنَ ﴾ وَفِي الْجَامِعِ الصَّغِيْرِ أَرْبَعُوْنَ أَوْ خَمْسُوْنَ وَهُوَ الْأَظْهَرُ لِمَا رُوِى عَنْ أَبِي سَعِيْدِ الْخُدْرِي عَلَيْظُيُّهُ أَنَّهُ قَالَ فِي الْجَامِعِ الصَّغِيْرِ أَرْبَعُوْنَ أَوْ خَمْسُوْنَ وَهُوَ الْأَظْهَرُ لِمَا رُوِى عَنْ أَبِي سَعِيْدِ الْخُدْرِي عَلَيْظُهُ أَنَّهُ قَالَ فِي اللَّهَا الْبَيْرِ يُنْزَحُ مِنْهَا أَرْبَعُوْنَ دَلُواً، هَذَا لِبِيَانِ الْإِيْجَابِ وَالْخَمْسُوْنَ بِطَوِيْقِ الْإِسْتِحْبَابِ، الدَّجَاجَةِ إِذَا مَاتَتُ فِي الْبِيْرِ يَلُوهَا الَّذِي يُسْتَقَى بِهِ مِنْهَا، وَقِيْلَ دَلُو يَسَعُ فِيْهِ صَاعٌ، وَلَوْ نُزِحَ مِنْهَا بِدَلُو عَظِيْمٍ مَرَّةً ثُمَّ الْمُعْتَرُ فِي كُلِّ بِيْرٍ دَلُوهَا الَّذِي يُسْتَقَى بِهِ مِنْهَا، وَقِيْلَ دَلُو يَسَعُ فِيْهِ صَاعٌ، وَلَوْ نُزِحَ مِنْهَا بِدَلُو عَظِيْمٍ مَرَّةً

مِفْدَارُ عَشْرِيْنَ دَلُوًّا جَازَ لِحُصُوْلِ الْمَقْصُوْدِ.

توجیعات کیراگر کنویں میں کبوتر مرا، یا اس جیسا کوئی دوسرا جانور جیسے مرغی اور بنی تو کنویں میں سے چالیس سے لے کر ساٹھ دول تک پانی نکالا جائے۔ اور جامع صغیر میں چالیس یا بچاس دول ہے اور یہی قول زیادہ ظاہر ہے، اس لیے کہ حضرت ابوسعید خدری خاتی تھ سے مروی ہے انھوں نے مرغی کے متعلق بیفر مایا کہ اگر مرغی کنویں میں مرجائے تو اس سے چالیس ڈول پانی نکالا جائے، یہ (چالیس) مقدار بیان ایجاب کے لیے ہے اور بچاس (کی مقدار) بطریق استخباب ہے۔

پھر ہر کنویں کا وہی ڈول معتبر ہے جس سے پانی نکالا جاتا ہے، اور ایک قول یہ ہے کہ ایسا ڈول معتبر ہے جس میں ایک صاع ساتا ہو۔ اور اگر کنویں میں سے بڑے ڈول سے ایک ہی مرتبہ میں ڈول کے برابر پانی نکال دیا جائے تو یہ بھی جائز ہے، کیوں کہ مقصود حاصل ہور ہاہے۔

#### اللغات:

﴿ سِنُورٍ ﴾ بَلِّي \_ ﴿ ذَلُو ْ ﴾ وُول \_ ﴿ صَاعْ ﴾ ايك پيانه جو 3.184272 كلوگرام كا موتا ہے \_ َ

## ورمیانے درج کے جانوروں کے کویں میں گرنے کی صورت میں پاک کرنے کے طریقے کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی کنویں میں کبوتر گر کر مرجائے یا کبوتر کے ہم مثل کوئی دوسری چیز مثلاً مرغی یا بلی وغیرہ گر کر مرجائے ایک کبوتر کے ہم مثل کوئی دوسری چیز مثلاً مرغی یا بلی وغیرہ گر کر مرجائے اور کبالنا جا کمیں تو اس صورت میں کنویں کی تطبیر کے لیے چالیس ڈول سے لے کر ساٹھ ڈول تک پائی نکالنا واجب ہے، اور ساٹھ ڈول نکالنا مستحب ہے، صاحب ہدایہ نے مستحب ہے، سامع صغیر میں نیموں نے مرغی کے اسے زیادہ ظاہر قرار دیا ہے اور اس پر حضرت ابوسعید خدری وی تی فرمان سے استدلال کیا ہے جس میں انھوں نے مرغی کے متعلق چالیس ڈول نکالنا واجب ہوگا اور پچاس ڈول نکالنا مستحب ہوگا۔ اور اس قول کو اظہر کہنے کی صراحت فرمائی ہے۔ لہذا چالیس ڈول نکالنا واجب ہوگا اور پچاس ڈول نکالنا مستحب ہوگا۔ اور اس کردہ قول ان کا رجوع کردہ قول ہوگا۔ (عنایہ)

ٹم المعتبر النج یہاں سے صاحب کتاب ڈول کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ بھائی کسی خاص ناپ اور مخصوص پیانے کے ڈول کی ضرورت نہیں ہے، بل کہ ہر کنویں میں وہی ڈول معتبر ہوگا جس کے ذریعے اس کنویں سے پانی نکالا جاتا ہے، اور یہ جو کہا گیا کہ ڈول اس مقدار کا ہوجس میں ایک صاع پانی سا جائے، یہ قول انتہائی ضعیف ہے جس کی واضح علامت یہی ہے کہ اسے صیغہ تمریض کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔

ولو نزح منھا النحاس كا حاصل يہ ہے كہ كنويں كى طہارت اور اس كى نظافت كے سلسلے ميں ڈول كى تعداد كا بہت زيادہ اعتبار نہيں كيا گيا ہے، بل كه اصل تو يہ ہے كہ پانى نكالنے كى جومقدار بيان كى گئى ہے اس مقدار ميں پانى نكال ديا جائے، خواہ وہ دول كے ذريعے ہويا ڈرام كے ذريعے، اس ليے كہ پانى نكالنا ہى مقصود ہے اور يہ مقصود جب بھى حاصل ہوگا كنواں پاك صاف ہوجائے گا۔

# ر ان الهداية جلدا على المسترك الما يحتى المارك الكام طبات كيان من

﴿ وَإِنْ مَاتَتُ فِيْهَا شَاةٌ أَوْ ادِمِي أَوْ كَلُبٌ نُزِحَ جَمِيْعُ مَا فِيْهَا ﴾ مِنَ الْمَاءِ، لِأَنَّ ابْنَ عَبَاسٍ عَلِيْكُمُا وَابْنَ الزَّبْيُرِ عَلَيْهُا ﴾ مِنَ الْمَاءِ، لِأَنَّ ابْنَ عَبَاسٍ عَلِيْكُمُا وَابْنَ الزَّبْيُرِ وَمُزَمُ .

توجیملہ: اوراگر کنویں میں بکری یا آدمی یا کتا مراتو کنویں کا پورا پانی نکالا جائے گا،اس لیے کہ جب چاہ زمزم میں ایک حبشی مر گیا تھا تو حفزت ابن عباس اور حفزت زبیر رضی اللہ عنہمانے پورے پانی کو نکالنے کا فتو کی دیا تھا۔

#### اللغات:

﴿زَنْجِيْ ﴾ زنگى جبشى، سياه فام ـ

## بوے جانوروں کے کویں میں گرنے کی صورت کا حکم:

اس سے پہلے جومسائل بیان کیے گئے ہیں یہ ان کی آخری کڑی ہے۔ اور اس کا حاصل یہ ہے کہ اگر کنویں میں بھاری بھر کم جانور مثلاً بکری یا آدمی یا کتا گر کر مرجائے تو اس صورت میں کنویں کا پورا پانی نکالنا واجب اور ضروری ہے، کیوں کہ جب جاہ زمزم میں ایک جبٹی گر مرگیا تھا تو اس وقت کے دو بیرسٹر حضرت ابن عباس اور حضرت ابن زبیر رضی اللہ عنہمانے پورے کنویں کے پانی کو نکالنے کا جکم دیا تھا، ظاہر ہے یہ حکم صرف بئر زمزم کے ساتھ خاص نہیں ہے، بل کہ طہارت اور نظافت کے حوالے سے ہر کنویں کا یہی حکم ہوگا۔

﴿ فَإِنِ انْتَفَخَ الْحَيَوَانُ فِيْهَا أَوْ تَفَسَّخَ يُنَزَحُ جَمِيْعُ مَا فِيْهَا، صَغُرَ الْحَيَوَانُ ﴾ أَوْ كَبُرَ، لُاِنْتِشَارِ الْبَلَّةِ فِي أَجْزَاءِ الْمَاء.

تروج کے ایک کویں میں حیوان پھول گیا اور پھٹ کر ریزہ ریزہ ہوگیا تو اس صورت میں بھی کنویں کا پورا پانی نکالا جائے گا، خیواہ حیوان چھوٹا ہو یا بڑا ہو، اس لیے کہ اس کی تری تمام اجزاء میں پھیل گئی ہے۔

#### اللغاث:

﴿إِنْتَفَحَ ﴾ باب افتعال؛ پھولنا، موا بھر جانا۔ ﴿تَفَسَّحَ ﴾ بابتفعل؛ پھٹ جانا۔ ﴿بَلَّةٍ ﴾ ترى، طراوث۔

## جاندار کے پانی کے اندر ہی محول یا محت جانے کی صورت کا حکم:

ابھی تک کے مسائل تو صرف مرنے سے متعلق تھے، اب یہ بتارہے ہیں کہ اگر جانور کنویں پل گر کر مراور پھول گیا یا پھٹ کر ریزہ ریزہ ہوگیا تو اس صورتِ حال میں کنویں کا پورا پانی نکالنا ضروری ہوگا، خواہ جانور چھوٹا ہو یا بڑا، بہر حال پانی پورا نکالا جائے گا، اس لیے کہ جانور کے پھولنے یا پھٹنے کی صورت میں اس کی تمام ناپاک تری پورے پانی میں پھیل جائے گی جس کی وجہ سے پانی خراب بھی ہوگا اور بد بودار بھی ہوگا، اس لیے اس صورتِ حال میں پورا پانی نکالے بغیر کوئی چارہ کار ہی نہیں ہے۔

﴿ وَإِنْ كَانِتِ الْبِيْرُ مَعِيْنَةٌ بِحَيْثُ لَا يُمْكِنُ نَزُحُهَا أَخْرِجُواْ مِقْدَارَ مَا كَانَ فِيهَا مِنَ الْمَاءِ ﴾ وَطَرِيْقُ مَعْرَفَتِهِ أَنْ تَمْتَلِيَ، أَوْ تُرْسَلُ فِيهَا قَصْبَةٌ وَتُجْعَلُ تُحْفَرَ حُفْرَ مِثْلَ مَوْضِعِ الْمَاءِ مِنَ البِيْرِ وَيُصَبُّ فِيْهَا مَا يُنْزَحُ مِنْهَا إِلَى أَنْ تَمْتَلِيَ، أَوْ تُرْسَلُ فِيْهَا قَصْبَةٌ وَتُجْعَلُ لِمَاءِ عَلَامَةً ثُمَّ يُنْزَحُ مِنْهَا مِثْلا عَشْرُ دَلاءٍ، ثُمَّ تُعَادُ الْقَصْبَةُ فَتُنْتَظُرُ كَمِ انْتَقَصَ، فَيُنْزَحُ لِكُلِّ قَدْرٍ مِنْهَا عَشْرَ دَلاءٍ، وَهِذَانِ عَنْ أَبِي يُوسُفَ وَمِنْ اللَّهِ اللَّهُ بَنِي قَوْلَهُ عَشْرَ دَلاءٍ وَهِذَانِ عَنْ أَبِي يُوسُفَ وَمُنْ اللَّهُ الل

ترجمہ : اوراگر کنواں چشمہ دار ہو بایں معنی کہ اس کا پورا پانی نکالناممکن نہ ہوتو اس میں موجود پانی کی مقدار کو نکال دو۔ اور اس کی شناخت کا طریقہ یہ ہے کہ کنویں میں جہاں تک پانی ہوائی جسیا ایک گڈھا کھودا جائے اور جو پانی کنویں سے نکالا جائے اسے اس گڈھے میں ڈالا جائے اور پانی پہنچنے کی جگہ پر ایک اس گڈھے میں ڈالا جائے یہاں تک کہ وہ گڈھا ہمر جائے۔ یا پھر کنویں میں ایک بانس ڈالا جائے اور پانی پہنچنے کی جگہ پر ایک علامت بنا دی جائے پھر کنویں میں ڈال کرید دیکھا جائے کہ کتنا پانی کم ہوا، اور پھر ہر مقدار کے لیے کنویں میں سے دس ڈول پانی نکالا جائے۔ یہ دونوں طریقے حضرت امام ابو یوسف رایشھیڈ سے منقول ہیں۔

اورامام محمد رالیٹھیڈ سے مروی ہے کہ دوسوڈول سے لے کرتین سوڈول تک پانی نکالا جائے، ایبا لگتا ہے کہ امام محمد رالیٹھیڈ نے اپنے شہر میں جو کچھ دیکھا اسی پر اپنا قول فٹ کر دیا۔ اور حضرت امام ابوحنیفہ رالیٹھیڈ سے جامع صغیر میں اس جیسے مسئلے کے متعلق بیہ منقول ہے کہ اس مقدار میں پانی نکالا جائے کہ وہ لوگوں پر غالب آ جائے۔ اور امام صاحب رالیٹھیڈ نے کسی چیز سے غلبہ کی کوئی مقدار نہیں متعین کی جیسا کہ بیان کی عادت (شریفہ) ہے۔ اور ایک قول بیہ ہے کہ اس سلسلے میں دوایے آ دمیوں کے قول پر عمل کیا جائے جنمیں پانی کے معاطع میں تجربہ ہو۔ اور بیقول فقہ کے زیادہ مشابہ ہے۔

#### اللغاث:

هِمَعِيْنَة ﴾ ايپا كنوال جس كى تهد ميں چشے بهتا ہو، جارى پانى والا كنوا۔ ﴿تَحْفِرَ ﴾ حَفَرَ يَحْفِرُ ، باب ضرب؛ كھودنا۔ ﴿تَمْتَلِيْ ﴾ امتلٰى يمتلى ، باب افتعال؛ بحرنا۔ ﴿قَصْبَةٌ ﴾ بانس۔ ﴿ذَابٌ ﴾ عاد، طرز، وْهنگ۔

## جشم داركنوس كاحكم:

اس عبارت میں یہ وضاحت کی گئے ہے کہ اگر کوئی کنواں ایسا ہو جو چشے دار ہواور اس کا پانی بند ہی نہ ہوتا ہواور اس میں کوئی بڑا جانور گرجائے یا چھوٹا جانور مرکر پھول بھٹ جائے تو ظاہر ہے کہ اس صورت میں کنویں کا پورا پانی نکالنا واجب اور ضروری ہے،
مگر چوں کہ یہ کنواں چشے دار ہے اور اس کا پورا پانی نکالنا ناممکن ہے تو آخر اس کے پاک کرنے کی کیا صورت ہوگی ، اس سلسلے میں صاحب کتاب نے کل پانچ صورتیں ذکر کی ہیں، جن میں سے دو حضرت امام ابو یوسف سے منقول ہیں، ایک آیک حضرت امام محمد ہوائیمیڈ اور حضرت امام ابو صفیفہ بڑائیمیڈ سے اور ایک ابونھر بن محمد بن سلام سے منقول ہے۔

# ر ان البدايه جلدا على المسلام ١٦٣ على المام طبارت كريان من

(۱) پہلی صورت میہ ہے کہ کنویں کی لمبائی، چوڑائی اور اس کی گہرائی وغیرہ کی پیائش کر کے کنویں سے متصل اسی جیسا ایک گڈھا کھودا جائے اور کنویں کا پانی نکال کر اس میں ڈالا جائے، جب وہ گڈھا بھر جائے تو یہ مجھ لیا جائے کہ کنویں کا پورا پانی نکل گیا۔

(۲) دوسری صورت یہ ہے کہ کویں میں ایک بانس ڈالا جائے جب وہ کویں کی متہ تک پہنچ جائے تو اسے نکال کر جہاں تک پانی پہنچا ہواس جگہ پرنشان لگا دیا جائے، پھر کنویں سے دس ڈول پانی نکالا جائے اور دوبارہ اس بانس کو کنویں میں ڈال کر دیکھا جائے کہ کتنا پانی کم ہوا، اسے آپ یوں بھی سمجھ سکتے ہیں کہ بانس ڈال کر آپ نے یہ اندازہ کر لیا کہ کنویں میں دس فٹ پانی ہے اور دس ڈول نکا لنے سے یہ معلوم ہوا کہ مثلا افٹ پانی کم ہوا ہے تو اب سمجھ لیجے کہ مزید نوفٹ نکا لنے کے لیے نوے (۹۰) ڈول اور نکالنے ہوں گے۔ (عنایہ ۱۹۷ مربنایہ ۱۸۷ میں یہ دونوں صورتیں امام ابویوسف رایٹھیڈ سے منقول ہیں۔

(٣) حضرت امام محمد ولیشین سے جوطریقه مروی ہے اس کا حاصل یہ ہے کہ اس طرح کی صورت حال میں دوسو سے لے کر تین سوڈول تک پانی نکالا جائے۔صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ امام محمد ولیشین کا یہ قول دراصل ان کے اپنے شہر بغداد میں کیے ہوئے مشاہدے پر منی ہے، اس لیے کہ بغداد کے کنووں کا پانی عام طور پر اسی مقدار میں ہوا کرتا تھا۔

( ٣ ) چوتھا طریقہ حضرت امام عالی مقام سے مروی ہے وہ یہ ہے کہ اس موقع پر اتنا پانی نکالا جائے کہ نکا لنے والے نکا لتے نکالتے تھک جائیں، جب وہ تھک جائیں تو یہ تمجھا جائے کہ کنویں کا پورا پانی خارج ہو گیا۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ حضرت امام صاحب رالٹھیا نے حسب عادت یہاں بھی پانی کے غالب ہونے اور لوگوں کو تھکانے کی کوئی مقدار نہیں متعین کی ہے، کیوں کہاس طرح کے معاملات میں وہ تھم کا مدار مبتلیٰ بہ پر ہی چھوڑ دیا کرتے ہیں۔

(۵) اخراج ماء کی پانچویں صورت جو ابونصر بن محمد رطیتید کی بیان کردہ ہے دہ یہ ہے کہ اس طرح کی پوزیشن میں پانی کے اُمور اور معاملات کا تجربدر کھنے والے دو عادل آ دمیوں کو بلا کر ان سے مشورہ کیا جائے اور پانی نکالنے کی جومقدار وہ تجویز کریں اسی پڑمل کیا جائے۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ یہ قول فقہ کے زیادہ مشابہ ہے، کیوں کہ شریعت میں اور بھی کی مقامات پراس طرح کا فیصلہ کیا گیا ہے، چنال چہ شکار کی قیمت کا اندازہ لگانے کے متعلق تو خود قرآن کریم میں بیصراحت ہے کہ فجزاء مثل ما قتل من النعم اللہ عندی منکم، اس طرح شہادت کے متعلق بیہ وضاحت ہے و اُشھدوا ذوی عدل منکم (بنایہ ۱۹۹۱ء عنایہ ۱۱۰۱۱) ان سے بھی معلوم ہوا کہ اس طرح کے حالات اور معاملات میں ماہر اور تجربہ کارلوگوں کے مشورے اور ان کی رائے پر عمل کرنا زیادہ بہتر ہے۔

وَإِنْ وَجَدُوْا فِي الْبِيْرِ فَارَةً أَوْ غَيْرَهَا وَلَا يُدُرَى مَتَى وَقَعَتُ وَلَمْ يَنْتَفِخُ أَعَادُوْا صَلَاةً يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ إِذَا كَانُوْا تَوَضَّأُوْا مِنْهَا وَغَسَلُوْا كُلَّ شَيْءٍ أَصَابَهُ مَاؤُهَا، وَإِنْ كَانَتُ قَدِ انْتَفَخَتُ أَوْتَفَسَّخَتُ أَعَادُوْا صَلَاةً ثَلاَئَةٍ أَيَّامٍ وَلَيَالِيْهَا، وَهَذَا عِنْدَ أَبِيْ حَنِيْفَةَ رَحْمَانِكُمُ وَقَالَا لَيْسَ عَلَيْهِمْ إِعَادَةُ شَيْءٍ حَتَّى يَتَحَقَّقُوْا أَنَّهَا مَتَى وَقَعَتُ، لِأَنَّ ر ان البداية جلدا على المحالة المحالة

الْيَقِيْنَ لَا يَزُوْلُ بِالشَّكِ، وَصَارَ كَمَنْ رَأَى فِي ثَوْبِهِ نَجَاسَةً وَلَا يَدْرِيُ مَتَى أَصَابَتُهُ، وَلَا بِي حَنِيْفَةَ وَحُمْلُ الْهَابِي الْمَابِي وَيَنْفَةَ وَحُمْلُ اللَّقَادِمِ فَيُقَدَّرُ لِلْمَوْتِ سَبَبًا ظَاهِرًا وَهُوَ الْوُقُوْعُ فِي الْمَاءِ فَيُحَالُ عَلَيْهِ، إِلَّا أَنَّ الْإِنْتَفَاخَ وَالتَّفَشُخَ دَلِيْلُ التَّقَادِمِ فَيُقَدَّرُ اللَّهُ بِيوْمٍ وَلَيْلَةٍ، لِأَنَّ مَا دُوْنَ ذَلِكَ سَاعَاتُ لَا بِالشَّلَاثِ، وَعَدْمُ الْإِنْتِفَاخِ وَالتَّفَشُخِ دَلِيْلُ قُرْبِ الْعَهْدِ فَقَدَّرُنَاهُ بِيَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، لِأَنَّ مَا دُوْنَ ذَلِكَ سَاعَاتُ لَا يُمْكِنُ صَبْطُهَا، وَأَمَّا مَسْأَلَةُ النَّجَاسَةِ فَقَدُ قَالَ الْمُعَلِّى هِي عَلَى الْخَلَافِ فَيُقَدَّرُ بِالثَّلَاثِ فِي البَالِي، وَبِيَوْمٍ وَلَيْلَةٍ فِي الطَّرِي، وَلَوْ سُلِّمَ فَالثَّوْبُ بِمَرْ أَى عَيْنِهِ، وَالْبِيْرُ غَائِبَةٌ عَنْ بَصُوهِ فَيَفْتَرِقَانِ .

توجیلی: اوراگرلوگوں نے کنویں میں چوہایا اس کے علاوہ کوئی دوسرا (مراہوا) جانور پایا اور مینہیں معلوم ہے کہ وہ جانور کب گرا ہے تو یہ لوگ اپنی ایک دن رات کی نمازوں کا اعادہ کریں اس صورت میں جب کہ اس کنویں کے پانی سے انھوں نے وضو کیا ہواور ہراس چیز کو دھولیں جسے اس کنویں کا پانی لگا ہو۔ اور اگر وہ جانور پھول گیا ہو یا بھٹ کر ریزہ ریزہ ہوگیا تو بیلوگ تین دن اور تین راتوں کی نمازوں کا اعادہ کریں، اور بیکھم حضرت امام ابوصنیفہ مراتیٹھیڈ کے یہاں ہے۔

حضرات صاحبینؓ فرماتے ہیں کہ جب تک اُوگ جانور کے گرنے کی تحقیق نہ کرلیں ان پر کسی بھی چیز کا اعادہ ضروری نہیں ہے، کیوں کہ شک کی وجہ سے یقین نہیں زائل ہوا کرتا۔اور بیاس شخص کی طرح ہو گیا جس نے اپنے کپڑے میں نجاست دیکھی لیکن وہ پنہیں جانتا کہ نجاست کب کپڑے میں گی۔

حضرت امام صاحب ولیشین کی دلیل میہ ہے کہ موت کا ایک ظاہری سبب ہے اور وہ پانی میں گرنا ہے، لہذا اس کی طرف منسوب کیا جائے گا، لیکن جانور کا پھولنا یا پھٹ کرریزہ ریزہ ہوجانا میہ پرانا ہونے کی دلیل ہے، اس لیے تین دن کا اندازہ لگایا جائے گا۔ اور نہ پھولنا اور نہ پھٹنا قرب عہد کی دلیل ہے، اس لیے ہم نے ایک دن رات سے اس کا اندازہ لگایا ہے، کیوں کہ اس مقدار سے کم (کا زمانہ) ایسی ساعتیں ہیں جن کا ضبط کرناممکن نہیں ہے۔

ر ہا نجاست کا مسکلہ تو معلیٰ نے کہا کہ یہ بھی اختلافی ہے، اس لیے پرانے میں تین دن کا اندازہ لگایا جائے گا اور نئے میں ایک دن ایک دات کا۔اوراگریتسلیم بھی کرلیا جائے ( کہاس میں اختلاف نہیں ہے) تو کپڑاانسان کی نگاہ میں ہے جب کہ کواں اس کی نظر سے غائب ہے،الہذا دونوں صورتیں جدا ہوجائیں گی۔

#### اللغاث:

﴿ فَأَرَةً ﴾ چوہا۔ ﴿ تُقَادِمِ ﴾ اسم مصدر، باب تفاعل؛ پرانا ہونا۔ ﴿ بَالِيْ ﴾ باس، پرانا۔ ﴿ طَرِيْ ﴾ تازه، نیا۔

## كنوي ميس سے جانور ملنے اور اس كركرنے كا وقت معلوم ند ہونے كى صورت كا حكم:

عبارت میں جومسکہ بیان کیا گیا ہے وہ ان مقامات کے لیے جہاں آج بھی کنویں کا پانی استعمال ہوتا ہے نہایت اہم ہے، جس کی تفصیل سے ہے کہ اگر لوگوں کو کنویں میں چو ہایا اس جیسا کوئی دوسرا مرا ہوا جانور دکھائی دیا اور بقینی طور سے بینہیں معلوم ہے کہ وہ جانور کب گرا ہے، تو لوگوں نے اس کنویں کے پانی سے وضو کر کے جونمازیں پردھی ہیں ان کا کیا تھم ہے؟

# ر ان البداية جلد المستر المستر المستر المستر المستر الما المستر المستر

اس سلسلے میں حضرت امام صاحب ولیٹیایڈ اور حضرات صاحبین کا اختلاف ہے، بھرامام صاحب کے یہاں اس میں تفصیل بھی ہے اور وہ یہ ہے کہ کنویں میں مراپایا جانے والا جانور صرف مراہی ہے یا مرکر پھول اور بھٹ بھی گیا ہے، اگر وہ جانور صرف مراپایا گیا اور بھولا بھٹا نہیں تو اس صور نے میں امام صاحب ولیٹھایڈ کے یہاں اس کنویں کے پانی سے وضو کر کے نماز پڑھنے والوں کے لیے حکم یہ ہے کہ وہ لوگ ایک دن اور ایک رات کی نمازوں کا اعادہ کریں اور اخیس دوبارہ پڑھیں۔ اور اگر وہ جانور مرنے کے ساتھ بھول گیا ہویا بھٹ کرریزہ ہوگیا ہوتو اس صورت میں حکم یہ ہے کہ مذکورہ کنویں کے پانی سے وضو کر کے نماز پڑھنے والے لوگ تین دن اور تین راتوں کی نمازوں کا اعادہ کریں۔

حضرات صاحبین فرماتے ہیں کہ جب تک لوگ اس جانور کے گرنے کا صحیح وقت ندمعلوم کرلیں اس وقت تک ان پرکسی بھی چیز کا اعادہ واجب نہیں ہے، اس لیے کہ جانور کے گرنے سے پہلے کویں کا پانی بالیقین پاک تھا، لیکن جب اس میں مردہ جانور پایا گیا تو گذشتہ اوقات میں اس کنویں کے پاک ہونے میں شک واقع ہوگیا اور یہ احتمال پیدا ہوگیا کہ شاید کنویں کا پانی زمانتہ ماضی میں ناپاک تھا، اور پھر جب اس کے گرنے کا صحیح وقت نہیں معلوم ہے تو اس سے بیشک مزید تو ی ہوگیا، کیوں کہ یہ بھی احتمال ہے کہ یہ جانور ابھی ابھی گرا ہو، بہر حال جب زمانہ ماضی میں کنویں کے پانی کا پاک ہونا معقق قصا اور اب اس کی طہارت میں شک ہوگیا ہے تو اس شک کی وجہ سے اس کی سابقہ طہارت پرکوئی اثر نہیں ہوگا، کیوں کہ فقہ کا میشہور قاعدہ ہے کہ "الیقین لایزول بالشک" اور بیصورت بعینہ اس صورت سے ہم آ ہنگ ہے جس میں کسی نے اپنے کپڑے یہ شہور قاعدہ ہے کہ "الیقین لایزول بالشک" اور بیصورت بعینہ اس صورت سے ہم آ ہنگ ہے جس میں کسی نے اپنے کپڑے برنجاست دیکھی اور اسے بینیں معلوم ہے کہ نجاست کہ گئی تھی، تو جب تک اسے یقین سے نبیل کی چیز کا اعادہ واجب نہیں ہوگا۔

و لأبی حنیفة النے حضرت امام عالی مقام کی دلیل یہ ہے کہ یہاں جانور کی موت کا ایک ظاہری سبب موجود ہے اور وہ اس کا کنویں میں گرنا ہے اور فقد کا ضابطہ یہ ہے کہ اگر مسبب مخفی ہوتو سبب ظاہری پر حکم لگا دیا جاتا ہے اور صورت مسئلہ میں چوں کہ جانور کی موت کا اصلی محرک اور اصلی سبب مخفی ہے، اس لیے اس کی موت کو سبب ظاہری یعنی کنویں میں گرنے کی طرف منسوب کردیا جائے گا اور یہ کہا جائے گا کہ مرا ہوا جانور پھولا اور پھٹا ہے یا ہما وہ اور پھٹا اور پھٹا ہے یا کہ جانور چھولا اور پھٹا ہے یا کہ جانور پھولا اور پھٹا ہو یا کہ جانور پھولا اور پھٹا ہو جاتا تو وہ کہ بیں ؟ اگر جانور پھولا اور پھٹا نہ ہوتو ظاہر ہے یہی کہا جائے گا کہ یہ جانور جلدی گرا ہے ( کیوں کہ اگر اس کا وقوع پر انا ہو جاتا تو وہ پھول جاتا اور پھٹ کر پاش ہو جاتا) اور اس طرح کی صورت حال میں جلدی کی کم سے کم مقدار یوم ولیلہ یعنی ایک دن اور ایک رات کی نمازوں کے اعادہ کرنے کا حکم دیا ہے۔

اور وہ صورت جس میں جانور پھول جائے یا پھٹ کر ریزہ ہوجائے اس میں ظاہری علامت یہ ہے کہ جانور کو کئویں میں گرے ہوئے کچھ مدت بیت گئی ہے اور یہ گر کر پرانا ہو گیا ہے، اور اس طرح کی پوزیشن میں تین دن تین راتوں سے پرانا ہونے کا اندازہ لگایا جاتا ہے، لہٰذا ہم نے بھی تین دن تین راتوں کی نمازوں کے اعادے کا تھم دے دیا۔

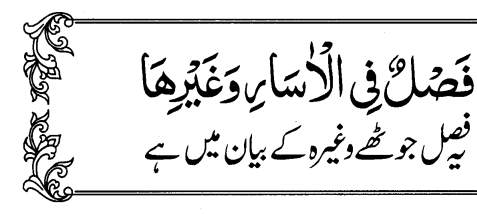
ومسألة النجاسة المح صاحبينٌ نے اپنے موقف کی تائيد ميں کپڑے کی نجاست والے مسئلے سے قياس کيا تھا، صاحب ہدايہ يہال سے ان کے قياس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہيں کہ بھائی کپڑے کی نجاست والامسئلہ بھی مختلف فيہ ہے، کيوں کہ فقيہ

# ر آن البدايه جلدال ير المال المحال ١٦١ مال المحال ١٦١ المحال ١٦١ المحال الكام طهارت كربيان من الم

معلی بن منصور کی صراحت کے مطابق اس صورت میں بھی امام صاحب ولیٹیلڈ کے یہاں اگر نجاست تازی ہے تو ایک دن ایک رات کی نمازیں اور اگر اس کی نجاست پرانی ہو چکی ہے تو تین دن اور تین رات کی نمازیں لوٹائی جائیں گی، للبذا جب امام صاحب ولیٹیلڈ کے یہاں بیصورت مسلم ہی نہیں تو اس پر قیاس کرنا بھی درست نہیں ہے۔

ولو سلّم النح یہاں ہے اس قیاس کا دوسرا جواب دیا جارہے جس کی تفصیل ہے ہے کہ اگر ہم مسکلہ توب کو متفق علیہ مان بھی لیس تو بھی اس پر مسکلہ بڑکو قیاس کرنا درست نہیں ہے، کیوں کہ کپڑاانسان کے بدن ہے مس کیے ہوئے رہتا ہے اور ہمہ وقت اس کی نگاہیں اس کپڑے پر متوجہ رہتی ہیں اور اس بات کا قوی امکان رہتا ہے کہ نجاست لگتے ہی اسے دیکھ لیا جائے ، الہذا کپڑے پر نجاست کے پہلے سے لگنے یا اس کے نہ معلوم ہو پانے کا کوئی مطلب سمجھ میں نہیں آتا، اس کے برخلاف کنویں کا مسکلہ ہے، تو نہ تو نہ تو نہ تو انسان کے ساتھ رہتا ہے اور نہ ہی کوئی شخص ہر وقت کنویں پر رہتا ہے، بل کہ ضرورت ماء کے علاوہ دیگر اوقات میں کنواں انسان کی نظروں سے او جھل رہتا ہے اور کنویں اور کپڑے میں زمین آسان کا فرق ہے، اس لیے ایک پر دوسرے کوقیاس کرنا درست نہیں ہے۔







صاحب ہدایہ نے اس سے پہلے پانی میں جانوروں کے گرنے سے اس کی نجاست اور عدم نجاست کے مسائل کو بیان فر مایا ہے، اب یہاں سے یہ بیان فر ما کی طہارت وغیرہ کا ہے، اب یہاں سے یہ بیان فر ماکیں گے کہ اگر پانی میں حیوانوں کا جوٹھا اور پس خوردہ گرخ سے پانی بھی ناپاک ہوجا تا ہے اس لیے کیا حکم ہے؟ چوں کہ بعض حیوانوں کا جوٹھا ناپاک ہوتا ہے اور پانی میں اس کے گرنے سے پانی بھی ناپاک ہوجا تا ہے اس لیے جو تھے کے احکام کو ممل اور مفصل بیان کرنے کے لیے صاحب ہدایہ نے ایک علیحدہ فصل قائم فر مائی ہے۔

واضح رہے کہ اساد سود کی جمع ہے جس کے معنی ہیں جوٹھا، پس خوردہ، کسی کی کھاکر چھوڑی اور بچائی ہوئی چیز۔ صاحب عنایہ ولٹٹھیڈنے نے لکھا کہ ہمارے یہاں سؤر کی چارفشمیں ہیں (۱) سؤر طاہر جیسے انسانوں اور ماکول اللحم جانوروں کا جوٹھا (۲) سؤر کروہ، جیسے بلّی کا جوٹھا (۳) سؤرنجس مثلاً خزیر اور درندوں کا جوٹھا (۴) سؤرمشکوک مثلاً گدھے اور خچر کا پس خورہ۔ (عنایہ ۱۱۲۱۱)

﴿ وَعَرْقُ كُلِّ شَيْئٍ مُعْتَبَرٌ بِسُؤرِهِ ﴾ لِأَنَّهُمَا يَتَوَلَّدَانِ مِنْ لَحْمِهِ فَأَخَذَ أَحَدُهُمَا حُكُمَ صَاحِبِهِ.

ترجمل: اور ہر چیز کے پینے کواس کے جوٹھے پر قیاس کیا گیا ہے، کیوں کہ پسینہ اور جوٹھا دونوں گوشت سے پیدا ہوتے ہیں، اس لیے ایک نے دوسرے کا حکم لے لیا۔

#### اللغاث:

﴿عَرْقُ ﴾ بِيينه

## پینہ بھی جو تھے کے حکم میں ہے:

صاحب کتاب ور کے ضمن میں پینے کے احکام کو بھی بیان کرنا چاہتے ہیں، اسی لیے انھوں نے وسؤد کل شیئ کے بجائے و عرق کل شیئ کے بجائے و عرق کل شیئ کی عبارت پیش کی ہے، تا کہ ایک ہی تیر سے دوشکار ہوجائے اور علیحدہ عرق کے لیے کوئی فصل نہ قائم کرنی پڑے۔ (عنایہ) بہر حال عبارت کا حاصل یہ ہے کہ شرگی تھم اور مسئلہ جاننے کے لیے ہر جاندار کے پینے کو اس کے جوشے پر قیاس کیا جاتا ہے کہ جو تھم جو تھے کا ہے وہی تھم پینے کا بھی ہے، اس لیے کہ یہ دونوں گوشت سے پیدا ہوتے ہیں لہذا دونوں کا تھم بھی کیساں ہوگا۔

## ر آن البدايه جلد ال من المسلك الماليكي الماليكي الكام طبارت كهان من ك

﴿ وَسُوْرِ الآدَمِيِّ وَمَا يُوَّكُلُ لَحُمُهُ طَاهِرٌ ﴾ لِأَنَّ الْمُخْتَلَطَ بِهِ اللُّعَابُ وَقَدْ تَوَّلَدَ مِنْ لَحْمٍ طَاهِرٍ فَيكُونُ طَاهِرًا، وَيَدْخُلُ فِيْ هَذَا الْجَوَابِ الْجُنُبُ وَالْحَائِضُ وَالْكَافِرُ .

ترجمل: آدمی اور ما کول اللحم جانوروں کا جوٹھا پاک ہے، اس لیے کہ اس میں لعاب کی آمیزش رہتی ہے اور لعاب پاک گوشت سے پیدا ہوتا ہے، لہذا وہ پاک ہوگا۔ اور اس حکم میں جنبی، حائضہ اور کا فرسب داخل ہیں۔

#### اللغاث:

﴿ سُؤرِ ﴾ جوٹھا۔

## آ دمی اور ماکول اللحم جانوروں کے جو مٹھے کا حکم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ انسانوں کا جوٹھا خواہ وہ مسلم ہوں یا کافر، اور چاہے پاک ہوں یا جنبی، یا کوئی حائضہ عورت ہوان کا جوٹھا اور وہ تمام جانور جن کا گوشت کھانا حلال ہے ان سب کا جوٹھا پاک ہے، اگر ان میں ہے کسی کا لعاب اور پس خور دہ پانی وغیرہ میں گرجائے تو پانی کی صحت اور اس کی طہارت پر کوئی آنچ نہیں آئے گی، کیوں کہ پانی وغیرہ میں لعاب ملنے کی وجہ ہے جوٹھا پن آتا ہے اور لعاب گوشت سے پیدا ہوتا ہے اور ماکول اللحم جانوروں کا گوشت پاک ہوتا ہے، اس لیے ان کا لعاب بھی پاک ہوگا۔ اور چوں کہ جوٹھے میں لعاب کی آمیزش رہتی ہے، اس لیے ان کا جوٹھا بھی پاک ہوگا۔

حائضہ کے جوشے کی طہارت پر حضرت عائشہ خلی نی وہ روایت دلیل ہے جس میں یہ مضمون وارد ہوا ہے عن عائشہ خلی نی مشربت من إناء في حال حیضها فوضع رسول الله علی نی علی موضع فمها و شرب، یعنی حضرت عائشہ خلی نی نی اسلام علی موضع فمها و شرب، یعنی حضرت عائشہ خلی نی اور ان کے بعد آپ مَنْ الله عَلَیْ الله عَلَیْ مِنْ ایک برتن سے منصلاً کر پانی پیا اور ان کے بعد آپ مَنْ الله عَلَیْ الله عَلَمْ مَنْ الله عَلَمْ مَنْ الله عَلَمْ مَنْ الله عَلَمْ مَنْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ مَنْ الله عَلَمْ مَنْ الله عَلَمْ مَنْ الله عَلَمْ مَنْ الله عَلَمْ مُنْ الله عَلَمْ اللهُ عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ عَلَمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمُ عَلَم

﴿ وَسُوْرُ الْكُلُبِ نَجِسُ وَيُغْسَلُ الإِنَاءُ مِنْ وُلُوْغِهِ ثَلَاثًا ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ يُغْسَلُ الإِنَاءُ مِنْ وَلُوْغِ الْكَلْبِ ثَلَاثًا، وَلِسَانُهُ يُلَاقِي الْمَاءَ دُوْنَ الْإِنَاءِ فَلَمَّا تَنَجَّسَ الْإِنَاءُ فَالْمَاءُ أَوْلَى، وَهَذَا يُفِيْدُ النَّجَاسَةَ وَالْعَدَدَ الْكَلْبِ ثَلَاقًا، وَلِسَانُهُ يُلَاقِي الْمَاءَ دُوْنَ الْإِنَاءِ فَلَمَّا تَنَجَّسَ الْإِنَاءُ فَالْمَاءُ أَوْلَى، وَهَذَا يُفِيْدُ النَّجَاسَةَ وَالْعَدَدَ فِي الْعَسْلِ وَهُوَ حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي وَثَمَّنَا اللَّهُ فِي اشْتِرَاطِ السَّبْعِ، وَلَأَنَّ مَايُصِيْبُهُ بَوْلُهُ يَطُهُرُ بِالثَّلَاثِ فَمَا يُصِيْبُهُ سُؤْرَهُ وَهُوَ دُوْنَهُ أَوْلَى، وَالْأَمْرُ الْوَارِدُ ۖ بِالسَّبْعِ مَحْمُولٌ عَلَى ابْتِدَاءِ الْإِسْلَامِ، ﴿ وَسُؤْرُ الْحِنْوِيْدِ

# ر آن البدایه جلد ال محالا المحال ۱۲۹ محالا ۱۲ محالا ۱۲ محالا ۱۲۹ م

## نَجسٌ ﴾ لِلْآنَّهُ نَجسُ الْعَيْنِ عَلَى مَامَرٌ.

ترجمہ : اور کتے کا جوٹھا ناپاک ہے، (اس لیے) اس کے (برتن میں) منھ ڈالنے کی وجہ سے تین مرتبہ برتن کو دھویا جائے گا، اس لیے کہ آپ مُنگَانِیَّا کا ارشاد گرای ہے '' کتے کے منھ ڈالنے سے تین مرتبہ برتن دھویا جائے۔ اور کتے کی زبان پانی سے ملتی ہے نہ کہ برتن سے، لہٰذا جب برتن ناپاک ہوگیا تو پانی تو بدرجہ اولی ناپاک ہوگا۔ اور بیصدیث پانی کے ناپاک ہونے اور دھونے میں تین کے عدد (کے ضروری ہونے) کا فائدہ دے رہی ہے۔ اور بیصدیث سات مرتبہ کی شرط لگانے کے سلسلے میں امام شافعی را الله علی کے خلاف جست ہے۔ اور اس لیے بھی کہ جس چیز کو کتے کا بیشاب لگ جائے وہ تین مرتبہ دھلنے سے پاک ہوجاتی ہے تو وہ چیز جسے کتے کا جوٹھا لگ جائے جو بیشاب سے کم تر ہے وہ تو بدرجہ اولیٰ تین باردھلنے سے یاک ہوجائے گی۔

ادرسات مرتبہ دھونے کا جو تھم وارد ہوا ہے وہ ابتدائے اسلام پرمحمول ہے۔ اور خزیر کا جوٹھا بھی ناپاک ہے، اس لیے کہ وہ نجس العین ہے، جیسا کہ گذر چکا ہے۔

#### اللغاث:

#### تخريج

- اخرجه دارقطني في كتاب الطهارة باب ولوغ القلب في الاناء حديث رقم ١٩٣.
- اخرجه دارقطني في كتاب الطهارة باب ولوغ القلب في الاناء حديث رقم ١٧٨.

## كتے كے جو شے كا حكم اوراس سے نا پاك مونے والے برتن كو پاك كرنے كا بيان:

عبارت کا حاصل سے ہے کہ اگر کتا کسی برتن میں منھ ڈال دے تو وہ برتن بھی ناپاک ہوجائے گا اور اگر اس برتن ہیں پانی یا کوئی دوسری پاک چیز ہوگی تو وہ بھی ناپاک ہوجائے گا۔ برتن کو پاک کرنے کا طریقہ خود حدیث پاک میں بیان کر دیا گیا ہے کہ اسے تین مرتبہ دھولیا جائے، کیوں کہ ولوغ کلب کی وجہ سے وہ ناپاک ہوجاتا ہے اور جب برتن ناپاک ہوجاتا ہے تو اس میں موجود پانی تو بدرجۂ اولیٰ ناپاک ہوجائے گا،اس لیے کہ کتا پی زبان سے پانی پتیا ہے اور اس کی زبان پانی ہی سے لگتی اور پی کرتی ہے۔

# ر آن البدايه جلدا على المسلم الماليك الماليك الماليك على الماليك المال

سات مرتبہ دھلو اور آٹھویں بارمٹی سے مانجو، اس حدیث سے امام شافعی ط<sup>ینی</sup>ویٹے کا وجہاستدلال اس طور پر ہے کہ اس میں صاف لفظوں میں سات مرتبہ دھونے کا حکم وارد ہے،لہذا اس سے انحراف نہیں کیا جاسکتا۔

ہماری طرف سے امام شافعی راٹھیڈ کے اس استدلال کا جواب یہ ہے کہ بیتھم ابتدائے اسلام پرمحمول ہے، اور آپ مُلَّلَیْنِم نے شروع شروع میں جب لوگوں کو کتے پالے اور انھیں اپنے پیچھے لگائے رہتے دیکھا تو آپ نے کتوں کے سلسلے میں بختی کے ساتھ لوگوں کو منع فرمایا تھا کہ ہرگز انھیں اپنے قریب نہ آنے دو، پھر جب لوگوں کی عادتیں بدل گئیں تو پھر اس تھم میں پچھزمی آگئی، اور اس تھم میں نری پیدا ہونے کی سب سے واضح دلیل یہ ہے کہ پہلے والے تھم میں برتن کومٹی سے مانجنا بھی ضروری تھا، مگر یہ تھم تو بالا نفاق اب منسوخ ہوگیا ہے۔ (عنایہ)

و لأن ما یصیبه النے یہاں سے صاحب ہدایہ اما منافعی ولٹین پر الزامی دلیل پیش کرتے ہوئے آتھیں یہ احساس دلا رہے ہیں کہ حضرت والا اگر کسی چیز کو کتے کا پیشاب لگ جائے تو وہ تو تین مرتبہ دھلنے سے پاک ہوجاتی ہے اور جس چیز میں کتے کا جوٹھا پڑجائے وہ سات مرتبہ دھلنے سے پاک نہ ہو؟ آخرالی کیا بات ہے، کیا تمام نجاست کتے کے منھ میں ہوتی ہے۔ ارب بھائی اتنا تو آپ کو بھی معلوم ہے کہ پیشاب کے مقابلے میں جو شھے کی نجاست، اس کی بواور اس کا لتفن انتہائی کم تر، بیج اور معمولی ہے، اور پھر امام مالک ولٹینیا تو اس کے جو شھے کی طہارت کے بھی قائل ہیں جب کہ پیشاب کی طہارت کا کوئی قائل بھی نہیں ہے، اس لیے برائے کرم جو شھے کے ساتھ آپ اتنا بخت رویہ مت اپنائے اور اس کی نجاست کو بھی تین ہی بار دھلنے سے پاک قرار دے دیجے۔ وسؤر النحنزیو النح فرماتے ہیں کہ خزیر کا بھی جوٹھا نا پاک ہے، کیوں کہ یہ تو اپنے گوشت پوست اور اجزاء سمیت نجس العین ہے اور چوں کہ جوٹھا لعاب اور گوشت ہی کی پیدا وار ہے، اس لیے اس کی بھی نجاست میں کسی بھی طرح کا کوئی شہنیں ہے۔ العین ہے اور چوں کہ جوٹھا لعاب اور گوشت ہی کی پیدا وار ہے، اس لیے اس کی بھی نجاست میں کسی بھی طرح کا کوئی شہنیں ہے۔

﴿ وَسُوْرُ سِبَاعِ الْبَهَائِمِ نَجِسٌ ﴾ خِلَافًا لِلشَّافِعِي رَحْمُ اللَّهَ فِيْمَا سِوَى الْكُلْبِ وَالْخِنْزِيْرِ، لِأَنَّ لَحْمَهُمَا نَجِسٌ وَمِنْهُ يَتَوَلَّدُ اللَّعَابُ وَهُوَ الْمُغْتَبَرُ فِي الْبَابِ.

تر جملے: اور درندے چو پایوں کا جو ٹھا ناپاک ہے، کیکن کتے اور خزیر کے علاوہ میں امام شافعی رطیقی یہ کا ختلاف ہے، کیوں کہ ان دونوں کا گوشت ناپاک ہے، اور گوشت ہی سے لعاب پیدا ہوتا ہے اور اس باب میں لعاب ہی پر اعتبار ہے۔

#### اللّغاث:

﴿سِبَاعِ ﴾ اسم جمع، واحد سبُع؛ درنده۔

#### درندول کے جو سفے کے عکم کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں درندوں کا جوٹھا ناپاک ہے اور جس برتن یا پانی میں کوئی درندہ (پھاڑ کھانے والا جانور، مثلاً شیر، چینا اور بھیٹر یا وغیرہ) منھ ڈال دے وہ بھی ناپاک ہوجائے گا۔حضرت امام شافعی طِیٹِیلڈ فرماتے ہیں کہ خنزیر اور کتے کے علاوہ دیگر درندوں اور چوپایوں کا جوٹھا پاک ہے،صاحب ہدایہ نے تو امام شافعی طِیٹِیلڈ کی دلیل نہیں بیان کی ہے، مگر آپ کے

# ر المالية جلدا على المالية الم

فا كدے كى خاطر عنابياور بناييديس بيان كرده دليلوں كو يہاں درج كيا جار ہا ہے۔

درندول کے جوشے کی طہارت پرامام شافعی والتھا پہلی دلیل حضرت ابن عمر وی تین کی یہ روایت ہے ان النبی سلط فقیل انتوضا بما افضلت الحمر فقال نعم، وبما افضلت السباع کلھا لیمی حضرات صحابہ نے آپ مَن اللّٰہ کے بچھا کہ اے اللّٰہ کے نبی کیا ہم گرھوں کے چھوڑے ہوئے پانی سے وضو کرلیا کریں؟ آپ نے فرمایا ہاں کرلیا کرو اور سنو درندوں کے بچائے ہوئے پانی سے ہم گوھوں کے جھوڑے ہو، اس حدیث سے معلوم ہوا کہ درندوں کا جوشا پاک ہے، ورندان کے منو لگائے ہوئے پانی سے وضوکی اجازت نددی جاتی۔

دوسری دلیل ابن ماجہ میں حضرت ابو ہریرہ و الله علیہ وی روایت ہے جس کا مضمون یہ ہے کہ سنل رسول الله صلّی الله علیه وسلم عن الحیاض التي بین مکة و المدینة فقیل له إن الکلاب و السباع ترد علیها، فقال لها ما اخذت في بطونها، ولنا ما بقي شراب و طهور، اس کا مفہوم یہ ہے کہ آپ مُؤَاثِنَا ہے مکہ اور مدینہ کے ان کنووں کے متعلق دریافت کیا گیا جن پر کتے اور دیگر درندے آکر پانی پیتے ہیں، آخران کے پانی وغیرہ کا کیا تھم ہے؟ اس پر آپ مُؤَاثِنا نے فر مایا کہ جو پھے انھوں نے اپنے بیٹ میں بھرلیا وہ انکا ہے اور جو نی گیا وہ ہمارے پینے کے لیے ہے، اور پاک بھی ہے۔ اس حدیث سے بھی معلوم ہوا کہ درندوں کا جو تھا یاک ہے۔

صاحب ہدایہ نے احناف کی عقلی دلیل تو بیان کی ہے، گرنقلی کوئی دلیل نہیں بیان کی ، سواس سلسلے میں نقلی دلیل ہیہ ہے کہ ان عمر و عمر و بن العاص شخاشی وردا حوضا فقال عمر و بن العاص شخاشی یا صاحب الحوض اتر د السباع ماء ك هذا، فقال عمر شخاشی یا صاحب الحوض لا تخبرنا، فلولا أنه كان إذا أخبر بورود السباع يتعذر علينا استعماله لما نهاہ عن ذلك، لينى حضرت فاروق اعظم اور حضرت عمرو بن العاص شخاشی ایک حوض پر تشریف لے گئے اور حضرت عمرو بن العاص شخاشی ایک حوض پر تشریف لے گئے اور حضرت عمرو بن العاص شخاشی نے حوض والے سے یہ پوچھا کہ بتاؤ کیا تمھارے حوض پر درند ہے بھی آتے ہیں، اس پر حضرت عمر شخاشی بول پڑے کہ بھائی اس سلسلے میں ہمیں کچھ نہ بتانا، کیوں کہ آگر ہم کو درندوں کے حوض پر آنے کی اطلاع دے دی گئی تو ہمارے لیے اس کا استعال کرنا دشوار ہوجائے گا، اس لیے کہ اللہ کے نبی نے ہمیں اس سے منع فر مایا ہے۔

اس صدیث سے ہمارا وجہ استدلال بایں معنیٰ ہے کہ حضرت عمر درندوں کے جوٹھے کو ناپاک سمجھتے تھے اور اس سلسلے میں انھوں نے اللہ کے نبی سے من رکھا تھا تبھی تو انھوں نے منع کیا اور پھر حضرت عمر و بن العاص کے دل میں بھی درندوں کے جو ٹھے کے متعلق تثویش تھی ،ای لیے تو انھوں نے سوال کیا تھا۔

ہماری عقلی دلیل میہ ہے کہ جو تھے کے باب میں سارا دارو مدار لعاب پر ہے اور لعاب گوشت سے پیدا ہوتا ہے اور چوں کہ در دنوں کا گوشت ناپاک ہوتا ہے، اس لیے ان کا لعاب بھی ناپاک ہوگا اور جو تھے میں لعاب کی آمیزش ہوتی ہے، اس لیے جوٹھا بھی ناپاک ہوگا۔

امام شافعی ولیشید وغیرہ کی متدل احادیث کا پہلا جواب سے ہے کہ ابتدائے اسلام میں درندوں کا گوشت کھانا حلال تھا،لہذا ان کا جوٹھا بھی پاک تھا، کیوں کہ لعاب گوشت ہی سے بنمآ اور پیدا ہوتا ہے، مگر جب ان کا گوشت حرام قرار دے دیا گیا،تو ظاہر ہے

# ر ان البداید جلدا کی این میں کے اس البداید جلدا کی کام طہارت کے بیان میں کے دان کا جوٹھا بھی نایاک ہوگیا۔

دوسرا جواب سے ہے کہ ان حدیثوں میں جن حوضوں اور تالا بوں کے متعلق سوال کیا گیا ہے وہ سب کے سب بڑے اور ماء کثیر اور ماء حاری والے تھے۔ اور آب کثیر اور ماء جاری کی صورت میں تو ہم بھی درندوں کے جوٹھوں کو پاک کہتے ہیں کہ اس طرح کے پانی میں منصد ڈالنے سے پانی ناپاک نہیں ہوگا، کیکن میر مسئلہ تو ما قلیل کا ہے، لہذا قلیل وکثیر میں فرق کرنا تو ضروری ہے۔

﴿ وَسُوْرُ الهِرَّةِ طَاهِرٌ مَكُرُوهٌ ﴾ وَعَنُ أَبِي يُوسُفُ أَنَّهُ غَيْرُ مَكُرُوهٍ، لِأَنَّ النَّبِي عَلَيْهِ السَّلَامُ كَانُ يُصْغِى ۖ لَهَا الْإِنَاءَ فَتَشُرَبُ مِنْهُ ثُمَّ يَتَوَضَّا مِنْهُ، وَلَهُمَا قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ الهِرَّةُ ۖ سَبُعٌ، وَالْمُرَادُ بَيَانُ الْحُكُمِ، إِلَّا أَنَّهُ سَقَطَتِ النَّجَاسَةُ لِعَلَّةٍ ۗ الطَّوَافِ فَبَقِيَتِ الْكَرَاهَةُ، وَمَا رَوَاهُ مَحْمُولٌ عَلَى مَا قَبْلَ التَّحْرِيْمِ، ثُمَّ قِيْلَ كَرَاهَتُهُ لِحُرْمَةِ اللَّحْمِ، وَقِيْلَ لِعَدْمِ تَحَامِيْهَا النَّجَاسِةَ، وَهَذَا يُشِيْرُ إِلَى التَّنَزُّهِ وَالْأَوَّلُ إِلَى الْأَقْرَبِ مِنَ التَّحْرِيْمِ.

ترجمل: اور بلی کا جوٹھا پاک ہے، لیکن مکروہ ہے، امام ابو یوسف والٹھائے سے منقول ہے کہ مکروہ نہیں ہے، اس لیے کہ آپ سَلَائِیْ اِلَّم بلی کے برتن جھکا دیتے تھے۔ حضرات طرفین کی دلیل آپ سی ایٹ برتن جھکا دیتے تھے۔ حضرات طرفین کی دلیل آپ سی ایٹ بھر آپ سُلَائِیْ اس سے حکم بیان کرنا مقصود ہے مگر علیہ طواف کی وجہ سے نجاست ساقط ہوگئ اور کراہت باتی رہ گئی۔

اور امام ابویوسف طینی کی پیش کردہ روایت تحریم سے پہلے کے حکم پرمحمول ہے، پھر ایک قول یہ ہے کہ بلی کے جوشے کی کراہت اس کے گوشت کے حرام ہونے کی وجہ سے ۔ اور ایک (دوسرا) قول یہ ہے کہ بلی کے نجاست سے نہ بچنے کی وجہ سے ، یہ قول مکروہ تنزیبی کی طرف مشیر ہے، اور پہلا قول مکروہ تحریمی سے زیادہ قریب ہے۔

#### اللغاث:

﴿هِرَّةُ ﴾ بلی۔ ﴿یُصْغِیٰ ﴾ اصغٰی یصغی ، باب اِ فعال؛ جھانا، نیچ کرنا۔ ﴿تَحَامِیٰ ﴾ اسم مصدر، باب تفاعل؛ پرہیز کرنا، بیخا، دور رہنا۔

#### تخريج:

- اخرجه دارقطني في كتاب الطهارة باب سؤر الهرة حديث رقم ١٩٥.
- اخرجه دارقطنی فی كتاب الطهارة باب سؤر الهرة حدیث رقم ۲۱۷.
- اخرجه دارقطني في كتاب الطهارة باب سؤر الهرة حديث رقم ٢١٦.

## بلی کے جو تھے کا حکم:

صورت مسلدیہ ہے کہ بلی کے جو مصے کی طہارت اور نجاست کے سلسلے میں حضرات فقہائے احناف کے مابین اختلاف

ر آن البدايه جلد ک سي سي سي السي السي الماني المام طبارت كيان ميس

ہے، چناں چہ حضرت امام ابو یوسف والتنظام کا قول یہ ہے کہ بلی کا جوٹھا پاک ہے اور اس پر دلیل یہ ہے کہ آپ مُن التنظام کی کے لیے پانی کا برتن جھا دیا کرتے تھے پھر جب بلی اس میں سے پانی پی لیتی تھی تو آپ اس پانی سے وضوفر ماتے تھے، اگر بلی کے جوشھے میں کسی طرح کی کوئی کراہت یا قباحت ہوتی تو آپ مُن گا لیٹی تھی کا جوٹھا یا کہ علی کا جوٹھا یا کہ ہے۔ یہ بلی کا جوٹھا یا کہ ہے۔ یہ بلی کا جوٹھا یا کہ ہے۔

اس سلسلے میں حضرات طرفین کی رائے یہ ہے کہ بنی کا جو ٹھا پاک تو ہے گراہے ون کوالٹی کا نہیں ہے، بل کہ اس میں کراہت ہے، اس لیے کہ بلی کے متعلق آ ہے مُن کا نیو نظر اس بیان کا مقصد یہ ہے کہ جو تھم درندوں کا ہے وہی تھم بلی کا ہے، اس لیے کہ بلی کا جو ٹھا نا پاک ہے، البندا بلی کا جو ٹھا بھی نا پاک ہونا چا ہیے۔ اس حدیث سے بیان تھم اس وجہ سے مراد لیا گیا کہ آ ہے، اور درندوں کا جو ٹھا نا پاک ہے، لبندا بلی کا جو ٹھا بھی نا پاک ہونا چا ہیے۔ اس حدیث سے بیان تھم اس وجہ سے مراد لیا گیا کہ آ ہے منظر اللہ کی تشریح کے لیے مبعوث کیے گئے تھے، خلقت اور صورت بتانے کے لیے آ ہی بعثت نہیں ہوئی تھی۔

بہرحال یہ بات طے ہوگئ کہ بلی کے جوشے کا وہی تھم ہے جو درندوں کے جوشے کا ہے اور درندوں کا جوٹھا ناپاک ہوتا ہے،
اس اعتبار سے بنی کا بھی جوٹھا ناپاک ہونا چاہے، مگر پھر بھی ہم اس کو ناپاک نہیں کہتے، اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ مَنَا ﷺ نے اسے گھروں
میں چکر لگنے والی قرار دیا ہے، چناں چہ حضرت عائشہ و النّی الله علی کی روایت ہے وہ فرماتی ہیں سمعت رسول الله علی نقول الهرة
لیست بنجسة إنما هی من الطوّافین علیکم أو الطوّافات۔ اس حدیث کے پیش نظر بلی کے جوشے کی نجاست ساقط ہوگی اور
کراہت باتی رہ گئی۔

صاحب ہدایے نے الآ أنه أسقطت سے لے كر مارواہ تك يمي بيان كيا ہے۔

و ما دواہ النع یہاں سے امام ابو یوسف رطیعیا کی پیش کردہ حدیث کا جواب دیتے ہوئے صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ یہ اس زمانے کے حالات پرمحمول ہے جب درندوں کے سلسلے میں حرمت کا فرمان صادر نہیں ہوا تھا، مگر جب بعد میں ان کے متعلق تحریم کا فیصلہ سنا دیا گیا، تو ظاہر ہے کہ بلی بھی اس فیصلے کے تحت شامل اور داخل ہوگی۔

ٹم قیل النے اس کا حاصل یہ ہے کہ احناف میں سے امام طحاویؒ بنّی کے گوشت کود کیھتے ہوئے اس کے جوشے کو کروہ تحریک قرار دیتے ہیں، کیوں کہ اس کا گوشت حرام ہے،اور امام کرخیؒ بلی کے نجاست سے نہ بیچنے کی وجہ سے اس کے جوشھے کو کمروہ تنزیمی قرار دیتے ہیں، اس لیے کہ عدم تنزہ اور عدم احتیاط کی وجہ سے پیدا ہونے والی حرمت بھی تنزیمی ہوگی۔

بلی کے جوشے کا مروہ ہونا اس بات ہے بھی سمجھ میں آتا ہے کہ امام ابو یوسف رطیعی کی پیش کردہ روایت ہے اس کا طاہر مونا اور حضرات طرفین کی بیان کردہ حدیث ہے اس کا ناپاک ہونا سمجھ میں آتا ہے، اور فقد کا پیمشہور ضابطہ ہے کہ إذا اجتمع المحلال والحوام أو المحرم والمہیع غلب الحوام والمحرم یعنی طال اور حرام کے اجتماع کی صورت میں یا دلیل میں اور دلیل میں حرمت ہی کے پہلوکو ترجیح ہوتی ہے۔ (الا شاہ والظائر ص ۱۳۳)

# ر ان البداية جلدا ير المان المراك المان ال

﴿ وَلَوْ أَكَلَتِ الْفَارَةَ ثُمَّ شَوِبَتُ عَلَى فَوْرِهِ الْمَاءَ يَتَنَجَّسُ إِلَّا إِذَا مَكَثَتُ سَاعَةً ﴾ لِغَسْلِهَا فَمَهَا بِلُعَابِهَا، وَالْإِسْتِثْنَاءُ عَلَى مَذُهِبِ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمُنْ اللَّهُ وَأَبِي يُؤْسُفَ رَحْمُنْ اللَّهَائِيْءَ، وَيَسْقُطُ اعْتِبَارُ الصَّبِّ لِلضَّرُورَةِ .

ترجمه: اوراگر بلی نے چوہا کھایا اور پھرای وقت پانی پی لیا تو پانی ناپاک ہوجائے گا، گر جب وہ تھوڑی ویر تھہری رہے، کیوں کہ(اب)اس نے اپنے لعاب سے اپنا منھ صاف کرلیا۔اور بیاشٹناء حضرات شیخینؓ کے مذہب پر ہے اور بر بنائے ضرورت بہانے کا عتبار ساقط ہوگیا۔

## فدكوره بالامسئل كالفصيل:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر بلی نے چوہا کھا کرفورا کسی برتن میں منھ ڈال کر پانی پی لیا تو بالا تفاق وہ پانی ناپاک ہوجائے گا یہ حکم تو متفق علیہ ہے، دوسرا مختلف فیہ مسئلہ یہ ہے کہ اگر بلی نے چوہا کھا کرتھوڑا سا تو قف کیا اور اس کے بعد پانی پیا تو اس صورت میں حضرت امام ابو حضرت امام ابو یوسف را تھیلا کے یہاں پانی ناپاک نہیں ہوگا، اس لیے کہ جب چوہا کھانے کے بعد بلی میں حضرت امام ابو تو گویا منھ کی نجاست اور گندگی کو لعاب سے صاف کر کے نکل گئی اور پانی میں اس حال میں اس نے منھ داخل کیا کہ اس کے منھ اور ہونٹ برکوئی نجاست نہیں تھی۔

اس کے برخلاف امام محر، امام زفر اور امام شافعی طِینی کے یہاں اس صورت میں بھی پانی ناپاک ہوجائے گا، اس لیے کہ ان حضرات کے بہاں پانی کے علاوہ کسی اور چیز سے نجاست نہیں دور کی جاسکتی ولم یو جد الماء ھھنا۔

ویسقط الن سے ایک سوال مقدر کا جواب ہے، سوال سے ہے کہ امام ابو یوسف کے یہاں بھی اس صورت میں پانی ناپاک ہوجانا جا ہے، کیوں کہ ان کے یہاں از الدِنجاست کے لیے صب یعنی پانی بہانا شرط ہے اور وہ یہاں نہیں پایا گیا؟

صاحب ہدایہ ای کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ امام آبو یوسف راٹیٹھٹ کے یہاں صب شرط تو ہے، مگریہاں ضرورت کے پیش نظرا سے ساقط کر دیا گیا ہے۔

﴿ وَسُوْرُ الدَّجَاجَةِ الْمُخَلَّةِ مَكُرُوهُ ﴾ لِأَنَّهَا تُخَالِطُ النَّجَاسَةَ، وَلَوْ كَانَتُ مَحْبُوْسَةً بِحَيْثُ لَا يَصِلُ مِنْقَارُهَا إِلَى مَا تَحْتَ قَدَمَيْهَا لَا يُكُرَهُ لِوُقُوْعِ الْأَمْنِ عَنِ الْمُخَالَطَةِ، ﴿ وَكَذَا سُؤْرُ سِبَاعِ الطَّيْرِ ﴾ لِأَنَّهَا تَأْكُلُ الْمَيْتَاتِ إِلَى مَا تَحْتَ قَدَمَيْهَا لَا يُكُرَهُ لِوُقُوْعِ الْأَمْنِ عَنِ الْمُخَالَطَةِ، وَالنَّمَ عَانِدُهُ إِذَا كَانَتُ مَحْبُوسَةً يَعْلَمُ صَاحِبُهَا أَنَّهُ لَا قَذْرَ عَلَى مِنْقَارِهَا لَا يُكْرَهُ لِوُقُوْعِ الْأَمْنِ عَنِ الْمُخَالَطَةِ، وَاسَّتَحْسَنَ الْمَشَايِخُ هَذِهِ الرِّوَايَةَ .

ترجمل: ادر گندگیوں میں پھرنے والی مرغی کا جوٹھا بھی مکروہ ہے، اس لیے کہ بینجاست سے لت بت ہوجاتی ہے۔ اور اگر مرغی اس طرح محبوس ہو کہ اس کے چیروں کے نیچ تک نہ پہنچ تو اس کا جوٹھا مکروہ نہیں ہوگا۔ اس لیے کہ (اب) اختلاطِ نجاست سے مامون ہے، نیز شکاری پرندوں کا جوٹھا بھی مکروہ ہے، کیوں کہ بیمردار جانور کھاتے ہیں، لہذا گندگی پر پھرنے والی مرغی کے مشابہ

اور حضرت امام ابویوسف رطقی سے منقول ہے کہ اگر شکاری پرندے بندر کھے جاتے ہوں اور ان کے مالک کو بیمعلوم ہو کہ ان کی چونچ پر نجاست سے امن حاصل ہے۔ اور حضرات مشاکخ نے اس روایت کو بنظر استحسان ویکھا ہے۔

#### اللّغاث:

﴿ مُنَحَلَّاةِ ﴾ اسم مفعول، خلّى يُخَلِّى، باب تفعيل؛ ممول دينا، اكيلاكر دينا، چھوڑ دينا۔ مُخَلَّاةٌ جس كو كھلى چھوٹ ملى مو۔ ﴿ مِنْقَارُ ﴾ چونچ ۔ ﴿ قَذْرَ ﴾ ناياك، كندگ ۔

كندكى ميں پرنے والى مرغى اور شكارى بندول كے جو مفے كا حكم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ وہ مرغی جو گندگیوں اور غلاظتوں میں گھوتی پھرتی رہتی ہے اس کا جھوٹا مکروہ ہے، اس لیے کہ گندگیوں میں پھرنے اور چونچ مارنے کی وجہ سے اس کا پوراجسم نجاست اور غلاظت سے لت پت رہتا ہے، اس لیے اس کا جوٹھا کسی بھی حال میں طاہراور یا کے نہیں ہوسکتا۔

ہاں اگر کوئی شخص مرغیاں پالے اور اس طرح ان کی دیکھ ریکھ کرے کہ وہ نجاست میں نہ جانے پائیں اور نہ ہی ان کی چونج ان کے پنجوں تک چنچنے پائے تو اس صورت میں ان مرغیوں کا جوٹھا مکروہ نہیں ہوگا، بل کہ پاک ہوگا، کیوں کہ کراہت اختلاط نجاست کی وجہ سے آئی تھی اور جب اختلاط ہی نہیں ہوگا تو کراہت کہاں ہے آئے گی۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ یہی تھم شکاری پرندوں کا بھی ہے لینی ان کا جوٹھا بھی مکروہ ہے اس لیے کہ یہ کم بخت مردار جانور کھاتے ہیں اور جس طرح گندگی میں نجاست ہوتی ہے اس طرح مردار میں بھی نجاست ہوتی ہے اور گندگی پر پھرنے والی مرغی کا جوٹھا مکروہ ہے،للہٰذا ان کا جوٹھا بھی مکروہ ہے۔

حضرت امام ابو یوسف والینظیہ سے میں منقول ہے کہ جس طرح مرغیوں کو بند کر کے ان کی نگہہ داشت اوراختلا طِ نجاست سے
ان کی حفاظت کرنے کی صورت میں ان کا جوٹھا مکروہ نہیں ہوتا، اس طرح اگر شکاری پرندوں کو بھی محبوں کر کے ان کی نگہہ داشت کی
جائے اور بیمعلوم ہوجائے کہ ان کی چونج پر گندگی نہیں ہے، تو اس صورت میں ان کے جوشے سے بھی کراہت ختم ہوجائے گی۔
صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ مشاکے نے امام ابو یوسف والیشلہ کی اس روایت کو بنظر استحسان دیکھا ہے اور امت کے لیے اس

﴿ وَسُوْرُ مَايَسُكُنُ الْبُيُوْتَ كَالْحَيَّةِ وَالْفَأْرِةِ مَكُرُوْهٌ ﴾ لِأَنَّ حُرْمَةَ اللَّحْمِ أَوْجَبَتْ نَجَاسَةَ السُّوْرِ، إِلَّا أَنَّهُ سَقَطَتِ النَّجَاسَةُ لِعَلَّةِ الطَّوَافِ فَبَقِيْتِ الْكَرَاهَةُ، وَالتَّنْبِينَهُ عَلَى الْعِلَّةِ فِي الْهِرَّةِ.

ترجمل: اور گھروں میں رہنے والے جانوروں مثلاً سانپ اور چوہے کا جوٹھا مکروہ ہے، اس لیے کہ ان کے گوشت کی جرمت

ر ان البدايه جلدا ير المان المراكب الم

بھوٹھے کے ناپاک ہونے کا سبب ہے، لیکن علت طواف کی وجہ سے بینجاست ساقط ہوگئی، لہٰذا کراہت باقی ہے، اور علت پر مسئلہ ہرہ میں متنبہ کردیا گیا ہے۔

#### اللغاث:

﴿ حَيَّةِ ﴾ مانڀ۔

محرول میں پائے جانے والے عام جانوروں کے جو مھے کا حکم:

عبارت کا حاصل میہ ہے کہ وہ جانور جوعموماً گھروں میں رہتے ہیں جیسے سانپ اور چوہا وغیرہ ان کا جوٹھا بھی مکروہ ہے، کیوں کہان کا گوشت حرام ہے اور گوشت کی حرمت جو شھے کی حرمت اور نجاست کی متقاضی ہے، مگر علت طواف یعنی ان کے گھروں میں رہنے اور آنے جانے کی وجہ سے ان کے جو شھے سے نجاست ختم ہوگئی اور کراہت باقی ہے۔

والتنبیه علی الهرة النجاس کا واضح مطلب میہ کہ جب گھر میں آنے جانے کوعلت اور بنیاد بنا کربلی کے جو تھے سے نجاست کوساقط کر دیا گیا تو جوجانور گھروں میں مستقل رہتے ہیں ان کے جو تھے سے تو بدرجہ اولی نجاست ساقط ہوجائے گی، البتہ کراہت باتی اور برقراررہے گی۔

﴿ وَسُوْرُ الْحِمَارِ وَالْبُغُلِ مَشْكُوكُ فِيهِ ﴾ وَقِيْلَ الشَكُّ فِي طَهَارَتِهِ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ طَاهِرًا لَكَانَ طَهُوْرًا مَالَمْ يَغْلِبُ الْلُعَابُ عَلَى الْمَاءِ، وَقِيْلَ الشَّكُ فِي طَهُوْرِيَّتِهِ، لِأَنَّهُ لَوْ وَجَدَ الْمَاءَ لَا يَجِبُ عَلَيْهِ غَسُلُ رَأْسِهِ، وَكَذَا لَبُنهُ اللَّعَابُ عَلَى الْمَاءِ، وَقِيْلَ الشَّكُ فِي طَهُوْرِيَّتِهِ، لِأَنَّهُ لَوْ وَجَدَ الْمَاءَ لَا يَجِبُ عَلَيْهِ غَسُلُ رَأْسِهِ، وَكَذَا لَبُنهُ طَاهِرٌ، وَعَرْقُهُ لَا يَمْنَعُ جَوَازَ الصَّلَاةِ وَإِنْ فَحُشَ فَكَذَا سُؤْرُهُ وَهُوَ الْأَصَّحُ، وَيُرُولِى نَصُّ مُحَمَّدٍ عَلَى طَهُورَتِهِ، وَسَبَبُ الشَّكِ تَعَارُضُ الْأَدِلَّةِ فِي إِبَاحَتِهِ وَحُرْمَتِهِ، أَوِ اخْتِلَافِ الصَّحَابَةُ فِي نَجَاسَتِهِ وَطَهَارَتِهِ، وَعَنْ طَهَارَتِهِ، وَسَبَبُ الشَّكِ تَعَارُضُ الْأَدِلَّةِ فِي إِبَاحَتِهِ وَحُرْمَتِهِ، أَوِ اخْتِلَافِ الصَّحَابَةُ فِي نَجَاسَتِهِ وَطَهَارَتِهِ، وَعَنْ السَّعَابُةُ فِي نَجَاسَتِهِ وَطَهَارَتِهِ، وَمَنْ نَسُلِ الْحِمَارِ فَيكُونُ بِمَنْزِلَتِهِ.

ترجملہ: گدھے اور خچر کا جوٹھا مشکوک ہے، اور کہا گیا اس کے پاک ہونے میں شک ہے، کیوں کہ اگر وہ طاہر ہوتا تو جب تک لعاب پانی پر غالب نہ ہوتا وہ مطہر بھی ہوتا۔ اور ایک قول یہ ہے کہ اس کے مطہر ہونے میں شک ہے، کیوں کہ اگر پانی پالیا جائے تو پانی پانے والے بر اپنا سردھونا واجب نہیں ہے، نیز حمار کی طہارت پر امام محمد والتیلیٰ کی صراحت منقول ہے جب کہ شک کی وجہ اس کی باحث اور حرمت کے سلسلے میں دلائل کا تعارض ہے، یا اس کی نجاست اور طہارت کے متعلق حضرات صحابہ کا اختلاف ہے۔

حضرت امام ابوصنیفہ ریانیٹیلا سے مروی ہے کہ جانب حرمت اور نجاست کوتر جیج دیتے ہوئے گدھے کا جوٹھا نا پاک ہے۔ اور خچر بھی گدھے ہی کی نسل کا ہے، اس لیے وہ بھی اسی کے درجے میں ہوگا۔

#### اللغاث:

﴿حِمَادِ ﴾ كُدها ـ ﴿ بَغُلِ ﴾ فجر ـ

مدمے اور فچر کے جو مٹھے کا حکم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ پالتو گدھوں اور گدھی کے پیٹ سے پیدا شدہ نچروں کا جوٹھا مشکوک ہے یہاں تک تو اکثر مشاکع کا مشفق ہیں، پھر ان کے جوشے کی طہارت میں شک ہے یا اُن کے مطتم ہونے میں شک ہے؟ اس سلسلے میں حضرات مشاکع کا اختلاف ہے، چنال چہ بعض حضرات کی رائے یہ ہے کہ گدھے کے جوشے کی طہارت میں شک ہے، لیعنی یہ واضح نہیں ہے کہ اس کا جوٹھا پاک ہے یا تا پاک، کیوں کہ اگر پاک ہوتا تو پانی وغیرہ میں اس کے گرنے کی وجہ سے اس وقت تک پانی تا پاک نہیں ہوتا جب تک جوٹھا اس پر غالب نہ آجاتا، حالال کہ بدون غلبہ بھی پانی میں سؤر حمار کے گرنے سے اس پانی سے طہارت حاصل کرنا درست نہیں ہے، اس سے تو یہی سمجھ میں آتا ہے کہ خود جوٹھے کی طہارت اور عدم طہارت میں شک ہے۔

مشائخ میں سے بعض حفرات کی رائے یہ ہے کہ مؤر حمار بذات خودتو پاک ہے مگراس کے مطتمر ہونے میں شک ہے اور اس پر دلیل یہ ہے کہ اگر کسی شخص نے وضو کرتے ہوئے گدھے کے جوشھے والے پانی سے اپنے سر کامسح کیا تھا اور بعد میں اسے پاک اور غیر جوٹھا پانی ہم دست ہوگیا، تو اب اس شخص کے لیے دوبارہ مسح کرنا ضروری نہیں ہے، اس سے معلوم ہوا کہ سور حمار بذات خودتو پاک ہے مگر دوسری چیزوں کوبھی پاک کرسکتا ہے یانہیں، اس میں شک ہے۔

و کذا لبند النح فرماتے ہیں کہ گدھی کا دودھ بھی پاک ہے، اس لیے کہ اس کی پیدائش اور اس کے بڑھنے یا نکلنے میں گوشت کا کوئی اثر نہیں ہوتا، نیز گدھے وغیرہ کا پیدنہ بھی پاک ہے اگر چہ زیادہ ہواور یہ پیدنہ جواز صلاقے سے مانع بھی نہیں ہے، سب سے سے جے اور معتبد قول یہی ہے، ورنہ تو اس سلسلے میں حضرت امام اعظم والتھائے سے تین روایات منقول ہیں جن میں سے ایک میں گدھے کے پینے کونجاست خفیفہ اور دوسری میں نجاست غلیظہ سے جوڑا گیا ہے، لیکن مشہور قول یہی ہے کہ وہ پاک ہے اور جب پسینہ پاک ہے تو لعاب اور جوٹھا بھی پاک ہوگا۔ (عزایہ ۱۹۹۱)

ویووی النجاس کا عاصل ہے ہے کہ امام محمد طلیٹھیڈ سے بھی بیصراحت منقول ہے کہ سورحماریاک ہے جس سے بیہ بات مزید مؤکد ہوجاتی ہے کہ شک سورحمار کی طہارت میں نہیں، بل کہ اس کے مطہر ہونے میں ہے۔

و سبب الشك النحصاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ سور حمار کے مطہر ہونے میں جو بھی شک وشبہ ہے وہ دراصل احادیث کے تعارض اور خیرالقرون میں حضرات صحابہ کے نظریاتی اختلاف کی وجہ سے ہے، اس کی پوری تفصیل عنامیہ اور بنامیہ میں موجود ہے، آپکے فائدے کی خاطریہاں اسے قلم بند کیا جارہا ہے۔

# ر آن البداية جلدا ير المالي المالي المالي المالي المالي المالية جلدا يراق المالية الما

اس کے علاوہ حضرات صحابہ میں بھی سور حمار کی طہارت اور عدم طہارت کے حوالے سے اختلاف تھا، چناں چہ حضرت ابن عمر سی اختلاف سے اس کا پاک ہونا مروی ہے، الحاصل جب شروع ہی عمر سی اختلاف ہے ہم اس کے مطہر ہونے میں سے اس میں اختلاف ہے تو آخر آج چودہ پندرہ سوسال بعد ہم کیے کسی ختیج پر پہنچ سکتے ہیں، اسی لیے ہم اس کے مطہر ہونے میں شک اور شبے کے قائل ہیں۔ (عنایہ ۱۹۵۱) بنایہ اردیم)

حضرت امام صاحب ولیشید سے ایک روایت بیفل کی گئی ہے کہ جانب حرمت کوتر جیج دیتے ہوئے سور حمار کونجس ہی قر ار دینا بہتر ہے اور پھر خچر چوں کہ ای کی نسل سے ہے،اس لیے اس کا بھی یہی تھم ہے۔

﴿ فَإِن لَّمْ يَجِدُ غَيْرَهُمَا يَتَوَضَّأُ بِهِمَا وَيَتَيَمَّمُ، وَيَجُوْزُ أَيُّهُمَا قَدَّمَ ﴾ وَقَالَ زُفَرُ رَحْمَا اللَّهُ الْمَعُوزُ إِلَّا أَنْ يُقَدِّمَ الْوَضُوءَ، لِأَنَّهُ وَاجِبُ الْإِسْتِعْمَالِ فَأَشْبَهَ الْمَاءَ الْمُطْلَقَ، وَلَنَا أَنَّ الْمُطَهِّرِ أَحَدَهُمَا فَيُفِيدُ الْجَمْعَ دُوْنَ التَّرُتِيْبِ، وَسُوْرُ الْفَرَسِ طَاهِرٌ عِنْدَهُمَا، لِأَنَّ لَحْمَهُ مَأْكُولٌ، وَكَذَا عِنْدَهُ فِي الصَّحِيْحِ، لِأَنَّ الْكُوَاهَة لِإِظْهَارِ شَرَفِهِ.

ترجمله: پھراگرمتوضی سور حمار اور سور خجر کے علاوہ کوئی دوسرا پانی نہ پائے تو ان سے وضوبھی کرے اور تیم بھی کرے۔ اور جائز ہے کہ وہ وضواور تیم میں سے جسے جاہم مقدم کرے۔ امام زفر والٹیلٹ فرماتے ہیں کہ صرف وضوکو ہی مقدم کرنا جائز ہے، کیوں کہ سور حمار واجب الاستعال پانی ہے، لہذا یہ مطهر ہے، لہذا یہ جمع کا فائدہ دے گانہ میں سے ایک ہی مطہر ہے، لہذا یہ جمع کا فائدہ دے گا نہ کہ ترتیب کا۔

اور حضرات طرفین بڑے اللہ کے یہاں گھوڑے کا جوٹھا پاک ہے، کیوں کہ اس کا گوشت کھایا جاتا ہے۔ اور ایسے ہی امام صاحب راتیٹھیڈ کے یہاں بھی (پاک ہے) صحیح قول میں، کیوں کہ گھوڑے کے گوشت کی کراہت اس کی شرافت کو ظاہر کرنے کے لیے ہے۔

## مْرُوره بالإمسائل مين اختلاف اقوال كاثمره:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر وضوکرنے والے کو گدھے اور خچر کے جوشے کے علاوہ کوئی دوسرا غیر مشکوک پانی نہ ملے تو اس صورت مسئلہ یہ ہے کہ وہ وضو کرے اور تیم بھی کرے اور ہمارے یہاں وضواور تیم میں سے جسے جا ہے پہلے یا بعد میں کرے، البتہ امام زفر ویشیلا اس بات کے قائل ہیں کہ ماء مشکوک واجب الاستعال پانی ہے اور اس کے ہوتے ہوئے تیم کو مقدم کیا جاسکتا، اس لیے کہ یہ پانی ماء مطلق کے مشابہ ہے اور ماء مطلق ہر حال میں تیم سے مقدم رہتا ہے، اس لیے اس پانی کو بھی تیم سے مقدم رہتا ہے، اس لیے اس پانی کو بھی تیم سے مقدم کیا جائے گا۔

ہماری دلیل ہیہ ہے کہ قیاس اور تشبیہ سے پہلے مقصود اور مطلوب پر نظر ہونی چاہیے، غور کرنے سے بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ یہاں وضو اور تیم میں سے ایک ہی براکتفاء کرایا جاتا، اور اب جب دونوں مطہر ہوتے تو صرف ایک ہی پراکتفاء کرایا جاتا، اور اب جب دونوں میں سے ایک ہی مطہر ہے تو پھر تقدیم و تا خیر میں کوئی حرج نہیں ہے، خواہ وضو پہلے کرے یا تیم ، طہارت ایک ہی سے حاصل موگی، اس لیے یہاں جمع کا فائدہ تو ہوگا مگر ترتیب کا کوئی فائدہ نہیں ہوگا۔

# ر جن البدايه جلد ١٤٥ كر ١٤٥ المركز ١٤٩ كر ١٤٥ الكام طهارت كبيان مين

وسؤد الفرس النع فرماتے ہیں کہ حضرات صاحبین کے یہاں گھوڑے کا جوٹھا پاک ہے، کیوں کہ اس کا گوشت کھانا حلال ہے اور جوٹھے کی طہارت اور نجاست کا مدار ہی چوں کہ گوشت پر ہے، اس لیے جب گوشت حلال ہے تو جوٹھا بھی حلال اور پاک ہوگا۔ اور سچے تول کے مطابق حضرت امام اعظم والٹھائڈ کے یہاں بھی گھوڑے کا جوٹھا پاک ہے، کیوں کہ اگر چہ امام صاحب والٹھائڈ کے مہاں بھی گھوڑے کا جوٹھا پاک ہے، کیوں کہ اگر چہ امام صاحب والٹھائڈ کے مراب کی کراہت کے قائل ہیں، مگر آپ کا یہ تول نجاست کی وجہ سے نہیں ہے، بل کہ گھوڑے کی شرافت اور آلہ جہاد ہونے کے حوالے سے اس کی اہمیت کے پیش نظر ہے۔ لہٰذا اس سے گھوڑے کے جوٹھے کی طہارت اور یا کیزگی برکوئی اثر نہیں ہوگا۔

صاحب ہداریے نے فی الصحیح کہدکرامام صاحب کے ان اقوال سے احتر از کیا ہے جن میں سے کسی میں وہ سؤر فرس کی کراہت اور کسی میں اس کے مشکوک ہونے کے قائل ہیں۔ (عنایہ)

توجمله: پھراگرمتوضی نبیذتمر کے علاوہ کوئی دوسرا پانی نہ پائے تو امام ابوصنیفہ والٹیلائے نے فرمایا کہ وہ اس پانی سے وضوکر لے اور تیم نہ کرے، لیلۃ الجن والی حدیث کی وجہ سے، کیوں کہ آپ مکا ٹیلو کی نے اس پانی سے وضوفر مایا تھا جس وقت آپ کو پانی ہم دست نہ ہوسکا تھا۔ امام ابو یوسف والٹیلا فرماتے ہیں کہ ایسا شخص تیم کرے اور نبیز تمر سے وضو نہ کرے، یہی امام صاحب والٹیلا سے ایک روایت ہے اور امام شافعی والٹیلا بھی اسی کے قائل ہیں، آیت تیم مرفل کرتے ہوئے، کیوں کہ آیت حدیث سے زیادہ قوی ہے، یا یہ کہ حدیث آیت کی وجہ سے منسوخ ہے، اس لیے کہ آیت تیم مدنی ہے اور لیلۃ الجن کا واقعہ کی ہے۔

امام محمد روانٹیلڈ فرماتے ہیں کہ نبیذ ہے وضو کرے اور (پھر) قیم بھی کرے، کیوں کہ حدیث میں اضطراب ہے اور تاریخ نامعلوم ہے، اس لیے احتیاطاً وضواور تیم کوجمع کرنا واجب ہے۔

# ر آن البداية جلدال ير المسال المسال ١٨٠ المسال الما المسال الما إطهارت كربيان مين

ہم نے جواب دیا کہ لیلۃ الجن کئی ایک تھیں اس لیے نئے کا دعویٰ کرناضیح نہیں ہے اور حدیث مشہور ہے جس پر صحابہ کرام م عمل پیراتھے اور اس جیسی حدیث سے کتاب اللہ پر اضافہ کیا جاسکتا ہے۔

ر ہا نبیذ تمر سے غسل کرنے کا مسلہ تو ایک قول یہ ہے کہ امام صاحب را ٹیکیا کے نز دیک وضو پر قیاس کر کے اس سے غسل کرنا بھی جائز ہے، اور دوسرا قول میہ ہے کہ غسل جائز نہیں ہے، کیول کہ یہ وضو سے بڑھا ہوا ہے۔

اورجس نبیذ میں حضرات فقہاء کا اختلاف ہے وہ یہ ہے کہ پٹلی اور شیریں ہوجو پانی کی طرح اعضاء پر بہہ جائے۔ اور جو
بنیذ سخت ہوجائے وہ حرام ہے اس سے وضوکرنا جائز نہیں ہے۔ اور اگر آگ اس میں پچھ تبدیلی پیدا کردے تو جب تک وہ شیریں
ہے ای اختلاف پر ہے۔ اور اگر سخت ہوجائے تو امام صاحب والشفیڈ کے یہاں اس سے وضوکرنا جائز ہے، کیوں کہ ان کے یہاں
اس کا بینا حلال ہے۔ اور امام محمد والشفیڈ کے نزدیک اس سے وضونہ کرے، اس لیے کہ ان کے یہاں اس کا بینا حرام ہے، اور مشفیلہ کے نزدیک اس سے وضونہ کرے، اس ایک کے بیاں اس کا بینا حرام ہے، اور مشفیلہ کے نزدیک اس سے وضوکرنا جائز نہیں ہے۔

#### اللغاث:

﴿ نبید ﴾ انگور یا تھجور وغیرہ سے بنا ہوا مشروب جس کو اگر جلد استعمال نہ کیا جائے تو اس میں نشہ آجا تا ہے۔ ﴿ حلق ﴾ میشا، شیریں۔ ﴿ رَقِیقٌ ﴾ بیلا، باریک۔ ﴿ اشبتد ﴾ باب افتعال؛ سخت ہونا، مضبوط ہونا، دودھ کا جم کر دہی یا پنیر وغیرہ بن جانا، نبید کا گاڑھا اور نشہ آور بن جانا۔ ﴿ أنبذة ﴾ اسم جمع، واحد نبید؛ مطلب بیان ہو چکا۔

## تخريج

🛭 اخرجہ ابوداؤد فی کتاب الطهارة باب الوضوء بالنبیذ حدیث رقم ۸٤.

و ترمذي في كتاب الطهارة باب الوضوء بال النبيذ حديث رقم ٨٨.

## نبیزترے وضوکاظم

ال درازنفس عبارت میں بیان کردہ مسئلہ بڑا معرکۃ الآراء مسئلہ ہے، مسئلے کی وضاحت سے پہلے آپ یہ بات ذہین میں رکھے کہ نبیذفعیل کے وزن پر منبو فہ کے معنی میں ہے اور نبیذاس پانی کو کہتے ہیں جس میں کچھ مجوری ڈال دی جا کیں تاکہ ان کی حلاوت پانی میں طرح اے ربنایہ) اب یہ پانی جس میں محجوروں کا عرق اور اس کا شیرہ جمع ہوا ہے آگر گاڑھا اور نشہ آور ہوجائے تو بالا تفاق اس سے وضو کرنا جا کر نہیں ہے۔ البتہ آگر پتلا ہواور پانی کی طرح اعضاء پر بہنے والا ہو تواسکا کیا تھم ہے؟ اس سلسلے میں حضرات فقہاء کا اختلاف ہے اور اس پوری عبارت میں اس کا بیان ہے۔

حضرت امام ابو صنیفہ والتہ کیا ہے اس سلسلے میں کئی روایتی منقول ہیں جن میں سب سے سیح روایت یہ ہے (جو کتاب میں بھی ہے) کہ متوضی کو چاہیے کہ وہ اس طرح کے پانی سے صرف وضو کرے اور تیم نہ کرے۔ حضرت امام ابو بوسف والتہ عیا فرماتے ہیں کہ نبیذ تمر سے وضو نہیں کیا جائے گا، بل کہ اگر نبیذ تمر کے علاوہ کوئی دوسرا پانی نہ ہوتو انسان کو چاہیے کہ وہ تیم کرے۔ حضرت امام صاحب والتہ عید سے اور امام شافعی والتہ عید بھی اس کے قائل ہیں۔ حضرت امام محمد والتہ عید کا فرمان مید ہے کہ اس

# ر آن البدايه جلدا ي سي المسال الما يحق الما يحق

طرح کی بوزیشن میں وضواور تیم دونوں کوجمع کیا جائے گا،امام اعظم رہیں کیا ہے۔ ایک روایت الی بھی ہے۔

قلبه مثقال ذرة من كبر فقام ابن مسعود وَ الله صلاح الله صلى اله صلى الله صلى

حدیث پاک بہت لمبی ہے اس لیے مخصر لفظوں میں اس کا مفہوم ذہن میں رکھے کہ آپ مُنظیْرُ اجب حضرت ابن مسعودٌ کو کے رہن میں رکھے کہ آپ مُنظیْرُ اجب حضرت ابن مسعودٌ نے نبیذ کے رجنات کی تبلیغ کے لیے مکہ سے باہر تشریف لے گئے اور حَبُح کو آکر وضو کے لیے ان سے پانی طلب فرمایا تو ابن مسعودٌ نے نبیذ تمر کے علاوہ دوسرا پانی نہ ہونے کی اطلاع دی، اس پر آپ نے فرمایا کہ بھائی تھجور پاکیزہ ہے اور پانی بھی مطہرہ ہے، لاؤاس سے وضوفر مایا۔

اس مدیث سے وجہاستدلال بایں معنیٰ ہے کہ اگر نبیذ تمر سے وضو جائز نہ ہوتا یا اس کے ساتھ تیم کی بھی ضرورت پڑتی تو آپ مُنْ اَیْنِیَا اُضرورالیا کرتے ، حالال کہ آپ نے صرف اس سے وضوفر مایا اور تیم نہیں کیا جواس بات کی بین دلیل ہے کہ نبیز تمر سے وضو کرنا جائز ہے ، اور اس وضو کے ساتھ تیم کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

حضرت امام ابویوسف اورامام شافعی والتیالا کی دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں فإن لم تحدوا ماء فتیمموا صعیدا طیبا کا فرمان جاری کرے ماء مطلق نہ ہونے کی صورت میں تیم کا حکم دیا ہے اور یہ بات طے ہے کہ نبیز تمر ماء مطلق نہیں ہے، لہذا اس کے ہوتے ہوئے بھی تیم ہی کیا جائے گا، نہ کہ وضو۔ کیوں کہ قرآن کریم کی آیت بہرحال حدیث پاک سے اقوی ہے۔ لہذا اس کے ہوتے ہوئے می تیم ہی کیا جائے گا، نہ کہ وضو۔ کیوں کہ حدیث اور اس میں ذکور واقعہ کی زندگی کا ہے جب کہ قرآن کریم کی آیت اور اس میں ذکور واقعہ کی زندگی کا ہے جب کہ آیت اور اس میں بیان کردہ حکم مدنی زندگی کا ہے جو کی زندگی کے بعد ہے اور یہ بات اظہر من اشمس ہے کہ بعد والاحکم پہلے والے حکم کے لیے تائخ ہوتا ہے۔ اس لیے نبیز تمرسے وضو کا حکم آیت تیم کی وجہ سے منسوخ ہے۔

حضرت امام محمہ ولٹھیڈ کی دلیل میہ ہے کہ لیلۃ الجن کی حدیث میں اضطراب ہے، اس لیے کہ بعض روایات میں حضرت ابن مسعود و کا تھیں کی معیت موجود ہے اور بعض میں نہیں ہے، پھر میہ کہ لیلۃ الجن کا واقعہ کب اور کس تاریخ میں پیش آیا میں محمی طور پر نہیں معلوم ہے، اس لیے اس واقعے سے نبیذ تمر سے وضو کے جواز پر استدلال کرنا درست نہیں ہے، تاہم میں ملے ہے کہ میہ واقعہ پیش آیا ہے، لہذا اسے یکسرنظر انداز کرنا بھی مناسب نہیں ہے، اس لیے بہتر میہ ہے کہ وضواور تیم دونوں کو جمع کرایا جائے، اور نہ تو

# ر آن البدايه جلدا على المالي المالي على المالي الما

صرف وضُوکی اجازت دی جائے اور نہ ہی صرف تیم کی طرف لوٹا جائے۔

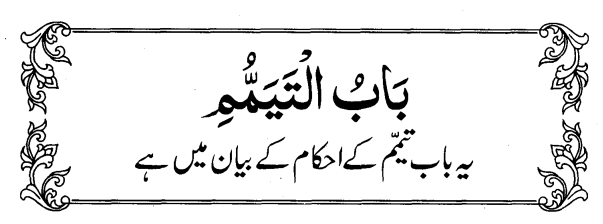
قلنا النجامام ابویوسف والتیمیلانے واقعہ کیلۃ الجن کو آیت تیم سے منسوخ قرار دیا ہے، صاحب ہدایہ یہاں سے اس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ دعوی ننخ کے لیے تاریخ کی معلومات اور واقعہ کی پوری تفصیلات کاعلم از حدضروری ہے اور یہ بات طے شدہ ہے کہ لیلۃ الجن کا واقعہ ایک مرتبہ ہیں ہل کہ متعدد مرتبہ پیش آیا، اب آپ س س واقعے کو منسوخ مانیں گے یہ بتائے، یہ بھی تو ممکن ہے کہ لیک دو واقعہ مدنی زندگی میں پیش آیا ہو پھر آپ اسے س آیت سے منسوخ قرار دیں گے، اس لیے ہم تو اتنا جانتے ہیں کہ آپ کا دعوی ننخ درست نہیں ہے۔

دوسرا جواب یہ ہے کہ لیلۃ الجن کا واقعہ جس صدیث سے متعلق ہے وہ صدیث مشہور ہے اور حضرات صحاب اس پڑ کل پیرا رہے ہیں، چنال چہ خود حضرت علی فرائٹ وار حضرت ابن عباس فرائٹ کا سے مروی ہے کہ یہ حضرات نبیز تمر سے وضو کرنے میں کوئی حرج نہیں سیجھتے تھے۔ حضرت علی سے مروی ہے انہ قال الوضوء بنبیذ التمو وضوء من لم یحد الماء یعنی جو شخص پانی نہ پائے اس کے لیے نبیذ تمر سے وضو کرنا کافی ہے، حضرت ابن عباس فرائٹ فرماتے تھے تو صاوا نبیذ التمو و لا تو صوا باللبن کہ نبیز تمر سے وضو کر سے بو صومت کرنا (عنایہ) الحاصل جب بیر صدیث مشہور ہے اور صحابہ کرام کا اس پر عمل بھی تھا تو اس سے کتاب اللہ پرزیادتی کی جاسکتی ہے۔

وامّا الاغتسال به النح يہاں سے يہ بيان كرنامقصود ہے كہ جب امام اعظم وليُّ الله كے يہاں بنيز تمر سے وضوكرنا جائز ہے ، دوسرا تو عنسل كا كيا حكم ہے؟ كيا عنسل كرنا بھى جائز ہے؟ اس سلسلے ميں ايك قول بيہ ہے كہ وضو پر قياس كر يعنسل كرنا بھى جائز ہے ، دوسرا قول بيہ ہے كہ وضو كا كم ميا كرنا جائز نہيں ہے ، كيول كو الله كا حدث اكبر ہے ، لہذا اسے حدث اصغر پرنہيں قياس كيا جاسكتا ، پھر بيہ كہ نبيز تمر سے جواز وضوكا حكم ايك ايس حديث كى وجہ سے ہے جس ميں بھى وضو ہى كا تذكرہ ہے ، عنسل كا ذكر نہيں ہے ، اس ليے اس حوالے سے بھى عنسل كواس برنہيں قياس كيا جاسكتا ۔

والنبیذ المحتلف النحصاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ وہ نبیز جس میں حضرات فقہاء کا اختلاف ہے اس کی تفصیل یہ ہے کہ وہ شیری ہواور تیلی ہوکہ پانی کی طرح اعضاء پر بہہ جائے، کین اگر کوئی نبیذ گاڑھی ہوجائے تو با تفاق علماء وائمہ اس سے وضو کرنا جائز نہیں ہے۔ پھراگر نبیذ کوآگ پر پکایا جائے تو جب تک اس میں رفت اور سیلان کا مادہ رہے گا اس وفت تک وہ اس اختلاف پر رہے گی جواو پر بیان کیا گیا، لیکن اگر پکانے کی وجہ نبیذ میں گاڑھا پن آگیا تو اس صورت میں چوں کہ امام صاحب والشمال کے بہاں اس سے وضو کرنا جائز نہیں ہے، یہاں اس سے وضو کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ ان کے نزدیک اس کا بینا بھی حلال نہیں ہے۔

فرماتے ہیں کہ نبیذ تمر کے علاوہ دیگر چیزوں سے بنی ہوئی نبیذوں سے وضوکرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ لیلۃ الجن والی حدیث سے خلاف قیاس نبیذ تمر سے وضوکو جائز قرار دیا گیا ہے، لہذا دوسر نبیذی موجب قیاس پر باقی رہیں گی اور آھیں تمر پر قیاس نہیں کیا جائے گا، اس لیے کہ خلاف قیاس ثابت ہونے والی چیزوں کے بارے میں فقہ کا ضابطہ یہ ہے کہ ما ثبت علی حلاف القیاس فعیرہ لایقاس علیہ یعنی جو چیز خلاف قیاس ثابت ہواس پردوسری چیزوں کونہیں قیاس کیا جاسکتا۔



صاحب ہدایہ نے اس سے پہلے اصل یعنی پانی سے طہارت حاصل کرنے کے احکام کو پوری تفصیلات اور اس کے تمام متعلقات کے ساتھ بیان کیا ہے، اب یہاں سے بدل اور فرع یعنی تیم سے حصول طہارت کے مسائل کو بیان کر رہے ہیں، اور مسائل تیم کو بعد میں بیان کرنے کی سب سے بڑی وجہ یہ ہے کہ قرآن کریم میں بھی اللہ تعالی نے پہلے وضواور پھر تیم کے احکام کو بیان فرمایا ہے، چناں چہارشاد باری ہے یا أیها الّذین آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا و جو هکم – اس کے بعد فرمایا فان لم تحدوا ماء فتیمموا صعیدا طیبا الآیة۔

اور دوسری وجہ یہ ہے کہ وضواصل ہے اور تیم اس کا بدل ہے اور ظاہر ہے کہ اصل بدل سے مقدم ہوتا ہے، اس لیے بھی چھے اصل یعنی وضو کے احکام بیان کیے گئے ، اور اب یہاں سے بدل یعنی تیم کے احکام بیان کیے جارہے ہیں۔

## تىتم كى تعريف:

تیمّ کے لغوی معنی ہیں قصد کرنا ، ارادہ کرنا۔

اور تیم کی شرعی تعریف یہ ہے القصد إلى الصعید الطاهو للتطهو لعنی طہارت حاصل کرنے کے لیے پاکمٹی کا ارادہ کرنے کا نام شرعاً تیم ہے۔

پھر تیم کا ثبوت قرآن، حدیث اور اجماع سب سے ہے، قرآن میں تو صاف لفظوں میں فلم تحدوا ماء فتیمموا صعیدا طیبا کے ذریعے اس کی مشروعیت کا سوال ہے تو صعیدا طیبا کے ذریعے اس کی مشروعیت کا سوال ہے تو صاحب فتح القدریا اور صاحب عنامید کی تحقیق میں ہی جو ۵ھ میں پیش آیا تھا اسی موقع پر حضرت عائشہ ڈٹائٹن کا ہار کھو گیا تھا اور وہیں می تشریف فرما تھے۔ تھا اور وہیں می سرکاردوجہاں مُنائٹین خود بھی تشریف فرما تھے۔

دوسری حدیث میں آپ مُن الله الله میں الله میں الله الله میں الله میں الله الله مسجدا و طهورا، أينما أدر كتنى الصلاة تيممتُ و صليتُ يعنى روئ زمين كا پورا حصه ميرے ليے محداور طهارت بنايا گيا ہے جہاں بھی نماز كا وقت آ جا تا ہے میں تيم كركے نماز يڑھ ليتا ہوں۔ (عنامه ۱۲۵۱)

اوراجماع سے اس کا ثبوت بایں معنیٰ ہے کہ جب سے تیم مشروع ہوا ہے اس وقت سے لے کر آج تک امت محمد سے علی

# ر حن البعدابير جلد المسلام كاس يعمل المسلام كاس يعمل المسلام كاس يعمل من المسلام كاس يعمل ربا ہے۔

﴿ وَمَنْ لَمْ يَجِدِ الْمَاءَ وَهُو مُسَافِرٌ أَوْ حَارِجَ الْمِصْرِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمِصْرِ مِيْلٌ أَوْ أَكْثَرُ يَتَيَمَّمُ ﴾ بِالصَّعِيْدِ لِقَوْلِهِ تَعَلَّى فَلَمْ تَجِدُوْا مَانًا فَتَيَمَّمُ ﴾ بِالصَّعِيْدِ لِقَوْلِهِ تَعَلَّى فَلَمْ تَجِدُوْا مَانًا فَتَيَمَّمُوا صَعِيْدًا طَيِّبًا وَقَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ "التَّوَابُ طَهُوْرُ ۖ الْمُسْلِمِ وَلَوْ إِلَى عَشْرِ حَجْجِ مَالَمْ يَجِدِ الْمَاءَ، وَالْمِيْلُ هُوَ الْمُحْتَارُ فِي الْمِقْدَارِ، لِأَنَّهُ يَلْحَقُهُ الْحَرَجُ بِدُخُولِ الْمِصْرِ، وَالْمَاءُ مَعْدُومٌ حَجْمِ مَالَمُ يُعِدِ الْمَاءَ وَالْمَاءُ مَعْدُومٌ الْفَوْتِ، إِلَّنَ التَّفُرِيطَ يَأْتِي مِنْ قِبَلِهِ .

تروج کھا: اور جو محض پانی نہ پائے اس حال میں کہ وہ مسافر ہو یا شہر سے باہر ہواور اس کے اور شہر کے درمیان ایک میل یا اس سے زیادہ کا فاصلہ ہو، تو وہ مٹی سے تیم کرے، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ اگر تم پانی نہ پاسکوتو پاک مٹی سے تیم کرو۔ اور آپ ما گائی اسلام کے ایک مٹی سلسلے میں میل آپ ما گائی ارشاد بھی دلیل ہے کہ مٹی مسلمان کے لیے طہور ہے اگر چہ دس سال تک وہ پانی نہ پائے۔ اور مقدار کے سلسلے میں میل بی مختار ہے، کیوں کہ شہر میں جانے سے انسان کوحرج لاحق ہوگا اور پانی حقیقتا معدوم ہے، اور مسافت کا اعتبار ہے نہ کہ نماز کے فوت ہونے کا خوف معتبر ہے، اس لیے کہ کوتا ہی اس کی طرف سے آئی ہے۔

#### اللغات:

#### تخريج:

اخرجه ابوداؤد في كتاب الطهارة باب جنب يتيم حديث رقم ٣٣٣.

و ترمذي في كتاب الطهارة باب التيمم للجنب اذا لم يجد الماء حديث رقم ١٢٤.

و بيهقى في سننه في كتاب الطهارة باب الصعيد الطيب حديث رقم ١٠٢٠.

## تیتم کے جائز ہونے کی شرائط

عبارت میں بیان کردہ مسئے کا حاصل یہ ہے کہ اگر کوئی شخص پانی پر بالکل ہی قادر نہ ہولیعنی وضوکرنے کے لیے اس کے پاس پانی ہی نہ ہو، یا پانی تو ہو گر جس جگہ وہ موجود ہے وہاں سے ایک میل کے فاصلے پر ہوتو ایس شخص کے لیے شریعت نے بیہ ہولت دی ہے کہ وہ پانی کے بجائے مٹی کی طرف متوجہ ہواور مٹی سے تیم کر کے نماز پڑھ لے، اس محم کی پہلی دلیل تو قرآن کر یم کی بہت ہے ہواں نہ تعدوا ماء افتیمموا صعیدا طیبا اور دوسری دلیل کتاب میں نہ کور حدیث ہے جس میں پانی نہ ملنے کی صورت میں دس سال تک تیم سے طہارت حاصل کرنے کا محم وارد ہوا ہے۔

والمبل الغ فرماتے ہیں کہ پائی گی دوری کے سلسلے میں ایک میل گی جومسافت مقرر کی گئی ہے یہی درست ہے، کیوں کہ ایک میل کا فاصلہ اچھا خاصا فاصلہ ہے اوراس اس مقدار کو طے کرنے میں انسان کو حرج لاحق ہوگا جب کہ مشروعیت تیم کا مقصد ہی

# ر آن البدايه جلدا ي سي المستركار ١٨٥ يكي الكار الكار الكار المار الكار المار الكار الكار المار الكار ا

دفع حرج ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اگر ایک میل سے کم دوری پر پانی ہوتو اس صورت میں تیم کرنے کی اجازت نہیں ہے، البت جب پانی ایک میل کی دوری پر ہوگا تو یہی کہا جائے کہ اب حقیقاً پانی معدوم ہے، اور حقیقاً پانی نہ ہونے کی صورت میں تیم کی اجازت ہوگی۔ اجازت ہوتی ہے، لہذا ایک میل پانی دور ہونے کی صورت میں بھی تیم کی اجازت ہوگ۔

والمعتبر المسافة النع يهال سے يہ بيان كرنامقصود ہے كہ جواز تيم كے ليے ايك ميل يا اس سے زيادہ كى مسافت كا اعتبار ہے اور يہى ضح ہے، اور امام زفر والتي كا يہ كہنا كه نماز فوت ہونے كے خوف كا اعتبار ہے يہ درست نہيں ہے، امام زفر والتي نفر ماتے ہيں كہ پانى ايك ميل سے كم دورى پر ہوليكن نماز فوت ہونے كا انديشہ ہوتو اس صورت ميں بھى تيم كرنے كى اجازت ہوئى ہر چند كہ فوات صلاة كا ہے، حالال كہ يہ صحح نہيں ہے، بل كہ پانى كے ايك ميل دور ہونے كى صورت ميں بى تيم كى اجازت ہوگى ہر چند كہ فوات صلاة كا انديشہ ہو، اس ليے كه نماز كومؤخر كركے فوت ہونے كى پوزيش خود انسان كى طرف سے بنائى گئى ہے، لہذا اس حوالے سے اسے معذور نہيں سمجا جائے گا اور نہ بى اس صورت ميں تيم كرنے كى اجازت ہوگى۔

﴿ وَلَوْ كَانَ يَجِدُ الْمَاءَ إِلاَّ أَنَّهُ مَرِيْضٌ فَخَافَ إِنِ اسْتَغْمَلَ الْمَاءَ اِشْتَدَّ مَرَضُهُ يَتَيَمَّمُ ﴾ لِمَا تَلَوْنَا، وَلَا نَّا الضَرَرَ فِي زِيَادَةِ ثَمَنِ الْمَاءِ وَذَٰلِكَ يَبِيْحُ التَّيَمُّمَ فَهَذَا أَوْلَى، وَلَا فَرْقَ بَيْنَ أَنْ يَتُسْتَدَّ مَرَضُهُ بِالتَّحَرِّكِ أَوْ بِالْإِسْتِغُمَالِ، وَاعْتَبَرَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَالِيَهُ خَوْفَ التَّلْفِ وَهُوَ مَرْدُودٌ بِظَاهِرِ النَّصِّ.

ترفیجمله: اوراگر وہ مخص پانی پائے لیکن وہ بیار ہے اورائے بیاندیشہ ہے کہ اگر پانی استعال کرے گا تو اس کا مرض بڑھ جائے گا تو وہ مخص تیم کرے اس دلیل کی وجہ سے جوہم نے بیان کی ہے۔ اور اس لیے بھی کہ مرض کے بڑھ جانے کا ضرر پانی کی قیمت کے اضافے والے ضرر سے بڑھا ہوا ہے اور اضافہ ثمن والا ضررتیم کومباح کر رہاہے تو بی تو بدرجۂ اولی تیم کومباح کرے گا۔

اوراس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ اس مخص کا مرض حرکت کرنے سے بڑھے یا پانی کو استعمال کرنے سے۔اور ، م شافعی را النظائ نے ہلاک ہونے کے خوف کا اعتبار کیا ہے، لیکن وہ ظاہر نص سے مردود ہے۔

## اللغات:

﴿ضَرَرَ ﴾ نقصان، تكليف، تنكى - ﴿ ثَمَنِ ﴾ قيمت، ريث - ﴿ تَكَفِ ﴾ الأك بونا، ضائع بونا ـ

## بارك لي تيم ك جائز مون كي صورت:

جواز تیم کی ایک صورت یہ ہے کہ آگر کمی مخص کے پاس پانی تو موجود ہے، لیکن وہ اتنا بیار ہے کہ آگر پانی سے وضوکر کے نماز پڑھے گا تو اس کی بیاری میں اضافہ ہوجائے گا، یا شفایا بہونے میں تاخیر ہوجائے گا، تو اس صورت میں بھی اس شخص کے لیے تیم کرنا جائز ہے اور اس کی دلیل قرآن کریم کی ہے آیت ہے وان کنتم موضی أو علی سفر اللح جس میں بحالت مرض بھی تیم کی اجازت دی گئی ہے۔

دوسری دلیل سے ہے کدایک شخص کے پاس پانی نہیں ہے، لیکن قریب ہی میں ایک دوسرا شخص پانی لیے ہوئے ہے اور اسے

# ر آن الهداية جلد ال يوسي المستركة ١٨١ المستركة الكارم طبارت كهان يس

فروخت کررہا ہے، مگر پانی کی جواوسط قیمت ہے اس سے زائد قیمت ما نگ رہا ہے، ایی صورت میں پہلے مخص کے لیے حکم شرعی بیہ ہے کہ وہ اضافہ ثمن کے ضرر کو دور کرنے کے لیے تیم کی اجازت ہے کہ وہ اضافہ مرض کے ضرر کو دور کرنے کے لیے تیم کی اجازت ہوگی، کیول کہ اضافۂ مرض والاضرر زیادتی شمن کے ضرر سے بودھا ہوا ہے۔

یے بودھا ہوا ہے۔

و لا فوق المح فرماتے ہیں کہ صورت مسلہ میں مرض کی زیادتی خواہ جسم کوحرکت دینے سے ہویا پانی استعال کرنے سے دونوں صورتوں میں تیم مباح اور جائز ہوگا۔

حضرت امام شافعی ولیٹھیڈ فرماتے ہیں کہ صورت مسئلہ میں اس وقت تیم مباح ہوگا جب پانی کے استعال سے جان چلی جانے یا کسی عضو کے ہلاک ہونے کا اندیشہ ہو، لیکن اس کا بیقول وان کستم مرضٰ ہی کے ظاہر سے مردود ہے، اس لیے کہ آیت میں مطلق مرض کو جواز تیم کی وجہ قرار دیا گیا ہے اور جان یا کسی عضو کے ہلاک ہونے کی کوئی قیدیا شرطنہیں ہے، اب اگر ہم کوئی اس طرح کی قید لگاتے ہیں تو یہ کتاب اللہ پرزیادتی ہوگی جو درست نہیں ہے۔

اوراحناف نے جواشتد اوم ض کی شرط لگائی ہے وہ ظاہر نص کے معارض نہیں ہے، کیوں کہ آیت کے اخیر میں اللہ تعالیٰ نے مایوید الله علیکم من حوج کہدر بیاشارہ وے دیا ہے کہ جواز تیم کی اصل اور بنیا دوفع حرج ہے اور ظاہر ہے کہ اشتد ادمرض میں بھی تیم مباح ہوگا، اور اضافۂ مرض کی شرط لگانا کتاب اللہ پرزیادتی نہیں ہوگا۔ (بنایہ، عنایہ)

﴿ وَلَوْ خَافَ الْجُنُبُ إِنِ اغْتَسَلَ أَنْ يَتَفْتُكُهُ الْبَرْدُ أَوْ يُمُرِضُهُ يَتَيَمَّمُ بِالصَّعِيْدِ ﴾ وَهَذَا إِذَا كَانَ خَارِجَ الْمِصْرِ لِمَا بَيْنَا، وَلَوْ كَانَ فِي الْمِصْرِ فَكَالِكَ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَ اللَّهُمَّانِيْهُ خِلَافًا لَهُمَا، هُمَا يَقُولُانِ إِنَّ تَحَقُّقَ هَذِهِ الْحَالَةِ نَادِرٌ فِي الْمِصْرِ فَلَا يُعْتَبَرُ، وَلَهُ أَنَّ الْعِجْزَ ثَابِتٌ حَقِيْقَةً فَلَا بُذَ مِنْ إِعْتِبَارِهِ.

ترجیل: اوراگرجنبی کو بیخدشه ہو کہ اگر اس نے عسل کیا تو ٹھنڈک اس کو مار ڈالے گی یا اسے بیار کردے گی تو بیخض پاک مٹی سے تیم کر لے۔ اور بیچکم اس صورت میں ہے جب وہ شہر سے باہر ہواس دلیل کی وجہ سے جوہم بیان کر چکے ہیں۔ اوراگر شہر میں ہو تو بھی امام صاحب ولیٹیلئے کے یہاں یہی حکم ہے۔ حضرات صاحبین کا اختلاف ہے، وہ حضرات بی کہ شہر میں کہ اس طرح کی صورت حال کا پیش آنا نادر ہے، لہذا اس کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا، اور امام صاحب ولیٹیلئے کی دلیل بیہ ہے کہ بجر حقیقتا ثابت ہے، لہذا اس کا اعتبار کرنا ضروری ہے۔

#### اللغاث:

﴿ يُمُوطُ ﴾ أَمَرُضَ يُمُوضُ ، باب افعال؛ يهارى ميں مبتلا كرنا، يهار ہو جانا۔ ﴿ عِجْزَ ﴾ اسم مصدر، باب سمع؛ لا جار ہونا، ہے بس ہونا۔

# ر آن البدايه جلد ١٨٤ ١٥٥ من ١٨٤ المن المالية جلد المار المار

## شديدسردي من جواز تيم كابيان:

جوازتیم کی ایک صورت یہ ہے کہ اگر کوئی شخص جنبی ہواور اسے یہ خطرہ ہو کہ پانی سے خسل کرنے کی صورت میں شخنگ اسے ہلاک کردے گی یا یہ کہ اسے بیار بنادے گی ، تو اس صورت حال میں اگر یہ شخص شہر سے باہر ہے تب تو بالا تفاق اس کے لیے تیم کرنا مباح اور جائز ہے، کیوں کہ ظاہر ہے اسے شہر میں آنے جانے سے حرج لاحق ہوگا ، اور جب دفع حرج ہی کے لیے تیم مشروع ہوا ہے، تو اس کے لیے تیم کم تو متفق علیہ ہے۔

حضرت امام عالی مقامٌ فرماتے ہیں کہ اگر ایسا فخص شہر کے اندر ہواور خشندک سے اس قدر ڈرتا ہوتو بھی اس کے لیے تیم کرنے کی اجازت ہے، کین حضرات صاحبین اس صورت میں تیم کی اجازت نہیں دیتے اور دلیل یہ بیان کرتے ہیں کہ عموماً شہروں میں گرم پانی وغیرہ کانظم ہوتا ہے اور خشندک سے بچنے کی تدبیری ہم دست رہتی ہیں، اس لیے شہر میں تیم کی اجازت نہیں ہوگ۔ حضرت امام صاحب برایشینڈ کی دلیل ہے ہے کہ بھائی شہراور دیہات کا مسکنہیں ہے، مسکلہ تو پانی پر قادر نہ ہونے کا ہے اور خوف ہلاکت کے پیش نظریشخص پانی پر قادر نہیں ہے، اس لیے اس کے حق میں تیم کی اجازت ہوگی۔

﴿وَالتَّيَشَّمُ ضَرْبَتَانِ يَمْسَحُ بِإِحْدَاهُمَا وَجُهَةً وَبِالْأَخُولَى يَدَيْهِ إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ التَّيَمُّمُ ضَرْبَةً لِلْوَجْهِ وَضُرَبَةً لِلْيَدَيْنِ، وَيَنْفُضُ يَدَيْهِ بِقَدْرِ مَا يَتَنَاثَرُ التَّرَابُ كَىٰ لَا يَصِيْرَ مُثْلَةً، ﴿وَلَا بُدَّ مِنَ الْإِسْتِيْعَابِ فِي ظَاهِرِ الرِّوَايَةِ لِقِيَامِهِ ﴾ مَقَامَ الْوُضُوءِ، وَلِهَذَا قَالُوا يُخَلِّلُ الْأَصَابِعَ وَيَنْزَعُ الْخَاتَمَ لِيُتِمَّ الْمَسْحَ.

تروج بھلہ: اور تیم کی دوضر میں ہیں جن میں سے ایک کے ذریعے اپنے چہرے کامسے کرے اور دوسری سے اپنے دونوں ہاتھوں کا کہنوں سمیت مسے کرے، اس لیے کہ آپ مُنگائِم کا ارشاد گرامی ہے کہ تیم کی دوضر میں ہیں، ایک ضرب چہرے کے لیے اور دوسری ضرب دونوں ہاتھوں کے لیے، اور تیم کرنے والا اپنے دونوں ہاتھوں کو اتنا جھاڑے کہ مٹی جھڑ جائے تا کہ وہ مثلہ نہ ہوجائے۔

اور ظاہر الروایہ میں استیعاب ضروری ہے، اس لیے کہ تیم وضو کے قائم مقام ہے، اس وجہ سے فقہائے کرام نے فرمایا ہے کہ مسح کرنے والا انگلیوں میں خلال کرے اور انگوشی بھی اتار لے، تا کہ سے پورا ہوجائے۔

#### اللغاث:

﴿ مِرْ فَقٌ ﴾ كَبنى - ﴿ يَنْفُضُ ﴾ نفَض ينفُض ، باب نفر؛ جما ژنا - ﴿ يَتَنَاثَرُ ﴾ تناثر ، باب نفاعل؛ اتر كركر جانا، ہٹ جانا، چھٹنا، جھڑنا۔

## تخريْج:

اخرجه دارقطني في كتاب الطهارة باب التيمم حديث رقم ٦٧٥، ٦٧٤.

## تيتم كالتيح طريقه:

نی اکرم منافیظ کے فرمان التیمم صربتان کے پیش نظر تیم کا طریقہ یہ ہے کہ تیم حصولِ طہارت کی نیت سے دومرتبداین

# ر آن البدايه جلدال ين المراس ١٨٨ المراس ١٨٨ المراس الكار الكار الكار المار الكار المارك كار المارك المارك الم

ہاتھوں کو زمین پر مارے، اور پہلی دفعہ میں اپنے چبرے کامسح کرے جب کہ دوسری دفعہ میں اپنے دونوں ہاتھوں کا کہنیوں سمیت مسح کرے، اورمسح کرنے سے پہلے اتناا ہتمام ضرور کرے کہ ہاتھوں کو زمین پر مارنے کے بعداسے اچھی طرح حجاڑ لے، تا کہ ٹی اور گرد وغمار جھڑ جائے اور جب مسح کر چکے تو چبرہ بھڈ ااور بدنما نہ معلوم ہو۔

و لا بد المع فرماتے ہیں کہ فاہر الروایة کے مطابق مسے کرنے میں استیعاب شرط ہے کیوں کہ مسے وضو کے قائم مقام ہے اور وضو میں استیعاب شرط ہے تاکہ مقام ہے اور وضو میں استیعاب شرط ہے تو فرع یعنی مسے میں تو بدرجہ اولی شرط ہوگا، یہی وجہ ہے کہ حضرات فقہاء نے مسے کے سلسلے میں بیتا کید وتلقین فرمائی ہے کہ تیم کرنے والے کواپی نگاہوں میں خلال کرنا چاہیے اور اگر انگوشی پہنے ہوئے ہوتا کہ اللہ مسے ہو سکے۔

صاحب بدایہ نے فی ظاہر الروایة کہہ کراس روایت سے احتر از کیا ہے جوحفرت حسن بن زیادؓ نے امام اعظم راتی ہے۔
بیان کی ہے اور جس میں بیمضمون ذکر کیا گیا ہے کہ تیم میں استیعاب شرط نہیں ہے، بل کہ اگر اکثر جھے پرمسے کرلیا گیا تو کافی ہوگا
جیسا کہ مسے خف اور مسے رائس میں اکثر کل کے قائم مقام ہے اور استیعاب شرط نہیں ہے، لیکن ظاہر الروایہ وہی ہے جو کتاب
میں مذکور ہے اور اسی پڑمل بھی ہے۔ (عزایہ ۱۳۰۰)

﴿ وَالْحَدَثُ وَالْجَنَابَةُ فِيهِ سَوَاءٌ وَكَذَا الْحَيْضُ وَالنِّفَاسُ ﴾ لِمَا رُوِي ۖ أَنَّ قَوْمًا جَاوُا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ طَلْطَلْكُمُ اللَّهِ طَلْطُلُكُمُ وَالنَّفَسَاءُ، فَقَالَ وَلَا نَجِدُ الْمَاءَ شَهْرًا أَوْ شَهْرَيْنِ وَفِيْنَا الْجُنْبُ وَالْحَائِضُ وَالنَّفَسَاءُ، فَقَالَ عَلَيْكُمْ بِأَرْضِكُمْ.

ترجیمہ: اور تیم میں حدث اور جنابت دونوں برابر ہیں نیز چین اور نفاس کا بھی یہی تھم ہے، اس واقعے کی وجہ ہے جومروی ہے کہ پچھلوگ نبی اکرم مُنَّا اَلْیَا کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے اللہ کے نبی ہم ریگتان میں رہنے والے لوگ ہیں، اور مہینہ دوم ہینہ تک ہمیں پانی نہیں ملتا جب کہ ہم میں جنبی، حائضہ اور نفساء (ہر طرح کے لوگ) ہوتے ہیں، تو آپ مُنَّا اَلْیَا کے فرمایا تم این زمین کو لازم کیڑو ( یعنی ای سے طہارت حاصل کرلیا کرو)۔

#### اللغاث:

﴿ هِإِ مَالَ ﴾ اسم جمع ، واحد رَ مَلٌ ؛ ريت مجاز أريكتان ، صحرا كي علاقه .

## تخريج:

🗨 اخرجه بيهقي في السنن كتاب الطهارة باب ماروي في الحائض و لنفساء حديث رقم ١٠٣٩.

## حدث اصغروا كبريس فيم كمساوى مونے كابيان:

صاحب عنامیاورعلام محمود عینی والتیلائے یہاں بہتشریک کی ہے کہ جواز، کیفیت اور آلہ ہراعتبار سے تیم میں حدث اور جنابت دونوں کا حکم کیسال ہے، یعنی جو تیم حدث اصغر کے لیے جن کیفیات اور لواز مات کے ساتھ کیا جائے گا اور کافی ہوگا وہی تیم حدث

# ر آئ البدایہ جلد ال کے سیان میں ایک المان میں کی جات کی طرح کے اضافے کی کوئی ضرورت نہیں اکبر (غُسلِ جنابت اورغُسلِ حیض اور نفاس ) کے لیے بھی کافی و وافی ہوگا اور اس میں کسی بھی طرح کے اضافے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

دراصل بداس تول کی تردید ہے جس میں جنبی اور حاکضہ وغیرہ کے لیے تیم کومشروع نہیں مانا گیا ہے، بد تول حضرت عر، حضرت ابن عمر اور حضرت ابن مسعود رضی الله عنهم سے مروی ہے، صاحب بنابد اور صاحب عنابد نے بد وضاحت کی ہے کہ اس اختلاف کا منشا قرآن کریم کی وہ آیت ہے جس میں وضو اور تیم کا حکم ذکور ہے یعنی إذا قمتم سے أو لا مستم النساء فلم تجدوا ماء فتیممو صعیدا طیبا تک، اختلاف کی تفصیل بدہ کہ آیت میں جو لامستم کا بیان ہے وہ مس بالید پرمحول ہے یا جماع پر؟ حضرت ابن عمر وٹا تیم وغیرہ نے اسے مس بالید پرمحول کیا ہے اور علت ید بیان کی ہے کہ الله تعالیٰ نے خلاف قیاس محدث کے لیے تیم کو وضو کے قائم مقام بنایا ہے تو یہ اپنے مقطعی قیاس پر ہی منحصر ہوگا اور جنبی وغیرہ اس حکم میں شامل نہیں ہوں گے، کیوں کے جنبی وغیرہ کا حدث محدث کے حدث سے برطا ہوا ہے۔

اس کے برخلاف حضرت علی مخالی و حضرت عائشہ و الیما اس علی محضرت این عباس مخالی اور جمہور علاء وفقہاء لامستم ہے مجازا جماع مراد لیتے ہیں اور سیاتِ آیت کے قریبے ہے جنبی کے لیے بھی تیم کومشروع قرار دیتے ہیں، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے آیت وضو میں محدث اور جنبی دونوں کا تھم بیان فر مایا ہے چناں چہ إذا قمتم ہے لے کر و أو جلکم إلى الکعبین تک تو حدث اصغر کا بیان ہے، اس کے بعد و إن کنتم جنبا فاطقر و امیں حدث اکبرکو بیان کیا گیا ہے اور پانی نہ ملنے کی صورت میں تھم طہارت کومئی کی طرف منتقل کردیا گیا ہے، اس کے بعد پھر أو جاء أحد منكم من الغائط سے حدث اصغر کو بیان کیا گیا ہے، اس لیے کی طرف منتقل کردیا گیا ہے، اس کے بعد پھر أو جاء أحد منكم من الغائط سے حدث اصغر کو بیان کیا گیا ہے، اس لیے لامستم کو جماع پرمحمول کیا جانا اس حوالے سے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ جس طرح آیت وضو میں حدث اکبراور حدث اصغر دونوں داخل ہیں، اس طرح آیت تیم میں بھی دونوں داخل اور شامل ہوجا کیں۔ (عنایہ ۱۳۱۱)، بنایہ ۱۳۱۱، بنایہ (۵۰۳، ۳)

اور پھر جنبی اور حائضہ وغیرہ کے لیے مشروعیت تیم کی دلیل وہ حدیث تو ہے ہی جو کتاب میں مذکور ہے کہ آپ مُنَّاتِیْنَا نے رکھت رکھتان کے باشندوں کوچش، نفاس اور جنابت کی حالت میں پانی نہ ملنے کی صورت میں مہینے دومہینے تک تیم کی اجازت مرحمت فر مائی ہے، غور کرنے سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ آیت قرآنی لامستم سے جماع ہی مراد ہے اور آیت تیم میں حدث اکبر بھی داخل ہے، کیوں کہ احادیث نبویہ قرآن کریم کی سب سے معتبر اور مستند تفاسیر ہیں اور یہ اس زبان ذیثان سے صادر ہوئی ہیں جن کے متعلق قرآن کریم کا اعلان یہ ہے و ما ینطق عن المھوی اِن ھو الا و حی یُو طی۔ (شارح عفی عنہ)

## فَحُمِلَ عَلَيْهِ، لِأَنَّهُ أَلْيَقُ بِمَوْضِعِ الطَّهَارَةِ أَوْ هُوَ مُرَادُ الْإِجْمَاعِ.

توجمل : اور حضرات طرفین کے یہاں ہراس چیز سے تیم جائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو، جیسے مٹی ، ریت ، پھر ، گیج ، چونا ، سرمه اور ہڑتال ۔ امام ابو یوسف ولیٹھیڈ فرماتے ہیں کہ صرف اور ریت ہی سے تیم جائز ہے۔ امام شافعی ولیٹھیڈ فرماتے ہیں کہ صرف اُگلے والی مٹی سے تیم جائز ہے۔ اور امام ابو یوسف ولیٹھیڈ سے بہی ایک روایت ہے ، دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے صعیدا طیبا فرمایا ہے اور طیبا سے منہتا مراو ہے، حضرت ابن عباس تو ہٹھی نے یہی فرمایا ہے۔ لیکن امام ابو یوسف ولیٹھیڈ نے (ماقبل میں) ہماری بیان کردہ حدیث کی وجہ سے اس پرریل (ریت) کا اضافہ فرمایا ہے۔

حضرات طرفین کی دلیل یہ ہے کہ صعیدروئے زمین کا نام ہے اور (باطن ارض ہے) اس کے اوپر چڑھنے ہی کی وجہ سے اس کا نام صعید رکھا گیا ہے۔ اور طیب طاہر کا احتمال رکھتا ہے، لہذا اسی پرمحمول کر دیا گیا، کیوں کہ یہ مقام طہارت کے زیادہ لائق ہے، یا اجماع سے یہی مراد ہے۔

#### اللغاث:

﴿ جَصِّ ﴾ كي - ﴿ نَوْرَةِ ﴾ چونا - ﴿ زِرْنِيْحٍ ﴾ ايك دواجس سے بال چيرائے جاتے ہيں، ہرتال -

## سیم کس چیز سے کیا جانا جائز ہے اور کس سے نہیں: <sub>،</sub>

صورت مسئلہ یہ ہے کہ حضرات طرفین بڑتے آتھ کے یہاں ہراس چیز سے تیم کرنا جائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو، مثلاً مٹی ہے اور ریت اور کچے وغیرہ ہیں، ان حضرات کے یہاں نہ کورہ تمام چیزوں سے تیم کرنا جائز ہے، اس کے برخلاف حضرت امام ابویوسف براتشید کا قول اول یہ ہے کہ مٹی اور ریت کے علاوہ کسی تیسری چیز سے تیم کرنا جائز نہیں ہے۔ امام شافعی براتشید فرماتے ہیں کہ صرف الیم مٹی سے تیم درست ہے جس میں انبات لیمن اگانے کی صلاحیت ہو، اس کے علاوہ کسی اور چیز سے تیم جائز نہیں ہے، یہی امام ابویوسف براتشید کا قول ثانی اور قول مرجوع الیہ ہے۔

ان حضرات کی دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالی نے صعیدا طیباً فرما کرمٹی سے ٹیم کرنے کی ایک صفت (طیبا) بھی بیان کردی ہے اور یہ اشارہ دے دیا ہے کہ الی مٹی سے ٹیم کیا جائے جو وصف طیب سے متصف ہو، اب جب ہم طیب کے معنی میں فور کرتے ہیں تو راک المفسر بن حضرت ابن عباس شخائی کو دیکھتے ہیں کہ انھوں نے اس سے منبتا کا معنی مرادلیا ہے، اس لیے اس تفسیر کے پیش نظر ہم بھی صعیدا کو منبتا کے معنی میں لیتے ہیں اور صعیدا کے ساتھ منبتا کی قید کا اضافہ کرتے ہیں، البتہ ماقبل میں جو علیکم بارضکم کا مضمون وارد ہوا ہے، اس کے پیش نظر امام ابو یوسف را سے بھی تیم کی اجازت دیتے ہیں، لیکن ہم آپ کو پہلے بھی بتا کہ یہ امام ابو یوسف را سے بھی تیم کی اجازت دیتے ہیں، لیکن ہم آپ کو پہلے بھی بتا کہ یہ امام ابو یوسف را سے بھی تیم کی اجازت دیتے ہیں، لیکن ہم آپ کو پہلے بھی بتا کے ہیں کہ یہ امام ابو یوسف را سے اس کے بیش کہ دوع قول ہے۔

ولھما النجاس سلطے میں حفزات طرفین کی دلیل یہ ہے کہ صعید روئے زمین کا نام ہے اور صعید کوای وجہ سے صعید کہ تام ہے تواس صعید کہتے ہیں کہ وہ زمین کے بالائی حصے کا نام ہے تواس صعید کہتے ہیں کہ وہ زمین کے بالائی حصے کا نام ہے تواس حصید کہتے ہیں جس طرح تواب غیرہ، لہذا اب

صعید سے صرف تو اب مرادنہیں ہوگی، بل کہ ہروہ چیز مراد ہوگی جوز مین کی جنس سے ہوگی اور ظاہر ہے کہ ریت وغیرہ زمین کی جنس سے ہیں اس لیے ان سے بھی تیم کرنا درست اور جائز ہوگا۔اور صعید کے مفہوم کو تو اب منبت کے ساتھ خاص کرنا مطلق کو بلادلیل مقید کرنا ہوگا جوضحے نہیں ہے۔

والطیب النے یہاں سے امام شافعی کی دلیل کا جواب دیا گیا ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ طیب جس طرح منبت کے معنی میں آتا ہے اس طرح نظیف طاہر اور حلال ان سب کے معنی میں بھی آتا ہے ، اب جب طیب کی معنوں میں مشترک ہے تو یہ دیکھا جائے گا کہ جس مقام پر اس کا ذکر ہے وہ مقام کون سے معنیٰ کا متقاضی ہے ، جب ہم نے یہاں غور کر کے دیکھا تو معلوم ہوا کہ یہ مقام مقام طہارت میں طیب کو طاہر لیمنی پاک کے معنی پرمحمول کرنا زیادہ مناسب ہے ، اس لیے ہم نے اس مقام طہارت میں طیب کو طاہر لیمنی پاک کے معنی پرمحمول کرنا زیادہ مناسب ہے ، اس لیے ہم نے اس کے باک ہونے کے معنیٰ برمحمول کردیا۔

دوسری بات رہے کہ طیب طاہر اور منبت وغیرہ کے معنیٰ میں مشترک ہے اور موقع محل کے اعتبار سے بالا جماع اس سے طاہر والامعنی مراد لیا جائے گا، کیوں کہ جمارے یہاں مشترک میں عموم نہیں جائے۔ دانا یہ بنایہ) چائے۔ (عنایہ بنایہ)

﴿ ثُمَّ لَا يُشْتَرَطُ أَنْ يَكُونَ عَلَيْهِ غُبَارٌ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَتُهُ عَلَيْهِ ﴾ لِإطلاقِ مَا تَلَوْنَا، ﴿ وَكَذَا يَجُوزُ بِالْغُبَارِ مَعَ الْقُدُرَةِ عَلَى الصَّعِيْدِ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَتُهُ عَلَيْهِ ﴾ وَمُحَمَّدٍ رَحْمَتُهُ عَلَيْهِ، لِأَنَّهُ تُرَابٌ رَقِيْقٌ.

## جواز میم کے لئے بھی مٹی کے شرط نہ ہونے کا بیان:

اس مخضری عبارت میں دومسلے بیان کردیے گئے ہیں (۱) پہلا مسلدیہ ہے کہ حضرت امام عالی مقام ؒ کے یہاں جس مٹی سے تیم تیم کیا جائے اس پر گرد وغبار کا ہونا شرط اور ضروری نہیں ہے، کیوں کہ اللہ تعالی نے صعیدا طیبا کے ذریعہ مطلق مٹی سے تیم کرنے کا حکم دیا ہے اور اس میں غبار وغیرہ کی کوئی قیر نہیں لگائی ہے، لہذا ہمیں بھی قیدلگانے کا کوئی حق نہیں ہے۔

اس کے برخلاف حضرات صاحبین اور امام شافعی والتی وغیرہ نے اس موقع پر غبار ہونے کی قید لگائی ہے اور اس کی ولیل بی
بیان کی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے صعیدا طیبا کے بعد فامسحوا ہو جو ھکم و أیدیکم منه فرمایا ہے اور منه کی ضمیر صعید کی
طرف راجع ہے نیز من یہاں تبعیضیہ ہے اور تبعیض کامفہوم اسی وقت پورا ہوگ جب مٹی میں گرد وغبار ہو، اسی لیے ہمارے یہاں
غبار شرط ہے۔

حفرت امام صاحبط النافي كى طرف سے اس كا جواب سے كه منه كى خمير ميں جس طرح بيا حمال ہے كه وہ صعيد كى طرف راجع ہو، البذاجب اس ميں دوسرے مرجع كا احمال ہے تو اس سے راجع ہے الى طرح سے الى على دوسرے مرجع كا احمال ہے تو اس سے

# ر آن البدايه جلد که محالا کو ۱۹۲ کو ۱۹۲ کو ۱۹۲ کو انگام طهارت کے بيان ميں ک

استدلال کرے غبار کے ہونے کو شرط قرار وینا درست نہیں ہے، کیوں کہ إذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال نیزیہ بھی ممکن ہے کہ یہاں من بعض کے لیے ندہو، بل کہ ابتدا کے لیے ہو، اس صورت میں بھی آپ کا استدلال درست نہیں ہوگا۔

دوسرا مسئلہ میہ ہے کہ حضرات طرفین کے یہاں مٹی کے ہوتے ہوئے بھی صرف غبار سے تیم کرنا درست اور جائز ہے، کیوں کہ قر آن کریم میں صعید مطلوب ہے اور غبار بھی صعید ہی کی ایک قتم ہے، اس لیے کہ وہ پتلی مٹی ہے۔

﴿ وَالنِيَّةُ فَرْضٌ فِي التَّيَشُمِ ﴾ وقَالَ زُفَرُ رَحِمُ اللَّهَايِّةُ لَيْسَ بِفَرْضٍ ، لِأَنَّهُ حَلْفٌ عَنِ الْوُصُوءِ فَلَا يُحَالِفُهُ فِي وَصُفِهِ ، وَلَنَا أَنَّهُ يُنْجِئُ عَنِ الْقَصْدِ فَلَا يَتَحَقَّقُ دُوْنَهُ ، أَوْ جُعِلَ طَهُوْرًا فِي حَالَةٍ مَخْصُوْصَةٍ ، وَالْمَاءُ طَهُوْرٌ بِنَفْسِهِ عَلَى مَا وَلَنَا أَنَّهُ يُنْجِئُ عَنِ الْقَصَدِ فَلَا يَتَحَقَّقُ دُوْنَهُ ، أَوْ جُعِلَ طَهُوْرًا فِي حَالَةٍ مَخْصُوْصَةٍ ، وَالْمَاءُ طَهُوْرٌ بِنَفْسِهِ عَلَى مَا مَرَّ ، ﴿ وَلَا يُشْتَرَطُ نِيَّةُ التَّيَمُّمِ لِلْحَدَثِ أَوْلِلْجَنَابَةِ ﴾ هُو مَنَ الصَّحِيْحُ مِنَ الْمَذْهَبِ .

تر جملے: اور تیم میں نیت فرض ہے، لیکن امام زفر رطیق افر ماتے ہیں کہ فرض نہیں ہے، کیوں کہ تیم وضو کا بدل ہے، لہذا وصف میں وضو کے خالف نہیں ہوگا۔ یا یہ کہ مٹی کو ایک مخصوص حالت میں طہور بنایا گیا ہے، جب کہ یائی بذات خود مطہر ہے جیسا کہ گذر چکا۔

پھراگر تیم کرنے والے نے طہارت یا استباحت صلاق کی نیت کی توبیکا فی ہے۔ اور سیح مذہب میں حدث یا جنابت کے لیے سیم تیم کی نیت کرنا شرط نہیں ہے۔

#### اللَّغَاثُ:

﴿ يُنْبِينَ ﴾ أنبا ينبي، باب افعال؛ خروينا، وليل مونا - ﴿ إِسْتَبَاحَةً ﴾ اسم مصدر، باب استفعال؛ حلال مونا، جائز مونا ـ

## سيم مين نيت ك فرض مون كابيان:

اس عبارت میں بھی دومسکے بیان کیے گئے ہیں (۱) پہلا مسلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں تیم کرنے کے لیے نیت فرض اور شرط ہے، جب کہ امام زفر والٹیلڈ کی دلیل یہ ہے کہ تیم وضو کا خلیفہ اور ہے، جب کہ امام زفر والٹیلڈ کی دلیل یہ ہے کہ تیم وضو کا خلیفہ اور بدل جب دبام زفر والٹیلڈ کی دلیل یہ ہے کہ تیم وضو کا خلیفہ اور بدل جب کہ بدل وصف بدل ہے اور اصل یعنی وضو میں نیت فرض نہیں ہے تو فرع اور بدل (تیم می میں کیے فرض قرار دی جاسکتی ہے جب کہ بدل وصف صحت میں بدل کا اصل کے خالف ہونا لازم آئے گا جو درست نہیں ہے۔

اس سلسلے میں ہماری دو دلیلیں ہیں (۱) پہلی دلیل یہ ہے کہ لفظ تیمم لغت میں قصد اور اراد ہے کے معنی میں مستعمل ہے اور قصد ہی کا دوسرا نام نیت ہے، اس لیے نیت کے بغیر تیم کا تحقق نہیں ہوگا۔ (۲) دوسری دلیل یہ ہے کہ تیم مٹی سے کیا جاتا ہے اور مٹی مٹی ہر حال میں نماز کے لیے مطہر نہیں ہے، بل کہ ٹی کے مطہر ہونے کی شرط یہ ہے کہ پانی دستیاب نہ ہواور تیم نماز کے واسطے اور نماز کے ارادے سے کیا جارہا ہوا در ارادے ہی کا نام نیت ہے، لہذا اس سے بھی معلوم ہوا کہ تیم میں نیت شرط ہے۔

# ر آن البدايه جلد ک سي سي سي ۱۹۳ کي سي د د کارِ طبارت کيان مين

اس کے برخلاف پانی کا مسلہ ہے تو پانی میں نیت وغیرہ کی کوئی ضرورت نہیں ہے، اس لیے کہ پانی ہر حالت میں مطہر ہے اور بذات خودمطہر ہے، لہذا پانی کے استعال میں نیت اور ارادے کومشر وط قرار دینے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

(۲) دوسرا مسکدیہ ہے کہ اگر تیم کرنے والا صرف طہارت حاصل کرنے کی نیت سے تیم کرے یا نماز مباح ہونے کی نیت سے تیم کرے تو بینیت کافی ہے۔ اور اسے اس طرح کی نیت کرنے کی چندال ضرورت نہیں ہے کہ میں حدث سے طہارت کی نیت کرتا ہوں، یا جنابت سے پاک ہونے کی نیت کرتا ہوں، یبی صحیح ند ہب ہے، کیوں کہ تیم کا مقصد ہی طہارت کی تحصیل ہے، لہذا اس مقصد کے لیے حدث کی نوع کو متعین کر کے طہارت حاصل کرنا کوئی ضروری نہیں ہے۔

صاحب ہدایہ نے الصحیح من المذھب کہہ کرابو بکررازی کے اس قول سے احتر از کیا ہے جس میں وہ صدث یا جنابت کے لیے الگ الگ نیت تیم کے قائل ہیں اور یہ دلیل دیتے ہیں کہ حدث اور جنابت کے لیے چوں کہ ایک ہی طرح کا تیم کیا جاتا ہے، اس لیے نیت کے ذریعے ایک کو دوسرے سے ممتاز کیا جائے گا، لیکن ظاہر ہے کہ بی ظاہر مذہب کے خلاف ہے۔

﴿ فَإِنْ تَيَمَّمَ نَصُرَانِيٌ يُرِيدُ بِهِ الْإِسْلَامَ ثُمَّ أَسْلَمَ لَمْ يَكُنْ مُتَيَمِّمًا عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُ اللّهُ اللّهُ وَمُحَمَّدٍ وَمُرَالُهُ اللّهُ يَهُ وَمُحَمَّدٍ وَمُسِّ وَقَالَ أَبُويُوسُفَ رَحْمَالُهُ اللّهُ يَهُ مَلَى اللّهُ وَلَى قُرْبَةً مَقْصُودَةً ، بِخِلَافِ التّيَمُّمِ لِدُخُولِ الْمَسْجِدِ وَمَسِّ الْمُصْحَفِ، لِأَنّهُ لَيْسَ بِقُرْبَةٍ مَقْصُودَةٍ ، وَلَهُمَا أَنَّ التُّرَابَ مَا جُعِلَ طَهُورًا إِلّا فِي حَالٍ إِرَادَةٍ قُرْبَةٍ مَقْصُودَةٍ لَا المُصْحَفِ، لِأَنّهُ لَيْسَ بِقُرْبَةٍ مَقْصُودَةٍ ، وَلَهُمَا أَنَّ التُّرَابَ مَا جُعِلَ طَهُورًا إِلّا فِي حَالٍ إِرَادَةٍ قُرْبَةٍ مَقْصُودَةٍ لَا المُصْحَفِ، لِلنّافَةِ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

**ترجیملہ**: چناں چہ اگر نصرانی نے اسلام لانے کے اراد ہے سے تیم کیا پھر وہ مسلمان ہوگیا تو حضرات طرفین ؒ کے یہاں وہ تیم والانہیں رہ جائے گا، امام ابو پوسف رکتی نظر ماتے ہیں کہ وہ (اب بھی) تیم والا ہے، کیوں کہ اس نے ایک قربت مقصودہ کی نیت کر رکھی ہے۔

برخلاف مبحد میں داخل ہونے اور قرآن جھونے کے لیے تیم کرنا،اس لیے کہ ان میں سے ایک بھی قربت مقصودہ نہیں ہے۔ حضرات طرفین بڑتا نیا کی دلیل میہ ہے کہ کی کو صرف ایسی مخصوص عبادت کا ارادہ کرنے کی صورت میں مطہر بنایا گیا ہے جو طہارت کے بغیر صحیح نہیں ہوتی ، جب کہ اسلام ایسی قربت مقصودہ ہے جو بدون طہارت بھی صحیح ہوجاتی ہے۔ برخلاف سجدہ تلاوت کے، کیوں کہ وہ ایسی قربت مخصوصہ ہے جو طہارت کے بغیر صحیح نہیں ہوتی ۔

اور اگر نصرانی نے اسلام لانے کے ارادے کے بغیر وضو کیا پھروہ اسلام لے آیا تو اب وہ باوضو ہے، جب کہ نیت شرط ہونے کی بنیاد پرامام شافعی طِیشید کا اختلاف ہے۔

#### اللغاث:

﴿مُصْحَفِ ﴾ مجلد كتاب، مراد ' قرآن مجيد ' - ﴿ قُورْ بَقِ ﴾ نيكي ، ايباعمل جس سے الله كا قرب حاصل مو۔

## تيتم كى تعريف ميں اختلاف اقوال كاثمرہ:

حل عبارت سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھیے کہ قربت مقصودہ سے مراد الی عبادت ہے جومطلوب بناکر بالذات اداکی جائے ادرکسی دوسری عبادت کے شمن میں داخل نہ ہو۔ جیسے نماز اور روزہ وغیرہ۔

عبارت میں بیان کردہ مسکے کا حاصل یہ ہے کہ اگر کسی نصرانی نے اسلام لانے کی نیت سے تیم کیا اور پھروہ اسلام لے آیا تو اس صورت میں حضرات طرفین کے یہاں اس کا پہلے والا تیم ختم ہو گیا، اب اگر وہ نماز وغیرہ پڑھنا چاہے اور پانی ہم دست نہ ہوتو اسے دوسرا تیم کرنا ہوگا۔

اس کے برخلاف حضرت امام ابو یوسف را الله یکی فرماتے ہیں کہ ایسا شخص اب بھی تیم پر ہے اور نماز وغیرہ پڑھنے کے لیے اسے دوبارہ تیم کرنے کی ضرورت نہیں ہے اور اس کی دلیل یہ ہے کہ اس نے اس تیم سے ایک الیی مقصودہ (اسلام لانے کی) کی نیت کی نیت کرنا فی الحال اس کے لیے شیح ہے اور ہروہ تیم جو قربت مقصودہ کی نیت سے کیا جاتا ہے وہ شرعاً معتبر ہوتا ہے، لہذا صورت مسئلہ میں نصرانی کا مذکورہ تیم معتبر ہوگا اور اس تیم سے اسے نماز وغیرہ پڑھنے کی اجازت ملے گی۔

اس کے برخلاف اگر کوئی شخص صرف معجد میں داخل ہونے یا قرآن چھونے کی نیت سے تیم کرے تو وہ اس تیم سے نماز نہیں پڑھ سکتا، کیول کہ معجد میں داخل ہونا یا قرآن چھونا قربت مقصودہ میں سے نہیں ہیں اور دوسری چیزوں کے خمن میں آسکتی ہیں، مثل کوئی نماز کے لیے تیم کرے تو ظاہر ہے وہ معجد میں بھی جائے گا اور قرآن بھی پڑھے گا، الحاصل یہ دونوں قربت مقصودہ میں داخل نہیں ہیں، اس لیے ان کے لیے کیا ہوا تیم ان کی ذات تک محدود رہے گا اور اس تیم سے نماز پڑھنے کی اجازت نہیں ہوگ۔ البتہ اسلام چوں کہ قربت مقصودہ ہے لہٰذا اس کے لیے کیے ہوئے تیم سے نماز پڑھنے کی اجازت ہوگ۔

و لھما النے حضرات طرفین کی دلیل کا حاصل یہ ہے کہ مٹی بذات خود مطہر نہیں ہے بل کہ وہ صرف اس حالت میں مطہر ہے جب اس سے الیی قربت مقصودہ کی ادئیگی کا ارادہ کیا جائے جو بدون طہارت صحیح نہ ہوتی ہو، اور ہم یہ دیکھ رہے ہیں کہ صورت مسکلہ میں اسلام الیی قربت مقصودہ ہے جو بدون طہارت بھی صحیح ہوجاتی ہے، اس نقطۂ نظر سے اسلام کے لیے اس کا تیم ہی نہیں ہوا اور چوں کہ تیم کرنے کی حالت میں نصرانی مسلم نہیں ہوا تھا اور غیر مسلم تیم کا اہل ہی نہیں ہے، کیوں کہ اس میں نیت شرط ہے اور کا فرک نیت کا کوئی اعتبار نہیں ہوا تو وہ اسلام لانے کے بعد اس سے نماز بھی نہیں پڑھ سکتا، بل کہ اسے دوبارہ تیم کرنے کی ضرورت ہوگی۔

اس کے بالقابل اگرکوئی مسلمان سجدہ تلاوت کے لیے تیم کرتا ہے تو وہ اس تیم سے نماز بھی پڑھ سکتا ہے، کیوں کہ سجدہ تلاوت ایک عبادت مقصودہ ہے جو کسی کے ضمن میں نہیں اوا کی جاسکتی اور عبادت مقصودہ کی نیت سے کیے گئے تیم سے نماز وغیرہ پڑھنے کی اجازت ہے۔ وإن توصنا النع اس مسئلے و بھے ہے بہلے یہ بات ذہن میں رکھے کہ ہمارے یہاں تیم میں تو نیت شرط اور فرض ہے، گر وضویں نیت فرض یا شرط نہیں ہے۔ عبارت کا عاصل یہ ہے کہ اگر کسی نفرانی نے وضو کیا اور اس نے اسلام لانے کے ارادے سے نہیں، بل کہ یوں ہی وضو کرلیا، گر پھر قدرت اللّٰ اس پر مہر بان ہوئی اور وہ اسلام لے آیا، تو اب ہمارے یہاں اسلام لانے کے بعد بھی وہ خض باوضو ہے بشرطیکہ اسے حدث نہ لاحق ہوا ہو، اور اس سابقہ وضو سے اگر وہ چاہے تو نماز پڑھ سکتا ہے، دوبارہ وضو کی ضرورت نہیں ہے، لہذا کا فر ہونے کی حالت میں بھی اس کا وضومعتر ہے ضرورت نہیں ہے، لہذا کا فر ہونے کی حالت میں بھی اس کا وضومعتر ہے اور اس کی عدم اہلیت سے وضو کی معتریت میں کوئی فرق نہیں ہوگا اور جب اس کا وضومعتر ہے تو اسلام لانے کے بعد اگر وہ محدث نہ ہوا ہوتو اس وضو سے نماز پڑھنے میں کیا حرج ہے۔

اس کے برخلاف حضرت امام شافعی رکھٹیلا کے یہاں چوں کہ وضو میں نیت نشرط اور ضروری ہے اور کا فرنیت کا اہل نہیں ہے، اس لیے قبل الاسلام والا اس کا وضومعتر نہیں ہوگا اور اسلام لانے کے بعد نماز وغیرہ کی ادائیگی کے لیے اسے نیا وضو کرنا ہوگا۔

﴿ فَإِنْ تَيَمَّمَ مُسْلِمٌ ثُمَّ اَرْنَدٌ وَالْعِيَاذُ بِاللّٰهِ ثُمَّ أَسْلَمَ فَهُوَ عَلَى تَيَمُّمِهِ ﴾ وَقَالَ زُفَرُ رَحِمُ الْبَيْنَةِ يَبْطُلُ تَيَمُّمُهُ، لِأَنَّ الْكَفْرَ يُنَافِيهِ فَيَسْتَوِيْ فِيهِ الْإِنْتِهَاءُ كَالْمَحْرَمِيَّةِ فِي النِّكَاحِ، وَلَنَا أَنَّ الْبَاقِيَ بَغْدَ النَّيَمُّمِ صِفَةً كُوْنِهِ طَاهِرًا الْكُفْرَ يُنَافِيهِ فَيَسْتَوِيْ فِيهِ الْإِنْتِدَاءُ وَالْإِنْتِهَاءُ كَالْمَحْرَمِيَّةِ فِي النِّكَاحِ، وَلَنَا أَنَّ الْبَاقِي بَغْدَ النَّيَّمُ مِنْهُ كُوْنِهِ طَاهِرًا فَاعْتِرَاضُ الْكُفْرِ عَلَيْهِ لَا يُنَافِيهِ كَمَا لَوِاغْتِرَضَ عَلَى الْوُضُوءِ، وَإِنَّمَا لَا يَصِحُّ مِنَ الْكَافِرِ الْبِتِدَاءُ لِعَدْمِ النِّيَّةِ مِنْهُ.

ترجمل: پھراگر کوئی مسلمان تیم کرنے کے بعد العیاذ باللہ مرتد ہوگیا اور اس کے بعد اسلام لے آیا تو وہ اپنے تیم پر قائم ہے، امام زفر ریائٹیلہ فرماتے ہیں کہ اس کا تیم باطل ہوگیا، کیوں کہ کفراس کے منافی ہے، لہذا اس تھم میں ابتداء اور انتہاء دونوں برابر ہوگی، جیسے نکاح کی محرمیت ۔

اور ہماری دلیل میہ ہے کہ تیم کے بعداس شخص کے طاہر ہونے کی صفت باقی ہے،الہذا اس پر کفر کا پیش آنا اس کے لیے منافی نہیں ہوگا۔جیسا کہاگر وضو پر کفر طاری ہوجائے ،اورابتداء کا فر کا تیم نیت نہ ہونے کی وجہ سے درست نہیں ہے۔

#### اللّغاث:

﴿ أَرْتَدَ ﴾ باب افتعال؛ الله پاؤل پھر جانا، مسلمان ہونے كے بعد كافر ہو جانا۔ ﴿ اِعْتِرَاضُ ﴾ اسم مصدر، باب افتعال؛ پیش آ جانا، طارى ہوجانا، لگ جانا۔

## كفركے تيم پراثر انداز ہونے كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ایک شخص نے بحالت اسلام تیم کیا پھر (العیاذ باللہ) وہ مرتد ہوگیا اور مرتد ہونے کے بعد دوبارہ اسلام میں داخل ہوگیا تو اب ہمارے یہاں اس کا پہلا تیم باقی ہے اور اسے نماز وغیرہ پڑھنے کے لیے دوبارہ تیم کرنے کی ضررت نہیں ہے، لیکن امام زفر رطیقیائے کے یہاں اس کا سابقہ تیم ختم ہوگیا وراب نماز وغیرہ کی ادائیگی کے لیے اسے دوبارہ تیم کرنا ہوگا۔ امام زفر رطیقیائے کی دلیل یہ ہے کہ تفرتیم کے منافی ہے اور اس میں ابتداء اور انتہاء دونوں برابر ہیں بعنی جس طرح ابتداء کا فر

# ر ان البداية جلد ١٩٦ ١٥٥٠ ١٩٦ ١٩٥ ١٤٥٠ ادكام طهارت كهان ميس

کا تیم درست نہیں ہے، اس طرح بقاء اور انتہاء میں بھی کافر کا تیم درست اور معتبر نہیں ہے، اور بید مسئلہ محرمیت فی النکاح کے عین مطابق ہے اور جس طرح اس میں بھی دونوں برابر ہیں۔

محرمیت فی النکاح کی تفصیل یہ ہے کہ مثلاً لڑکا اورلڑکی دونوں نابالغ اورشیر خوار بچے تھے، اسی حالت میں ان کے والدین نے ان دونوں کا نکاح کر دیا تو ظاہر ہے کہ بیدنکاح درست ہے، لیکن اگر نکاح کے بعد کسی عورت نے دونوں کو اپنا دودھ پلا دیا تو اب ان کا نکاح باطل ہوگیا، ہر چند کہ بیدنکاح ابتداء درست تھا، اس لیے کہ بقاء محرمیت پائی گئی، لہذا جس طرح انتہاء محرمیت پائی جانے کی وجہ سے نکاح باطل ہوجاتا ہے، اسی طرح انتہاء کفر طاری ہونے کی وجہ سے تیم بھی باطل ہوجائے گا۔

ہماری دلیل میہ ہے کہ جب کسی شخص نے تیم کر لیا تو تیم کا وجود ختم ہوگیا، اور اب صرف تیم کا حکم یعنی تیم کرنے والے کا پاک ہونا باقی رہ گیا اور اس حکم پر کفر کے طاری ہونے سے کوئی فرق نہیں پڑتا، کیوں کہ کفر طہارت کے منافی نہیں ہے، جیسا کہ اگر کوئی مسلم شخص باوضو ہواور پھر وہ مرتد ہوکر مسلمان ہوجائے تو اس کے وضو پر کوئی اثر نہیں پڑتا، اور وضو برقر اررہتا ہے، اس طرح یہاں بھی ارتداد کی وجہ سے صفت طہارت پر کوئی اثر نہیں ہوگا اور وہ شخص علی حالہ یاک صاف اور طاہر رہے گا۔

و إنها لا يصع الع فرماتے ہيں كه ابتداء كافر سے تيم معتر نه ہونے كى علت بدہ كہ تيم ميں نيت شرط اور فرض ہے اور كافرنيت كا اہل نہيں ہے، كيكن جب ايك مرتبہ اہليت كے ساتھ اس نے تيم كرليا ہے تو كفر كى وجہ سے اس كا تيم ختم نہيں ہوگا۔

﴿ وَيُنْقِضُ النَّيْمُ مَ كُلُّ شَيْعٍ يُنْقِضُ الْوُضُوءَ ﴾ لِلاَنَّهُ خَلْفٌ عَنْهُ فَأَخَذَ حُكْمَهُ، ﴿ وَيُنْقِضُهُ أَيْضًا رُوْيَةُ الْمَاءِ ﴾ إِذَا قَدَرَ عَلَى السَّيْعِ مَالِهِ لِلَّنَ الْقُدْرَةَ هِيَ الْمُرَادُ بِالْوُجُوْدِ الَّذِي هُوَ غَايَةٌ لِطَهُوْرِيَّةِ التَّرَابِ، وَخَائِفُ السَّبَعِ وَالْعَدُوِ وَالْعَدُوِ وَالْعَدُوِ وَالْعَدُوِ مَلَى الْمُعَلِّمِ عَلَى الْمَاءِ وَالْعَدُو مَا يَكُونُ لِلُو صُوءَ لِلْآيَّةُ قَادِرٌ تَقْدِيْرًا، حَتَّى لَوْ مَرَّ النَّائِمُ الْمُتَيَمِّمُ عَلَى الْمَاءِ وَالْعَدُو مَنْ الْمُوادُ مَا يَكُونُ لِلُوصُوءِ لِلَّنَّةُ لَا مُعْتَبِرَ بِمَا دُونَةً إِبْتِدَاءً فَكَذَا اِنْتِهَاءً .

ترجمل: اور ہروہ چیز تیم کوتوڑوی ہے جو وضوکوتوڑوی ہے، کیوں کہ تیم کا وضو بدل ہے، لہذا تیم نے اس کا حکم لے لیا، نیز پانی کا دیکھنا بھی تیم کے لیے ناتف ہے بشرطیکہ تیم کرنے والا اس کے استعال پر قادر ہو، کیوں کہ مٹی کی طہوریت کے لیے جو غایت ہے اس میں وجود سے قدرت ہی مراو ہے۔ اور درندہ، وثمن اور پیاس سے ڈرنے والا شخص حکماً عاجز ہے جب کہ سویا ہوا شخص امام صاحب کے یہاں حکماً قادر ہے، حتی کہ اگر سویا ہوا میکم شخص پانی کے پاس سے گذر بے تو امام صاحب راتی ہیں اس کا تیم باطل ہوجائے گا۔

اور پانی کا آئی مقدار میں ہونا مراد ہے، جو وضو کے لیے کافی ہو، کیوں کہ اس سے کم پانی کا ابتداء ابھی اعتبار نہیں تھا،لہذا انتہاء ابھی اس کا اعتبار نہیں ہوگا۔

#### اللغاث:

# ر آن الهداية جلدال ير المحال ١٩٤ المحال ١٩٤ المحال المحال طهارت كه بيان من المحال المح

### نواقض تيم كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ تیم وضو کا بدل اور نائب ہے، لہذا ہروہ چیز جواصل اور اقویٰ یعنی وضو کے لیے ناقض ہوگی وہ بدل اور ضعیف یعنی تیم کے لیے بدرجہ اولی ناقض ہوگی ، مثلاً حدث اور خروج رقح وغیرہ سے چوں کہ وضوٹوٹ جاتا ہے، اس لیے ان چیزوں سے تیم بھی ٹوٹ جائے گا۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ نواقش وضوتو تیم کے لیے نواقش ہیں ہی، ان کے علاوہ اگر تیم کرنے والاضخص پانی کود کھے لے
اوراس کے استعمال پر قادر بھی ہوتو اس کا تیم باطل ہوجائے گا۔صاحب ہدائی نے جو إذا قدر علی استعماله کے ذریعے استعمال پر
قادر ہونے کی شرط لگائی ہے وہ اس وجہ ہے کہ صدیث پاک میں جو التراب طہور المسلم ولو إلی عشر حجج مالم یجد
المماء فرمایا گیا ہے اس میں بھی وجدان سے قدرت ہی مراد ہے اور یہی قدرت ہی مٹی کے مطہر ہونے کی غایت اور انہاء ہے، لیعن
جب متیم پانی کے استعمال پر قادر ہوجائے گا تب مٹی کا مطہر ہونا باطل ہوجائے گا اور جب مٹی کا مطہر ہونا باطل ہوجائے گا تو ظاہر ہے
کہ تیم بھی ٹوٹ جائے گا۔

و حانف السبع النج يہاں سے يہ بتانا مقصود ہے كہ تيم كے باطل نہ ہونے كى ايك علت خوف ہے، يعنى اگركوئى متيم پائى پر قادرتو ہو گر پائى كے پاس كوئى درندہ يا موذى جانور ہو يا دشمن ہواور يہ انديشہ ہوكہ پائى لينے اور اسے استعال كرنے كى صورت ميں اس كى جان يا اس كا مال ہلاك ہوجائے گا يا پھر اس كے پاس موجود پائى اتنا كم اور معمولى ہوكہ اگر وہ اس پائى سے وضوكر لے تو پياس سے پريشان ہوجائے گا، تو ان تمام صورتوں ميں وہ خص حكما عاجز اور استعال على الماء كے متعلق غير قادر شاركيا جائے گا اور اس كا تيم باتى اور برقرار رہے گا۔

والنائم المخفرمات میں کہ حضرت امام عالی مقام کے یہاں اگر کوئی شخص متیم ہے اور بحالت تیم سویا ہوا ہے تو اسے حکما پانی پر قادر شار کیا جائے گا، اس دوران اگر وہ شخص سوتا ہوا پانی کے پاس سے گزر جائے تو امام صاحب والتی گئے یہاں اس کا تیم باطل ہوجائے گا، کیوں کہ بیہ حکماً پانی پر قادر ہے اور ایک ایسے عذر کی وجہ سے حقیقاً پانی کے استعال پر قادر نہ ہوسکا جوخود اس کی جانب سے پیش آیا ہے، یعنی سونا، لہذا شریعت کی نظر میں وہ معذور نہیں ہوگا اور اس کا تیم باطل ہوجائے گا۔

والمواد ما یکفی النخ فرماتے ہیں کہ ہم نے جو پانی پانے اور اس کے استعال پر قادر ہونے یا نائم کے اس پر سے گذرنے کی بات کہی ہے، اس سے مراداتی مقدار میں پانی کا ہم دست ہونا ہے جو وضو کے لیے کافی ہو، کیوں کہ جب ابتداء میں اس سے کم پانی کا اعتبار نہیں ہے تو انتہاء میں اسے کیوں کر معتبر مانیں گے۔ یعنی اگر کوئی شخص وضو کرنا چاہتا ہولیکن اتنا پانی نہ ہو جو وضو کے لیے کافی ہوتو اس شخص کے لیے تیم کرنے کی اجازت ہے، اس طرح اگر کوئی تیم پانی پاجائے لیکن وہ پانی وضو کے لیے کافی نہ ہوتو وجدان ماء کی وجہ سے اس کا تیم باطل نہیں ہوگا۔

<sup>﴿</sup> وَلَا يَتَكَمَّمُ إِلَّا بِصَعِيْدٍ طَاهِرٍ ﴾ لِأَنَّ الطَّيِّبَ أُرِيْدَ بِهِ الطَّاهِرُ، وَ لِأَنَّهُ اللَّهُ التَّطْهِيْرِ فَلَا بُدَّ مِنْ طَهَارَتِهِ فِي نَفْسِهِ كَالْمَاءِ.

ترجمل: اور صرف پاک مٹی ہی ہے تیم کرے، کیوں کہ طیب سے طاہر مراد لے لیا گیا ہے، اور اس لیے بھی کہ ٹی پاک کرنے کا

ر جن البداید جلدا کی کار کی برات خوداس کا پاک ہونا ضروری ہے۔ آلہ ہے، لبذا پانی کی طرح بذات خوداس کا پاک ہونا ضروری ہے۔

رضيح:

فرماتے ہیں کہ تیم کرنے والے کو چاہیے کہ وہ صرف پاک مٹی یا اس کی ہم جنس پاک چیزوں سے ہی تیم کرے اور اس حکم کی دو دلیلیں ہیں (۱) قرآن کریم کی آیت فتیم موا صعیدا طیبا میں طیب سے طاہر مراد ہے، اس لیے جس چیز سے تیم کیا جائے اس کا پاک ہونا ضروری ہے (۲) دوسری دلیل ہیہ کہ تیم کرنے والے کے لیے مٹی پاک کرنے کا آلہ ہے، لہذا جس طرح پانی پاک کرنے کا آلہ ہے اور بذات خود پاک ہے کہ بیم کا بھی بذات خود پاک ہونا لازمی اور ضروری ہے۔

﴿ وَيُسْتَحَبُّ لِعَادِمِ الْمَاءِ وَهُو يَرُجُوهُ أَن يُؤخِّرَ الصَّلَاةَ إِلَى احِرِ الْوَقْتِ، فَإِنْ وَجَدَ الْمَآءَ يَتَوَضَّأُ وَإِلَّا تَيَمَّمَ وَصَلَّى ﴾ لِيَقَعَ الْآدَاءُ بِأَكُمَلِ الطَّهَارَتَيْنِ، فَصَارَ كَالطَّامِعِ فِي الْجَمَاعَةِ، وَعَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحِثُ الْبَالْيَيْةُ وَأَبِي يُوسُفَ وَصَلَّى ﴾ لِيَقَعَ الْآدَاءُ بِأَكُمَلِ الطَّهَارَتَيْنِ، فَصَارَ كَالطَّامِعِ فِي الْجَمَاعَةِ، وَعَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحِثُ اللَّهُ وَأَبِي يُوسُفَ وَصَلَّى ﴾ لِيَقَعَ الْآدَاءُ بِأَكُمُلِ الطَّهِرُ أَنَّ الْعَجْزَ ثَابِتُ وَاللَّهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ فَي غَيْرِ رَوَايَةِ الْأَصُولِ أَنَّ التَّاْحِيرَ حَتْمٌ، لِلَّنَ غَالِبَ الرَّاعِ كَالْمُتَحَقِّقِ، وَجَهُ الظَّاهِرُ أَنَّ الْعِجْزَ ثَابِتُ حَقِيْقَةً فَلَا يَرُولُ دُخُكُمُهُ إِلَّا بِيَقِيْنِ مِفْلِهِ.

تروج بھلہ: اور پانی نہ پانے والے کے لیے جب کہ اسے پانی کی اُمید ہوآخر وقت تک نماز کومؤخر کرنامسخب ہے، چناں چہ اگر پانی پالے تو وضو کرلے، ورنہ تیم کرکے نماز پڑھ لے، تا کہ دوطہارتوں میں سے اکمل طہارت سے نماز کی ادائیگی ہو، اور ایباشخص جماعت کی لالچ میں انتظار کرنے والے شخص کی طرح ہے۔ اور حضرات شیخین سے اصول کے علاوہ دیگر روایتوں میں بیر منقول ہے کہ نماز کو مؤخر کرنا ضروری ہے، کیوں کہ غالب رائے امر شخق کی طرح ہے۔

ظا ہر الروامیر کی دلیل میہ ہے کہ یہاں حقیقاً عجز ثابت ہے، لہذا اس جیسے یقین کے بغیر اس کا حکم زائل نہیں ہوگا۔

#### اللغاث:

﴿عَادِمِ ﴾ اسم فاعل، باب كرم؛ نه پانے والا، كھونے والا، تهى دست۔ ﴿طَامِعِ ﴾ اسم فاعل، باب فتح؛ لا کچ كرنا، حرص كرنا۔ ﴿حَتْم ﴾ لا زمى، قطعى، ضرورى۔

## یانی نہ ہونے کی صورت میں تاخیر صلاۃ کے استحباب کا بیان:

مسکدیہ ہے کہ ایک شخص کو پانی ہم دست نہیں ہے، نماز کاوقت آگیا اور اسے نماز پڑھنی ہے، اب وہ کیا کرے، تیم کر کے نماز پڑھ لے، یا آخری وقت تک نماز کومؤخر کرے؟ اس سلسلے میں ظاہر الرولیة کا حکم یہ ہے کہ اگر اسے پانی ملنے کی اُمید ہوتب تو وہ آخری وقت تک نماز کومؤخر کرے اور پانی مل جانے کی صورت میں وضو کر کے نماز پڑھ لے، تاکہ اُکھل الطھار تین یعنی وضو سے نماز کی اور گئی ہو۔ لیکن اگر پانی ملنے کی اُمید نہ ہوتو اس شخص کے لیے نماز مؤخر کرنا مستحب نہیں ہے۔ اور یہ شخص اس آدمی کی طرح ہے جو باوضو ہواور نماز پڑھنا چا ہتا ہو، لیکن اس اُمید سے نماز کومؤخر کر ہا ہوتا کہ کوئی دوسرا نمازی بھی مل جائے اور جماعت سے نماز پڑھ لے، باوضو ہواور نماز پڑھنا چا ہتا ہو، لیکن اس اُمید سے نماز کومؤخر کر ہا ہوتا کہ کوئی دوسرا نمازی بھی مل جائے اور جماعت سے نماز پڑھ لے،

# ر آن الهداية جلدا على المسلم ١٩٩ على المكام طبارت كه بيان ميس ع

تو اس کے لیے بھی حکم یہی ہے کہ اگر کسی دوسرے کے ملنے کا امکان ہوتب تو تاخیر مستحب ہے ورنہ نہیں، ہکذا صورت مسئلہ میں بھی اگر پانی ملنے کی اُمید ہوتب تو نماز مؤخر کی جائے ورنہ تیم کرکے پڑھ لی جائے۔

اس سلسلے میں حضرات شیخین کے اصول کے علاوہ نوادر اور اُمالی وغیرہ میں بیہ منقول ہے کہ اگر مذکورہ شخص کو پانی ملنے کی توقع ہوتو اس کے لیے نماز کومؤخر کرنا لازمی اور ضروری ہے، کیوں کہ یہاں اس شخص کو پانی ملنے کی اُمید ہے اور غالب رائے کو حقق شدہ امر کا درجہ دیا گیا ہے، اس لیے ایسی صورت حال میں نماز کی تاخیر ضروری ہے۔

ظاہر الروایہ کی دلیل یہ ہے کہ پانی نہ ملنے کی صورت میں حقیقنا بجر ثابت ہے اور اس شخص کے لیے تیم کر کے نماز پڑھنے کی سخوائش ہے، لہذا جب پانی نہ ملنے سے حقیقنا بجر ثابت ہے تو جب تک حقیقی اور یقینی طور پر پانی نہ مل جائے اس وقت تک یہ بجر ختم خہیں ہوگا، کیوں کہ حقیقنا ثابت ہونے والی چیزوں کے متعلق ضابطہ یہ ہے کہ ماثبت بیقین لا یو تفع الا بیقین مثله یعنی جو چیز یقین سے ثابت ہوتی ہوتی سے ثابت ہوتی ہوتی (الا شاہ ص ۸۰) اس لیے صورت مسلم میں بھی جب کہ یقین سے ثابت ہونی دستیاب ہونے کاعلم نہیں ہوگا اس وقت تک تیم کا تھم باتی اور برقر اررہے گا۔

﴿ وَيُصَلِّيُ بِتَيَثَّمِهِ مَا شَاءَ مِنَ الْفَرَائِضِ وَالنَّوَافِلِ ﴾ وَعِنْدَ الشَّافِعِيِّ رَحْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ لِكُلِّ فَرُضٍ، لِأَنَّهُ طَهَارَةٌ ضَرُوْرِيَّةٌ، وَلَنَا أَنَّهُ طَهُوْرٌ حَالَ عَدْمِ الْمَاءِ فَيَعْمَلُ عَمَلَهُ مَا بَقِيَ شَرْطُهُ .

ترجمل: اورمیم این تمیم سے فرائض اور نوافل میں سے جتنی چاہے نمازیں پڑھے۔ اور امام شافعی رایشائی کے یہاں ہر فرض نماز کے لیے تیم کرے، کیوں کہ تیم مطتمر ہے، البذاجب کے لیے تیم کرے، کیوں کہ تیم مطتمر ہے، البذاجب تک اس کی شرط باقی رہے گی وہ پانی کا کام کرتا رہے گا۔

# ایک تیم سے کی نمازیں برھنے کے جواز کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں تیم کرنے والا ایک تیم سے فرض اور نفل ملاکر متعدد نمازیں پڑھ سکتا ہے، خواہ ایک وقت میں پڑھے یا الگ الگ اوقات میں پڑھے، جب تک اس کا تیم باتی رہے گا اس وقت تک وہ نماز وغیرہ پڑھتا رہے گا بشرطیکہ اس دوران حدث لاحق نہ ہواور متیم پانی کے استعال پر قادر نہ ہو۔اس کے برخلاف حضرت امام شافعی ولیٹھئڈ کا مسلک یہ ہے کہ تیم ایک تیم سے ایک فرض ادا کر سکتا ہے، البتہ نوافل میں ان کے یہاں بھی توسّع ہے اور وقت کے اندر جتنی جا ہے نفل نمازیں پڑھ سکتا ہے۔امام مالک ولیٹھیڈ اور امام احریجھی اس کے قائل ہیں۔ (ہنایہ)

حضرت امام شافعی رہیں ہے کہ دلیل ہے ہے کہ تیم ایک طہارت ضرور ہے بایں معنیٰ کہ پانی نہ ملنے کی صورت میں بحالت عضرت امام شافعی رہیں گئے ہے، اور جب ایک تیم سے ایک فرض عضرمٹی کو مطہر مان کراس سے تیم کرنے اور اس تیم سے نماز وغیرہ پڑھنے کی اجازت دی گئی ہے، اور جب ایک تیم سے ایک فرض نماز اداکر نے گئی تو چوں کہ اس کی ضرورت ختم ہوگئی، اس لیے دوسری فرض نماز اداکر نے کے لیے دوبارہ تیم کرنا ہوگا۔ ہماری دلیل ہے ہے کہ پانی نہ ملنے کی صورت میں مٹی کا مطہر ہونا نص سے ثابت ہے، چناں چہ ارشاد نبوی ہے الصعید

# ر ان البداية جلدا على المحالة المعالي المار الكار طبارت كيان مين ك

الطیب وصوء المسلم وإن لم یجد الماء عشر سنین کراگر دس سال تک کسی مسلمان کو پانی میسر نه ہوتو پاک مٹی اس کے لیے وضو کے قائم مقام ہے، اس سے بیمعلوم ہوا کہ مٹی کا مطہر ہونا پانی نہ ملنے کی شرط کے ساتھ خاص ہے، الہذا جب تک بیشرط پائی جائے گی مٹی مطہر رہے گی اور تیم ایک تیم سے جتنی جائے گی مٹی مطہر رہے گی اور تیم ایک تیم سے جتنی جائے تی مازیں پڑھ سکتا ہے، خواہ فرائض پڑھے یا نوافل پڑھے۔

دوسری بات یہ بھی ہے کہ جب تیم وضو کا نائب اور اس کا بدل ہے تو جس طرح ایک وضو سے متعدد نمازیں پڑھی جاسکتی ہیں، اس طرح ایک تیم سے بھی متعدد نمازیں پڑھی جائیں گی ورنہ بدلیت میں نقص اور کی لازم آئے گی جو درست نہیں ہے۔ (واللہ اعلم)

﴿ وَيَتَيَمَّمُ الصَّحِيْحُ فِي الْمِصْرِ إِذَا حَضَرَتُ جَنَازَةٌ وَالْوَلِيُّ غَيْرُهُ فَخَافَ إِنِ اشْتَغَلَ بِالطَّهَارَةِ أَنْ تَفُوْتَهُ الصَّلَاةُ ﴾ لِأَنَّهَا لَا تُقْضَى فَيَتَحَقَّقُ الْعِجْزَ، وَكَذَا مَنْ حَضَرَ الْعِيْدَ ﴿ فَخَافَ إِنِ اشْتَغَلَ بِالطَّهَارَةِ ﴾ أَنْ يَّفُوْتَهُ الْعِيْدُ يَتَيَمَّمُ، لِأَنَّهَا لَا تُغَادُ، وَقُولُهُ وَالْوَلِيُّ غَيْرُهُ إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّهُ لَا يَجَوُزُ لِلْوَلِيِّ وَهُو رِوَايَةُ الْحَسَنِ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَ اللَّهُ لَا يَجَوُزُ لِلْوَلِيِّ وَهُو رِوَايَةُ الْحَسَنِ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَ اللَّهُ لَا يَجَوُزُ لِلْوَلِيِّ وَهُو رِوَايَةُ الْحَسَنِ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَ اللَّهُ لَا يَجَوُزُ لِلْوَلِيِّ وَهُو رِوَايَةُ الْحَسَنِ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ وَحَمَرُ اللَّهُ لَا يَجَوْزُ لِلُولِيِّ وَهُو رِوَايَةُ الْمُحَسَنِ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ وَحَمْ الْمُعَادِةِ فَلَا فَوَاتَ فِي حَقِيهٍ .

تر جملہ: اور جب جنازہ حاضر ہوتو تندرست آ دی شہر میں تیم کرسکتا ہے اس حال میں کہ وہ ولی نہ ہواور اسے یہ خوف ہو کہ اگر وضو کرنے میں مشغول ہوا تو نماز جنازہ فوت ہوجائے گی ، کیوں کہ نماز جنازہ کی قضانہیں کی جاتی ، لہذا بجر تحقق ہے ، نیز وہ شخص جوعید کی نماز کے لیے جائے اور اسے بیاندیشہ ہو کہ وضو میں مشغول ہونے سے نماز عید فوت ہوجائے گی ، تو وہ بھی تیم کرلے ، اس لیے کہ نماز عید کا بھی اعادہ نہیں کیا جاتا۔

اور امام قدوری ولٹھیڈ کا والولی غیرہ کہنا اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ ولی کے لیے تیم کرنا جائز نہیں ہے، یہ امام ابوصنیفہ ولٹھیڈ سے حضرت حسن ولٹھیڈ کی روایت ہے اور یہی صحیح ہے، کیوں کہ ولی کواعادہ کا حق حاصل ہے، اس لیے اس کے حق میں فوت ہونے کا اندیشہیں ہے۔

#### اللغاث:

﴿ تُعَادُ ﴾ صيغهُ مجهول، باب افعال؛ لوثانا ـ

## جواز تيم كي چند نادرصورتين:

حل عبارت سے پہلے ایک ضابطہ ذہن میں رکھے تا کہ عبارت فہمی میں آسانی ہو۔ ضابط یہ ہے کہ ہر وہ عبادت جو بغیر بدل کے ہواور فوت ہوجانے کے بعداس کی قضانہ ہوتی ہو، اگر اس کے فوت ہونے کا اندیشہ ہوتو پانی کے ہوتے ہوئے بھی اس کی ادائیگی کے ہواور فوت ہوجانے کے بعداس کی قضانہ ہوتی ہو، اگر اس کے فوت ہونے کا اندیشہ ہو کہ اگر جنازہ بالکل تیار ہواور لوگ نماز کے لیے تیم کرنے کی اجازت ہے۔ عبارت میں کوئی شخص پہنچتا ہے اور وضو کرنے سے نماز چھوٹے کا اندیشہ ہوتا اس کے لیے تیم کرکے نماز میں شریک ہونا جائز ہے ہر چند کدوہ تندرست ہو، پانی پر قادر ہواور شہر میں مقیم ہو۔

صاحب قدوری فضیح کی قیدیہ بتانے کے لیے نگائی ہے کہ مریض کے لیے ہر حال میں تیم جائز ہے،خواہ شہر میں ہویا

# ر ان البدایہ جلد اللہ کی مال کا کھی کی دور اور اور اللہ کا کھی کی دور اور اور اللہ کا کھی کی دور اور اللہ کا کھی کی دور اور اللہ کی دور اور اللہ کی دور اللہ کی دو

دیہات میں، ولی ہویا ولی نہ ہو،ای طرح نماز چھوٹنے کا اندیشہ ہویا نہ ہو۔اور فی المصور کہدکر جنگل اور بیابان کوخارج کر دیا ہے، کیوں کہ جنگل میں بھی عموماً پانی ہم دست نہیں ہوتا،لہذا وہاں بھی سب کے لیے تیم کی گنجائش ہے۔

یمی حال عید کی نماز کا بھی ہے کہ اگر اس کے بھی فوت ہونے کا اندیشہ ہوتو تیم کر کے اسے پڑھا جاسکتا ہے کیوں کہ بید دونوں نمازیں ایسی ہیں جن کا کوئی بدل نہیں ہے اور فوت ہونے کے بعد ان کی قضاء بھی نہیں ہے، اس لیے ان نمازوں میں اگر اس طرح کی صورتِ حال پیش آ جائے تو ثبوت عجز عن الماء کی وجہ سے تیم کی اجازت ہوگی۔

وقولہ النے فرماتے ہیں کہ امام قدوریؒ نے نماز جنازہ کے متعلق جو الولی غیرہ (یعنی پیم اس شخص کے لیے ہے جو ولی نہ ہو اور صورت حال شہر کی ہو) کی شرط لگائی گئی ہے اس سے اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اگر جنازے کے ولی کے ساتھ اس طرح کی صورت حال پیش آئے تو اس کے لیے تیم کرنے کی اجازت نہیں ہوگی، کیوں کہ اس کے حق میں فوت صلاۃ کا اندیشہ نہیں ہے، اس لیے کہ وہ دوبارہ نماز پڑھ سکتا ہے، لہٰذا اس کے حق میں جواز تیم کی علت (خوف فوات) مفقود ہے، اس لیے اسے تیم کی اجازت نہیں دی جائے گی۔ یہی حضرت حسن بن زیادٌ نے امام اعظم سے روایت کی ہے اور یہی صحیح بھی ہے۔

صاحب کتاب نے صحیح کہد کر ظاہرالروایہ ہے احتراز کیا ہے جس میں میکم فدکور ہے کہ ولی کے لیے بھی فوت ہونے کے اندیشے کی کی صورت میں تیم کرکے نماز پڑھنا درست ہے، کیوں کہ جنازہ میں تاخیر مکروہ ہے۔ (عنایہ ۱۳۸۱)

﴿ وَإِنْ أَحْدَثَ الْإِمَامُ أَوِ الْمُقْتَدِي فِي صَلَاةِ الْعِيْدِ تَيَمَّمَ وَبَنَى عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَالِكُمْ أَوِ الْمُقْتَدِي فِي صَلَاةِ الْعِيْدِ تَيَمَّمَ وَبَنَى عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَالُهُمْ وَقَالًا! لَا يَتَيَمَّمُ ﴾ لِآنًا الْلَاحِق يُصَلِّي بَعْدَ فَرَاغِ الْإِمَامِ فَلَا يَخَافُ الْفَوْتَ، وَلَهُ أَنَّ الْحَوْفَ بَاقٍ لِأَنَّهُ يَوْمُ زَحْمَةٍ فَيَعْتَرِيْهِ عَارِضٌ يُفْسِدُ عَلَيْهِ صَلَاتَهُ، وَالْحِلَافُ فِيمَا إِذَاشَرَعَ بِالْوُصُوءِ، وَلَوْ شَرَعَ بِالتَّيَّمُّمِ تَيَمَّمَ وَبَنَى بِالْإِتِّفَاقِ، لِأَنَّا لَوُ يُفْسِدُ عَلَيْهِ صَلَاتِهُ وَيَعْمَ لَا إِذَا شَرَعَ بِالْوَصُوءِ، وَلَوْ شَرَعَ بِالتَّيَمُّمِ تَيَمَّمَ وَبَنَى بِالْإِتِّفَاقِ، لِأَنَّا لَوُ أَوْجَبْنَا الْوُصُوءَ يَكُونُ وَاجِدًا لِلْمَاءِ فِي صَلَاتِهِ فَيَفْسُدُ .

توجیلہ: اوراگرعید کی نماز میں امام یا مقتدی کو حدث لاقت ہوگیا تو حضرت امام ابوصنیفہ برلیٹھیئے کے یہاں وہ تحض تیم کر کے نماز کی بنا کر لے۔حضرات صاحبینؓ فرماتے ہیں کہ تیم نہ کرے، کیوں کہ لاحق امام کی فراغت کے بعد نماز پوری کرسکتا ہے، لہذا اس کے حق میں فوت ہونے کا خوف نہیں ہے،حضرت امام صاحب برلیٹھیئے کی دلیل یہ ہے کہ ابھی بھی خوف باقی ہے، کیوں کہ وہ (عید) بھیڑ بھاڑ کا دن ہوتا ہے، اس لیے ہوسکتا ہے کوئی ایسا عارض پیش آ جائے جواس کی نماز کو فاسد کردے۔

اوراختلاف اس صورت میں ہے جب اس نے وضو کر کے نماز شروع کی ہو، کیکن اگر تیم سے نماز شروع کی ہوتو بالا تفاق تیم کر کے نماز کی بنا کر ہے، اس لیے کہ اگر ہم (اب) وضو کو واجب قرار دے دیں تو وہ خص اپنی نماز میں پانی کو پانے والا ہوجائے گا اور اس کی نماز فاسد ہوجائے گی۔

#### اللغات:

﴿أَحْدَتَ ﴾ باب إفعال؛ وضولوت جانا، حدث لاحق موجانا - ﴿زَحْمَة ﴾ بهير، جوم - ﴿يَعْتَرِيْهِ ﴾ باب افتعال؛

## عیدین کی نماز میں تیم کے جواز کی وضاحت:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر عید کی نماز میں امام یا مقتدی کو حدث لاحق ہوجائے تو حضرت امام اعظم وطنی کیا ہے یہاں اس مخص کے لیے تکم یہ ہے کہ وہ جا کر تیم کرے اور اپنی نماز کی بنا کرے، خواہ اس نے وضو سے نماز شروع کی تھی یا تیم سے، حضرات صاحبین کا مسلک میہ ہے کہ اگر اس مخص نے وضو کر نے نماز شروع کیا تھا تو اب اس کے لیے تیم کی اجازت نہیں ہوگی، بل کہ پیشخص جا کر وضو کرے اور پھر آکرا بی نماز کی بنا کرے۔

حضرات صاحبینؑ کی دلیل میہ ہے کہ جب ایک مرتبہ میشخص اپنی نماز شروع کر چکا ہے تو بید لاحق ہے اور لاحق شخص (نماز کو پانے والا ) امام کی فراغت کے بعد بھی اپنی نماز پوری کرسکتا ہے، اس لیے اس کے حق میں جواز تیم کی علت (خوف فوات صلاۃ) مفقود ہے، لہٰذا اسے تیم کی اجازت نہیں دی جائے گی۔

حضرت امام صاحب رالیٹھائے کی دلیل ہے ہے کہ لاحق ہونے کے باوجوداس شخص کے حق میں فوت ہونے کا اندیشہ برقرار ہے بایں معنیٰ کہ عید کا دن از دحام اور بھیٹر بھاڑ کا دن ہوتا ہے، ممکن ہے کہ یہ وضو کر کے واپس آئے اور جب تک نماز ختم ہوجائے اور کوئی اسے سلام کرلے، بیشخص اس کا جواب دیدے، یا کوئی اسے عید کی مبارک باد دے اور بیاسے قبول کرلے (عنایہ) یا اس کے علاوہ کوئی اور اس طرح کا عارض پیش آجائے جواس کی نماز کو فاسد کر دے، اور بعد میں یہ تضاء بھی نہ کر سکے (کیوں کہ نماز عید کی قضا نہیں ہوتی) الحاصل اس شخص کے حق میں خوف فوات اب بھی موجود ہے اس لیے تحقق بجز کے پیش نظر اس کے لیے تیم کی اجازت اور گنجائش ہوگی۔

والحلاف المخ فرماتے ہیں کہ امام صاحب اور صاحبین گا اختلاف اس صورت میں ہے جب اس شخص نے وضوکر کے نماز کو مشروع کیا تھا، لیکن اگر اس نے تیم کر کے بنا کرنے کا حکم ہوگا، شروع کیا تھا، لیکن اگر اس نے تیم کرکے بنا کرنے کا حکم ہوگا، کیوں کہ اگر اس صورت میں وضوکو لازم قرار دے دیا جائے تو بیخض دوران نماز ہی پانی پر قادر ہو جائے گا اور اس کی نماز فاسد ہوجائے گی، جینا کہ تیم کے لیے بہی حکم ہے کہ اگر کی شخص نے تیم کر کے نماز شروع کیا اور نماز پوری کرنے سے پہلے پانی پر قادر ہو جائے ہوئی تا ور نماز کا اعادہ ضروری ہے۔

﴿ وَلَا يَتَكِمَّمُ لِلْجُمُّعَةِ وَإِنْ خَافَ الْفَوْتَ لَوْ تَوَضَّأَ، فَإِنْ أَدْرَكَ الْجُمُّعَةَ صَلَّاهَا وَإِلَّا صَلَّى الظُّهُرَ أَرْبَعًا ﴾ لِلَّانَّهَا تَفُوْتُ إِلَى خَلْفٍ وَهُوَ الظُّهُرُ، بِخِلَافِ الْعِيْدِ، ﴿ وَكَذَا إِذَا خَافَ فَوَاتَ الْوَقْتِ لَوْ تَوَضَّأَ لَمْ يَتَكِمَّمُ وَيَتَوَضَّأُ وَيَقُونَ إِلَى خَلْفٍ وَهُوَ الْقَضَاءُ. وَيَقْتَضِيُ ﴾ مَافَاتَهُ، لِأَنَّ الْفَوَاتَ إِلَى خَلْفٍ وَهُوَ الْقَضَاءُ.

تروجملہ: اور جمعہ کے لیے تیم نہ کرے ہر چند کہ وضو کرنے ہے اس کے فوت ہونے کا خوف ہو، چناں چہ (اگر وضو کرکے )جمعہ کو پالے تو جمعہ پڑھے، ورنہ چار رکعت ظہر پڑھے، کیوں کہ جمعہ ایک بدل کی طرف فوت ہوتا ہے اور وہ ظہر ہے، برخلاف عید کے۔ اور

# ر آن البدايه جلدا ي من المسلمة عدم المسلمة المسلمة على المسلمة المسلمة على المسلمة الم

ا پسے ہی جب وضو کرنے سے وقت نگلنے کا خوف ہو، تو بھی تیم نہ کرے اور وضو کرکے فوت شدہ نماز کی قضاء کرلے، کیوں کہ یہاں بھی ایک بدل یعنی قضاء کی طرف فوات متحقق ہواہے۔

## جمع کے لیے تیم کے عدم جواز کا بیان:

سیتمام مسائل اسی ضابطے پرمتفرع ہورہے ہیں جوہم اس سے پہلے بیان کر چکے ہیں، یعنی اگر فوات إلی خلف اور إلی بدل ہے تو اس صورت میں پانی کے ہوتے ہوئے تیم کی اجازت نہیں ہوگ۔ چنال چہ پہلے مسئلے کا حاصل بیہ ہے کہ اگر کسی شخص کو بیہ اندیشہ ہو کہ وضو میں لگنے اور مشغول ہونے کی وجہ سے اس کا جمعہ فوت ہوجائے گا تو بھی اس شخص کے لیے تیم کرنے کی اجازت نہیں ہے، بل کہ وہ وضو کر کے ہی نماز کے لیے جائے، اگر جمعہ مل جائے تو فیھا و نعمت، ورنہ ظہر کی چار رکعت پڑھ لے، اس لیے کہ اگر چہ یہاں فوات جمعہ کا اندیشہ ہے، مگر یہ فوات ایک بدل یعنی ظہر کے ساتھ ہے، اس لیے اس صورت میں تیم کرنے کی اجازت نہیں ہوگی۔

و کذا النے دوسرا مسلہ یہ ہے کہ اگر کسی کو یہ خدشہ ہو کہ وضو کر کے نماز کے لیے کھڑے ہونے کی صورت میں نماز کا وقت نکل جائے گا، اس لیے تیم کر کے وقت کے اندرنماز پڑھ لی جائے، تو اس خدشے کی وجہ سے بھی تیم کی اجازت نہیں ہوگی، کیوں کہ یہاں بھی فوت صلاقہ ایک بدل اور ٹائب کی طرف منتقل ہے اور وہ قضاء ہے، لیعنی اگر چہ وضو کرنے کی وجہ سے اس کی نماز کا وقت نکل جائے گا، مگر چوں کہ بعد میں اس کی قضاء کی جاستی ہے، اس لیے اس صورت میں بھی تیم کی اجازت نہیں ہوگ۔

اس کے برخلاف عید کا مسکد ہے، وہاں چوں کہ فوات لا إلى بدل ہوتا ہے اور عید کی قضاء بھی نہیں ہوتی ، اس لیے عیدین میں توالیا کرنے (تیم ) کی اجازت ہوگی۔

وَالْمُسَافِرُ ﴿إِذَا نَسِيَ الْمَاءَ فِي رَحْلِهِ فَتَيَمَّمَ وَصَلَّى ثُمَّ ذَكَرَ الْمَاءَ لَمْ يُعِدُهَا عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُحَمَّدٍ وَالْمُسَافِرُ ﴿إِذَا نَسِيَ الْمَاءَ فِي رَحْلِهِ فَتَيَمَّمَ وَصَلَّى فَيْمَا إِذَا وَضَعَهُ بِنَفْسِهِ أَوْ وَضَعَهُ غَيْرُهُ بِأَمْرِهِ، وَ ذِكُرُهُ وَمُحَمَّدٍ فِي الْوَقْتِ وَبَعْدِهِ سَوَاءٌ، لَهُ أَنَّهُ وَاجِدٌ لِلْمَاءِ فَصَارَ كَمَا إِذَا كَانَ فِي رَحْلِهِ ثَوْبٌ فَنَسِيَهُ، وَلَأَنَّ رَحُلَ الْمُسَافِرِ فِي الْوَقْتِ وَبَعْدِهِ سَوَاءٌ، لَهُ أَنَّهُ وَاجِدٌ لِلْمَاءِ فَصَارَ كَمَا إِذَا كَانَ فِي رَحْلِهِ ثَوْبٌ فَنَسِيهُ، وَلَأَنَّ رَحُلَ الْمُسَافِرِ مَعْدَنٌ لِلْمَاءِ عَادَةً فَيَفْتَرِضُ الطَّلَبُ، وَلَهُمَا أَنَّهُ لَا قُدْرَةً بِدُونِ الْعِلْمِ وَهِيَ الْمُرَادُ بِالْوَجُودِ، وَمَاءُ الرَّحْلِ مَعْدَنٌ لِلْمَاءِ عَادَةً فَيَفْتُوضُ الطَّلَبُ، وَلَهُمَا أَنَّهُ لَا قُدْرَةً بِدُونِ الْعِلْمِ وَهِيَ الْمُرَادُ بِالْوَجُودِ، وَمَاءُ الرَّحْلِ مَعْدَنٌ لِلْمَاءِ عَادَةً فَيَفُرضُ الطَّلَبُ، وَلَهُمَا أَنَّهُ لَا قُدْرَةً بِدُونِ الْعِلْمِ وَهِيَ الْمُرَادُ بِالْوَجُودِ، وَمَاءُ الرَّحْلِ مَعْدَنٌ لِلشَّرْبِ، لَا لِلْإِسْتِعْمَالِ، وَمَسْأَلَهُ التَّوْبِ عَلَى الْإِخْتِلَافِ، وَلَوْ كَانَ عَلَى الْإِنِقَاقِ فَفَرْضُ السِّتُو يَقُوثُ إِلَى خَلْفٍ وَهُو التَيْمَّمُ .

توجیعات اور اگر مسافراپنے کجاوے میں پانی بھول گیا اور تیم کرے اس نے نماز پڑھ لی پھر پانی یاد آیا تو حضرات طرفین کے یہاں وہ نماز کا اعادہ نہ کرے ، امام ابو یوسف والٹیل فرماتے ہیں کہ نماز کا اعادہ کرے ۔ اور اختلاف اس صورت میں ہے جب اس نے بذات خود پانی رکھا ہو، یا اس کے تکم سے دوسرے نے رکھا ہو۔ اور پانی کا یاد کرنا وقت کے اندراور بعد میں برابر ہے۔ امام ابو یوسف والٹیل کی دلیل میہ ہے کہ میخض پانی کو پانے والا ہے، لہذا یہ ایسا ہوگیا جیسے اس کے کجاوے میں کپڑا تھا اور وہ

# ر جن البدايد جلدا ي محالي المحالي من المحالي المحالي المحالي المحالي المحالية المحالية على المحالية ال

اے بھول گیا۔ اور اس وجہ سے بھی کہ مسافر کا کجاوہ عموماً پانی رکھنے کا معدن ہوتا ہے، اس لیے پانی طلب کرنا فرض ہوگا۔

حضرات طرفین کی دلیل میہ ہے کہ علم کے بغیر قدرت محقق نہیں ہوتی اور (آیت تیم میں) وجود سے قدرت ہی مراد ہے، او رکباوے کا پانی پینے کے لیے رکھا جاتا ہے نہ کہ استعال کے لیے، اور کپڑے والا مسلہ بھی اسی اختلاف پر ہے، اور اگر اس کو متفق علیہ مان لیس تو بھی ستر کا فرض بدون نائب فوت ہوگا، جب کہ طہارت بالماءایک بدل کے ساتھ فوت ہوگی اور وہ (بدل) تیم ہے۔

#### اللّغاث:

﴿ رَحْلِ ﴾ پالان، کجاوہ، اونٹ پر رکھے جانے والی لکڑی کی نشست جس میں سامان سفر بھی رکھا جاتا ہے۔ ﴿ مَعْدَنَّ ﴾ کسی چیز کے پائے جانے کی اصل اور سرچشمہ، جڑ۔

# یانی برقدرت نه مونے کی تحدید میں اختلاف اقوال اور اس کا ثمرہ:

عبارت میں جومسکہ بیان کیا گیا ہے اس کی تفصیل ہے ہے کہ ایک مخص سفر میں ہے، دورانِ سفر وہ اپنے کجاوے سے ینچے اُترا اور کجاوے تک نہیں پنچا تھا کہ نماز کا وقت آگیا ہے، اس کے کجاوے میں پانی موجود ہے مگر اس وقت اسے یہ یاد ہی نہیں ہے کہ میرے کجاوے میں پانی ہے، اس صورت حال میں اگر وہ مخص تیم کر کے نماز پڑھتا ہے تو اس کی نماز کا کیا حکم ہے؟

فرماتے ہیں کہ حضرات طرفین کے یہاں اس کی نماز درست ہوگی اور پانی یاد آنے کے بعد اسے نماز کوٹانے کی ضرورت نہیں ہے، جب کہ امام ابو یوسف رطفیلا کا مسلک میہ ہے کہ پانی یاد آنے کے بعد اس پر نماز کا اعادہ واجب ہے، خواہ وقت باقی ہویا نہ باقی ہو، یہی امام شافعی رطفیلا کا قول جدید ہے اور امام احرکی ایک روایت ہے۔ (بنایہ)

صاحب مدایہ فرماتے ہیں کہ یہ اختلاف اس صورت میں ہے جب وہ شخص خود ہی پانی رکھ کر بھول گیا ہو، یا کسی دوسرے کے ذریعہ رکھوایا ہواور کی خود بھول گیا ہو، اس سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اگر کسی تیسر نے مخص نے کجاوے میں پانی رکھا ہواور اسے اُس کا علم نہ ہوتو اس صورت میں بالاتفاق اس کے لیے تیم کر کے نماز پڑھنا درست ہے اور اعاد ہ نماز کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اس لیے کہ دوسرے کے فعل اور دوسرے کے علم کی بنیاد پر تیسر مے خص کو کسی چیز کا مکلف نہیں بنایا جاتا۔ (عنایہ)

بہرحال مسلد کتاب کے سلسلے میں امام ابو یوسف راٹھیا۔ کی دلیل یہ ہے کہ کجاوے میں پانی ہوتے ہوئے اس شخص کے لیے تیم میم کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ تیم اس آ دمی کے لیے مشروع ہے جو پانی پر قادر نہ ہو، حالاں کہ کجاوے میں پانی موجود ہونے کی وجہ سے یہ شخص پانی پر قادر ہے کہ نماز بھی درست نہیں ہوئی، اس لیے ہم کہتے میں کہاں پر نماز کا اعادہ واجب ہے۔

اوراس کی مثال اس شخص کی سی ہے جس کے پاس کجاوے میں کپڑا ہو گر وہ اسے بھول گیا ہواور برہند ہوکراس نے نماز پڑھ لی
ہو، تو اس صورت میں بھی اس پرنماز کا اعادہ ضروری ہے، اس طرح صورت مسئلہ میں پانی بھولنے والے پر بھی نماز کا اعادہ ضروری ہے۔
دوسری دلیل میہ ہے کہ عام طور پر مسافروں کے کجاوے میں پانی رکھا جاتا ہے اور اس کے رکھنے کانظم بھی کیا جاتا ہے، لہذا
اس شخص پرنماز کے وقت پانی طلب کرنا لازم تھا گر اس نے ایسا نہ کر کے تیم کی راہ اپنائی، اس لیے اسے معذور نہیں سمجھا جائے گا
اور اس کا کیا ہوا تیم بھی درست نہیں ہوگا، نیتجناً اس پرنماز کا اعادہ واجب ہوگا۔

# ر آن البدايه جلدال يوسي المسال ١٠٥٠ المسال ١٠٥٠ الماع طبارت كيان مير

حضرات طرفین کی دلیل سے ہے کہ جب اسے پانی یاد ہی نہیں رہا اور غلبہ نسیان کی وجہ سے پانی کاعلم ہی نہیں رہا تو وہ محض پانی کے استعال پر قادر بھی نہیں رہا تو اس کے کیاوے میں پانی موجود ہو) اور جب وہ پانی پر قادر نہیں رہا تو اس کے لیے تیم کرنا جائز تھا، کیوں کہ فلم تجدوا ماء میں وجدان ماء سے قدرة علی الماء ہی مراد ہے اور جب اس کا تیم درست تھا تو اس کی نماز بھی درست ہوئی، اس لیے اب اسے نماز دہرانے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

اور امام ابو یوسف والتیلا کا یہ کہنا کہ مسافر کے کجاوے میں عموماً پانی رہتا ہے سواس کا جواب یہ ہے کہ مسافر کے کجاوے میں جو پانی رہتا ہے وہ پینے کے لیے ہوتا ہے نہ کہ وضو کرنے کے لیے، اسی وجہ سے عام طور پر کجاوے والے ایسی جگہ اترتے اور پڑاؤ ڈالتے ہیں جہاں اضیں پانی کی کوئی اُمیداور آس نظر آتی ہے، تا کہ ضروریات سے فارغ ہونے اور وضو وغیرہ کرنے میں سہولت ہو۔ و مسئللة النوب النح امام ابو یوسف والتیلائے اپنی پہلی دلیل کومؤکد اور مضبوط کرنے کے لیے اسے مسئلہ توب پر قیاس کیا تھا، صاحب کتاب یہاں سے اس قیاس کی تر وید فرمارہے ہیں، تر دید کی پہلی صورت الزامی ہے کہ مسئلہ توب یعنی کپڑا ہمول جانے کی صورت میں برہنہ ہوکر نماز پڑھنے کا مسئلہ بھی ہمارے اور آپ کے درمیان مختلف فیہ ہے، اس لیے ہمارے خلاف اس سے استدلال کرنا ہی درست نہیں ہے۔

تردید کی دوسری صورت سے ہے کہ اگر ہم تشلیم بھی کرلیں کہ کپڑے کا مسکلہ منفق علیہ ہے تو اس صورت میں اس کی توجیہ سے
ہے کہ نماز پڑھتے وفت بدن کا چھپانا اور بدن کو ڈھانکنا فرض ہے، لیکن اگر بیفرض فوت ہوجائے اور انسان نسیان یا کسی اور وجہ سے
ایسا نہ کر سکے تو پھر اس کا کوئی بدل اور خلیفہ نہیں ہے، اس کے برخلاف نسیان ماء کا مسکلہ ہے کہ پانی بھول جانے کی صورت میں
طہارت بالماء کے فوت ہونے کے وقت اس کا بدل اور خلیفہ یعنی تیم موجود ہے اور ان دونوں مسکلوں میں یہی فرق ہے، اس لیے
ایک کو دوسرے پر قیاس کرنا درست نہیں ہے۔

﴿ وَلَيْسَ عَلَى الْمُتَيَثَّمِ طَلَبُ الْمَاءِ إِذَا لَمْ يَغْلِبُ عَلَى ظَيِّهِ أَنَّ بِقُرْبِهِ مَاءٌ ﴾ ِلَأَنَّ الْغَالَبَ عَدُمُ الْمَاءِ فِي الْفَلَوَاتِ، وَلَا دَلِيْلَ عَلَى الْوُجُوْدِ فَلَمْ يَكُنْ وَاجِدًا، ﴿ وَإِنْ غَلَبَ عَلَى ظَيِّهِ أَنَّ هُنَاكَ مَاءٌ لَمْ يَجُوْلُهُ ﴾ أَنْ يَتَيَمَّمَ ﴿ حَتَّى يَطْلُبُهُ ﴾ لِأَنَّهُ وَاجِدٌ لِلْمَاءِ نَظْرًا إِلَى الدَّلِيْلِ، ثُمَّ يَطْلُبُ مِقْدَارَ الْغَلُوةِ، وَلَا يَبْلُغُ مِيْلًا كَيْ لَايَنْقَطِعُ عَنْ رَفَقَتِهِ.

توجیلہ: اور تیم کرنے والے پر پانی کو تلاش کرنا واجب نہیں ہے، جب اس کا غالب گمان یہ نہ ہو کہ اس کے قریب پانی ہے،
کیوں کہ جنگلوں میں پانی کا نہ ہونا ہی غالب ہے، اور وجود ماء کوئی دلیل بھی نہیں ہے، اس لیے تیم پانی پانے والانہیں ہوگا۔ اور اگر
اس کا غالب گمان یہ ہو کہ وہاں پانی ہے تو تلاش کرنے سے پہلے اس کے لیے تیم کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ دلیل کی طرف نظر
کرتے ہوئے یہ خض پانی کو پانے والا ہے۔ پھر یہ خض ایک غلوۃ کی مقدار تک پانی تلاش کرے، کین ایک میل تک نہ جائے، تا کہ
اپ ساتھیوں سے چھڑ نہ جائے۔

#### اللّغاث:

# ر آن البداية جلدال ير المالي المالية جلدال ير المالي المالية ا

137.16 ميٹر ہوتى ہے۔ ﴿ وُفَقَتِهِ ﴾ رفقاء، ساتھى،شركاء سفر۔

### بة باد جكه ميل عيم ك جائز بون كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ایک شخص جنگل و بیابان میں ہے، نماز کا وقت ہوگیا ہے اور وہ نماز پڑھنا چاہتا ہے، لیکن وضوکر کے نماز پڑھے یا تیم کرے؟ یہ فیصل نہیں کر پارہا ہے، اس کے لیے شرعا کیا تھم ہے؟ فرماتے ہیں کہ ایسا شخص اپنے غالب گمان کو فیصل بنا کراسی پڑمل کرے، اگر غالب گمان میہ ہوکہ آس پاس کہیں پانی نہیں ہے تو اس شخص کے لیے تھم یہ ہوکہ آس پانی کہیں پانی نہیں ہوتا، اور غلبظن کے پانی کونفی اوھراُدھر نہ بھنکے، بل کہ تیم کرے اور نماز پڑھ لے، اس لیے کہ عام طور پر جنگلات میں پانی نہیں ہوتا، اور غلبظن کے پانی کونفی کرنے کی وجہ سے وجدان ماء پرکوئی دلیل بھی نہیں رہی، البذا شخص پانی پر قادر نہیں شارکیا جائے گا اور اس شخص کے لیے تیم کرکے نماز پڑھنا درست ہوگا۔

لیکن اگراس کا غالب گمان میہ ہو کہ یہاں کہیں آس پاس پانی مل جائے گا تو اس مخف پر پانی تلاش کرنا ضروری ہے، اور طلب ماء سے پہلے اس کے لیے تیم کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ جب اس کا غالب گمان میہ ہے کہ پانی مل جائے گا تو گویا میہ وجود ماء کی دلیل ہے، لہٰذا اس دلیل کے ہوتے ہوئے اس مخص کو پانی پانے والا ہی سمجھا جائے گا اور پانی پانے والے کے لیے چوں کہ تیم کرنا جائز نہیں ہوگا۔

پھراں شخص کے لیے ایک غلوہ کی مقدار تک جا کر پانی تلاش کرنا ضروری ہے، اس سے آ گے ایک میل تک نہ جائے ورنہ بیا پے ساتھیوں سے بچھڑ جائے گا اور اسے پریشانی لاحق ہوگی۔

واضح رہے کہ صاحب عنامیہ نے غلوق کی مقدار یہ بتلائی ہے کہ تیرانداز جس جگہ سے تیر پھینکے اور جہاں جاکروہ تیرگرے، اس کے درمیان کا فاصلہ غلو ہ ہے، یعنی تیر چینکئے اور گرنے کے مابین جو فاصلہ ہے وہی غلوہ کہلاتا ہے۔

اور علامہ محمود عینی راٹشیڈ نے مغرب کے حوالے سے لکھا ہے کہ تین سوگز سے لے کر چار سوگز تک کا فاصلہ غلو ہ کہلاتا ہے۔ (بنابیار ۵۵۰)

﴿ وَإِنْ كَانَ مَعَ رَفِيْقِهِ مَا ۚ طَلَبَ مِنْهُ قَبْلَ أَنْ يَّتَيَمَّمَ ﴾ لِعَدْمِ الْمَنْعِ غَالِبًا، فَإِنْ مَنَعَهُ مِنْهُ يَتَيَمَّمُ لِتَحَقَّقِ الْعَجْزِ، ﴿ وَلَوْ تَيَمَّمَ قَبْلَ الطَّلَبُ مِنْ مِلْكِ الْعَيْرِ، وَقَالَا: لَا وَلَوْ تَيَمَّمَ قَبْلَ الطَّلَبُ مِنْ مِلْكِ الْعَيْرِ، وَقَالَا: لَا يُجْزِيْهِ، لِأَنَّ الْمَاءَ مَبْذُولٌ عَادَةً، ﴿ وَلَوْ أَبِي أَنْ يُعْطِيَهُ إِلَّا بِهَمَنِ الْمِثْلِ وَعِنْدَهُ ثَمَنَهُ لَا يُجْزِيْهِ التَيَمُّمُ ﴾ لِتَحَقَّقِ الْقُدْرَةِ، وَلَا يَلْزَمُهُ تَحَمُّلُ الْغَبَنِ الْفَاحِشِ، لِأَنَّ الطَّرَّر مُسْقِطٌ . وَاللَّهُ اَعْلَمُ.

ترجمل: اوراگراس کے دوست کے پاس پانی ہوتو تیم کرنے سے پہلے اس سے پانی مانگے، کیوں کہ عموماً پانی سے انکار نہیں کیا جاتا، لیکن اگر وہ پانی دینے سے انکار کر دے تو تیم کرلے، اس لیے کہ (اب) مجر بحقق ہے۔ اور اگر مانگنے سے پہلے اس نے تیم کرلیا تو حضرت امام صاحب والٹیلا کے یہاں جائز ہے، کیوں کہ دوسرے کی ملکیت سے مانگنا ضروری نہیں ہے۔

# ر آن البداية جلدال ير المسلامين من المسلامين الكارم الكارم المارم المارم

حضرات صاحبین فرماتے ہیں کہ جائز نہیں ہے، اس لیے کہ عموماً پانی مفت دے دیا جاتا ہے۔ اور اگر رفیق سفر نمن مثل کے علاوہ (دوسری صورت میں) دینے سے انکار کر دے اور اس مخص کے پاس نمن مثل ہوتو بھی اس کے لیے تیم کرنا جائز نہیں ہے، اس لیے کہ ضرور کوساقط کر دیا گیا ہے۔ لیے کہ قدرت متحقق ہے، کین اے نمبن فاحش برداشت کرنا لازم نہیں ہے، اس لیے کہ ضرور کوساقط کر دیا گیا ہے۔

#### اللغاث:

﴿أَجْزَا ﴾ باب افعال؛ كافی ہونا، پورا ہو جانا۔ ﴿مَبْدُولٌ ﴾ بطیب خاطر دیا جانے والا، برضا و رغبت خرج كيا جانے والا۔ ﴿غَبَن الْفَاحِسْ ﴾ برانقصان، واضح نقصان۔

بإنى قيمتاً ملتا موتو جواز تيم كاحكم:

مسئدیہ ہے کہ ایک شخص سفر میں ہے اور وضو کرنے کے لیے اس کے پاس پانی نہیں ہے، مگر اس کے ساتھی کے پاس پانی ہے، اور ہے، کہ وہ ہے تو اس صورت میں تیم کر کے نماز پڑھے، کیوں کہ نہ دینے کی وجہ ہے پانی پر قادر نہ ہونے کا مجرز حقیقتا محقق ہے، اس لیے اب اس کے لیے تیم کرنا درست اور جائز ہے، البتہ ما تگنے سے پہلے تیم کرنا مناسب نہیں ہے، کیوں کہ عام طور پر پانی وغیرہ دینے سے انکار نہیں کیا جاتا۔

ولو یسم النح فرماتے ہیں کہ امام صاحب طِیْتُلا کے یہاں اگر بیٹخص اپنے ساتھی سے پانی مانگے بغیر تیم کر کے نماز پڑھ لے تو بھی کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کہ پانی دوسرے کی ملکیت میں ہے اور دوسرے سے مانگنا اس پرلازم نہیں ہے۔ پھر یہ کہ سوال کرنے میں ذلت اور اہانت بھی ہے، اس لیے بھی مانگنا مناسب نہیں ہے۔

حضرات صاحبین ٌفرماتے ہیں کنہیں، پانی مانگنااس کے لیے ضروری ہے، اگر مانگے بغیر تیم کرکے اس نے نماز پڑھ لی تو یہ جائز نہیں ہے، کیوں کداکثر ہم نے دیکھا ہے کہ لوگ پانی وغیرہ دینے میں نہ تو کوئی حرج سیجھتے ہیں اور نہ ہی انکار کرتے ہیں، اس لیے اس شخص کے لیے پانی مانگنا ضروری ہے۔

ولو أبنی المح اس کا عاصل یہ ہے کہ اگر رفیق سفر کے پاس پانی ہواور وہ مفت دینے کے لیے تیار نہ ہو، بل کہ اس کی قیمت ما نگ رہا ہو، تو اس صورت میں حکم یہ ہے کہ اگر وہ ساتھی ثمن مثل یا اس سے کم میں پانی دے رہا ہواور اس شخص کے پاس ثمن مثل کے بقدر قم بھی موجود ہوتو بھی اس شخص کے لیے تیم کرنا جائز نہیں ہے، بل کہ اس سے پانی خرید کر وضو کرنا ضروری ہے، کیوں کہ جب اس شخص کے پاس پانی خرید نے کے لیے رو پیہ ہے تو اب بھی یہ پانی پر قادر ہے اور قدرت علی الماء کی صورت میں تیم جائز نہیں ہے، البندا یہاں بھی تیم جائز نہیں ہوگا۔

البتہ اگر اس کا ساتھی ثمن مثل سے زائد ثمن میں پانی فروخت کر رہا ہو، تو اس صورت میں اس کے لیے تیم کرنا جائز ہے، کیوں کہ ثمن مثل سے زائد ثمن دے کر پانی لینے میں ضرر ہے، حالاں کہ تیم کی مشروعیت ہی دفع ضرر کے لیے ہوئی ہے۔

# بَابِ الْمُسَحِ عَلَى الْحُقَيْنِ یہ باب موزوں پرسے کے احکام کے بیان میں ہے گا

صاحب کتاب نے اس سے پہلے تیم کے احکام کوبیان کیا ہے اور اس کے معاً بعد مسح علی انخفین کے احکام کو بیان کر رہے ہیں اس مناسبت سے کہ دونوں میں سے ہرایک کی طہارت مسح کے ذریعے انجام پاتی ہے، یا اس وجہ سے کہ ان میں سے ہرایک غسل کا بدل ہے، چنال چہسے علی انخفین عنسل رجلین کا بدل ہے اور تیم اعضائے وضو کے شسل کا بدل ہے، یا اس وجہ سے کہ تیم اور مسح علی انخفین دونوں رخصت مو قتہ ہیں اور عارضی طور پران سے طہارت حاصل کی جاتی ہے۔ (عنایہ ۱۸۲۷) بنایہ اردام)

رہی یہ بات کمسے علی الخفین کو تیم کے بعد کیوں بیان کیا گیا تو صاحب عنایہ نے اس کی وجہ یہ تحریر کی ہے کہ سے علی الخفین صرف عسل رجلین کا بدل ہے جب کہ تیم پورے وضو کا بدل ہے، اس لیے جس میں کامل بدلیت ہے اسے ( تیم ) پہلے بیان کیا گیا ہے اور جس میں بعضیت کے اعتبار سے بدلیت ہے ( مسے علی الخفین ) اسے بعد میں بیان کیا جارہا ہے۔

دوسری وجہ بیہ ہے کہ تیم کا ثبوت کتاب اور سنت دونوں سے ہے جب کیسے کا ثبوت صرف سنت سے ہے، اس لیے بھی تیم کا بیان تقدیم کامستحق تھا۔

تیسری وجہ یہ بھی بیان کی جاتی ہے کہ تیم سے حاصل ہونے واتی طہارت مسے علی انخفین کے مقابلے میں زیادہ وسیج اور کامل ہونے ہوئی اسلم معنیٰ کہ تیم حدث اکبرتو در کنار کمل طور پر حدث ہے، بایں معنیٰ کہ تیم حدث اکبرتو در کنار کمل طور پر حدث اصغر کے لیے بھی مطہر ہے، اس لیے اس حوالے سے بھی تیم کا اصغر کے لیے بھی مطہر ہے، اس لیے اس حوالے سے بھی تیم کا بیان تقدیم کا متقاضی تھا۔

بہرحال مسمح علی انتخلین جائز اور مشروع ہے اور احادیث کثیرہ ومشہورہ سے ثابت ہے اور اس کا ثبوت اس درجہ تو ی ہے کہ کبار صحابہ نے اس کی روایت کی ہے جو اس کی صحت اور اس کے استناد واعتبار کی بتین دلیل ہے، چناں چہ حضرت صدیق اکبرٌ، حضرت عمر فاروق وائٹو، حضرت علی وائٹو، حضرت ابن عباس وائٹو، حضرت ابن مسعودٌ اور دیگر جلیل القدر صحابہ کرام نہ صرف بیر کہ مسمح علی الخفین کو جائز سمجھتے تھے، بل کہ اس پر عمل کر کے اس کے ثبوت اور جواز پر مہر تصدیق بھی لگایا کرتے تھے۔

اس سلسلے میں علامہ ابوالفضل احمد بن علی عسقلانی رحمة الله علیہ نے المدرایة فی تنحریج أحادیث المهدایة کے تحت تقریباً ۲۲ حدیثیں بیان فرمائی میں جو ہدایہ ۲۵ کے حاشیے پر درج میں، ان میں سے چندا حادیث ملاحظہ موں۔

# ر آن البدايه جلد ٢٠٩ ١٥٥٠ من البداية جلد ١٠٩ من المحالية المارة على المارة الما

عن بلال رَضَّاللَّهُ عَنْهُ أَن النبي صِّلِّكُ عَلَيْهُم توضأ ومسح على الخفين والخما ر. (بحواله مسلم شريف)

عن عمرو ابن أمية أنه رأى النبي صِلْمُ الله المسح على الخفين. (بخارى شريف)

عن على رَضَّى اللهُ عَنْهُ أَن النبي مُ اللِّي عَالَيْكُ عَلَيْهُ جعل للمقيم يومًا وليلة وللمسافر ثلاثة أيام ولياليها. (مسلم شريف)

عن عائشة رَضَى اللهُ عَنْدُ قالت كان رسول الله طِّنِيُّ عَلَيْنَ اللهِ عَلَى الحفين يومًا وليلة للمقيم، وللمسافر ثلثة. (نسائي، دارقطني)

یداوراس طرح کی دیگرتمام روایتیں اس امر پر بتین ثبوت ہیں کہ سے علی انخفین جائز اور ثابت ہے اور مقیم اور مسافر کے لیے علی التر تیب ایک دن رات اور تین دن تین را تو ل تک مسح کرنے کی گنجائش ہے۔

صاحب عنایہ ولیٹھیڈ نے حضرت امام اعظم علیہ الرحمہ کا بی تول بھی نقل کیا ہے کہ: ما قُلتُ بالمسح حتی جاء نی فیہ مثل صوء النہاد یعنی جب میرے پاس مسح علی الخفین کا حتی جا کہ میں مسح علی الخفین کا قائل ہوا ہوں۔

حضرت امام اعظم رالیتی سے بہتی مروی ہے کہ کمی خص نے ان سے اہل سنت والجماعت میں سے بونے کے متعلق معلوم کیا، اس پر حضرت والا نے یہ جواب دیا کہ ان یفضل الشیخین ویُجِبَّ المحتنین ویَوَی المَسْحَ عل المحفین کہ جو خص حضرات شخین یعنی حضرت صدیق اکبر وہ الیتی ورحضرت فاروق اعظم وہ النوی کو تمام صحابہ سے افضل اور برتر جانے اور آپ مَن الیّن کے دونوں دامادوں یعنی حضرت عثمان اور حضرت علی وہ الیتی سے جب دامادوں یعنی حضرت عثمان اور حضرت علی وہ الی سے جب دامادوں یعنی حضرت علی وہ الی سنت والجماعت میں سے ہے۔ مسئے کے لغوی معنی: امر ادر الید علی شیئی: یعنی کسی چیز پر ہاتھ کھیرنا۔

مَسَحْ كاصطلاحى معى: إصابة اليد العضو: كسى عضوكو باته سے چھونا۔

مسح على الحفين كمعنى إصابة اليد المبتلة الحف الملبوس لينى تر ہاتھ سے پہنے ہوئے موزے كوچھونا اوراس رمسح كرنا۔ (ابعبارت ملاحظہ كيجي)

﴿ اَلۡمَسۡحُ عَلَى الۡخُفَّيۡنِ جَائِزٌ بِالسُّنَّةِ ﴾ وَالْاخْبَارُ فِيْهِ مُسْتَفِيْضَةٌ، حَتَّى قِيْلَ إِنَّ مَنْ لَلَمْ يَرَهُ كَانَ مُبْتَدِعًا، لَكِنْ مَنْ رَاهُ ثُمَّ لَمْ يَمۡسَحُ آخِذًا بِالْعَزِيْمَةِ كَانَ مَأْجُورًا .

تر جمل: موروں پرمسح کرناست کی رو سے جائز ہے اور اس سلسلے میں احادیث پھیلی ہوئی ہیں حتیٰ کہ یہاں تک کہہ دیا گیا کہ جو شخص مسح علی الخفین کو جائز نہ سمجھے وہ بدعتی ہے، البتہ جو شخص اسے جائز سمجھے لیکن عزبیت پڑممل کرتے ہوئے مسح نہ کرے اسے تواب ملے گا۔

## موزول برمسح كابيان:

ن ماتے ہیں کہ مسے علی انتخفین کے جواز اور اس کے ثبوت و وجود ہے متعلق اس قدر معتبر اور مشند روایات مروی ہیں کہ ان ' کے ہوتے ہوئے اس کے ثبوت میں کسی طرح کا کوئی شک وشبہہ نہیں کیا جاسکتا۔ اسی لیے شخ الاسلام خواہر زادہ رایٹھیڈنے تو یہاں ر آن البدايه جلدا ي ما المحال ١٠٠ المحال ١١٠ المحال الكام طبارت كريان مي

تک کہددیا کہ اگر کوئی کورچشم مسح علی الخفین کے جواز کا معتقد نہ ہوتو وہ کم بخت بدعتی ہے اور دین حق ہے منحرف ہے۔

البتہ جو شخص مسے علی الخفین کے ثبوت اور جواز کا معتقد ہو، کیکن مسے نہ کرکے عزیمت پڑمل کرے اور مواقع رخصت میں بھی اپنے پیروں کو دھلتا رہے تو وہ دین حق پر قائم ہے اور اللہ کی ذات سے اُمیدیہ ہے کہ اسے تواب بھی ملے گا، کیوں کہ رخصت کے مقابلے عزیمت پڑمل کرنا اولی اور بہتر ہے۔

﴿ وَيَجُوزُ مِنْ كُلِّ حَدَثٍ مُوْجِبٍ لِلُوْضُوءِ إِذَا لَبِسَهُمَا عَلَى طَهَارَةٍ كَامِلَةٍ ﴾ ثُمَّ أَحْدَث ، حَصَّهُ بِحَدَثٍ مُوْجِبٍ لِلُوضُوءِ، لِأَنَّهُ لَا مَسْحَ مِنَ الْجَنَابَةِ عَلَى مَانَبِيْنُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ، وَبِحَدَثٍ مُتَأْخِرٍ، لِأَنَّ الْخُفَّ عَهْدٌ مَانِعًا، وَلَوْ جَوَّزَنَاهُ بِحَدَثٍ سَابِقٍ كَالْمُسْتَحَاضَةِ إِذَا لَبِسَتُ ثُمَّ خَرَجَ الْوَقْتُ، وَالْمُتَيَسِّمُ إِذَا لَبِسَ ثُمَّ رَأَى الْمُفَّة وَلَوْ جَوَّزَنَاهُ بِحَدَثٍ سَابِقٍ كَالْمُسْتَحَاضَةِ إِذَا لَبِسَتُ ثُمَّ خَرَجَ الْوَقْتُ، وَالْمُتَيَسِّمُ إِذَا لَبِسَهُمَا عَلَى طَهَارَةٍ كَامِلَةٍ لَا يُفِيدُ الشِيرَاطَ الْكَمَالِ وَقْتَ اللَّبُسِ، بَلُ وَقْتَ الْمُسْتَحَافَة وَلَيسَ خُقْيَهِ ثُمَّ أَكْمَلَ الطَّهَارَة ثُمَّ أَحْدَث يُجْزِيهِ الْحَدَثِ وَهُوَ الْمَذْهَبُ عِنْدَنَا، حَتَّى لَوْ غَسَلَ رِجُلَيْهِ وَلِبِسَ خُقْيَهِ ثُمَّ أَكُمَلَ الطَّهَارَة ثُمَّ أَحْدَث يُجْزِيْهِ الْمَسْعُ، وَهُوَ الْمَذْهَبُ عِنْدَنَا، خَتَّى لَوْ غَسَلَ رِجُلَيْهِ وَلِبِسَ خُقَيْهِ ثُمَّ أَكُمَلَ الطَّهَارَةِ وَقْتَ الْمَنْعِ، حَتَّى لَوْ كَانَتُ الْمَسْعُ، وَهُوَ الْمَذْهِ، لِأَنَّ الْخُفَّ مَانِعُ حُلُولَ الْحَدَثِ بِالْقَدَمِ فَيُرَاعِى كَمَالُ الطَّهَارَةِ وَقْتَ الْمَنْعِ، حَتَّى لَوْ كَانَتُ الْمُشَاءُ وَلَيْ كَانَ الْحُونَ الْحُدَثِ بِالْقَدَمِ فَيُرَاعِى كَمَالُ الطَّهَارَةِ وَقْتَ الْمَنْعِ، حَتَّى لَوْ كَانَتُ الْصَعْدَ ذَالِكَ كَانَ الْحُفَّ رَافِعًا.

ترجیمہ: اور مسح علی الخفین ہراس حدث سے جائز ہے جو موجب وضو ہو بشرطیکہ دونوں موزوں کو کامل طہارت پر بہنا ہو۔امام قدوری پڑٹیٹیڈ نے مسے علی الخفین کو ایسے حدث کے ساتھ خاص کیا ہے جو موجب للوضوء ہو، اس لیے کہ جنابت سے مسے کرنا جائز نہیں ہے جسیا کہ (آئندہ) ہم اسے ان شاءاللہ بیان کریں گے، نیز ایسے حدث کے ساتھ خاص کیا ہے جو بعد میں لاحق ہوا ہو، اس لیے کہ موزہ مانع بن کر پہچانا گیا ہے۔اور اگر ہم اسے حدث سابق پر جائز قرار دیدیں جیسے مستحاضہ نے جب موزہ بہنا پھر وقت نکل گیا اور تیم نے موزہ بہنتے ہی پانی دکھ لیا، تو (اب) موزہ رافع حدث ہوگا۔

اور امام قدوری برایشیڈ کا إذ البسهما علی طهارة کاملة کہنا موزہ پہننے کے وقت کمال طہارت کی شرط کا فاکدہ نہیں دیتا،
بل کہ حدث کے وقت اس کا فاکدہ دیتا ہے اور یہی ہمارا ندہب ہے، یہاں تک کہ اگر پہلے کسی نے دونوں پیر دھوئے اور دونوں موزوں کو پہن لیا، پھر طہارت مکمل کی، اس کے بعد حدث لاحق ہوا، تو اس کے لیے موزوں پرسے کرنا جائز ہے، اور بی حکم اس وجہ سے ہے کہ موزہ پیر میں حدث کو حلول کرنے ہے رو کے ہوئے ہے، لہذا بوقت منع کمال طہارت کی رعایت کی جائے گی، یہاں تک کہ اگر حلول حدث کے وقت طہارت ناقص ہوتو موزہ رافع حدث ہوگا۔

#### اللّغاث:

﴿ لَبِسَ ﴾ باب مع؛ اوڑھنا، بہننا۔ ﴿ مُسْتَحَاصَة ﴾ اليي عورت جس كو بييثاب كے راستے سے حيض كے علاوہ بھى خون آتا ہو۔ ﴿ حَلُولُ ﴾ اسم مصدر، باب نصر؛ اترنا، پڑاؤ كرنا، حل ہو جانا۔

# ر ان الهداية جلدال على المستحد الماسي المستحد الكام طهدت كهان ميس على

## موزوں برمسے کے جواز کی شرائط اور مسح کی حیثیت:

اس عبارت میں بیوضاحت کی گئی ہے کہ موزوں پر مسح کرنا صرف محدث اور بے وضو محض کے لیے جائز ہے، جنبی کے لیے اس کا جواز نہیں ہے، اور محدث کے لیے بھی جواز اسی صورت میں ہے جب اس نے طہارت کاملہ کے بعد موزے پہنے ہوں اور اس کے بعد اسے حدث لاحق ہوا ہوتو حدث کے بعد ہے اس کے مسح کی مدت ثار ہوگی، نہ کہ پہننے کے وقت ہے۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ امام قد وریؒ نے مسے علی انتفین کے جواز کو دو چیزوں کے ساتھ خاص کر دیا ہے، ان میں سے کہلی چیز تو یہ ہے کمسے علی الخفین اس حدث کے ساتھ جائز ہے جس سے وضو واجب ہوتا ہے یعنی حدث اصغر، اس سے معلوم ہوا کہ حدث اکبر یعنی غسل جنابت میں مسے علی الخفین کا جواز نہیں ہے۔

اور دوسری چیز یہ ہے کہ اس حدث کے ساتھ مسے جائز ہے جو وضوکر کے موزہ پہننے کے بعد پیش آیا ہو، اس لیے کہ مسے علی الخفین حلولِ حدث سے مانع تو ہے، مگر حدث کے لیے رافع نہیں ہے، رافع حدث تو پانی اور اس کے علاوہ مطہر چیزیں ہیں جب کہ مسے وصف تطہیر سے عاری اور خالی ہے۔

فرماتے ہیں کہ مسے علی الخفین مانع حدث ہے اور رافع نہیں ہے، کیوں کہ اگر حدث سابق پرمسے کی اجازت دے دی جائے تو ہے مانع نہیں ہوگا، بل کہ رافع ہوگا جب کہ مسے میں منع کی صلاحیت تو ہے، مگر رفع کی صلاحیت نہیں ہے۔ مثلاً حائضہ عورت نے موزے پہنے اس کے بعد وہ پانی پر قادر ہوگیا تو اب ان دونوں کے بعد اس نے وضو کیا پھر وقت نکل گیا، یا متیم نے موزے پہنے اور اس کے بعد وہ پانی پر قادر ہوگیا تو اب ان دونوں کے لیے مسے علی انخفین کی اجازت نہیں ہوگا، کیوں کہ مستحاضہ کے قل میں وقت نکلنے سے اور متیم کے پانی دکھے لینے کی وجہ سے بیا بات ظاہر ہوگئ کہ پہلے حدث پیش آچکا ہے اور جب پہلے ہی حدث پیش آچکا ہے تو ظاہر ہے کہ مسے علی الخف کا کوئی فائدہ نہیں ہوگا، کیوں کہ ہم پہلے ہی بتا کے جیں کہ یہ رافع حدث نہیں ہوگا، کیوں کہ ہم پہلے ہی بتا چکے ہیں کہ یہ رافع حدث نہیں ہے۔

وقولہ إذالبسهما المح فرماتے ہیں کہ امام قدوریؒ نے جوطہارت کاملہ پرموزے پہننے کی شرط لگائی ہے اس سے بینہ سمجھا جائے کہ موزہ پہننے کے وقت طہارت کاملہ ضروری ہے، بل کہ حدث کے وقت طہارت کاملہ ضروری ہے اور یہی ہمارا ندہب ہے، اور اس لیے ہمارے یہاں مسح کی مدت کا آغاز بھی حدث ہی کے بعد سے ہوگا،لبس کے وقت سے نہیں ہوگا۔

اس وضاحت کے پیش نظر اگر کسی شخص نے پہلے اپنے پاؤں کو دھوکر موزہ پہن لیا پھر اس نے بقیہ وضو کی تکیل کی اور اس کے بعد اسے حدث لائق ہوا تو اس کے لیے موزوں پر مس کرنا جائز ہے، کیوں کہ موزے پہننے کے وقت اگر چہ طہارت کا ملہ نہیں پائی گئی تھی، مگر حدث کے وقت کامل طہارت موجود ہے اور یہی مشروط بھی ہے، اس لیے اس شخص کے لیے مسے علی الخفین کی اجازت ہوگی، کیوں کہ پہلے ہی یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ موزہ رافع حدث نہیں، بل کہ مافع حدث ہے اور پیروں میں حدث سرایت کرنے سے روکتا ہے، الہذا جب یہ مافع ہو جہ ہوگی ہونا بوقت منع مشروط ہوگا اور منع کا وقت حدث ہی کا وقت ہے، اس لیے ہم کہتے ہیں کہ بوقت حدث طہارت کا کامل ہونا ضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اگر اس وقت میں طہارت کامل نہیں ہوگی تو مسے علی الخفین بھی جائز نہیں ہوگا، حالاں کہ موزہ رافع حدث ماننا پڑے گا، حالاں کہ موزہ رافع حدث بین بل کہ مانع حدث ہے۔

﴿ وَيَنَجُوْزُ لِلْمُقِيْمِ يَوْمًا وَلَيْلَةً وَلِلْمُسَافِرِ ثَلَاثَةً أَيَّامٍ وَلَيَالِيْهَا ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ يَمْسَحُ الْمُقِيْمُ يَوْمًا وَلَيْلَةً وَالْمُسَافِرُ ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ وَلَيَالِيْهَا ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ يَمْسَحُ الْمُقِيْمُ يَوْمًا وَلَيْلَةً وَالْمُسَافِرُ ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ وَلَيَالِيْهَا .

ترجمل: اورمقیم کے لیے ایک دن ایک رات جب کہ مسافر کے لیے تین دن اور تین رات تک مسح کرنا جائز ہے، اس لیے کہ آپ آگا ارشاد گرمی ہے کہ مقیم ایک دن ایک رات اور مسافر تین دن تین رات تک مسح کرتا رہے۔

#### تخريج:

● اخرجہ مسلم في كتاب الطهارة باب التوقيت في المسح على الخفين حديث رقم ٦٣٩.
 و ابوداؤد في كتاب الطهارة باب التوقيت في المسح حديث رقم ١٥٧.

## مسے کے برقرار رہے کی مت:

مگر ہماری طرف ہے امام مالک رہائی کو پہلا جواب ہے ہے کہ قیم اور مسافر دونوں کے متعلق آپ کا بیان کر دہ مسلک ہماری پیش کر دہ حدیث سے باطل ہے، کیوں کہ اس حدیث میں واضح طور پر مقیم اور مسافر دونوں کے لیے وقت اور دن کی تحدید کے ساتھ مسح کو جائز قرار دیا گیا ہے۔

دوسرا جواب یہ ہے کہ عمار بن یاسر کی حدیث محدثین کی حلق سے نیچ نہیں اتر رہی ہے، چناں چدامام بخاری فرماتے ہیں کہ
یہ صدیث مجبول ہے، امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں کداس کے رجال غیر معروف ہیں، امام ابوداؤد رہائے میں کا تبصرہ یہ ہے کہ اس کی سند
میں اختلاف ہے، وقال الدار قطنی اسنادہ لایشت وقال یحیی بن معین اسنادہ مضطوب. (عنایہ ۱۵۰۱ بنایہ ۱۵۷۱،۲۵۷)
لہذا جب اس حدیث سے اسے جھڑے اور فساد ہیں تو پھر اس سے استدلال کرنے کی کیا ضرورت ہے؟

and the second of the second o

# ر آن البدايه جلدال ي المحالية المالية جلدال ي المحالية ال

﴿ قَالَ وَ إِبْتِدَاوُهَا عَقِيْبَ الْحَدَثِ ﴾ لِأَنَّ الْحُفَّ مَانِعٌ سِرَايَةَ الْحَدَثِ فَتُعْتَبَرُ الْمُدَّةُ مِنْ وَقُتِ الْمَنْعِ.

ترجمہ: فرماتے ہیں کمسح کی ابتداء حدث کے بعد سے ہوگی ، کیوں کہ موزہ سرایتِ حدث سے مانع ہے ، لہذا اس کی مدت منع کے وقت ہے ہی معتبر ہوگی۔

#### اللغاث:

\_ ﴿عَقِيْبَ ﴾ بعد، بیجھے۔ ﴿ سِرَایَةُ ﴾ گُس جانا، داخل ہو جانا۔

## مت مسح كى ابتداء كابيان:

یہ بات ماقبل میں آچک ہے کہ موزوں پرمسے کا آغاز حدث لاحق ہونے کے بعد سے ہوگا اور اسی وقت سے مدت مسے شار کی جائے گی، کیوں کہ موز ہ حلول حدث سے مانع ہے، لہذا مدت مسے کی ابتداء بھی منع کے وقت سے ہوگی اور منع کا وقت حدث کا وقت ہے، اس لیے بالفاظ دیگر مدت مسے حدث کے وقت سے شار ہوگی۔

﴿ وَالْمَسُحُ عَلَى ظَاهِرِهِمَا خُطُولُطًا بِالْاَصَابِعِ يَبُدَأُ مِنْ قِبَلِ الْاَصَابِعِ إِلَى السَّاقِ ﴾ لِحَدِيْثِ مُغِيْرَةَ بُنِ ثُمُّ الْمُسْحُ عَلَى ظَاهِرِهِمَا خُطُولُطًا بِالْاَصَابِعِ إِلَى اَعْلَاهُمَا مَسْحَةً وَّاحِدَةً، وَكَأَنِّي النَّامِ اللَّهِ عَلَى خُقَيْهِ وَمَدَّهُمَا مِنَ الْاَصَابِعِ، ثُمَّ الْمَسْحُ عَلَى الظَّاهِرِ حَتْمُ حَتَّى الْظُاهِرِ حَتْمُ حَتَّى الْظُاهِرِ حَتْمُ حَتَّى الْفُلُورُ إِلَى أَثْرِ الْمَسْحِ عَلَى خُقِ رَسُولِ اللهِ صَلَّالِيَا اللهِ عَلَى الْقَاسِمِ عَلَى الطَّاهِرِ حَتْمُ حَتَّى الْفَلَامِ وَعُلُولُ اللهِ عَنِ الْقِيَاسِ فَيُرَاعِي جَمِيْعُ مَا وَرَدَ بِهِ الشَّرْعُ، لَا يَحْوَرُ عَلَى بَاطِنِ الْحُقِ وَعَقْبِهِ وَسَاقِهِ، لِلْآنَّهُ مَعْدُولٌ بِهِ عَنِ الْقِيَاسِ فَيُرَاعِي جَمِيْعُ مَا وَرَدَ بِهِ الشَّرُعُ، وَالْبِعَالِي وَهُو الْعُسُلُ، وَفَرْضُ ذَلِكَ مِقْدَارُ ثَلَاثِ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ السِّعْمِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ السِّعْمِ مِنْ أَصَابِعِ السِّعْمِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ السِّعْمِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ مِنْ أَصَابِعِ اللَّهِ الْمَسْحِ .

پھر ظاہری موزے پرمسے کرنا ضروری ہے یہاں تک کہ موزے کے نچلے جھے پر نیز اس کی ایڑی اور پنڈلی پرمسے کرنا جا کرنہیں ہے، اس لیے کہ یہ طریقہ خلاف قیاس ٹابت ہے، الہذا ما ورد به الشوع کی پوری پوری رعایت کی جائے گی۔ اور اصل یعن عُسل پر قیاس کرتے ہوئے انگلیوں کے سرے سے شروع کرنا مستحب ہے، اور مسے کا فرض ہاتھ کی انگلیوں میں سے تین انگلی کی مقدار ہے، امام کرخی واٹھیا فرماتے ہیں کہ پاؤں کی انگلیوں میں سے ہے، لیکن آلہ سے کا اعتبار آتے ہوئے پہلا قول زیادہ صحیح ہے۔

# ر ان البدایه جلد کی کرده کرده ۱۱۲ کی کی کرده کرده کی ان میں کے

#### اللغات:

#### تخريج:

اخرجم البيهقى فى السنن الكبرى فى كتاب الطهارت باب الاختصار بالمسح على ظاهر الخفين،
 حديث رقم: ١٣٨٥. و ابن ماجم فى السنن بمعناه، حديث رقم: ٥٥١.

#### توطِيع:

اس عبارت میں مقام سے اور طریقہ سے دونوں کا بیان ہے، چناں چہ مقام سے کے سلسلے میں عرض یہ ہے کہ سے موزوں کے ظاہری جھے پر ہی ہوگا، یہی جگہ شرعا معتبر ہے، اور سے کا طریقہ یہ ہے کہ ہاتھ کی انگیوں کو پیر کی انگیوں کے سرے پر رکھ کر اوپر کو پیڈلی کی جانب ہاتھ کھینچا جائے او راس انداز سے کھینچا جائے کہ موزے پر انگیوں کے نشانات بن جائیں، سے علی انحفین کا یہی طریقہ مسنون ہے اور حضرت مغیرہ بن شعبہ فرانٹور کی حدیث میں (جو کتاب میں ہے) یہی طریقہ منقول ہے، چناں چہ حضرت مغیرہ کا عینی بیان یہ ہے کہ میں نے آپ من الیکھ کے موزوں پر اپنے ہاتھ رکھ کر انھیں انگیوں کے سرے کی طرف سے اوپر کو کھینچتے ہوئے دیکھا اور مجھے یہ محسوس ہوا کہ آپ کے موزوں پر کیروں کی طرح نشانات بے ہوئے ہیں۔

ثم المسح المح فرماتے ہیں کہ ظاہری موزوں پرمسے کرنا واجب اور ضروری ہے اور اسی مسے کا شرعاً اعتبار بھی ہے، یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی شخص موزوں کے نیلے حصے پرمسے کرے یا موزے میں بنی ہوئی ایڑی یا پنڈلی پرمسے کرنے واس کا مسے جا کرنہیں ہے، کیوں کہ موزوں پرمسے کرنے کا جوطریقہ منقول ہے وہ خلاف قیاس ہے، ورنہ قیاس کا تقاضا تو پرتھا کہ باطن خف پرمسے کیا جائے، کیوں کہ موزہ پہننے کی صورت میں جو بھی گرد وغبار لگتا ہے وہ اس کے نیلے حصے میں لگتا ہے، لہذا اس حوالے سے عقلا اور قیاساً تو نیلے حصے میں بی مسے ہونا چا ہے تھا۔ جیسا کہ حضرت علی شاہری میں اس کی تائید کرتا ہے کہ لو کان الدین بالمر أي لکان باطن المحف أولى بالمسح من ظاهرہ، ولکنی رأیت رسول الله ﷺ بمسح علی ظاهر المحفین دون باطنهما" یعنی اگر وین کا سمجھناعقل پرموقوف ہوتا تو ظاہر خف کے بالمقابل باطن خف پرمسے کرنا زیادہ بہتر ہوتا، لیکن میں نے پیشم خود آپ مُناقِبِا کو باطن خف کے بالمقابل فاہر خف پرمسے کرنا خلاف قیاس ہے۔

بہرحال جب ظاہر خف پر سے کرنا خلاف قیاس ہے تو جس حکم اور طریقے کے ساتھ شریعت وارد ہوئی ہے اس کی پوری پوری رعایت کی جائے گی اور چوں کہ شریعت نے ظاہر خف ہی پر سے درست، جائز اور معتبر معتبر ہوگا۔اور باطن خف پر کیے ہوئے مسے کا اعتبار نہیں ہوگا، کیوں کہ خلاف قیاس ثابت ہونے والی چیزوں کے متعلق فقہ کا ضابطہ یہ ہے "ما ثبت علی خلاف القیاس فعیرہ لایقاس علیه"۔
"ما ثبت علی خلاف القیاس فعیرہ لایقاس علیه"۔

والبداية النخ فرمات بي كه چول كه اصل يعن عُسل اور دهون مين الكيول كرے سے آغاز كيا جاتا ہے، اس ليے فرع

# 

یعنی مسیح کرنے میں بھی انگیوں کے سرے سے ہی آغاز کرنامتیب ہے، تا کہ اصل اور بدل میں طریقة عمل کے حوالے سے بھی مساوات ہوجائے۔ اور ہاتھ کی تین انگیوں کی مقدار میں مسیح کرنا فرض ہے، یہی عامة الفقہاء کی رائے ہے، البتة امام کرخیؓ کا مسلک سے ہے کہ اس سلسلے میں پاؤں کی انگلیوں کا اعتبار ہے، کیوں کہ پاؤں ہی پرمسے کیا جاتا ہے، اس لیے مقدار فرض کے سلسلے میں پاؤں کی انگلیاں معتبر ہوں گی۔ صاحب ہداری فرماتے ہیں کہ امام کرخی کے مقابلے میں عامة الفقہاء والاقول زیادہ صحیح ہے، کیوں کہ سے ہاتھ سے کیا جاتا ہے اور ہاتھ ہی مسے کا آلہ ہے، البذا مقدار فرض کے متعلق ہاتھ ہی کی انگلیوں کا اعتبار ہوگا۔

﴿ وَلَا يَجُوزُ الْمَسْحُ عَلَى خُفِ فِيهُ حَرْقٌ كَثِيْرٌ يَتَبَيَّنُ مِنْهُ قَدُرُ ثَلَاثِ أَصَابِعَ مِنْ أَصَابِعِ الرِّجُلِ، وَإِنْ كَانَ أَقَلَ مِنْ ذَلِكَ جَازَ ﴾ وقالَ زُفَرُ رَحِمُ اللهَّافِعِيُّ رَحَمُ اللهُ عَلَيْهُ لَا يَجُوزُ وَإِنْ قَلَّ، لِأَنَّهُ لَمَّا وَجَبَ غَسُلُ الْبَادِي يَجِبُ عَسُلُ الْبَاقِي، وَلَنَا أَنِّ الْحِفَافَ لَا تَخُلُو عَنْ قَلِيلِ خَرُقٍ عَادَةً فَيَلْحَقُهُمُ الْحَرَجُ فِي النَزَعِ، وَتَخُلُو عَنِ الْكَثِيرِ غَسُلُ الْبَاقِي، وَلَنَا أَنِّ الْحِفَافَ لَا تَخُلُو عَنْ قَلِيلِ خَرْقٍ عَادَةً فَيَلْحَقُهُمُ الْحَرَجُ فِي النَزعِ، وَتَخُلُو عَنِ الْكَثِيرِ فَلَا حَرَجَ، وَالْكَثِيرُ أَنْ يَنْكَشِفَ قَدُرُ ثَلَاثِ أَصَابِعِ الرِّجْلِ أَصْغَرُهَا هُوَ الصَّحِيعُ عَلَى اللهَ عَنْ الْكَثِيرِ الْكَثِيرِ الْكَثِيرِ أَنْ يَنْكَشِفَ قَدُرُ ثَلَاثِ أَصَابِعِ الرِّجْلِ أَصْغَرُهَا هُوَ الصَّحِيعُ عَلَى اللهَ وَلَا يَعْدَلُ فِي الْقَدَمِ هُو الْأَصَلِ فِي الْقَدَمِ هُو الْأَصَلِ فِي الْقَدَمِ هُو الْصَعِيمُ وَالْعَلْمُ وَلَا يَمُنَعُ وَالْعَلِي إِذَا كَانَ لَا يَمُنَعُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلَمُ وَلَوْ اللّاَعْوَلُ الْاَنْحُوقُ فِي خُفْقٍ وَاحِدٍ وَلَا يَجْمَعُ الْمَعْوِ لِلْحَتِيَاطِ، وَلَا مُنْتَورً فِي خُفْقٍ وَاحِدٍ وَلَا يَجْمَعُ لِيلُكُلِ ، وَانْكِشَافُ الْعُورَةَ فِي خُفْلِ النَّهُ اللهَمْ وَالْمَلْمُ الْمُنْورِ الْمَعْولِ اللَّامِ اللَّهُ وَالِمُ اللَّهُ وَالْمَلُو اللَّهُ وَالْمَلَى الْحَرُقَ فِي خُفْقِ وَاحِدُهُمُ السَّفَو لِيلُو اللَّهُ وَالْحَلُو اللَّهُ وَلَعْ السَّفُو لِ اللَّهُ وَالْمَلْقُ اللَّهُ وَالْمَلُولِ اللَّالِمُ اللَّهُ وَالْمَالُولُ النَّهُ وَالْمَلْمُ اللْمُنْولِ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَلَا يَمُنَعُ وَلَا يَكُولُوا اللْمُ الْمُولُولُ النَّولُ الْعَوْرَةِ نَظِيْرُ النَّحُولَةِ اللْمُقَلِقِ اللْعُولُ اللْمُولُولُ اللْعُولُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤُلِقِ الْمُعْمَلِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللَّهُ وَالْمُؤُمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُولُولُولُولُولُ

ترجیلی: اور ایسے موزے برمسے کرنا جائز نہیں ہے جس میں بہت زیادہ پھٹن ہواور اس سے پاؤں کی انگلیوں میں سے تین انگلیوں کی مقدار ظاہر ہوتا ہواور اگر اس سے کم پھٹن ہوتو مسے کرنا جائز ہے، امام زفر والٹیلیڈ اور امام شافعی والٹیلیڈ فرماتے ہیں کہ ایسے موزے پرمسے جائز نہیں ہے اگر چیکھٹن کم ہو، اس لیے کہ جب ظاہر کا دھونا واجب ہے تو باتی کا دھونا بھی واجب ہے۔

ہماری دلیل میہ ہے کہ عام طور پرموزے معمولی پھٹن سے خالی نہیں ہوتے ،اس لیے اتار نے میں لوگوں کوحرج لاحق ہوگا۔ اور زیادہ پھٹن سے خالی ہوتے ہیں ،اس لیے اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

اور کثیریہ ہے کہ پیری تین چھوٹی انگلیوں کی مقدار کھل جائے یہی صحیح ہے، اس لیے کہ قدم کے معاملے میں انگلیاں ہی اصل بیں اور تین کی تعداد انگلیوں کا اکثر حصہ ہے، اس لیے اسے کل کے قائم مقام کر دیا جائے گا۔ اور چھوٹی انگلیوں کا اعتبار کرنا احتیاط کے پیش نظر ہے اور پوروں کے داخل ہونے کا کوئی اعتبار نہیں ہے، بشر طیکہ چلنے کے وقت یا وَں نہ کھاتا ہو۔

اور یہ مقدار ہر موزے میں الگ الگ معتبر ہے چناں چہ ایک موزے کی پھٹن کو جمع کیا جائے گا اور دوموزوں کی پھٹن کونہیں جمع کیا جائے گا، اس لیے کہ ایک موزے کی پھٹن دوسرے موزے سے سفر کرنے میں مانع نہیں ہوتی۔ برخلاف متفرق نجاست کے، اس لیے کہ وہ شخص پوری نجاست کو اُٹھا رہا ہے، اورستر عورت کا کھلنا نخاست کی نظیر ہے۔

## ر - آن البداية جدر ١١٦ ١٥ من البداية جدر ١١٦ من البداية جدر ١١٠ من البداية جدر ١١٠ من البداية البداية

#### اللغات

﴿ بَادِی ﴾ اسم فاعل، بدا يبدو، باب نصر؛ ظاہر ہونے والا۔ ﴿ حفاف ﴾ اسم جمع، واحد خف؛ موزے۔ ﴿ أنامل ﴾ اسم جمع، واحد أنهلة؛ انگليوں كے جوڑ، انگليوں كى يوريں، انگلياں۔

#### موزے میٹے ہونے کی صورت میں مسے کا حم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگرخفین میں سے کسی خف میں شگاف اور پھٹن ہوتو ہمارے یہاں یہ دیکھا جائے گا کہ وہ شگاف قلیل ہے یا کشر؟ اگر شگاف قلیل ہے یا کشر؟ اگر شگاف قلیل ہے تو اس موزے پر مسح کرنا ہمارے یہاں جائز ہے، لیکن اگر پھٹن زیادہ ہے اور پیر کی تین جھوٹی انگلیاں کھل جاتی ہیں، تو اس صورت میں ہمارے یہاں اس موزے پر مسح کرنا جائز نہیں ہے۔

امام شافعی والیٹیلڈ اور امام زفر والیٹیلڈ فرماتے ہیں کہ چھٹے ہوئے موزے پر مطلقاً مسے کرنا جائز نہیں ہے،خواہ شگاف قلیل ہویا کشر۔ ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ موزہ پہننے کی وجہ سے ہیروں کا وظیفہ عَسل ہے سے کی طرف منتقل ہوگیا، لیکن موزہ میں شگاف ہونے کی وجہ سے عنسل اور مسے دونوں کو جمع کرنا پڑے گا، کیوں کہ جو حصہ ظاہر ہوگا وہاں عَسل ہوگا اور جو حصہ موزے کے اندر ہوگا اس برمسے ہوگا اور عنسل اور مسے دونوں کو جمع کرنا جائز نہیں ہے، اس لیے اس صورت میں مسے ہی جائز نہیں ہے۔

ہماری دلیل میہ ہے کہ مسے علی انخفین کے جواز کا مقصد لوگوں سے حرج دور کرنا ہے اور عام طور پر موزوں میں تھوڑی بہت پچئن ہوتی ہی ہے، اس لیے ہم نے خرق قلیل کومعاف کر دیا، کیوں کہ اگر خرق قلیل کومعاف نہیں قرار دیں گے تو موزے اہارنے کی وجہ سے لوگ حرج میں مبتلا ہوں گے اور مسے علی انخفین کے جواز کا مقصد ہی فوت ہوجائے گا۔

اس کے برخلاف خرق کثیر کی صورت میں مسح اس لیے جائز نہیں ہے کہ عموماً موزوں میں اس مقدار میں شگاف نہیں ہوتا، لہذا زیادہ شگاف کی صورت میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لیے بیصورت معاف بھی نہیں ہے اور اس صورت میں مسح بھی جائز نہیں ہے۔

والکشیر النے صاحب ہدایہ خرق گلیل اور خرق کثیر کی مقدار بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ مجھے قول کے مطابق خرق کثیر یہ بیا کا کی چیوٹی انگلیوں میں سے تین انگلیوں کی مقدار میں پیرکھل جائے اور اگر تین انگلیوں سے کم پاؤں ظاہر ہوتو بیخرق قلیل ہے، سے کہہ کر دراصل حضرت حسن بن زیاد کی اس روایت سے احتراز کیا گیا ہے جس میں فرق کے متعلق وہ ہاتھ کی انگلیوں کو معتبر مانتے ہیں، نیز خمس الائمہ طوانی کے اس قول سے بھی احتراز کیا گیا ہے، جس میں وہ پیروں کی بڑی انگلیوں کی مقدار میں خرق کا اعتبار کرتے ہیں، نیز خمس الائمہ طوانی کے اس قول سے بھی احتراز کیا گیا ہے، جس میں اور پھر تین کی مقدار انگلیوں کی مجموعی مقدار کین پانچ کا اکثر ہے اور ضابط ہے کہ للاکٹو حکم الکل یعنی اکثر کوکل کا حکم دے دیا جاتا ہے، لہذا اس ضابطے کے پیش نظر ہم نے یہ فیصلہ کیا کہ اگر تین انگلیوں کی مقدار میں پاؤں کھل جاتا ہے تو یہ خرق کثیر ہے اور جواز مسے کے لیے مانع ہے، اور اگر اس سے کم کھلتا ہے تو یہ خرق قبیل ہے اور اس طرح کے موزے پر مسے جائز ہے۔

والاعتبار النع فرماتے ہیں کہ ہم نے جو چھوٹی انگلیوں کا اعتبار کیا ہے وہ احتیاط کے پیش نظر ہے، کیوں کہ بیعبادات کا

## ر آن البداية جلدال على المستركة ١١٤ المستركة الكام طبارت كريان ميس كر

معاملہ ہے اور عبادات میں احتیاط پرعمل کرنا اولی ہے۔ پھر اگر کوئی موزہ اس طرح پھٹا ہو کہ اس میں تین انگلیاں داخل ہوجاتی ہوں، لیکن جب اسے پہن کر چلا جائے تو اس وقت پاؤں نظر نہ آتا ہوتو ایسے موزے پر بھی مسح کرنا شرعاً جائز ہے، کیوں کہ اصل خرابی اور عدم جوازِ مسح کی اصل علت پیروں کا کھلنا اور ظاہر ہونا ہے اور وہ یہاں معدوم ہے۔

ویعتبر النے صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ جوہم شگاف اور پھٹن کی بات کررہے ہیں اس کی مقدار ہر موزے میں الگ الگ معتبر ہے، چناں چداگر ایک موزے میں متعدد شگاف ہواور ان کا مجموعہ تین انگیوں کی مقدار تک پہنچتا ہو، تو اس صورت میں اس موزے پرسے درست نہیں ہوگا، کیکن اگر دونوں موزوں پر شگاف ہواور دونوں کا مجموعہ تین انگیوں کی مقدار ظاہر ہونے تک پہنچتا ہوتو اس صورت میں ان پرسے جائز ہوگا، اس لیے کہ ایک موزے کے شگاف کوتو جمع کیا جائے گا، مگر دونوں کے شگاف کو جمع کر کے عدم جواز مسے کا حکم نہیں لگایا جائے گا، کیوں کہ نہ تو معمولی شگاف چلنے اور سفر کرنے سے مانع ہے خواہ دونوں موزوں میں ہواور نہ ہی ایک موزے کا شگاف دوسرے موزے کو پہن کر چلنے سے مانع ہے، لہذا اس صورت میں عدم جواز مسے کی کوئی وجنہیں ہے۔

اس کے بالمقابل اگر دونوں موزوں میں تھوڑی تھوڑی نجاست گلی ہواور دونوں موزوں کی نجاست کا مجموعہ ایک درہم سے زائد ہوجاتا ہو، تو اس صورت میں دونوں موزوں کی متفرق نجاست کو جمع کیا جائے گا اور ان موزوں کو پہن کرنماز جائز نہیں ہوگی، اس لیے کہ اب میشخص مجموعی طور پر ایک درہم سے زائد نجاست کو اُٹھانے اور اپنے ساتھ رکھنے والا ہے حالاں کہ ایک درہم سے زائد نجاست سے نائد کہ است لگنے کی صورت میں نماز درست نہیں ہوتی، اس لیے صورت مسئلہ میں ندکورہ موزوں کے ساتھ بھی نماز درست نہیں ہوگی۔

وانکشاف العورہ النے فرماتے ہیں کہ ستر عورت کا کھلنا نجاست کی نظیر ہے، لیمن جس طرح دوموزوں یا بدن کے الگ الگ حصوں پر لگی ہوئی متفرق نجاست کو جمع کیا جاتا ہے، اسی طرح اگر کسی عورت کی شرم گاہ سے تھوڑا حصہ کھل جائے، تھوڑا حصہ اس کی بیٹہ لی سے کھل جائے اوران کا مجموعہ چوتھائی حصے کو پہنچ جائے تو ان سب کو جمع کیا جائے گا اوراس عورت کی نماز کے عدم جواز کا فیصلہ کیا جائے گا۔

اللّغات:

<sup>﴿</sup> وَلَا يَجُوزُ الْمَسْحُ لِمَنْ وَجَبَ عَلَيْهِ الْغُسُلُ ﴾ لِحَدِيْثِ صَفَوَانَ بْنِ عَسَّالٍ ﴿ اللَّهِ اللّهِ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللّهِ قَالَ عَنْ بَوْلٍ أَنْ لَا نَنْزَعُ خِفَافَنَا ثَلَاثَةَ أَيّامٍ وَلَيَالِيْهَا إِلَّا عَنْ جَنَابَةٍ، وَلَكِنْ عَنْ بَوْلٍ أَوْ غَائِطٍ أَوْ مَا لَئُومٍ، وَلِكَالِيْهَا إِلّا عَنْ جَنَابَةٍ، وَلَكِنْ عَنْ بَوْلٍ أَوْ غَائِطٍ أَوْ نَوْمٍ، وَلِأَنَّ الْجَنَابَةَ لَا تَتَكَرَّرُ عَادَةً فَلَا حَرَجَ فِي النَّزَع، بِخِلَافِ الْحَدَثِ، لِأَنَّذُ يَتَكَرَّرُ .

تروج بھلے: اوراس مخص کے لیے سے (علی الخفین) جائز نہیں ہے جس پر غسل واجب ہو، حضرت صفوان بن عسّال کی حدیث کی وجہ سے وہ فرماتے ہیں کہ جب ہم سفر میں ہوتے تھے تو آپ مُلَّا اللَّائِم ہمیں بی حکم دیتے تھے کہ ہم تین دن تین رات تک اپنے موزوں کو نہ اتارین، مگر جنابت سے (یعنی اتاردیں) لیکن پیشاب یا پاخانہ یا نیند سے۔ اور اس لیے بھی کہ عموماً جنابت مکر رنہیں ہوتی، لہذا اتار نے میں کوئی حرج نہیں ہے، برخلاف حدث کے، کیوں کہ وہ مکر رہوتا ہے۔

## ر ان البداية جلدا ير المالي ال

#### تخريج:

□ اخرجه الترمذي في كتاب الطهارة باب المسح على الخفين للمسافر والمقيم حديث رقم ٩٢.
 والنسائي في كتاب الطهارة باب المسح على الخفين في السفر حديث ١٢٥.

موزوں پرمسے کس حدث کو دور کرتا ہے؟

یہ مسئلہ تو اس سے پہلے بھی آ چکا ہے کہ مس علی الخفین صرف محدث یعنی بے وضو کے لیے جائز ہے، جنبی کے لیے جائز نہیں ہے۔ ای کو یہاں حضرت صفوان بن عسّال کی حدیث سے مزید مؤکد کر دیا گیا ہے جس میں واضح طور پر بیصراحت ہے کہ دورانِ سفر جنابت پیش آنے کی صورت میں تو موزہ اتارہ یا جائے گا، کیکن اگر حدث لاحق ہومثلاً پیشاب، پاخانہ یا سونا تو اس صورت میں تین دن اور تین رات سے پہلے موزہ نہیں اتارا جائے گا۔

دوسری دلیل میہ ہے کمسے علی انخفین کے جواز کی علت دفع حرج ہے اور جنابت چوں کہ بھی کھار ہی پیش آتی ہے، اس لیے اس صورت میں موزہ نکالنے میں کوئی حرج نہیں ہے، لہذا جنابت میں تواسے نکال دیں گے، اس کے برخلاف حدث اصغر چوں کہ بار بار پیش آتا ہے، اس لیے اس صورت میں موزہ نکالنے سے حرج لاحق ہوگا، لہذا حدث کی صورتوں اور وجوں میں ہر بار موزہ نہیں نکالا جائے گا۔

﴿ وَيَنْقُصُ الْمَسَحَ كُلُّ شَيْءٍ يَنْقُضُ الْوُصُوءَ، لِأَنَّهُ بَعْضَ الْوُصُوءِ، وَيَنْقُضُهُ أَيْضًا نَزْعُ الْحُفِّ ﴾ لِسِرَايَةِ الْحَدَثِ إِلَى الْقَدَمِ حَيْثُ زَالَ الْمَانِعُ، ﴿ وَكَذَا نَزَعُ أَحِدِهِمَا ﴾ لِتَعَدُّرِ الْجَمْعِ بَيْنَ الْعَسْلِ وَالْمَسْحِ فِي وَظِيْفَةٍ وَاحِدَةٍ، ﴿ وَكَذَا مَضِيَّ المُدَّةِ لِمَا رَوَيْنَا، وَإِذَا تَمَّتُ المُدَّةُ نَزَعَ خُفَيْ، وَعَسَلَ رِجُلِيْهِ وَصَلَّى، وَلَيْسَ عَلَيْهِ وَاحِدَةٍ، ﴿ وَكَذَا إِذَا نَزَعَ قَبْلَ الْمُدَّةِ ﴾ لِأَنَّ عِنْدَ النَزْعِ يَسُرِي الْحَدَثُ السَّابِقُ إِلَى الْقَدَمَيْنِ كَأَنَّهُ لَمُ يَعْسِلُهُمَا، وَخُكُمُ النَّزْعِ يَشْبُتُ بِخُرُوْجِ الْقَدَمِ إِلَى السَّاقِ، لِلَّاثَةُ لَا مُعْتَبَرَ بِهِ فِي حَقِّ الْمَسْعِ، وَكَذَا بِأَكْثِو الْفَدَم هُوَ الصَّحِيْحُ.

ترجیل : اور سے کو ہر وہ چیز توڑ دیتی ہے جو وضو کو توڑ دیتی ہے، اس لیے کہ سے وضو کا جزء ہے، نیز موزے کا نکالنا بھی اس کے لیے نقض ہے، قدم تک صدث کے سرایت کرنے کی وجہ ہے، کیوں کہ مانع زائل ہوگیا۔ نیز ایک موزے کا نکالنا بھی ناقض سے ہے، اس لیے کہ ایک وظیفے میں عُسل اور سے دونوں کو جع کرنا دشوار ہے۔ اور ایسے ہی مدت کا گزر جانا ( بھی ناقض ہے ) اس حدیث کی وجہ ہے جو ہم نے روایت کی۔ اور جب سے کی مدت پوری ہوگئ تو مسے کرنے والا دونوں موزوں کو نکال دے اور پاؤں دھوکر نماز پڑھ لے اور اس پر بقیہ وضو کا اعادہ ضروری نہیں ہے۔ اور ایسے ہی جب اس نے مدت گذرنے سے پہلے موزے نکال دیے، کیوں کہ موزے اتار تے وقت حدث سابق دونوں پیروں تک سرایت کر جائے گا اور ایسا ہوجائے گا کہ اس نے بیروں کو دھویا ہی نہیں تھا۔

## ز ان البداية جلدا ي المالي المالية جلدا ي المالية الما

اور پنڈلی تک پیر نگلنے سے نزع خف کا حکم ثابت ہوجا تا ہے،اس لیے کہ سے کے حق میں موزے کی پنڈلی کا کوئی اعتبار نہیں ہے، نیز اکثر قدم نگلنے سے بھی (حکم نزع ثابت ہوجا تا ہے) یہی صحیح ہے۔

#### اللغاث:

-﴿ تَعَدُّدِ ﴾ اسم مصدر، باب تفعل ؛ مشكل هونا، دشوار هونا - ﴿ مَضَى ﴾ اسم مصدر، باب ضرب؛ گزرنا، جاري هونا ـ

#### نواقض مسح كابيان:

یہاں سے نواقض مسے کا بیان ہے، اور اس سلسلے میں سب سے پہلے بیعرض ہے کہ ہروہ چیز جو وضو کو توڑد دیتی ہے وہ مسے کو بھی توڑ دیتی ہے، مثلاً پیشاب، پاخانہ اور سونا وغیرہ کہ بیہ چیزیں وضو کے لیے ناتض ہیں تومسے کے لیے بھی ناتض ہیں، کیوں کہ مسے وضو کا ایک جزء ہے، لہذا جو چیز کل اور اصل کے لیے ناتض ہوگی وہ بعض اور بدل کے لیے تو بدرجہ کا ولی ناتض ہوگی۔

فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص موزوں کو اتار دے تو بھی اس کا مسح باطل ہوجائے گا، کیوں کہ موزے پیروں میں حدث سرایت کرنے سے مانع تھے، گراُ تار دینے کی وجہ سے بیممانعت دور ہوگئی، اس لیے حدث سرایت کر گیا اور سے باطل ہوگیا۔ نیز اگر کی شخص نے دونوں موزوں میں سے ایک موزہ نکال دیا تب بھی اس کا مسح ٹوٹ گیا، کیوں کہ خفین پہننے کی صورت میں قدموں کا وظیفہ خسل سے سے کی طرف نتقل ہوگیا تھا، گرا کیک موزہ نکا لنے کی وجہ سے ایک پیر میں غسل ضروری ہوگیا اور ایک پیر میں مسح ہے، وظیفہ خسل سے مسح کی طرف نتقل ہوگیا تھا، گرا کیک موزہ نکا لنے کی وجہ سے ایک پیر میں سے باطل ہوگیا، اس شخص کو چاہیے کہ دوسرا موزہ بھی نکال دے اور اچھی طرح پیروں کو دھولے۔

و كذا مضى المدة المح فرماتے ہیں كه مرت مسح ك گذر جانے سے بھى مسح باطل ہوجاتا ہے، اس ليے كه حديث پاك میں صاف طور پر مقیم اور مسافر كے ليے على الترتيب ايك دن ايك رات اورتين دن تين راتوں تك مسح كى تحديد اورتوقيت بيان كر دى گئ ہے، اس ليے ظاہر ہے كہ جب بيتوقيت پورى ہوجائے گی تومسح باطل ہوجائے گا۔

وإذا تمت المدة النج مدت سح پوری ہونے کی صورت میں تھم یہ ہے کہ موزہ پیننے والا اپنے موزوں کواتار کر پیروں کو دھو لے اور اگر کوئی اور ناقض وضو پیش نہ آیا ہوتو صرف پیروں کے دُھلنے پر اکتفاء کرے اور پورا وضو کیے بغیر نماز پڑھ لے، لینی اس شخص پر ہمارے یہاں بقیہ وضو کا اعادہ واجب نہیں ہے۔

لیکن امام شافعی روانی الم می می این کی اس محض کے لیے پورا وضو کرنا ضروری ہے،اس لیے کہ مدت مسے گذر جانے کی وجہ سے قدموں میں طہارت ختم ہوگی تو دیگر اعضائے وضو میں بھی ختم ہوجائے گی، کیوں کہ طہارت میں تجزی نہیں ہوتی، اور جس طرح اگر کسی کو حدث لاحق ہوجائے تو اسٹے پورا وضو کرنا ضروری ہوتا ہے اور اس میں کوئی تجزی نہیں ہوتی ہے، ہکذا یہاں بھی کامل وضو واجب ہوگا اور وضو میں تجزی نہیں ہوگی۔

صاحب عنایہ ولیٹھیڈنے ہماری طرف سے امام شافعی ولیٹھیڈ کے اس قیاس کا جواب دیتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت والامطنی مدت میں مدت والے مسئلے کو مسئلہ حدث پر قیاس کرنا درست نہیں ہے، کیول کہ حدث میں خروج نجاست ہوتا ہے جب کہ مطنی مدت میں کسی بھی چیز کا خروج نہیں ہوتا، پھر حضرت ابن عمر شائٹھی سے مروی ہے کہ ایک غزوہ میں ان کے ساتھے اس طرح کی صورت پیش

# آئی تھی اور انھوں نے بھی موزے اتار کرصرف پیروں کے دھونے پر اکتفاء کیا تھا، اس سے بھی معلوم ہوا کہ وضو کا اعادہ واجب نہیں ہے۔ (عنایدارہ ۱۵)

و کذا إذا نزع النح فرماتے ہیں کہ عدمِ اعاد ۂ وضوکا تھم اس صورت میں بھی ہے جب کسی شخص نے مطنی مدت سے پہلے از خود اپنے موزے نکال دیے، تو اس صورت میں بھی وہ شخص صرف پیروں کو دھو کر نماز پڑھ سکتا ہے، کیوں کہ موزے نکالنے کی وجہ سے حدث اس کے قدموں تک ہی سرایت کرے گا، نہ کہ تمام اعضائے وضو پر اور بیابیا ہوگیا جیسا کہ اس شخص نے بوقت وضوا پ قدموں کونہیں دھویا تھا، اس لیے اب صرف قدموں کا دھونا ہی واجب ہوگا۔

ویشت النے فرماتے ہیں کہ موزہ نکالنے کا حکم اس وقت ثابت اور لا گو ہوگا جب قدم موزے کی پنڈلی تک نکل آئے،
کیوں کہ سے کے متعلق موزے کی پنڈلی کا کوئی اعتبار نہیں ہے اور اس پر سے کرنا بھی جائز نہیں ہے، اس لیے وہ جگہ موضع مسے کے
علاوہ ہے اور موضع مسے کے علاوہ تک قدم نکلنے سے سے ٹوٹ جاتا ہے، لہٰذا یہاں بھی پنڈلی تک قدم کے نکلنے اور باہر آنے کی صورت
میں مسے ٹوٹ جائے گا۔

فرماتے ہیں کہ صحیح قول کے مطابق اگر موزے کی پنڈلی میں پورا قدم تو نہیں آیا، مگر قدم کا اکثر حصہ پنڈلی تک نکل کرآگیا تو اس صورت میں بھی مسح باطل ہوجائے گا، کیوں کہ للا کھٹو حکم الکل کا ضابط نہایت مشہور ومعروف ہے۔

﴿ وَمَنُ اِبْتَدَأَ الْمَسْحَ وَهُوَ مُقِيْمٌ فَسَافَرَ قَبُلَ تَمَامِ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ مَسَحَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ وَلَيَالِيْهَا ﴾ عَمَلًا بِاطْلَاقِ الْحَدِيْثِ، وَلَاّنَةُ حُكُمٌ مُتَعَلِقٌ بِالْوَقْتِ فَيُعْتَبُرُ فِيْهِ اجِرُهُ، بِجِلَافِ مَا إِذَا اِسْتَكُمَلَ الْمُدَّةُ لِلإِقَامَةِ ثُمَّ سَافَرَ، لِأَنَّ الْحَدِيْثِ، وَلَا نَهُدَّةُ لِلإِقَامَةِ ثُمَّ سَافَرَ، لِأَنَّ الْحَدَثَ قَدْ سَرَى إِلَى الْقَدَمِ وَالخُفُّ لَيْسَ بِرَافِعٍ.

ترجمل: اورجس شخص نے بحالت اقامت مسح کرنا شروع کیا پھر ایک دن ایک رات کمل ہونے سے پہلے ہی وہ مسافر ہوگیا تو (اب) وہ تین دن تین راتوں تک مسح کرتا رہے، حدیث کے اطلاق پرعمل کرتے ہوئے۔ اور اس وجہ سے بھی کہ یہ ایسا حکم ہے جووقت کے ساتھ متعلق ہے، لہٰذا اس میں آخری وقت کا اعتبار ہوگا۔ برخلاف اس صورت کے جب مدت اقامت پوری کرنے کے بعدوہ مسافر ہوگیا، کیوں کہ حدث قدم تک سرایت کرگیا اور موزہ رافع حدث نہیں ہے۔

#### مافراورمقيم اكردوران مسح حالت تبديل كرليس تومدت مسح كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ایک شخص نے بحالت اقامت موزوں پر سے کرنا شروع کیا تو ظاہر ہے کہ اس کے سے کی مت ایک دن ایک رات ہوگی، اب اگر بیشخص مدت اقامت کو پوری کرنے سے پہلے ہی مسافر ہوگیا تو اس کی بیدت، مدت سفر کی طرف منتقل ہوجائے گی اور اس کے لیے تین دن اور تین رات تک مسے کرنے کی اجازت ہوگی، کیوں کہ حدیث یمسے المسافر ثلاثة ایام ولیالیہا میں مسافر کے لیے جو مدت بیان کی گئی ہے وہ مطلق مسافر کی ہے، خواہ سفر کے وقت وہ موزے پہنے ہویا پہلے سے ایام ولیالیہا میں مسافر کے وقت وہ موزے پہنے ہویا پہلے سے

ان البدایہ جلدا کے بیان میں کے بیان میں کہ جوال اگر مذت اقامت کی بیلے پہلے وہ مسافر ہوجاتا ہے تو اس پر مسافر کے احکام جاری

اس محکم کی دوسری دلیل ہے ہے کہ مسط علی الخفین کا حکم وقت کے ساتھ متعلق ہے اور ہروہ چیز جس کا حکم وقت کے ساتھ متعلق ہوتا ہے اس میں آخر وقت کا اعتبار کیا جاتا ہے، مثلاً حاکضہ ہے، اگر بینماز کے آخری وقت میں پاک ہوگئی تو اس پراس وقت کی نماز پڑھنا واجب ہوگا، کیوں کہ نماز کا حکم بھی وقت کے ساتھ متعلق ہے۔ بہر حال مسے میں بھی آخری وقت کا اعتبار ہوگا اور صورتِ مسئلہ میں چوں کہ آخر وقت میں بیٹھن مسافر ہوگیا ہے۔ اس لیے اب بیرتین دن تین را توں تک مسے کرے گا۔

ہاں اگر یشخص مدت اقامت پوری کرنے کے بعد مسافر ہوا تو اب اس کے لیے تین دن تین رات تک مسح کرنے کی اجازت نہیں ہوگی، کیوں کہ مضی مدت اقامت کی وجہ سے اس کے قدموں میں حدث سرایت کر چکا ہے، اس لیے اب قدموں کا دھونا واجب ہے، کیوں کہ آپ پہلے ہی یہ جان چکے ہیں کہ موزہ رافع حدث نہیں ہے۔

﴿ وَلَوْ أَقَامَ وَهُوَ مُسَافِرٌ إِنِ اسْتَكُمَلَ مُدَّةَ الْإِقَامَةِ نَزَعَ ﴾ لِأَنَّ رُخْصَةَ السَّفَرِ لَا تَبْقَى بِدُوْنِهِ، ﴿ وَإِنَّ لَمُ يَسْتَكُمِلُ أَتَمَّهَا، لِأَنَّ هَٰذِهَ ﴾ مُدَّةُ الْإِقَامَةِ وَهُوَ مُقِيْمٌ.

ترجمہ: اور اگر کوئی شخص مقیم ہوگیا حالاں کہ وہ مسافر تھا، تو اگر اس نے مدت اقامت پوری کر لی ہے تب تو موزے نکال دے، کیوں کہ بھی نکال دے، کیوں کہ سفر کے بغیر رخصت سفر باتی نہیں رہتی، اور اگر مدت اقامت بوری نہ کرسکا ہوتو اسے بوری کرلے، کیوں کہ بھی مدت اقامت ہے اور بیخص مقیم بھی ہے۔

#### مسافر اورمقيم اگر دوران مسح حالت تبديل كرليس تو مت كابيان:

مسکدید ہے کہ ایک محص نے بحالت سفر موزوں پر سے کرنا شروع کیا تو ظاہر ہے کہ اس کی مدت مسح تین دن اور تین رات تک ہوگی، لیکن اگر یہ مدت پوری کرنے سے پہلے ہی وہ مقیم ہوگیا، تو اب ید دیکھا جائے گا کہ اس نے مدت اقامت ( یعنی ایک دن ایک رات ) بھی پوری کرلی ہے یا نہیں؟ اگر اس نے مدت اقامت پوری کرلی ہوتو اس صورت میں موزے اتار کر پیروں کو دھوئے، کیوں کہ اب یہ تقیم ہوچکا ہے، اور اس کا سفر بھی ختم ہوچکا ہے اور بدون سفر دخصت سفر نہیں ملتی۔

لیکن اگر ابھی تک اس شخص نے مدت اقامت کی شخیل نہ کی ہو، تو اس صورت میں ایک دن ایک رات تک وہ موزے پہنے رہے اور مسح کرتا رہے، کیوں کہ اب میخص مقیم ہے اور ایک دن ایک رات ہی مقیم کی مدت مسح ہے۔

﴿ وَمَنْ لِبَسَ الْجُرْمُوْقِ فَوْقَ الْخُفِّ مَسَحَ عَلَيْهِ ﴾ حِلاقًا لِلشَّافِعِي رَحْمَ اللَّهَ فَإِنَّهُ يَقُولُ الْبَدُلُ لَا يَكُونُ لَهُ بَدُلُ، وَلَنَا أَنَّ النَّبِيَ ۗ صَلَّا فَصَارَ كَخُفٍ ذِي وَلَا نَهُ اللَّهُ عَلَى الْجُرْمُوْقِيْنِ، وَلَا نَهُ لِلْخُفِّ اللَّهُ عَمَالًا وَعَرَضًا فَصَارَ كَخُفٍ ذِي طَاقَيْنِ، وَهُو بَدُلُ عَنْ الرِجُلِ لَا عَنْ الجُومُوقُ مِنْ يَخِلَافِ مَا إِذَا لَبِسَ الْجُرْمُوقَ بَعْدَ مَا أَحْدَثَ، لِأَنَّ الْحَدَثُ حَلَّ الْخُومُوقُ مِنْ كِرْبَاسٍ لَا يَجُوزُ الْمَسِحُ عَلَيْهِ، لِأَنَّهُ لَا يَصُلُحُ بَدَلًا عَنْ الْخُومُ وَلَوْ كَانَ الْجَرْمُوقَ مِنْ كِرْبَاسٍ لَا يَجُوزُ الْمَسْحُ عَلَيْهِ، لِلَّانَةُ لَا يَصُلُحُ بَدَلًا عَنْ

# ر آن البيداية جلدال عن من البيداية المنطقة إلى المُحُفِّ. البيداية المُعَالِقة البَلَّةُ إِلَى الْمُحُفِّ.

ترجمه: اور جو محض موزے کے اوپر جرموق پہنے ہوتو وہ جرموق پرمسے کرے، امام شافعی براتھا کا اختلاف ہے، وہ فرماتے ہیں کہ بدل کا بدل نہیں ہوا کرتا۔ اور ہماری دلیل یہ ہے کہ آپ مُنافِی کا خیا ہے اور اس لیے بھی کہ جرموق استعال کرنے اور مقصد حاصل کرنے کے اعتبار سے خف کے تابع ہوتا ہے، لہذا وہ دوطاقہ موزے کی طرح ہوگیا۔ اور جرموق پاؤں کا بدل سے نہ کہ خف کا بدل

برخلاف اس صورت کے جب کو کی شخص حدث لاحق ہونے کے بعد جرموق پہنے، کیوں ہ حدث خف میں سرایت کر گیا،لہٰذا دوسرے کی طرف منتقل نہیں ہوگا۔

اوراگر جرموق سوتی کپڑے کا ہوتو اس پرمسح کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ وہ پاؤں کا بدل نہیں بن سکتا، اِلّا یہ کہ تری خف تک سرایت کر جائے (تو اس پرمسح جائز ہوگا)۔

#### اللغاث:

#### تخريج

💵 اخرجه ابوداؤد بلفظ موقيه مكان الجرموقين في كتاب الطهارة باب المسح على الخفين حديث رقم ١٥٣.

#### جرموق؛ تعریف محم اور سے کے جواز کا بیان:

صاحب بنایہ اور صاحب عنایہ برلیٹھیڈ نے جرموق کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے المجرموق ما یلبس فوق المحف وساقه أقصو من المحف (عنایہ، بنایہ) لیمنی جرموق وہ موزہ کہلاتا ہے جوخفین کے اوپر پہنا جاتا ہے اور اس کی پنڈلی خفین کی پنڈلی سے چھوٹی ہوتی ہے۔

عبارت میں بیان کردہ مسئلے کی تشریح ہے ہے کہ اگر کسی شخص نے خفین کی حفاظت اور اسے آلودگی اور نجاست وغیرہ سے بچانے کی غرض سے اس کے اوپر جرموق پہن لیا تو ہمارے یہاں اس شخص کے لیے جرموق پر سے کرنا جائز ہے، امام شافعی والشھایہ فرماتے ہیں کہ جرموق پر سے کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ موزہ تو پہلے ہی پاؤں کا بدل ہے، اب اگرکوئی شخص جرموق پہن لیتا ہے تو ہے موزے کا بدل ہوجائے گا اور بدل کا بدل بھی ہوتا ہے؟ اس لیے جرموق پر سے کرنا جائز نہیں ہے۔

ہماری پہلی دلیل حضرت عمر و التخد کی روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ رأیت رسول الله طالتے مست علی الجرموقین، یعنی میں نے آپ مالتی الله طالتے اور موقین پرمسے یعنی میں نے آپ مالتی الله طالتے ہوئے ہے کہ جرموقین پرمسے کرنا جائز ہے۔

## ر آن البدايه جلدا على المحال ١٢٣ ملي الكام طبارت كيان من

دوسری عقلی دلیل یہ ہے کہ جرموق استعال اور غرض دونوں اعتبار سے خف کے تابع ہے، استعال کے اعتبار سے تو اس معنی کرکے تابع ہے کہ جرموق موزے ہی کی طرح پاؤں میں پہنا جاتا ہے اور چلنے، پھرنے اور المحضے بیٹھنے میں (موزے کے ساتھ ساتھ ) لگا رہتا ہے۔ اور غرض کے اعتبار سے بایں معنی تابع ہے کہ جس طرح موزہ پیروں کی حفاظت کرتا ہے اس طرح جرموق موزے کی حفاظت کرتا ہے، لہذا یہ جب مقصد اور استعال دونوں اعتبار سے خف کے تابع ہے تو تھم کے اعتبار سے بھی خف کے تابع ہوگا، اور چوں کہ خفین پرمسے کرنا جائز ہے، لہذا جرموقین پرمسے کرنا بھی جائز ہوگا۔

اور جرموق کی مثال دوتہہ والےموزوں کی طرح ہے، یعنی جس طرح دوتہہ والےموزوں پرمسے جائز ہے، اس طرح چوں کہ خف اور جرموق ملاکر یہاں بھی دوتہہ ہوجاتے ہیں، اس لیے ان پر بھی مسح جائز ہوگا۔

و هو بدل عن الرجل النج يهال سے امام ثافى رئينظ كے قياس كا جواب ہے كه آپ كا جرموقين كوخفين كابدل كهنا جميں سليم نہيں ہے، اس ليے كه جرموقين خفين كانہيں، بل كه قدم كابدل ہيں، كيوں كه اگر يخفين كابدل ہوتے تو ان پرمسح جائز نه ہوتا، حالال كه ان پرشرعاً مسح كرنا جائز ہے، معلوم ہوا كه يخفين كانہيں، بل كه قد مين كابدل ہيں۔

بعلاف المن فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص حدث لاحق ہونے کے بعد جرموقین پہنے تو اب اس کے لیے جرموقین پرمسے جائز نہیں ہے، کیول کہ موزوں میں حدث حلول کر چکا ہے، لہذا اب وہ جرموقین کی طرف منتقل نہیں ہوگا۔ اس طرح اگر کوئی شخص سوتی کپڑوں کے جرموق موٹے ہوتے ہیں اور ان کو سوتی کپڑوں کے جرموق موٹے ہوتے ہیں اور ان کو پہن کر چلنے میں دشواری ہوتی ہے، اس لیے یہ کما حقہ پیروں کا بدل نہیں بن کیس گے، لہذا ان پرمسے بھی جائز نہیں ہوگا۔

ہاں اگر جرموق باریک کپڑے کے ہول اور سے کی تری خفین تک جائینجی ہوتو اس صورت میں ان پرمسے جائز ہوگا،کیکن اس وجہ سے جائز ہوگا کہ یہ جرموقین پرنہیں، بل کہ خفین پرمسے کیا گیا ہے اور خفین پرمسے کرنا جائز ہے۔ (بنایہ)

ترجمل: اور حضرت امام ابوصنیفہ والیولیئے کے بہاں جوربین پرمسے کرنا جائز نہیں ہے اِلّا یہ کہ وہ مجلد یا منعل ہوں (تب جائز ہے) حضرات صاحبین عِیسَیا فرماتے ہیں کہ اگر جوربین موٹے ہوں اور چھنے نہ ہوں تو ان پرمسے کرنا جائز ہے، اس دلیل کی وجہ ہے جو مردی ہے کہ آپ کا ایک جوربین پرمسے فرمایا ہے، اور اس لیے بھی کہ اگر وہ موٹے ہوں تو ان میں چلناممکن ہے، اور اس لیے بھی کہ اگر وہ موٹے ہوں تو ان میں چلناممکن ہے، اور اس میں بونا یہ ہے کہ کی چیز سے باند ھے بغیر پنڈلی پر مجلے رہیں، البذاری خف کے مشابہ ہوگیا۔

## ر ان البداية جلد ک که کار ۱۲۳ کی کی در ادکا بطبات که بیان میں ک

امام صاحب رالیٹھیڈ کی دلیل میہ ہے کہ جورب خف کے معنی میں نہیں ہے، کیوں کہ اسے پہن کرمسلسل چلناممکن نہیں ہے، گر اسی صورت میں جب وہ منعل ہواور یہی حدیث کامحمل ہے۔ حضرت امام صاحب رالیٹھیڈ سے مروی ہے کہ انھوں نے صاحبین ؓ کے قول کی طرف رجوع کرلیا تھا اور اسی پرفتو کی بھی ہے۔

#### اللغات:

﴿ جَوْرَب ﴾ اونی یا سوتی موزہ، بُراب۔ ﴿ مُجَلَّدُ ﴾ چنزے میں ہر طرف سے ڈھکا ہوا۔ ﴿ مُنَعَّل ﴾ ایسی جراب جس کے تلوے میں چنز الگا ہو۔ ﴿ ثَخِینَیْن ﴾ موٹا، دبیز، گہرا، سخت کرخت۔

#### تخريج:

🗨 اخرجه ابوداؤد في كتاب الطهارة باب المسح على الجوربين حديث رقم ١٥٩.

والترمذي في كتاب الطهارة باب المسح على الجوربين والنعلين حديث رقم ٩٩.

#### جوربين يرسح كابيان:

صل عبارت سے پہلے یہ یادر کھیے کہ جو رہین جو رب کا تثنیہ ہے اور اس کی جمع جو ارب اور جو اربة آتی ہے، جورب اس پائنا ہے کو کہتے ہیں جو تخت سردی میں پہنا جاتا ہے بیاون یا پہلے چڑے کا بنا ہوا ہوتا ہے اور خف کی سائز سے چھوٹا ہوتا ہے (بنایہ ار ۵۹۷) مجلد وہ موزہ کہلاتا ہے جس کے اوپر اور نیچے دونوں جھے میں چڑا نٹ ہومنعل وہ موزہ کہلاتا ہے جس کے نچلے جھے یعنی تکوے میں چڑا نٹ ہو۔ (بحوالہ سابقہ)

يشفان بابض سے بے تثنيكا صيغه وشف كمعنى ميں ہيں ،كسى چيز كا چھنا يارسا۔

عبارت کا حاصل یہ ہے کہ اگر جور بین مجلد یا منعل ہیں تب تو امام صاحب اور صاحبین کے یہاں ان پرمسے درست ہے، کیکن اگر جور بین مجلد یا منعل میں عبال ان پرمسے کرنا درست نہیں ہے، حضرات صاحبین فرماتے ہیں کہ اگر جور بین اسے موٹے ہوں کہ ان میں سے یانی چھنتا اور رستانہ ہونیز ان کو پہن کر چلناممکن ہوتو ان پرمسے کرنا جائز ہے۔ اگر جور بین اسے موٹے ان پرمسے کرنا جائز ہے۔

حضرات صاحبین کی نقل دلیل حضرت ابوموی اشعری کی وہ حدیث ہے جوعنا بداور بنا یہ وغیرہ میں مذکور ہے جس کا مضمون بیہ النبی صلاحی النبی صلاحی المعند البحور بین اس حدیث سے بیہ بات تو بالکل واضح ہے کہ آپ سکی البحور بین پرمسح فرمایا ہے ان النبی صلاحی مسلح علی البحور بین اس حدیث سے بیہ بات تو بالکل واضح ہے کہ آپ سکی البحور بین پرمسح فرمایا ہے اور اس میں جور بین کے متعل یا مجلد ہونے کی کوئی قیر نہیں ہے، اس لیے المطلق یجری علی اطلاقه والے ضابطے کے تحت مطلق جور بین پرمسح کرنا جائز ہوگا۔

عقلی دلیل میہ ہے کہ اگر جوربین موٹے کپڑے کے ہوں اور کسی چیز سے باند ھے بغیر پیروں میں فیلے رہیں تو ظاہر ہے کہ ان کو پہن کر چلنا بھی ممکن ہوگا اور جب چلناممکن ہوگا تو جس طرح خفین میں مشی کے ممکن ہونے کی وجہ ہے ان پرمسح کرنا جائز ہے، ای طرح ان میں بھی مسح کرنا جائز ہوگا۔

حضرت امام صاحب طینی لیڈ کی دلیل یہ ہے کہ جورب من کل الوجوہ خف کے معنی میں نہیں ہے، کیوں کہ جورب کو پہن

## ر آن البدايه جلدال ي المسال ال

کرتسلسل کے ساتھ چلناممکن نہیں ہے، اس لیے موزے پر قیاس کر کے اس پر جواز مسح کا قائل ہونا بھی درست نہیں ہے، البت اگر جورب منعل ہوتو اس صورت میں چوں کہ اسے پہن کرمسلسل چلناممکن ہے، اس لیے جورب منعل پرمسح کی اجازت ہوگی اور بھی (جورب کا منعل ہوتا) ابوموی ڈاٹٹوء کی حدیث کا محمل بھی ہے، لیکن صحیح بات یہ ہے کہ حضرت الامام کا یہ قول متروک ہے اور آپ نے اپنی وفات سے چندایام پیشتر غیر منعل جورب پرمسح کیا تھا اور یہ کہہ کر فعلت ما کنت امنع الناس عند (میس نے آئ وہ کام کرلیا جس سے لوگوں کومنع کرتا تھا) اپ اس قول سے رجوع فرمالیا تھا، اس لیے اب حضرات صاحبین کا قول ہی متنداور معتمد ہے، نیز اس قول پرفتو کی بھی ہے۔

﴿ وَلَا يَجُوْزُ الْمَسْحُ عَلَى الْعَمَامَةِ وَالْقَلَنْسُوَةِ وَالْبُرُقَعِ وَالْقُفَّازَيْنِ ﴾ ِلَأَنَّةُ لَا حَرَجَ فِي نَزْعِ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ وَالرُّخُصَةُ لِدَفْعِ الْحَرَجِ .

**تر جملہ**: اور عمامہ، ٹو پی ، برقعہ اور دستانوں پر مسح کرنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ ان چیزوں کو اتار نے میں کوئی حرج نہیں ہے، جب کہ رخصت مِسع دفعِ حرج ہی کے پیش نظر ہے۔

#### اللغات:

\_ ﴿عَمَامَه ﴾ بَيْرُى۔ ﴿ فَلَنْسُوهَ ﴾ تُولِي۔ ﴿ فَفَازَ ﴾ وستاند۔

#### لباس كى ان چيزول كابيان جن برسم جائز نبيس:

مئلہ تو بالکل واضح ہے کہ مسے علی انتخفین کے جواز کی علت ہی دفع حرج ہے اور چول کہ عمامہ، ٹوپی اور برقعہ وغیرہ نکا لئے میں - کوئی حرج نہیں ہے، اس لیے ان میں سے کسی بھی چیز پرمسے کرنا جائز نہیں ہوگا۔

﴿ وَيَجُورُ الْمَسْحُ عَلَى الْجَبَائِرِ وَإِنْ شَدَّهَا عَلَى غِيْرِ وُصُوءٍ ﴾ لِأَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ فَعَلَ ذَٰلِكَ وَأَمَرَ عَلِيًّا عَلَيْهِ الْمَسْحِ عَلَى بِهِ، وَلَأَنَّ الْحَرَجِ فِيْهِ فَوْقَ الْحَرَجِ فِيْ نَزْعِ الْخُضِّ فَكَانَ أَوْلَى بِشَرْعِ الْمَسْحِ، وَيَكْتَفِي بِالْمَسْحِ عَلَى أَكُثَرِهَا، ذَكَرَهُ الْحَسَنُ رَحْمَ الْعَبْرَةُ عَنْ غَيْرِ بُرُءٍ الْحُشِرِ هَا، ذَكَرَهُ الْحَسَنُ رَحْمَ اللَّهُ الْمَسْحُ عَلَيْهَا كَالْعَسْلِ لِمَا تَحْتَهَا مَادَامَ الْعُذُر بَاقِيًا، وَإِنْ سَقَطَتْ عَنْ بَرُعٍ بَطَلَ الْمَسْحُ ﴾ لِأَنَّ الْعُذُر قَائِمٌ، وَالْمَسْحُ عَلَيْهَا كَالْعَسْلِ لِمَا تَحْتَهَا مَادَامَ الْعُذُر بَاقِيًا، وَإِنْ سَقَطَتْ عَنْ بَرُعٍ بَطَلَ لِزَوَالِ الْعُذُر ، وَإِنْ كَانَ فِي الصَلَاةِ اِسْتَقْبَلَ، لِأَنَّهُ قَدَرَ عَلَى الْأَصُلِ قَبْلَ حُصُولِ الْمَقْصُودِ بِالْبَدُلِ. بَرْعِ بَطَلَ لِزَوَالِ الْعُذُرِ، وَإِنْ كَانَ فِي الصَلَاةِ اِسْتَقْبَلَ، لِأَنَّهُ قَدَرَ عَلَى الْأَصُلِ قَبْلَ حُصُولِ الْمَقْصُودِ بِالْبَدُلِ. وَلِا الْعُدُرِ، وَإِنْ كَانَ فِي الصَلَاةِ السَتَقْبَلَ، لِأَنَّهُ قَدَرَ عَلَى الْأَصْلِ قَبْلَ حُصُولِ الْمَقْصُودِ بِالْبَدُلِ. وَإِنْ كَانَ فِي الصَلَاةِ السَتَقْبَلَ، لَاسَامِهُ وَاسَ لِي كَابَ اللَّهُ وَلَا الْعَدُرِ، وَإِنْ كَانَ فِي الصَلَاةِ السَتَقْبَلَ، لِأَنَّهُ قَدَرَ عَلَى الْاسَلِ قَبْلَ حُصُولِ الْمَقْصُودِ وِ بِالْبَدُلِ. وَالْ كَاحَ عَلَى الْعَلَى الْعَلَامِ وَالْعَالَ الْعَلَامِ وَالْعَالَ الْعَلَامِ وَالْعَالَ الْعَلَى الْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَالَ عَلَامَ الْعَلَامِ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَامِ وَلَا اللّهُ اللّهُ الْعَلَامُ وَالْعَلَى اللّهُ الْعُلْمُ الْعَلَى الْعَلَى الْمَالِقِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَى الْعَلَامِ وَالْعَلَى الْعَلَى الْوَالِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامِ وَالْعَلَى الْعَلَامُ وَالْوَلَامِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَولَ الْمُقْلِقِ وَالْعَلَى الْعَلَامِ الْعَلَى الْعَلَامِ وَلَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامِ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامِ الْعَلَى الْعَلَامِ وَالْعَلَامُ الْعَلَامِ الْعَلَى الْعَلَامِ اللْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ ا

مستحق ہے، اور اکثرِ جبیرہ پرمسح کرنے پر اکتفاء کرے، اس کو حضرت حسنٌ نے بیان کیا ہے، اورمسح علی الجبیر ۃ مؤقت نہیں ہے

اوراگر زخم ٹھیک ہوئے بغیر پی گر گئی تو مسے باطل نہیں ہوگا، کیوں کہ عذر (اب بھی) باتی ہے۔اور جب تک عذر باتی ہو جبیرہ پرمسے کرنا اس کے نچلے حصہ کو دھونے کی طرح ہے۔اور اگر زخم ٹھیک ہونے کی وجہ سے پیٹی گر جائے تو زوالِ عذر کی وجہ سے مسے باطل ہوجائے گا اور اگر ایباشخص نماز میں تھا تو از سرِ نونماز پڑھے، کیوں کہ بدل کے ذریعے حصولِ مقصود سے پہلے وہ اصل پر قادر ہوگیا۔

#### اللغاث:

﴿ جَمَائِيرٍ ﴾ اسم جمع ، واحد جبيره؛ پڻ ، زخم وغيره پر لپينے جانے والی کپڑے کی دھجی۔ ﴿ بُوْءٍ ﴾ اندمال ، زخم يا چوٹ وغيره کا صحيح ہو جانا ، تکليف کا جاتے رہنا۔

#### تخريج:

🛭 اخرجه دارقطني في كتاب الحيض باب جواز المسح على الجبائر حديث رقم ٨٦٧.

#### چوٹ اور زخم کی پی پرسے کی تفصیل:

عل عبارت سے پہلے یہ یاد رکھے کہ جبائو جبیرہ کی جمع ہے جیسے کبائو کبیرہ کی جمع ہے، اور جبیرہ اس لکڑی اور پٹری کو کہتے ہیں جو ہڈی وغیرہ ٹوٹ جانے پر باندھی جاتی ہے، فرماتے ہیں کہ جبائر پرمسے کرنا جائز اور درست ہے ہر چند کہا ہے بغیر طہارت کے باندھا ہو، اور اس کی سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ خود صاحب شریعت حضرت محمد مُن اللّی تا ہے باندھا ہو، اور اس کی سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ خود صاحب شریعت حضرت محمد مُن اللّی تا ہوئے جبیرہ پرمسے فرمایا ہے اور غز وہ احد کے موقع پر جب حضرت علی کا گٹا ٹوٹ گیا تھا تو آپ نے انھیں بھی باندھی ہوئی جبیرہ پرمسے کرنے کا حکم دیا تھا۔

جبیرہ پر جوازمسے کی دوسری اور عقلی دلیل میہ ہے کہ مسے علی انتقین کا جواز دفع حرج کی وجہ سے ہے اور ہم میدد کیھتے ہیں کہ خفین کے بالمقابل جبیرۃ نکالنے میں اور بھی زیادہ حرج ہے، لہذا جب علت جواز میں جبیرہ خفین سے بھی آگے ہے تو اس پرمسے کا جواز بھی بدرجہ اولی ہوگا۔

رہا یہ سکادکہ پوری جبیرہ پرسے کیا جائے یا بعض پر تو اس سلسلے میں افضل یہ ہے کہ پوری جبیرہ پرسے کیا جائے، تاہم حضرت حسن بن زیاد سے منقول ہے کہ اگر کسی نے جبیرہ کے اکثر جھے پر مسے کیا تو بھی مسے جائز ہوگا، کیوں کہ اکثر کل کے قائم مقام ہوتا ہے، ضابطہ ہے للا کشو حکم الکل۔

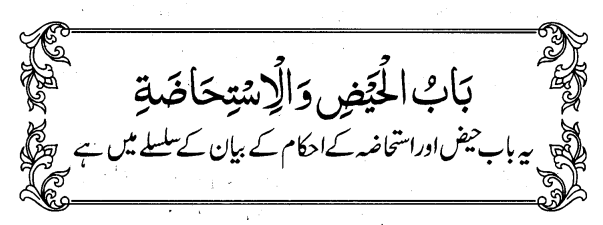
و لا یتوقت المح صاحب ہدایہ اس عبارت ہے ایک تھم بھی بیان کررہے ہیں اور جبیرہ نیز نفین کے مابین فرق کو بھی بیان کررہے ہیں، گویا کہ ایک تیر ہے دو دوشکار کررہے ہیں، تھم تو یہ ہے کہ جبیرہ پرمسے کرنے کا کوئی وقت متعین نہیں ہے، یعنی مقیم کے لیے ایک دن ایک رات مثلاً ، یا مسافر کے لیے تین دن تین را تیں جس طرح مسے علی الخفین میں اس طرح کی تحدید اور توقیت ہے، اس طرح جبیرہ میں ایسا کچھ نہیں ہے اور یہی دونوں میں فرق بھی ہے۔ جبیرۃ میں توقیت نہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اس سلسلے میں تحدید یا توقیت کے حوالے سے کوئی حدیث یا اثر نہیں مل کی ہے، اس لیے ہم نے بھی اس معالم میں خاموثی اختیار کر رکھی ہے۔

## ر ان البداية جلدا على المحال ا

وإن سقطت النع يبال سے مسع على الخفين اور مسع على الجير ہ كے مايين دوسر نقرق كابيان ہے، جس كا حاصل يہ ہے كه اگرز خم تھيك ہونے سے پہلے ہى جبيرة گرگئ تو بھى مسع على الجبيرة باطل نہيں ہوگا كيوں كه اس كى مشروعيت عذر كے پيش نظر ہے اور زخم كا تھيك نه ہونا اس بات كى واضح علامت ہے كه عذر ابھى باقى ہے اور عذر باقى رہتے ہوئے مسع على الجبيرة كى اجازت ہوگى اور يہ سے اليا ہوگا گويا كه عضو ہى كو دھويا جار ہا ہے، اس كے برخلاف اگر پيروں سے موزے نكل جائيں تو مسح ہر حال ميں باطل ہوجائے گا، خواہ كى بھى طرح نكليں ۔ البت اگر زخم تھيك ہونے كے بعد جبيرہ گر جائے تو اس صورت ميں مسح باطل ہوجائے گا كيوں كه اب عذر ختم ہو چكا ہے۔ اور ضابطہ يہ ہے كه ما جاء لعدر بطل بزو الله يعنى جو چيز كى عذركى وجہ سے ثابت ہوتى ہے وہ عذر كے زائل ہوتے ہى خود يھى ختم ہوجاتى ہے۔

وإن كان في الصلاة النع مسئله يه ب كه الركوئي شخص جبيره يرميح كرك نماز پر هرباتها، دوران نماز زخم نهيك بون ك وجب جبيره كرك نماز پر هرباتها، دوران نماز زخم نهيك بون كه وجب جبيره كرك تو ال شخص پر دوباره نماز پر هنا واجب به، كول كه اب يشخص بدل (مسح على الجبيرة) كه در يع مقصود حاصل كرف (نماز پر صنه) سي كما كرف (نماز پر صنه) سي كما الرباق اور عسل كرف و الاصل كرف و المناز بر صنه بيا الأصل عندنا بيل اصل پر قدرت بوجائ تو جس چيز كو بدل سي شروع كيا ته اس كا اعاده ضرورى به، ضابط كرافاظ يه بين الأصل عندنا أن القدرة على الأصل أي على المبدل قبل استيفاء المقصود بالبدل ينتقل الحكم إلى المبدل





صاحب کتاب نے اس سے پہلے اُن احداث کو بیان کیا ہے جو کشرالوقوع ہیں اور اب یہاں سے اُن احداث کو بیان کریں گے جو قلیل الوقوع ہیں، اس لیے پہلے کشرالوقوع احداث کو بیان کیا گیا، بعد میں قلیل الوقوع احداث کو بیان کیا جارہا ہے، اور اس الحقیق کے مطابق حیض اور نفاس کو احداث میں سے شار کرنا زیادہ مناسب ہے، اور اس پر قرینہ یہ ہے کہ اس کے بعد باب الانجاس کا بیان ہے، اب اگر ہم حیض وغیرہ کو انجاس میں سے مان لیس جیسا کہ بعض حضرات کی یہی رائے ہے تو اس صورت میں باب الانجاس کا بیان مکرر ہوگا، جب کہ تکرار ترتیب اور تصنیف دونوں کے خلاف ہے، خاص کروہ تکرار جو بلافائدہ ہو۔

اور چوں کہ نفائی حیض کا ہم معنیٰ ہے یا یہ کہ وہ حیض کے بالمقابل قلیل الوقوع ہے، اس لیے عنوان کے تحت جیض کا تذکرہ تو کر دیا گیا، مگر نفاس کے تذکرے سے خاموثی برتی گئی۔

#### حیض کے لغوی معنی:

الدم الخارج تكلنے والاخون\_

#### حیض کے اصطلاحی معنی:

ھو دم ینفضہ رحم المرأة السلیمة عن الداء والصغر، تینی وہ خون جو بیاری اور صغر سی پاک عورت کے رخم سے نکلے وہ حیض کہلاتا ہے۔

#### حيض كي شرط:

تقدم نصاب الطهر حقیقة أو حکما وفراغ الرحم عن الحبل، لینی حقیقی یا حکمی طور پرنصاب طهر کاحیض سے مقدم ہونا نیز عورت کے رحم کاحمل وغیرہ سے خالی ہونا حیض کے لیے شرط ہے۔ (عنامیار ۱۲۳۳)

﴿ أَقَلُّ الْحَيْضِ ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ وَلَيَالِيْهَا، وَمَا نَقَصَ مِنْ ذَلِكَ فَهُوَ اِسْتِحَاضَةً ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ أَقَلُّ الْحَيْضِ

لِلْحَارِيَةِ الْبِكُرِ وَالنَّيْبِ ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ وَلَيَالِيُهَا، وَأَكْثَرُهُ عَشَرَةُ أَيَّامٍ، وَهُوَ حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِيِّ وَ وَالنَّجُ فِي التَّقْدِيْرِ بِيَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، وَعَنْ أَبِي يُوسُفَ وَحُرُّا يُّهَايِّهُ أَنَّهُ يَوْمَانِ وَالْأَكْثَرُ مِنَ الْيَوْمِ النَّالِثِ إِقَامَةً لِلْأَكْثَرِ مَقَامَ الْكُلِّ، قُلْنَا هذَا نَقُصُ عَنْ تَقْدِيْرِ الشَّرْعِ، ﴿ وَالْكُلِّ عَشَرَةُ أَيَّامٍ، وَالزَّائِدُ السِّتِحَاضَةُ ﴾ لِمَا رَوَيْنَا، وَهُوحُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي وَمُنَا اللَّهُ أَيْهُ فِي التَّقْدِيْرِ الشَّرْعِ، ﴿ وَالْكَافِ النَّاقِصُ السَّتِحَاضَةُ ، لِأَنَّ تَقْدِيْرِ الشَّرْعِ يَمْنَعُ الْحَاقَ الْغَيْرِ بِهِ.

ترجیلی: اور حیض کی کم ہے کم مدت تین دن تین راتیں ہیں اور جواس (مقدار) ہے کم ہووہ استحاضہ ہے، اس لیے کہ آپ سُکا النظام کا ارشاد گرامی ہے کہ باکرہ اور ثیبہ عورت کے حیض کی ادنیٰ مدت تین دن اور تین راتیں ہیں، اور اس کی زیادہ سے زیادہ مدت دس دن ہیں، اور یہ حدیث ایک دن ایک رات کے ساتھ اندازہ کرنے میں امام شافعی ورایشی کے خلاف جحت ہے۔ اور حصرت امام ابو یوسف ورایشی ہے منقول ہے کہ حیض کی اقل مدت دو دن اور تیسرے دن کا اکثر حصہ ہے اکثر کوکل کے قائم مقام کرتے ہوئے، ہم کہتے ہیں کہ یہ شریعت کی بیان کردہ مقدار سے کم کرنا ہے۔

اور حیض کی زیادہ سے زیادہ مدت دس دن ہے، اس رویت کی وجہ سے جوہم نے بیان کیا، اور وہ روایت پندرہ دن کے ساتھ اندازہ کرنے میں امام شافعی روائٹیائے کے خلاف ججت ہے، پھر زائد اور کم دونوں استحاضہ ہیں، اس لیے کہ شریعت کی بیان کردہ مقدار (اندازۂ شرعی) اینے ساتھ دوسرے کے الحاق سے مانع ہے۔

#### تخريج:

🛭 اخرجه دارقطني في كتاب الحيض باب الحيض حديث رقم ٨٣٦ بمعناه ٨٣٤.

#### مت حيض كابيان:

اوپری عبارت میں حیض کی اقل اور اکثر مدت ہے بحث کی گئی ہے، اقل مدت حیض کے سلسلے میں عرض یہ ہے کہ ہمارے یہاں یہ مدت کم سے کم تین دن اور تین را تیں ہیں، چناں چہ اگر اس مقدار ہے کم وقت تک کسی عورت کوخون آتا ہے تو وہ استحاضے اور بیاری کا خون ہوگا، حیض کا خون نہیں ہوگا۔ اور اس سلسلے میں نبی اکرم مَنافیّنِ کا وہ فرمان متدل ہے جو کتاب میں نم کور ہے اور بیاری کا خون ہوگا، حیض کا خون نہیں دن اور تین را توں کوچش کی اقل مدت قرار دیا گیا ہے، صاحب عنایہ والتی الم کیا ہے کہ بین دن اور تین را توں کوچش کی اقل مدت قرار دیا گیا ہے، صاحب عنایہ والتی نہیں اور حضرت ابن مسعود جیسے کبار صحابہ سے مروی ہے جواس امر کی بین دلیل ہے کہ اقل مدت حضرت عاکشہ خواتی فلاندہ آیام و لیالیہا ہی ہے۔

امام شافعی ولیٹیل کا مسلک یہ ہے کہ حیض کی ادنیٰ مدت ایک دن ایک رات ہے، کیوں کہ جب چوہیں گھٹے کے دوران و تفے و تفے سے خون آتا رہے گا تو اچھی طرح یہ معلوم ہوجائے گا کہ بیخون رحم ہی سے آر ہا ہے اور رحم سے آنے والاخون دم حیض ہوتا ہے، اس لیے دم حیض کی معلومات کے لیے بیدمت کافی ہے۔

امام ما لک رالیمایہ فرماتے ہیں کہ حیض کی اقل مدت ہے ہی نہیں، بل کہ اگر ایک ساعت بھی رخم سے خون آ جائے تو وہ دم

## ر آن البدايه جلدا على المسترك المسترك الكام طبارت كيان من

حیض ہوگا ، کیوں کہ یہ بھی ایک طرح کا حدث ہے ،لہٰذا جس طرح دیگر احداث میں تحدید اور توقیت نہیں ہے ، ہکذا اس میں بھی کوئی تحدید اور توقیت نہیں ہوگی۔ (عنابیا ۱۶۳۷)

امام ابو یوسف والتیمین کا مسلک بی ہے کہ حیض کی اقل مدت دو دن دورا تیں اور تیسرے دن کا اکثر حصہ ہے، اس لیے کہ حیض کا خون مسلسل نہیں آتا، بل کہ وقفے وقفے سے آتا ہے، لبذا تیسرے دن کے اکثر حصہ میں اگر ایک دومرتبہ خون نظر آجائے گاتو للا کشر حکم الکل والے ضالبطے ہے وہ دن بھی حالت حیض میں شار کیا جائے گا۔

لیکن جب حدیث پاک میں صاف طور پر ثلاثاۃ أیام ولیالیھا کو اقل مدتِ حیض قرار دے دیا گیا تو پھر ظاہر نص کے مقابلے عقل کے مقوزے دوڑانے سے کوئی فائدہ نہیں ہے، کیوں کہ اگر ہم اس مدت میں کمی مان لیس تو شریعت کی بیان کردہ مدت میں کمی مان الدزم آئے گا جو کسی بھی حال میں درست نہیں ہے۔

و اُکٹر النع یہاں سے حیض کی اکثرِ مدت کا بیان ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ ہمارے یہاں حیض کی زیادہ سے زیادہ مدت درس دن ہے اور اس مدت سے زائد آنے والا خون دم استحاضہ کہلائے گا، اور اس پر وہ حدیث دلیل ہے جو شروع متن میں آچکی ہے اور جس میں و اُکٹرہ عشر ہ اُیام کا تکم بیان کیا گیا ہے۔

حضرت امام شافعی طِنتُمایہ نے یہاں بھی ظاہر نص سے انحراف کرلیا، وہ فرماتے ہیں کہ حیض کی اکثر مدت پندرہ دن ہے اور
اس پر نبی کریم شُلُّتُونِم کے اس فرمان سے استدلال کرتے ہیں جس کامضمون ہے ہے تقعد احداهن شطر عموها لا تصوم و لا
تصلی یعنی ہرعورت اپنی نصف عمر یوں ہی ہیٹھی رہتی ہے، نہ تو نماز پڑھتی ہے اور نہ ہی روزے رکھتی ہے، امام شافعی ولیٹھیڈ اس
حدیث سے استدلال کرتے ہیں کہ آپ شُلِیْم نے نصف عمر تک عورتوں کوروزے نماز سے خالی رہنے کا اشارہ و یا ہے، اور نصف عمر
روزہ نماز نہ کرنا ای صورت میں محقق ہوگا جب اکثرِ مدت حیض کو پندرہ دن مانا جائے، کیوں کہ چیض کے علاوہ اور دنوں میں عورتیں
نماز روزہ کرتی اور کرسکتی ہیں۔

لیکن ہماری طرف سے امام شافعی چیشیڈ کے اس استدلال کا جواب یہ ہے کہ حضرت والا نصف عمرعورتوں کے روزہ نمازنہ کرنے کو جیش ہی کے ساتھ خاص کرنا درست نہیں ہے، کیوں کہ بلوغت سے پہلے کا زمانہ بھی نماز روزہ نہ کرنے کا زمانہ ہے، نیز نفاس کے دوران بھی عورت نماز وغیرہ نہیں پڑھ عمی، اس لیے یہ مدت نصف عمر کے قریب قریب پرمحمول ہے اور وہ دس دن کوا کش مدت حض قرار دینے سے بہ آسانی سمجھ میں آسکتی ہے اور اس حمل پر ہماری پیش کردہ دلیل بھی دلیل ہے۔

ثم الزائد النخ فرماتے ہیں کہ کہ اقل مدت ہے کم اور اکثر مدت سے زیادہ جوخون آئے گا وہ حیق کانہیں، بل کہ استحاضے اور باری کا خون ہوگا، اس لیے کہ شریعت نے حیض کی اوّل اور اکثر دونوں مدت متعین کر دی ہے، لہذا شریعت کی متعین کردہ مدت اور اس کی بیان کردہ مقدار سے جو چیز بھی کم یا زیادہ ہوگی وہ ما تعین به المشرع سے خارج ہوگی، اور صورت مسئلہ میں اگرخون بیان کردہ مدت سے کم یا زیادہ مدت تک آئے گا تو وہ بھی دم حیض نہیں ہوگا، بل کہ استحاضے کا خون ہوگا۔

<sup>﴿</sup> وَمَا تَرَاهُ الْمَرْأَةُ مِنَ الْحُمْرَةِ وَالصُّفْرَةِ وَالْكُدُرَةِ حَيْضٌ حَتَّى بَرَى الْبِيَاضَ خَالِصًا، وَقَالَ أَبُونُيُوسُفَ وَعَمَّا عَلَيْهِ

## 

لَاتَكُونُ الْكُدُرَةُ مِنَ الْحَيْضِ إِلاَّبَعُدَ الدَّمِ ﴾ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ مِنَ الرَّحْمِ لَتَأَخَّرَ خُرُوجُ الْكَدُرِ عَنِ الصَّافِي، وَلَهُمَا مَا رُوِيَ أَنَّ عَائِشَةَ ﷺ جَعَلَتْ مَا سِوى الْبَيَاضِ الْحَالِصِ حَيْضًا، وَهٰذَا لَا يُعْرَفُ إِلاَّ سَمَاعًا، وَفَمُ الرَّحْمِ مَا رُوِيَ أَنَّ عَائِشَةً ﷺ جَعَلَتُ مَا سِوى الْبَيَاضِ الْحَالِصِ حَيْضًا، وَهٰذَا لَا يُعْرَفُ إِلاَّ سَمَاعًا، وَفَمُ الرَّحْمِ مَنْكُوسٌ فَيَخُرُجُ الْكُذُرُ أَوَّلاً كَالْجَرَّةِ إِذَا تُقِبَ أَسْفَلُهَا. وَأَمَّا الْخُضُرَةُ فَالصَّحِيْحُ أَنَّ الْمَرْأَةُ إِذَا كَانَتُ مِنْ مَنْكُوسٌ فَيَخُرُجُ الْكُذُرُ أَوَّلاً كَالْجَرَّةِ إِذَا تُقِبَ أَسْفَلُهَا. وَأَمَّا الْخُضُرَةُ فَالصَّحِيْحُ أَنَّ الْمَرْأَةُ إِذَا كَانَتُ مِنْ مَنْ وَلَا تَعْرَفُ وَيُعْمَلُ عَلَى فَسَادِ الْغِذَاءِ، وَإِنْ كَانَتُ كَبِيْرَةً لَا تَرَى غَيْرَ الخُضُوةِ تُحْمَلُ عَلَى فَسَادِ الْغِذَاءِ، وَإِنْ كَانَتُ كَبِيْرَةً لَا تَرَى غَيْرَ الخُضُوةِ تُحْمَلُ عَلَى فَسَادِ الْغِذَاءِ، وَإِنْ كَانَتُ كَبِيْرَةً لَا تَرَى غَيْرَ الخُضُوةِ تُحْمَلُ عَلَى فَسَادِ الْغِذَاءِ، وَإِنْ كَانَتُ كَبِيْرَةً لَا تَرَى غَيْرَ الخُضُوةَ تُحْمَلُ عَلَى فَسَادِ الْمَنْبَتِ فَلَا تَكُونُ خُولُ كُنُونَ حَيْطًا.

ترجمها: اوروہ چیز جے عورت دیکھے یعنی سرخی، زردی اور گدلا رنگی وہ حیض ہے یہاں تک کہ وہ خالص سفیدی کو دیکھ لے، امام ابو یوسف راتیٹلڈ فرماتے ہیں کہ گدلا رنگ حیض نہیں ہوگا مگرخون و کیھنے کے بعد، اس لیے کہ اگر وہ رحم ہے آتا تو صافی کے بعد نکلتا۔ اور حضرات طرفین کی دلیل وہ روایت ہے جو اس مضمون کے ساتھ مروی ہے کہ حضرت عاکشہ ڈاٹٹنٹا نے خالص سفیدی کے

علاوہ ہر طرح کے خون کو حیض قرار دیا ہے اور یہ بات صرف س کر ہی معلوم ہو عتی ہے، اور رحم کا منھ اوندھا ہوتا ہے، اس لیے مکدر خون پہلے نکلتا ہے، جیسے اگر گھڑے کے نیچے سوراخ کر دیا جائے۔

رہا سبز رنگ توضیح یہ ہے کہ اگر عورت زوات الحیض میں سے ہوتو وہ حیض ہوگا اور اسے خرائی غذا پرمحمول کیا جائے گا، لیکن اگر عورت عمر دراز ہواور سبز رنگ کے علاوہ (دوسرا خون) دیکھتی ہی نہ ہوتو اسے نسادِ رحم پرمحمول کیا جائے گا، اور وہ دم حیض نہیں ہوگا۔

#### اللغاث:

﴿ حُمْرَة ﴾ سرخ رنگ، سرخی ۔ ﴿ صُفْرَة ﴾ بیلا رنگ، بیلامٹ۔ ﴿ کُدْرَة ﴾ گدلا رنگ، میل، مثیالا رنگ۔ ﴿ مُنْکُوْسٌ ﴾ اوندها، سرنیچاور پاؤل اوپر کیا موا۔ ﴿ جَرَّة ﴾ گھڑا۔ ﴿ ثُقِبَ ﴾ صیغهٔ مجبول، ثقب یثقب، باب فتح، سمع؛ چھیدنا، سوراخ کرنا۔ ﴿ أَقْرَاءَ ﴾ اسم جمع، واحد قرء؛ حیض اور طہر دونوں میں مشترک ہے۔ یعنی حیض مراد ہے۔

#### حيض كم مختلف ركون كابيان:

یبال سے الوان حیض کا بیان شروع ہورہا ہے، علامہ عنی اور صاحب عنایہ را اللہ نے لکھا ہے کہ حیض کے کل چورنگ ہوتے ہیں (۱) سیاہ (۲) سرخ (۳) زرد (۳) سبز (۵) گدلا (۲) شمیلا ، ان الوان ستہ میں سے صاحب قدوری نے صرف (۳) چار کا ذکر سبی اور شمیا لے کا ذکر نہیں کیا ہے، علامہ عنی وغیرہ نے ان دونوں کو بیان نہ کرنے کی وجہ یہ تحریر کی ہے کہ سیاہ خون کے دم حیض ہونے میں کوئی شک وشبہ اور کی بھی طرح کا کوئی اختلاف نہیں ہے، کیوں کہ حدیث پاک میں ہے دم المحیض اسود عبیط محتدم یعنی حیض کا خون تازہ ہوتا ہے اور اس قدر سرخ ہوتا ہے سیابی کی طرف ماکل ہوتا ہے، اس حدیث سے صاف طور پر یہ معلوم ہورہا ہے کہ سیاہ خون کے دم حیض ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے، اور شمیا لے رنگ کے خون سے بحث نہ کرنے کی وجہ یہ ہے کہ اس کا رنگ اور گدلے خون کا رنگ تقریباً کیساں ہوتا ہے، اس لیے گدلے رنگ والے خون کے تحق چوں کہ وہ بھی آ جاتا ہے،

## ر آن البداية جلدال عن المستركة و rrr المستركة الكارطبات كيان مير على

لہذاالگ ہے اسے بیان کرنے کی کوئی ضرورت نہیں محسوں کی گئی۔ (عنامیا ر۱۲۵)

ان الوان كاحكم يد ہے كه سياه اور سرخ رنگ والاخون تو بالا تفاق دم حيض ہے، نيز اصح قول كے مطابق گاڑھا خون بھى دم حيض ہے، بقيد كابيان كتاب ميں ہے۔ (عبارت دكھيے)

صورت مسئلہ ہیں ہے کہ حضرات طرفین کے یہاں سمرخ، زرداور گدلے رنگ کا خون تینوں دم حیض نہیں اور انھیں اس وقت تک حیض مانا جائے گا جب تک کہ عورت خالص سفیدرنگ کا خون نہ دکھ لے، اس کے بالقائل امام ابو یوسف ریشی فی ماتے ہیں کہ گدلے رنگ کا خون ای وقت حیض کا خون کہا جائے گا جب وہ صاف خون کے بعد نظے، کیوں کہ دم حیض رحم ہے آتا ہے، اور اگر کہ لے رنگ کا خون ہی رحم ہے آتا ہو وہ صاف خون کے بعد بی نکتا، کیوں کہ ہم چز کا گدا پن اس چیز کے صاف اور شفاف جزء کے تابع ہوتا ہے، اگر بیخون بھی اندرون رحم ہے آتا تو یقینا اس سے پہلے صاف خون آتا، لیکن خود اس کے صاف خون سے پہلے نکتا کی وجہ سے بدواضح ہوگیا کہ بدرحم ہے آتا تو یقینا اس سے پہلے صاف خون آتا، لیکن خود اس کے صاف خون سے پہلے نکتا کی وجہ سے بدواضح ہوگیا کہ بدرحم ہے آتا تو یقینا اس سے جس کا ایک گلڑا کتاب بیں فرکور ہے، پورامضمون یوں ہے حضرات طرفین کی دیل حضرت عائشہ قباللد جہ فیہا الکر صف فیہ الصفرہ قمن دم المحیض یسئالنہا عن المصلاۃ ؟ فتقول کا انساء یبعض إلی عائشہ قباللد جہ فیہا الکر صف فیہ الصفرہ قمن دم المحیض یسئالنہا عن المصلاۃ ؟ فتقول اس کرسف میں چیف کے زردرنگ کا خون ہوتا تھا، عورتیں بیرسف بھی کران سے نماز کے متعلق معلو بات حاصل کرتی تھیں جس بی نماز پر ھنا شروع کرو۔ اس مضمون ہوتا تھا، عورتیں بیرسف بیری کے علاوہ ہر رنگ کا خون دم چیف ہیں، اس لیے بجابہ طور بیرکہا جاسکت کے علاوہ ہر رنگ کا خون دم چیف بیان کیا ہو تھی سے دیتی اور ہر دل عزیز زوجہ محرم شیس اور جن سے امت کو بہت ساری اندرونی معلوبات فراہم ہوئی ہیں، اس لیے بجابہ طور بیر کہا جاسکتا ہے کہ حضرت عائشہ تی شیفین نے جو بھے بیان کیا ہو وہ سے امت کو بہت ساری اندرونی معلوبات فراہم ہوئی ہیں، اس لیے بجابہ طور بیر کہا جاسکتا ہے کہ حضرت عائشہ تی شیفین نے جو بھے بیان کیا ہو وہ سے امت کو بہت ساری اندرونی معلوبات فراہم ہوئی ہیں، اس لیے بجابہ طور بیکہا جاسکتا ہے کہ حضرت عائشہ تی شیفین کیا در بیان کیا ہوئی ہیں، اس لیے بجابہ طور بیکہا جاسکتا ہے کہ حضرت عائشہ تی شیفین کیا در بیان کیا ہوئی ہیں، اس لیے بجابہ طور بیکہا جاسکتا ہے کہ حضرت عائشہ تھا ہوں ہوئی ہیں، اس لیے بجابہ طور ہوئی ہیں۔ اس کیور کیفر کی مصرف کیا کیور کے

و فع الرحم منکوس النج یہاں ہے امام ابویوسف را پیٹیلڈ کی دلیل کا جواب دیا گیا ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ آپ کا بیہ کہنا کہ گدلے رنگ کے خون کوصاف خون کے بعد آنا چا ہے جمیں تنظیم تو ہے، گراس وقت جب رحم کا منھ نیچ کی طرف اوندھا ہوا نہ ہوتا ہے اور فم رحم کے اوندھا ہونے نہ ہوتا ، حالاں کہ ایام حض میں رحم کا منھ کھلا ہونے کے ساتھ ساتھ نیچ کی طرف اوندھا ہوا بھی ہوتا ہے اور فم رحم کے اوندھا ہونے کی صورت میں گدلے رنگ کے خون کا پہلے بی نکلنا طے ہے، کیوں کہ اگر آپ کسی منگے اور گڑھے کے نیچ سراخ کردیں تو پہلے نیچ کا کچڑا وغیرہ گرے گا۔ اس طرح صورت مسئلہ میں بھی پہلے نیچ کا کچڑا وغیرہ گرے گا۔ اس طرح صورت مسئلہ میں بھی پہلے گدلے رنگ کا خوان بھی وم چیش ہے اور اسے گدلے رنگ کا خوان بھی وم چیش ہے اور اسے گدلے رنگ کا خوان بھی وم چیش ہے اور اسے الوان چیش ہے مشتیٰ کرنا درست نہیں ہے۔

و اما المحصرة صاحب كتاب فرماتے ہيں كہ سزرنگ كے خون ميں تفصيل ہے اور وہ يہ ہے كما گرعورت ذوات الحيض ميں سے ہواد وہ سنر رنگ كا خون د مكير ربى ہے تو اس صورت ميں يہ خون بھى دم چض ہوگا اور خون كى سنر رنگ كوغداء كى خرابى برمحمول كيا

## ر آن البداية جلد ١٥٠٠ من المسلم المسل

جائے گا، کین اگر وہ عورت ذوات انحیض میں سے نہ ہوتو اس صورت میں بینون دم چین نہیں ہوگا اور بیکہا جائے گا کہ رحم کی خرابی کی وجہ سے بینخون اس رنگ میں آرہا ہے، صاحب کتاب نے الصحیح کہدکر نصر بن سلام کے اس قول سے احتر از کیا ہے جوسبز رنگ کے خون ہی کونہیں مانتے اور رحم مراً ہ سے اس کے نکلنے کومحال اور مستجد سیجھتے ہیں۔ (بنایہ)۔

﴿ وَالْحَيْضُ يُسْقِطُ عَنِ الْحَائِضِ الصَّلَاةِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهَا الصَّوْمُ، وَتَقْضِى الصَّوْمَ وَلَا تَقْضِى الصَّلَوَاتِ ﴾ لِقَوْلِ عَائِشَةٌ كَانَتُ إِخْدَانَا عَلَى عَهْدِ  $^{m{O}}$  رَسُوْلِ اللهِ ظُلِطَيْتُهُ إِذَا طَهَرَتُ مِنْ حَيْضِهَا تَقْضِى الصَّيَامَ وَلَا تَقْضِى الصَّيَامَ وَلَا تَقْضِى الصَّلَوَاتِ حَرَجًا لِتَضَاعُفِهَا، وَلَا حَرَجَ فِي قَضَاءِ الصَّوْمِ .

ترجیلی: اور حیض حائضہ عورت سے نماز کو ساقط کر دیتا ہے اور اس پر روز ہے کو حرام قرار دیتا ہے اور حائضہ عورت روز ہے کی تفتی کے اس فرمان کی وجہ سے کہ نبی کریم سکا تیٹی کے زمانے میں جب میں سے کوئی عورت اپنے حیض سے پاک ہوتی تھی تو وہ صرف روزوں کی قضاء کرتی تھی اور نمازوں کی قضاء نہیں کرتی تھی۔ اور اس لیے بھی کہ نمازوں کے دو چند ہوجانے کی وجہ سے ان کی قضاء میں حرج ہے، جب کہ روز ہے کی قضاء کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

#### اللغاث:

﴿ تَضَاعُفِ ﴾ أسم مصدر، باب تفاعل؛ دو گنا هونا، د هرا هونا ـ

#### تخريج:

اخرجه الائمة الستة في كتبهم والبخاري في كتاب الحيض باب لا تقضى الحائض الصلاة حديث رقم ٣٦١.
 و ابوداؤد في كتاب الطهارة باب في الحائض لا تقضى الصلاة حديث رقم ٣٦٢.

#### حيض كاحكم:

امام قدوری ولیتی یا حیف کے احکام بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ چیف کی حالت میں عورت سے نماز معاف ہے اور اس کے لیے روز ہ رکھنا حرام ہے، البتہ جب عورت چیف سے پاک ہوجائے تو صرف روزوں کی قضاء کر لے اور نمازوں کی قضاء اس پر واجب نہیں ہے، اور اس سلسلے میں حضرت عائشہ میں لیتی کا وہ فرمان متدل ہے جو کتاب میں مذکور ہے اور جس میں صرف قضائے صوم کو بیان کیا گیا ہے۔

صاحب ہدایہ نے نمازوں کی قضاء واجب نہ ہونے کی عقلی دلیل بھی بیان کی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ اگر ہم حائضہ عورت پر نمازوں کی قضاء کو واجب اور لازم قرار دے دیں تو وہ بے چاری تاحیات قضاء ہی کرتی رہے گی، کیوں کہ اگر کی عورت کو مثلاً دس دن حیض آتا ہے تو اس کی بچپاس وقت کی نمازیں قضاء ہوگئیں، اب حیض سے فراغت کے بعد اگر ہر دن وہ پانچ وقتیہ نمازیں پڑھنی ہوں گی، جو جوئے شیر لانے نمازیں پڑھنی ہوں گی، جو جوئے شیر لانے

ان البعاب جلدا کے بیان میں کے مترادف ہے، کیوں کہ عورتوں پر گھر بلو ذمے داریاں بھی کچھ کم نہیں ہوتیں، اس لیے نمازوں کی قضاء میں حرج ہے اور شریعت نے ہرمحاذ پر اپنے مانے والوں سے حرج کو دور کیا ہے، لہذا اس محاذ پر بھی حائضہ سے دفع حرج کے پیش نظر نمازوں کی قضاء معاف مدا

اس کے برخلاف روزوں کی قضاء کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کدروزہ گیارہ مہینے کے بعد فرض ہوتا ہے، اگر کسی عورت کے دس روز ہے بھی قضاء ہو گئے تو قضاء کرنے کی صورت میں ہر مہینے ایک روزہ بھی نہیں پڑے گا اور ظاہر ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ اس کے دائد میں ہر مہینے ایک روزہ ہے کہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ اس کیے جا تصد پر روزوں کی قضاء بھی واجب ہے۔

﴿ وَلاَ تَدْحُلُ الْمَسْجِدَ ﴿ وَكَذَا الْجُنِبِ لِقَوْلِهِ ﴿ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَإِنِيْ لاَ أُحِلَّ الْمَسْجِدَ لِحَائِضٍ وَلاَ جُنبٍ، وَهُوَ بِإِلْكَانِيْ وَكُو الْمُرُورِ، ﴿ وَلاَ جُنبٍ، وَهُو بِإِلْكَانِيْ فِي إِبَاحِةِ الْدُخُولِ عَلَى وَجْهِ الْعُبُورِ وَالْمُرُورِ، ﴿ وَلاَ تَطُوفُ بِالْبَيْتِ ﴾ بِإِطْلَاقِهِ حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي وَمُ اللَّهُ اللَّهُ فِي إِبَاحِةِ الْدُخُولِ عَلَى وَجْهِ الْعُبُورِ وَالْمُرُورِ، ﴿ وَلاَ يَطُولُهُ بِالْبَيْتِ ﴾ لِلْأَنَّ الطَّوَافَ فِي الْمُسْجِدِ، ﴿ وَلا يَأْتِينُهَا زَوْجُها ﴾ لِقَولُه تَعَالَى وَلاَ تَقُرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطُهُرُنَ (سورة البقرة: ٢٢٢). تَوْجَعَهُ اللهُ وَلاَ تَقُرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطُهُرُنَ (سورة البقرة: ٢٢٢). تَوْجَعَهُ اللهُ وَلاَ تَقُرَبُوهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلاَ اللهُ اللّهُ اللهُ

کر میم کا اور حائصہ مسجد میں بھی داخل نہ ہو، نیز بھبی بھی (مسجد میں داخل نہ ہو) اس کیے کہ آپ شائینے کا ارشاد کرامی ہے''میں حائصہ اور جنبی کے لیے مسجد کو حلال نہیں سمجھتا، اور بیہ حدیث اپنے اطلاق کی وجہ سے گذرنے اور پار کرنے کے طور پر دخول کی اجازت دینے میں امام شافعی طِیشید کے خلاف ججت ہے۔

ادر حائضہ بیت اللہ کا طواف بھی نہ کرے، کیوں کہ طواف معجد میں ہوتا ہے۔ اور حائضہ سے اس کا شوہر ہم بستر نہ ہو، کیوں کہ ارشاد خداوندی ہے کہ پاک ہوجانے تک حائضہ عورتوں کے قریب نہ جاؤ۔

#### اللّغاث:

-﴿عُبُور ﴾ اسم مصدر، باب نصر؛ پار کرنا، تجاوز کرنا۔ ﴿مُورُور ﴾ اسم مصدر، باب نصر۔

#### تخريج

اخرجه ابوداود في كتاب الطهارة باب في الجنب يدخل المسجد حديث رقم ٢٣٣.

#### حائضہ کے احکام:

اس عبارت میں حائصہ سے متعلق تین احکام کابیان ہے(۱) پہلاتھم یہ ہے کہ حائصہ کے لیے مبحد میں داخل ہونا جائز نہیں ہے، اور چوں کہ عدم طبارت کے حوالے سے جنبی بھی حائصہ کا ہم معنی ہے، اس لیے اس کے لیے بھی ہمارے یہاں مبحد میں داخل ہونا جائز نہیں ہے۔ اور اس پر نبی کریم شائیڈ کا یہ فرمان دلیل ہے کہ میں حائصہ اور جنبی کے لیے مبحد کو حلال نہیں سمجھتا، آپ کا یہ فرمان اس سلطے میں بین دلیل ہے کہ حائصہ اور جنبی کے لیے مبحد میں داخل ہونا ممنوع ہے۔

اس کے برخلاف امام شافعی ولٹیلڈ کا مسلک یہ ہے کہ اگر چہ حاکصہ اور جنبی کے کیے مجد میں داخل ہونا جائز نہیں ہے، تاہم ان کے لیے مجد سے گذرنا بہرحال جائز ہے، امام شافعی ولٹیلٹیڈ کی دلیل قرآن کریم کی یہ آیت ہے لاتقربوا الصلاة وانتم

سکاری حتی تعلموا ما تقولون و لا جنبا إلا عابري سبيل الآية يعنی نشے کی حالت ميں نماز کے قريب مت جاؤ ، يہال تک کدا پی کہی ہوئی باتوں کو بیجھے لگو ، اور جنابت کی حالت میں بھی مت جاؤ الآيہ کم تم راہ چلنے والے ہو ، اس آيت سے امام شافعی باتھيٰذ کا وجدا ستدلال بايں معنی ہے کہ آيت ميں المصلاة سے مکان صلاة لينی مجد مراد ہے ، اور آيت پاک کامفہوم بيہ ہے کہ نشے اور جنابت کی حالت میں مجد کے قريب جانے کی ممانعت ہے اور پھراس ممانعت سے الآکے ذريعدا شناء کرتے ہوئے بيتم منافعت ہے اور جنابت کی حالت میں مجد سے گذرتا ہے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے اس ليے ہم حاکف (شوافع) اور جنبی کے ليے مرور اور عبور کی اجازت دیتے ہیں۔

ہماری طرف سے امام شافعی راتشانہ کو پہلا جواب ہیہ ہماری بیان کردہ حدیث مطلق ہے اوراس میں عبور یا مرور کی کوئی قیدنہیں ہے، اس لیے جنبی اور حائضہ کے لیے مطلقاً مسجد جانے کی اجازت نہیں ہوگی، خواہ وہ علی وجدالمرور اور عبور ہی کیوں نہ ہو۔ اور دوسما جدار سے سرک آپید کی کے حملیوم آپ مراد کی سے بین وروز سے تنہیں سے کیوں کے الاقترال وراد

اور دوسرا جواب سے ہے کہ آیت پاک کا جومفہوم آپ مراد لے رہے ہیں وہ درست نہیں ہے، کیوں کہ الا یہاں ولا کے معنی میں ہے اور آیت کا محج مفہوم سے ہے کہ نہ تو نشر آور کے لیے نماز کے قریب جانے کی اجازت ہے اور نہ ہی جنبی کے لیے، اور نہ ہی ان میں سے کوئی علی سبیل المرور مجد کے قریب جائے۔

اور تیسرا جواب ہے یہ کہ صلاق ہے نماز ہی مزاد ہے اور عابوی سبیل سے مسافر مراد ہیں اور آیت کا مفہوم یہ ہے کہ نشہ اور جنابت کی حالت میں نماز پڑھنا ممنوع ہے، کیکن مسافروں کے لیے بحالت جنابت تیم کر کے نماز پڑھنے کی اجازت ہے، اس آیت کا یہ فہوم حضرت علی اور راکس المفسر بن حضرت ابن عباس سے مروی ہے، چنال چہ بنایہ میں ہے وقال أبوبكو الوازی فی أحكام القران روی علی حوالیہ وابن عباس حوالیہ المسافرین إذا لم یجدوا الماء یتیمموا ویصلون بعد (بنایہ ۱۸۸۱)

(۲) عبارت کا دوسرا مسکلہ یہ ہے کہ حاکشہ بیت اللہ شریف کا طواف بھی نہ کرے، اس لیے کہ بیت اللہ کا طواف بھی مسجد حرام میں ہوتا ہے اور حاکشہ کے لیے مسجد میں داخل ہونا ممنوع ہے، لہذا طواف بھی ممنوع ہوگا۔ صاحب عنایہ نے لکھا ہے کہ حاکشہ کے لیے مطلقا طواف کرنا ممنوع ہے، خواہ مسجد کے اندر سے کرے یا باہر ہے، اس کے بالمقابل طاہرہ عورت کے لیے اندر باہر دونوں جگہ سے طواف کرنا ممنوع ہے، اس لیے اگر ممانعت طواف کی علت کو دخول مسجد کی ممانعت قرار نہ دے کر نبی اکرم مگا فی علت کو دخول مسجد کی ممانعت قرار نہ دے کر نبی اکرم مگا فی سے کہ اس فرمان کو علت قرار دیا جائے الطوف بالمیت صلاۃ (بیت اللہ کا طواف نماز کے ماندہ ہے) تو زیادہ بہتر ہوتا، تا کہ اس حکم کے تحت باہر سے بھی حاکشہ کے لیے طواف کی ممانعت واضح ہوجاتی۔

(۳) تیسرا مسله یہ ہے کہ حاکضہ عورت ہے ہم بستری نہ کی جائے، کیوں کہ قرآن کریم نے لاتقربو هن حتی یطهرن کے فرمان سے بحالت حیض وطی کرنے پر بندلگا دی ہے، نیز حدیث میں بھی ہے کہ آپ مکا ایش اور مایا اصنعوا کل شیئ الآ النکاح یعنی حالت حیض میں جماع کے علاوہ ہرکام کرو، اس حدیث میں النکاح سے الجماع مراد ہے۔

<sup>﴿</sup> وَلَيْسَ لِلْحَانِضِ وَالْجُنُبِ وَالنَّفَسَاءِ قِرَاءَةُ الْقُرُ انُ ﴾ لِقَوْلِهِ ظَلْمَانِيَ لَا تَقْرَأُ ۖ الْحَائِضُ وَلَا الْجُنُبُ شَيْئًا مِنَ

## ر ان البداية جلد الله على المسلم المس

الْقُرْآنِ، وَهُوَ حُجَّةٌ عَلَى مَالِكٍ وَمُرَّيَّةً أَيْهُ فِي الْحَائِضِ، وَهُوَ بِإِطْلَاقِهِ يَتَنَاوَلُ مَادُوْنَ الْآيَةِ فَيَكُوْنُ حُجَّةً عَلَى الْطَحَاوِيُ وَهُوَ اللَّاكِةِ فَيَكُوْنُ حُجَّةً عَلَى الطَّحَاوِيُ وَهُوَ اللَّاكِيْةِ فِي إِبَاحَتِهِ .

ترجمله: اور حائضه، جنبی اور نفساء کے لیے قرآن پڑھنا بھی جائز نہیں ہے، آپ مَنَائِیْدُم کے فرمان کی وجہ سے کہ حائضہ اور جنبی قرآن میں سے پچھ بھی نہ پڑھیں، اور یہ حدیث حائضہ کے متعلق امام مالک راٹیٹیڈ کے خلاف جمت ہے، نیز اپنے اطلاق کی وجہ سے ایک آیت سے کم کو بھی شامل ہے، لہذا مادون الایة کومباح کرنے کے سلسلے میں امام طحاوی راٹیٹیڈ کے خلاف بھی جمت ہوگ۔ اللغات :

﴿ نفساء ﴾ وه عورت جس كونفاس كا خون آتا ہو۔

#### تخريج:

اخرجه الترمذي في كتاب الطهارت باب ماجاء في الجنب والحائض انهما لا يفران القران، حديث رقم: ١٣١.
 و ابن ماجه في كتاب الطهارت باب ماجاء في قراءة القران على غير طهارة، حديث رقم: ٥٩٥.

#### حائضہ اور جنبی وغیرہ کے لئے ایک آیت قرآنی کی تلاوت کے جواز کا مسکہ:

حائضہ اوراس کے ہم معنی جنبی اورنفاس والی عورتوں کے لیے ایک حکم یہ بھی ہے کہ ان میں سے ہرایک کے لیے قرآن کریم پڑھنے کی ممانعت ہے، اور یہ ممانعت عام ہے، یعنی یہ سب نہ تو قرآن کریم کی پوری آیت پڑھ سکتے ہیں اور نہ ہی ایک آیت سے کم پڑھ سکتے ہیں، اس لیے کہ آپ شائی آئے نے حدیث پاک میں جوممانعت بیان فرمائی ہے وہ مطلق ہے اور اپنے اطلاق کی وجہ سے آیت اور مادون الآبیة سب کوشامل ہے۔

اس کے برخلاف امام مالک ولیٹھیڈ حاکصہ کے لیے قرائت قرآن کی اجازت دیتے ہیں اور اس اجازت کی علت یہ بیان کرتے ہیں کہ یہ عورت معذور ہے، کیوں کہ طہارت حاصل کرنے پر قادر نہیں ہے اور معذورین کے لیے شریعت نے بہت سے مقامات پرزم گوشہ اور اسے قرآن پڑھنے کی اجازت ہوگا۔ پرزم گوشہ اور اسے قرآن پڑھنے کی اجازت ہوگا۔

ان کے علاوہ امام طحاوی گافتہ وغیرہ کے لیے ایک آیت ہے کم قرآن پڑھنے کی اجازت دیتے ہیں اور بقول صاحب عنایہ اس پر دلیل یہ پیش کرتے ہیں کہ شریعت میں قرآن کریم کے ساتھ دو حکم متعلق ہیں (۱) قراء ت قرآن سے نماز کا جواز (۲) حائضہ اور نفساء وغیرہ کے لیے قرآن پڑھنے کی ممانعت، اور چوں کہ پہلے حکم میں فصل ہے کہ اگر نماز میں ایک آیت کی مقدار قرآن پڑھا جائے تو نماز صحیح نہیں ہوگی، لہذا جب پہلے حکم میں آیت قرآن پڑھا جائے تو نماز صحیح نہوگی۔ اور اگر ایک آیت کی مقدار سے کم پڑھا جائے تو نماز صحیح نہیں ہوگی، لہذا جب پہلے حکم میں نبھی ان کے مابین فرق اور فصل ہوگا، اور جب فرق ہوگا تو حائضہ وغیرہ کے لیے حائز اور درست ہوگا۔
صرف پوری آیت پڑھنے کی ممانعت ہوگی اور مادون الآیة پڑھنا ان کے لیے جائز اور درست ہوگا۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ ہماری پیش کردہ حدیث دونوں کے خلاف جست ہے، امام مالک والٹیلیڈ کے خلاف بایں معنی جست ہے کہ اس حدیث میں صاف لفظوں میں حائصہ کے لیے قرآن کریم پڑھنے کی ممانعت وارد ہے، اس لیے اس قدر واضح نص کوچھوڑ کرعقلی پینگ اُڑانا درست نہیں ہے۔ اور امام طحاوی ولیٹیلیڈ کے خلاف اس طرح جست ہے کہ حدیث پاک میں شیناً کا لفظ کرہ

## ر آن البدايه جلدال يوسي المستركة المست

واقع ہے اور نکرہ جب مقام نفی اور جائے نہی میں واقع ہوتو عموم کا فائدہ دیتا ہے، اس لیے حدیث میں بیان کردہ قراءت قرآن کی ممانعت کا حکم عام ہوگا اور آیت اور مادون الآیۃ سب کو شامل ہوگا، لہٰذا اب اس میں سے مادون الآیۃ کو خارج کرنانص کے ساتھ زیادتی کرنا ہے جوکسی بھی حال میں درست نہیں ہے۔ (عنایہ ار ۱۷)

﴿ وَلَيْسَ لَهُمْ مَسُّ الْمُصْحَفِ إِلَّا بِغِلَافِهِ، وَلَا أَخُدُ دِرُهَم فِيهِ سُوْرَةٌ مِنَ الْقُرُانِ إِلَّا بِصُرَّتِه، وَكَذَا الْمُحُدِثُ لَا يَمَسُّ الْقُرُانَ إِلَّا طَاهِرٌ، ثُمَّ الْحَدَثُ وَالْجَنَابَةُ حَلَّا الْيَدَ فَيَسْتَوِيَانِ فِي حُكْمِ الْمَسِّ، وَالْجَنَابَةُ حَلَّتِ الْفَمَ دُوْنَ الْحَدَثِ فَيَفْتَرِقَانِ فِي حُكْمِ الْقِرَاءَةِ، وَغِلَافَةُ مَا يَكُونُ فَيَسْتَوِيَانِ فِي حُكْمِ الْقِرَاءَةِ، وَغِلَافَةُ مَا يَكُونُ مُتَجَافِيًا عَنْهُ دُوْنَ مَا هُوَ مُتَّصِلٌ بِهِ كَالْجَلْدِ الْمُشَرَّزِ هُوَ الصَّحِيْحُ، وَيُكُرَهُ مَسُّة بِالْكُمِّ هُو الصَّحِيْحُ، لِلْآنَةُ تَابِعُ لَهُ مِنْ وَلَى الصَّحِيْحُ، وَيُكُرَهُ مَسُّة بِالْكُمِّ مُو الصَّحِيْحُ، لَأَنَّهُ تَابِعُ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللل

ترجیلہ: اور حائصہ وغیرہ کے لیے غلاف کے بغیر قرآن کریم چھونا بھی جائز نہیں ہے اور نہ ہی کسی ایسے درہم کا پکڑنا جائز ہے جس میں قرآن کریم کی کوئی سورت (تحریر) ہو، مگر اس کی تھیلی کے ساتھ، نیز محدث کے لیے بھی غلاف کے بغیر قرآن چھونا جائز نہیں ہے، اس لیے کہ آ یے مُلَا لِیُنْظِم کا ارشاد گرامی ہے کہ قرآن کو صرف یا ک آ دمی ہی چھوئے۔

پھر حدث اور جنابت دونوں چیزیں ہاتھ میں حلول کر گئیں، اس لیے بید دونوں حکم مس میں برابر ہوں گی اور جنابت منھ میں سرایت کر گئی، نہ کہ حدث، اس لیے پڑھنے کے تھم میں دونوں جدا جدا ہوں گی۔

اور قر آن کا غلاف وہ ہے، جواس سے جدا ہوجا تا ہو، نہ کہ وہ جواس سے لگار ہتا ہو، جیسے بندھی ہوئی جلد، یہی صحیح ہے۔اور آستین سے قر آن یاک جھونا مکروہ ہے یہی صحیح ہے، کیوں کہ آستین جھونے والے کے تابع ہے۔

برخلاف شرعی کتابوں کے جوان کے اہل کے پاس ہوتی ہیں، چناں چدان کے لیے ان کتابوں کو آستین سے چھونے کی رخصت ہے، کیوں کہاس میں ضرورت ہے۔

اور بچوں کو قرآن دینے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کہ اس سے رو کنے میں قرآن کریم کا ضیاع ہے جب کہ بچوں کو (ہمہ وقت) پاکی حاصل کرنے کا تھم دینے میں ان کے ساتھ حرج ہے، اور یہی صحیح قول ہے۔

#### اللغاث:

﴿غِلَافِ ﴾ جس سے کوئی چیز ڈھانکی جائے، ڈھکن ،لفافہ جز دان وغیرہ۔ ﴿صُورَّةِ ﴾ تھیلی، ہمیانی۔ ﴿مُتَجَافِیْ ﴾ جدا، علیحدہ۔ ﴿مُشَوَّز ﴾ بندھا ہوا،متفرق اجزاء کا مجموعہ جس کواکھا کر کے باندھ دیا گیا ہو۔ ﴿ کُمْ ﴾ آستین۔

#### تخريج:

## ر آن البدايه جلدا ي المالي المالي جلدا ي المالي الم

#### نایاک انسان کے لیے قرآن مجید کوچھونے کا مسلد:

صاحب کتاب قرائت قرآن کا حکم بیان کرنے کے بعد یہاں سے مس قرآن کا حکم بیان فرمارہے ہیں، جس کی تفصیل میہ ہے کہ حائفہ، جنبی، نفساء اور محدث کے لیے غلاف کے بغیر قرآن کریم کوچھونا اور پکڑنا درست نہیں ہے، اس طرح ہرالیی چیز کوکور (COVER) اور خیلی کے بغیر پکڑنا جائز نہیں ہے، جس میں قرآن کریم کی کوئی آیت یا سورت کھی ہوئی ہوخواہ وہ درہم ہویا پچھ اور ہو، اور اس پر نبی اکرم منافظ کا کہ وہ حدیث دلیل ہے جو کتاب میں فدکور ہے یعنی لایمس القرآن إلا طاهو۔

ثم الحدث الع صاحب كتاب مس مفحف كے عدم جواز ميں حائضه وغيرہ كے ساتھ جنبى كوشامل كرنے كى علت بيان كرتے ہوئے فرمات ميں محدث اور جنبى دونوں برابر كرتے ہوئے فرماتے ہيں كه قرآن كريم ہاتھ سے چھوا اور پكڑا جاتا ہے اور ہاتھ كى عدم طہارت ميں محدث اور جنبى دونوں برابر ہيں، كيول كه جس طرح جنابت ميں ہاتھ دھونا ضرورى ہے، اى طرح حدث ميں بھى اس كا عُسل ضرورى ہے، لہذا جب عدم طہارت ميں دونوں برابر ہيں تو حكم مس ميں بھى دونوں برابر ہوں گے اور ان ميں سے كى كے ليے بھى مس مصحف كى اجازت نہيں ہوگى۔

اس کے بالمقابل قر اُت قر آن کا تعلق چول کہ فم اور منھ سے ہاور منھ کی طہارت کے سلسلے میں حدث اور جنابت دونوں کا حکم الگ الگ ہے، کیوں کہ جنابت منھ کے اندر سرایت کر جاتی ہے، اس لیے جنبی کے لیے کلی کرنا اور اندرون منھ کوصاف کرنا فرض اور ضروری ہے، جب کہ حدث منھ کے اندر سرایت نہیں کرتا، اس لیے حدث میں منھ کے اندرونی جھے کوصاف کرنا نہ تو فرض ہے اور نہیں واجب ہے، لہذا جب حکم طہارت میں دونوں جدا ہیں تو حکم قر اُت میں بھی جدا ہوں گے، اور محدث کے لیے قراءت قرآن کی اجازت نہیں ہوگی۔

و غلافہ النے صاحب ہدایہ قرآن کے غلاف کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جس غلاف کے ساتھ ہم نے مس مصحف کی اجازت دی ہے اس سے مراد وہ غلاف ہے، جومصحف سے جدا ہوسکتا ہو، جیسے کپڑے وغیرہ کے جزدان، اس سے وہ غلاف اور کورمراد نہیں ہے جوقر آن کریم سے لگا اور چہٹارہتا ہے، جیسے چہڑے وغیرہ کی بندھی ہوئی جلد، کیوں کہ جلد قرآن کے تابع ہداناس کا چھونا قرآن ہی کا چھونا ہوگا، اس لیے غلاف سے جزدان مراد لینا ہی زیادہ بہتر ہے، اسی طرح جنبی وغیرہ کے لیے آسین سے قرآن کریم کا چھونا بھی صحیح نہیں ہے، کیوں کہ آسین چھونے واللے کے تابع ہوتی ہے، لہذا جو تھم چھونے واللہ کا ہوگا وہی آسین کا ہوگا۔

البتہ علاء، فقہاء اور دینی احکام ومسائل سے اشتغال رکھنے والے حضرات کے لیے آسٹین سے شرقی اور دینی کتابوں کا چھونا اور اُٹھانا جائز ہے، اس لیے کہ اگر چہدان کتابوں میں بھی قرآن کریم کی آیات تحریر ہوتی ہیں، گر کثرتِ مشاغل کی وجہ سے ان حضرات کو بار بار وضوکرنے میں حرج لاحق ہوگا، اس لیے اشاعتِ علم کی ضرورت اور دفعِ حرج کے پیش نظران کے لیے آسٹین سے دینی کتابوں کو چھونے کی رخصت اور اجازت دی گئی ہے۔

و لا باس النع فرماتے ہیں کہ چھوٹے چھوٹے بے وضو بچوں کوقر آن کریم دینے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کہ اگر بے وضو ہونے کی وجہ سے انھیں قر آن کریم نہیں دیں گے، تو وہ تعلیم تعلم سے رک جائیں گے اور اس میں ضیاع قر آن کا خدشہ ہے، اور

## ر ان البدايه جلد ال يوسي المستركة المس

اگر باوضو لینا ان پر لازم کردیں گے تو وہ بچے حرج میں مبتلا ہوجائیں گے، کیوں کہ اوّلاً تو صغرتنی کی وجہ سے وہ مکلّف نہیں ہیں، دوسرے بچے ہمہ وقت پاخانہ پیثاب میں لگے رہتے ہیں، اس لیے ان پر وضو لازم کرنے کی صورت میں وہ حرج میں مبتلا ہوجائیں گے، حالاں کہ جب شریعت نے مکلّفین وبالغین سے حرج کو دورکر دیا ہے، تو پھر بچوں کا کیا کہنا۔

﴿ وَإِذَا نَقَطَعَ ذَمُ الْحَيْضِ لِأَقَلَّ مِنْ عَشَرَةِ أَيَّامٍ لَمْ تَحِلَّ وَطُيْهَا حَتَى تَغْتَسِلَ ﴾ لِأَنَّ الدَّمَ يَدُّرُ تَارَةً وَيَنْقَطِعُ أَخُرَى فَكَلَ بُدَّ مِنَ الْإِغْتِسَالِ لِيَتَرَجَّحَ جَانِبُ الْإِنْقِطَاعِ، ﴿ وَلَوْ لَمْ تَغْتَسِلُ وَمَصٰى عَلَيْهَا أَدُنَى وَقُتُ الصَّلَاةِ الْحَرِي فَكَ الْإِغْتِسَالِ وَالتَّحْوِيْمَةِ حَلَّ وَطُيْهَا ﴾ لِأَنَّ الصَّلاةَ صَارَتُ دِيْنًا فِي ذِمَّتِهَا فَطَهُرَتُ حُكُمًا . بقدْدٍ أَنْ تَقُدِرَ عَلَى الْإِغْتِسَالِ وَالتَّحْوِيْمَةِ حَلَّ وَطُيْهَا ﴾ لِأَنَّ الصَّلاةَ صَارَتُ دِيْنًا فِي ذِمَّتِهَا فَطَهُرَتُ حُكُمًا . تَعْمَ دَتِ مِن دَن سَهُم مدت مِن بند موجائِ تَوْعُورت كَ الصَّلاةَ صَارَتُ دِيْنًا فِي فَي ذِمَّتِهَا فَطَهُرَتُ حُكُمًا . تَوْمِ مَعْنَ وَارَجِ مِن مِن دَن سَهُ مَ مدت مِن بند موجائِ توعورت كَ الصَّلا مَر نَ عَروري عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا طَالَ نَهِ مَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

#### اللغات:

﴿ يَدُرُ ﴾ باب نفر؛ بهنا، بهنا ہے۔ ﴿ ذَيْنٌ ﴾ ادها، قرض۔

### وس دِن سے كم ميں حيض هم جانے كى صورت كا حكم:

حائضہ عورت کے لیے ایک تھم یہ ہے کہ اگر عادت کے مطابق اکثر مدت چین یعنی دس دن ہے کم مدت میں کسی حائضہ عورت کا خون بند ہوگیا تو جب تک و عنسل نہ کرلے اس وقت تک اس سے جماع کرنا حلال نہیں ہے، کیوں کہ اکثر مدت گذر نے سے پہلے جوخون بند ہوتا ہے وہ بھی بھی جاری بھی ہوجاتا ہے، اس لیے بند ہونے کے پہلوکو ترجیح دینے کے لیے شل کرنا ضروری ہے، شمل کے بعد جانب انقطاع راج ہوجائے گی اور وطی بھی حلال ہوجائے گی۔

لیکن اگر اس عورت نے عنسل نہیں کیا اور اس پر نماز کا وقت اتنی مقدار میں گذرگیا جس میں کہ وہ عنسل کر سے تکبیر تحریمہ کہہ سکتی تھی، تو اب اس سے وطی کرنا حلال ہے، کیوں کہ اب اس کے ذمہ موجود ہ نماز فضاء ہوگئی، اس لیے کہ شریعت نے اسے حکماً پاک قرار دے دیا، تبھی تو اس کے ذہبی نماز کی قضاء ہوئی، اور ہماری شریعت ایسانہیں کرسکتی کہ اپنے حق کو ثابت کر دے اور بندوں کے حق کو ختم کردے، لہذا ندکورہ عورت حکماً پاک ہے اور جب پاک ہے تو اس سے ہم بستری کرنا بھی جائز اور حلال ہے۔

﴿ وَلَوْ كَانَ انْقَطَعُ الدَّمُ دُوْنَ عَادَتِهَا فَوْقَ الثَلَاثِ لَمْ يَقُرُبَهَا حَتَّى تَمْضِيَ عَادَتُهَا وَإِنِ اغْتَسَلَتُ ﴾ ِلَآنَ الْعَوْدَةَ فِي الْعَادَةِ غَالِبٌ فَكَانَ الْإِحْتِيَاطُ فِي الْإِجْتِنَابِ، وَإِنِ انْقَطَعَ الدَّمُ لِعَشَرَةِ أَيَّامٍ حَلَّ وَطْيُهَا قَبْلَ الْغُسُلِ، لِلَّآنَ الْحَيْضَ لَا مَزِيْدَ لَهُ عَلَى الْعَشَرَةِ، إِلَّا أَنَّهُ لَا يُسْتَحَبُّ قَبْلَ الْإِغْتِسَالِ لِلنَهْيِ فِي الْقِرَاءَةِ إِبِالتَّشْدِيْدِ . ترجمل: اوراگرخون حائضہ عورت کی عادت ہے کم اور تین دن سے زیادہ مدت میں بند ہوا تو اس کی عادت کے ایام گذرنے سے پہلے شوہر اس سے جماع نہ کرے اگر چہ وہ عنسل کرلے، کیوں کہ عادت کے دوران خون کا واپس آنا غالب ہے، اس لیے اجتناب کرنے ہی میں احتیاط ہے۔

اور اگرخون دس دن پر بند ہوا تو عسل کرنے سے پہلے بھی اس سے وطی گرنا حلال ہے، کیوں کہ دس دن سے زیادہ حیض نہیں آتا، البت عسل کرنے سے پہلے وطی کرنامتحب نہیں ہے اس ممانعت کی وجہ سے جو (یطّهرن کو) مشدد پڑھنے کے متعلق وارد ہوئی ہے۔

#### عادت سے پہلے اور بعد خون رُکنے کی صورت کے احکام:

اس سے پہلے عادت کے موافق خون بند ہونے کا بیان تھا، یہاں بید سئلہ ہے کہ اگر کسی عورت کا خون اس کی عادت سے کم اور تین دنوں سے زائد مدت میں بند ہوجائے، مثلاً کسی عورت کی عادت ۲ دن خون آنے کی ہے اور چار ہی دن میں اس کا خون بند ہوگیا، تو اس صورت میں تکم میہ ہے کہ ایام عادت گذرنے سے پہلے اس سے ہم بستری نہ کی جائے خواہ وہ کتنے بھی اہتمام سے غسل وغیرہ کرلے، کیوں کہ ابھی اس کی عادت کے ایام باقی ہیں اور ایام عادت میں اکثر خون عود کر آتا ہے، اس لیے ایام عادت کے گذرئے سے پہلے وطی نہ کرنے میں ہی احتیاط ہے۔

البتہ اگر دس دن مکمل ہونے کے بعد کسی عورت کا خون بند ہوگیا تو اس صورت میں عسل سے پہلے بھی وطی کرنا جائز ہے،
کیوں کہ دس دن حیض کی اکثر مدت ہے، لہذا ہے بات طے ہے کہ اوّلاً تو اب خون نہیں آئے گا، اور اگر آئے گا بھی تو وہ دم استحاضہ ہوگا، اور دونوں صورتیں مانع وطی نہیں ہیں، لہذا اب وطی کرنے کی گنجائش ہے، لیکن پھر بھی نظلفت اور طہارت کا تقاضا ہے ہے کہ اس صورت میں بھی عورت کے خسل کرنے کے بعد ہی وطی کی جائے، کیوں کہ قرآن کریم میں ایام چیش کے دوران وطی سے ممانعت کے متعلق جو یہ آیت (ولا تقربو ھن حتی یط قرن) ہے، اس میں یط قبرن کو مشدد بھی پڑھا گیا ہے، اور مشد د پڑھنے کی صورت میں مطلب یہ ہوگا کہ جب تک عورت نہا دھو کرفرلیش ہوجا کیں ان سے جماع نہ کرو اور اچھی طرح پاک ہونے کا مطلب یہی ہے کہ خون بند ہونے کے بعد عورت نہا دھو کرفرلیش ہوجائے۔

﴿ وَالطَّهُرُ إِذَا تَخَلَّلَ بَيْنَ الدَّمَيْنِ فِي مُدَّةِ الْحَيْضِ فَهُوَ كَالدَّمِ الْمُتَوَالِّيُ ﴾ قَالَ هَذِهِ إِحْدَىٰ الرِّوَايَاتِ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُرَّا اللَّهُمْ أَنَّ السِيْعَابَ الدَّمِ مُدَّةَ الْحَيْضِ لَيْسَ بِشَرْطٍ بِالْإِجْمَاعِ فَيُعْتَبَرُ أَوَّلُهُ وَاخِرُهُ كَالِيْصَابِ فِي بَابِ الزَّكَاةِ، وَعَنْ أَبِي يُوسُفَ وَهُو رِوَايَةٌ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُمَّاتًا إِنَّا يَهُ عُلَوْ أَقُوالِهِ أَنَّ الطُهُرَ إِذَا كَانَ أَقَلَّ مِنْ خَمْسَة عَشَرَ يَوُمًا لَا يَفْصِلُ وَهُو كُلُّهُ كَالدَّمِ الْمُتَوَالِيُ، لِأَنَّهُ طُهُرٌ فَاسِدٌ فَيكُونُ بِمَنْزَلَةِ اللَّهُمِ وَالْأَخِدُ بِهِذَا الْقُولِ أَيْسَرُ، وَتَمَامُهُ يُعْرَفُ فِي كِتَابِ الْحَيْضِ .

ترونجمله: اور وه طهر جو دوخونوں کے درمیان مظل ہو وہ بھی مسلسل آنے والے خون کی طرح ہے، صاحب کتاب فرماتے ہیں کہ

## ر ان البداية جلد المسال المسال

یہ امام صاحب طِینُظ سے مروی روایات میں سے ایک روایت ہے، اور اس کی دلیل یہ ہے کہ خون کا پوری مدتِ حِض کو گھیرنا بالا جماع شرط نہیں ہے، لہذا اس کے اول اور آخر کا اعتبار کیا جائے گا، جیسے زکو ق کے باب میں نصاب ہے۔

حضرت امام ابو یوسف چایشیڈ سے مروی ہے اور یہی امام صاحب چایشیڈ سے ایک روایت ہے، بل کہ یہ کہا گیا کہ یہ امام صاحب کا آخری قول ہے، وہ یہ کہ یہ کہا گیا کہ یہ امام صاحب کا آخری قول ہے، وہ یہ ہے کہ اگر طہر کی مدت پندرہ دنوں سے کم ہوتو وہ فاصل نہیں ہے گا اور پورا کا پورا پے در پے آنے والے خون کی طرح ہوگا، کیوں کہ پیطہر فاسد ہے، البذا خون ہی کے درجہ میں ہوگا اور اس قول پر عمل کرنا زیادہ آسان ہے، اور اس کی پوری تفصیل (امام محمد پایشیڈ کی) کتاب اُحیش میں مذکور ہے۔

#### اللغاث:

۔ ﴿ مُتَعَلِّلُ ﴾ خلال، دواشیاء کے درمیان آ کر علیحدہ کرنے والی چیز۔ ﴿ مُتَوَالِي ﴾ پے در پے مسلسل۔

#### طهر خلال کی بحث:

حل عبارت سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھیں کہ طُھر بضم الطاءاس مدت کو کہتے ہیں جو دوخونوں کے درمیان فاصل بن کرآتی ہےاور پھریبال طہر سے طہر کامل مراد ہے جس کی اقل مدت پندرہ دن ہے۔اس کے بالمقابل وہ طہر جو پندرہ دنوں سے کم مدت کے لیے فاصل بنتا ہےوہ طہر فاسداور طہر ناقص کہلاتا ہے۔

عبارت کامفہوم ہے ہے کہ اگر طہر پندرہ دنوں ہے کم مدت کے لیے دوحیفوں کے مابین فاصل بنے تو یہ طہر طہرِ فاصل نہیں ہوگا، بل کہ آگے اور پیچھے والی پوری کی پوری مدت حیض کی مدت کہلائے گی، مثال کے طور پر اگر کوئی مبتدا ہ ہو یعنی وہ لڑی جے کہلی مرتبہ خون آیا ہواس نے ایک دن خون دیکھا پھر آٹھ دنوں تک خون بندر ہااس کے بعد دسویں دن پھر خون نظر آیا تو اب اس کے حق میں پورے دس دن چھر خون نظر آیا تو اب اس کے حق میں پورے دس دن حیض کے شار ہوں گے، کیوں کہ یہاں خون مدت حیض کے شروع اور آخر میں موجود ہے اور کسی بھی امام کے بیباں پوری مدت حیض میں مسلسل خون آ نا شرطنہیں ہے، لہذا جس طرح وجوب زکو ہ کے لیے پورے سال مالک نصاب ہونا شرطنہیں ہے، بل کہ اگر کوئی شخص سال کے شروع اور آخر میں نصاب کا مالک ہوتو اس پر زکو ہ فرض ہے، اسی طرح صورت مبلہ میں بھی چیض کی اول اور آخر مدت میں خون کا پایا جانا کافی ہے اور یہ پوری مدت حیض میں اس کا جریان اور وجود وسیلان ضروری نہیں ہے۔

وعن أبى يوسف النحاس سليلے ميں امام ابويوسف رئيسي ہے ايک روایت ہے کہ پندرہ دن ہے کم مدت والا طہر طہر فاصل نہيں ہوگا، بل کہ اسے طہر فاسد اور طہر ناقص کہیں گے، اس کی مثال صاحب عنابہ نے یہ بیان کی ہے کہ ایک عورت ہے جسے عادت کے مطابق ہر مہينے میں شروع کے پانچ دن حیض آتا ہے، لیکن ایک مرتبہ مہینے کی کہلی تاریخ ہے ایک دن پہلے ہی اسے حیض آگیا اس کے بعد ایک سے لے کر ۵ تاریخ تک وہ پاک رہی اور چھنے دن پھراس نے خون دیکھا اور وہ خون دس دن سے متجاوز ہوگيا تو اس صورت میں پانچ دن جو طہر ظہر ناقص اور فاسد ہوگيا تو اس صورت میں پانچ دن جو طہر ظہر ناقص اور فاسد ہے، اس لیے کہ یہ پندرہ دنوں سے کم ہے۔

صاحب ہدار فرماتے ہیں کہ بیامام صاحب رہیں گئے ہے دوسری روایت ہے اور ایک قول بیے ہے کہ بیامام صاحب رہائیمیٹ کا

## ر ان البداية جلد کر ۱۳۳ کی کی در ۱۳۳ کی کامبارت کے بيان ميں ک

﴿ وَأَقَلُّ الطُّهُو ِ خَمْسَةَ عَشُرَ يُوْمًا ﴾ هكذا نُقِلَ عَنْ إِبْرَاهِيْمَ النَّخْعِيِّ رَحَمُنَا الْأَهُو وَأَنَّهُ لَا يُغْرَفُ إِلَّا تَوْقِيْفًا، ﴿ وَلَا غَالَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ

تروجہ اور اسر کی کم ہے کم مدت پندرہ دن ہے اس طرح ابراہیم نخفیؒ ہے منقول ہے، اور یہ مدت تو قیف کے بغیر نہیں معلوم موسکتی۔اوراکثر مدت طہر کی کوئی غایت نہیں ہے، اس لیے کہ (مجھی) طہر سال دوسال تک (مجھی) دراز ہوجا تا ہے، لہذا جب تک برابرخون نہ آنے گئے اس وقت تک کسی مقدار ہے اس کا اندازہ نہیں کیا جائے گا۔ یہ بات (حضرت امام محمد والیٹیلا کی) کتاب الحیض ہے معلوم کی گئی ہے۔

#### اللغاث:

﴿ تَوْقِيْف ﴾ واقف كرنا،علم دينا، مراد الله كے رسول مَنْ اللَّيْنِ كا اطلاعُ دينا، ساعى مونا۔ ﴿ يَمُتَدُّ ﴾ باب افتعال؛ لمبا ہونا، تھيل جانا، بڑھنا۔

#### مت طهر کی تفصیل:

صورت مسکلہ یہ ہے کہ طہر کی کم سے کم مدت پندرہ دن ہے، مشہور تا بعی حضرت ابراہیم نحق سے یہی مدت منقول ہے اور چول کہ بیدایک مقدار ہے، لہذا جس طرح دیگر مقادیر ساع پر موقوف میں اور ساع ہی سے ان کی تعیین ہوئی ہے، اسی طرح اس کی تعیین بھی ساع سے ہوئی ہے، کیوں کہ ابراہیم نحق ایک تابعی میں، انھوں نے می مقدار کسی صحابی سے سی ہوگی اور صحابی نے صاحب شریعت حضرت محمد تالیقی ہے۔ شریعت حضرت محمد تالیقی میں مقادیر کے سلسلے میں عقل اور قیاس کو بھی کوئی دخل نہیں ہے۔

و لا غاید لا کشوہ المحفرہ المحفرہ المحفرہ المحفرہ المحفرہ المحفرہ المحفرہ المحفرہ کا زمانہ ایک سال یا دوسال تک دراز ہوجاتا ہے، اس لیے اس صورت حال میں طہر کی اکثر مدت کی تعیین کرنا دشوار ہے، لبذا الیی عورتوں کے لیے تکم یہ جب تک پاک رہیں نماز وغیرہ پڑھتی رہیں اور پھر جب استمرار اور تسلسل کے ساتھ خون آنے گے تو کسی ذی علم سے رجوع کریں، کیوں کہ استمرار دم کی صورت میں طہر کی کوئی نہ کوئی تحدید اور تعیین کرنی پڑے گی۔

صاحب عنایہ نے اس موقع پر ایک مثال یہ بیان کی ہے کہ اگر کسی عورت کو پہلی مرتبہ حیض کا خون آیا اور دس دن تک آتا رہا اس کے بعد سال دوسال گگ کے لیے خون بند ہو گیا ،اس کے بعد پھر خون آنے لگا تو اس صورت میں اس عورت کا حکم یہ ہوگا کہ

## ر ان البداية جلدا ي المحالة ال

پہلے جو دس دن خون آیا تھا وہ تو حیض کا زمانہ ہوگا،اس کے بعد سال دوسال تک جوخون بندر ہا وہ طہر کا زمانہ ہوگا اور پھر دوبارہ جب خون آنے گئے تو ہر ماہ کے شروع میں یا جب بھی اسے خون آئے دس دن حیض کے ہوں گے اور باقی ہیں دن طہر کے ہوں گے۔ صاحب ہدایہ راتی تالی فرماتے ہیں کہ اس مسئلے میں بھی بہت سے اقوال ہیں جن کی تفصیل امام مجمد راتیٹیلٹہ کی کتاب الحیض میں ب

﴿ وَدَمُ الْإِسْتِحَاصَةِ كَالْرُّعَافِ ﴾ لَا يَمْنَعُ الصَّوْمَ وَلَا الصَّلَاةَ وَلَا الْوَطْيُ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ • تَوَطَّنِي وَصَلِّي وَصَلِّي وَصَلِّي وَصَلِّي وَصَلِّي وَالْوَطْي بِنَتِيْجَةِ الْإِجْمَاعِ. وَإِنْ قَطَرَ الدَّمُ عَلَى الْحَصِيْرِ، وَلَمَّا عُرِفَ حُكُمُ الصَّلَاةِ ثَبَتَ حُكُمُ الصَّوْمِ وَالْوَطْيِ بِنَتِيْجَةِ الْإِجْمَاعِ.

ترجمل: اوراستا ضے کا خون دم تکسیر ہی کی طرح روزے، نماز اور وطی سے مانع نہیں ہے، اس لیے کہ آپ مُلَّا قَامُ کا ارشاد گرای ہے تم وضو کرکے نماز پڑھ لواگر چہ خون چائی پر نیکتا رہے۔ اور جب نماز کا حکم معلوم ہوگیا تو روزے اور وطی کا حکم نتیج اجماع سے ثابت ہوگیا۔

#### اللغاث:

-﴿رُعَافَ ﴾ نكسير، ناك سے بيارى كى وجه سے بہنے والاخون - ﴿ حَصِيْر ﴾ بوريا، چِنائى۔

#### تخريج

• اخرجه ابن ماجه في كتاب الطهارة باب ماجاء في المستحاضة حديث رقم ٦٢٤.

#### استحاضه کے احکام:

مسئلہ بیہ ہے کہ استحاضے کے خون کا تھلم دم نکسیر کے تھم کی طرح ہے، یعنی جس طرح دم نکسیر ہوگ سے نکلتا ہے اور نماز اور روزے وغیرہ سے مانع نہیں ہوتا، اسی طرح دم استحاضہ بھی رگوں سے نکلتا ہے اور نماز وغیرہ سے مانع نہیں ہوتا۔

اس سلیے میں نی اکرم کا گئی کا یہ فرمان مسدل ہے کہ جب فاطمہ بنت حیش نے آپ کی گئی ہے حالت استحاضہ میں نماز کے متعلق پوچھا تھا اور یہ عرض کیا تھا اپنی امواۃ استحاض فلا اطھوا فادع الصلاۃ، فقال لا؟ کہ اے اللہ کے نی میں مستحاضہ عورت ہوں اور پاک نہیں ہو پارہی ہوں کیا نماز ترک کردوں؟ آپ نے فرمایا کہ نہیں نماز نہ ترک کرواور سنو! اجتنبی المصلاۃ ایام محیصل ٹم اغتسلی و تؤصئی لکل صلاۃ وصلی و إن قطر اللہ علی الحصیر یعنی صرف ایام چی میں نماز نہ پڑھو، پھر خسل کرلواور ہر نماز کے لیے وضو کر کے نماز پڑھو ہر چند کہ فون بور یے پر نہیاتا رہے، اس صدیث سے یہ مسئلہ تو بالکل صاف پڑھو، پھر خسل کرلواور ہر نماز کے لیے وضو کر کے نماز پڑھو ہر چند کہ فون بور یے پر نہیاتا رہے، اس صدیث سے یہ مسئلہ تو بالکل صاف ہوگیا کہ دم استحاضہ مانع نماز نہیں ہے تو مانع صوم اور مانع وطی تو بدرجہ اولی نہیں ہوگا، کیوں کہ مطلقا خون کا آنا نماز کے منافی ہے، چہ جائے کہ وہ دورانِ نماز بھی جاری رہے، اس لیے کہ فون اور طہارت میں کوئی جوڑ بی نہیں ہے جب کہ نماز کہ کہ فران اور والی اجازت ہوگی، کیوں کہ خون تو جود دم استحاضہ کے جریان کے ساتھ نماز پڑھنے کی اجازت وی بھر کہ ہوڑ کئی ہوڑ وروزہ اور وطی کی تو بدرجہ اولی اجازت ہوگی، کیوں کہ خون تو کسی بھی حالت میں روزہ اور وطی کی تو بدرجہ اولی اجازت ہوگی، کیوں کہ خون تو کسی بھی حالت میں روزہ اور وطی کی تو بدرجہ اولی اجازت ہوگی، کیوں کہ خون تو کسی بھی حالت میں روزہ اور وطی کی تو بدرجہ اولی اجازت ہوگی، کیوں کہ خون تو کسی بھی حالت میں روزہ اور جماع کی کے منافی نہیں ہے، اس

## ر جس البيدايير جلدا ي المان مين الميدايي جلدا ي المان مين الميدايير جلدا ي المان مين الميدايير جلدا ي المان مين الميدايير المان الميدايير المان الميدايير ا

﴿ وَلَوْ زَادَ اللَّهُمْ عَلَى عَشَرَةِ أَيَّامٍ وَلَهَا عَادَةُ مَعْرُوْفَةٌ دُوْنَهَا رُدَّتُ إِلَى أَيَّامٍ عَادَتِهَا، وَالَّذِي زَادَ اِسْتِحَاضَةٌ ﴾ لِقُولِهِ • عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُسْتَحَاضَةُ تَدُعُ الصَّلَاةَ أَيَّامَ أَفْرَائِهَا، وَلاَنَ الزَّائِدَ عَلَى الْعَادَةِ يُجَانِسُ مَا زَادَ عَلَى الْعَشَرَةِ فَيُلْحَقُ بِهِ، وَإِنِ ابْتَدَأَتُ مَعَ الْبُلُوغِ مُسْتَحَاضَةً فَحَيْضُهَا عَشَرَةُ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَالْبَاقِيُ الْعَشَرَةِ فَيُلْحَقُ بِهِ، وَإِنِ ابْتَدَأَتُ مَعَ الْبُلُوغِ مُسْتَحَاضَةً فَحَيْضُهَا عَشَرَةُ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَالْبَاقِيُ السِّيَحَاضَةُ، لِأَنَّا عَرَفْنَاهُ حَيْضًا فَلَا يَخُرُجُ عَنْهُ بِالشَّكِ. وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

ترجی اوراگرخون دی دنوں پر بڑھ جائے حالاں کہ دی دن سے کم میں عورت کی عادت معروف ہو، تو وہ اپنی عادت کے ایام بی پرلوٹائی جائے گا اور اور فون جو عادت معروفہ سے زائد آیا ہے استحاضے کا خون ہے، کیوں کہ آپ مکا اور ان گرامی ہے کہ مستحاضہ اپنے ایام جین میں نماز ترک کردے، اور اس لیے بھی کہ عادت معروفہ سے زائد آنے والا خون دی دن سے زائد آنے والے خون سے بہتر آبنگ ہوجائے گا۔

اور اگر کوئی عورت متحاضہ ہوکر بالغ ہوئی تو ہر مہینے کے دل دن اس کے ایام حیض ہوں گے اور باقی استحاضہ ہوگا، کیوں کہ دل دنوں تک آنے والے خون کوہم نے حیض جانا ہے، لہذا شک کی بنیاد پر وہ حیض ہونے سے خارج نہیں ہوگا۔

#### اللغاث:

﴿ تَدَعُ ﴾ ودع يدع، باب فتح؛ ترك كرنا، چيوڙ دے۔ ﴿ يُجَانِسُ ﴾ باب مفاعله، ايك بى جنس كا ہونا، مجاز أايك جيسا ہونا۔

#### تخريج:

• اخرجہ ابوداؤد فی کتاب الطهارة باب من قال تغتسل من طہر الی طهر حدیث رقم ۲۹۷. والترمذی فی کتاب الطهارت باب ماجاء ان المستحاضة تتوضاء لکل صلاة حدیث رقم ۱۲٦.

#### در دن سے زیادہ حیض آنے کی صورت کا بیان

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی عورت کو مثلاً سات دنوں تک خون آنے کی عادت تھی ،لیکن کسی مہینے میں اسے سات دن سے زائد خون آگیا اور دس دنوں کے بعد بھی آتا ہی رہا، تو اس صورت میں جو سات دن اس کی ایام عادت کے تھے آتھی کو چیش مانا جائے گا ، اس کی نقلی دلیل تو حضور اقد س منافظ آغیز کا وہ فرمان ہے جو کتاب میں فدکور ہے یعنی المستحاصة تدع الصلاة أیام أقر انھا، اور اس فرمان سے وجہ استدلال بایں معنی ہے کہ حدیث پاک میں أیام أقراء سے مرادایام عادت میں اور چوں کہ ان ایام میں اس کے لیے نماز نہ پڑھنے کا تھم وارد ہوا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ صورت مسئلہ میں فدکورہ مستحاضہ عورت کے ایام عادت ہی ایام چیش ہوں گے ، کیوں کہ حالت چیش ہی میں نماز نہیں پڑھی جاتی ۔

## ر ان البداية جلد ١٥٥٠ من المسلم ١٨٥٥ من المسلم المس

دوسری عقلی دلیل میہ ہے کہ ایام عادت سے زائد آنے والا خون اس خون سے ہم آ ہنگ ہے جو دس دنوں سے زائد آئے، اور دس دنوں سے زائد آنے والا خون بالا تفاق دم استحاضہ ہے، لہذا ایام عادت سے زائد آنے والا خون بھی دم استحاضہ ہوگا، اور دمِ حیض وہی خون ہوگا جوایام عادت میں آیا ہو۔

وإن ابتدات النجاس كا حاصل بيہ ہے كه اگر كى كو كہلى مرتبہ خون آيا اور لگا تار آتا رہا يہاں تك كه دى دنوں سے تجاوز كرگيا تو اس صورت ميں ہر مہينے كے دى دن اس كے حق ميں حيض كے ہول گے اور اس كے علاوہ جتنے دن بھى خون آئے گا وہ استحاضہ كے ايام ہول گے، كيول كه جب اس عورت كى كوئى عادت نہيں ہے اور اس كا خون تين دن ميں بھى بنرنہيں ہوا بہاں تك كه اكثر مدت حيض يعنى دى دنوں سے بھى تجاوز كرگيا، تو اب ہميں يقينى طور سے يہيں معلوم ہوسكتا كه اس كے ايام حيض كئے ہيں، البت اكثر مدت حيض يعنى دى دنوں سے معلوم ہے كہ حيض كى اكثر مدت دى دن ہے، اور دى دنوں تك حيض كا خون آسكتا ہے، لبذا صورت مسكله ميں جو چيز يقين سے معلوم ہے كہ حيض كى اكثر مدت دى دن ہے، اور دى دنوں تك حيض كا خون آسكتا ہے، لبذا صورت مسكله ميں جو خيز يقين سے معلوم ہے اسى يرعمل كريں گے اور شك يا تر دكى وجہ سے يقينى طور پر معلوم چيز سے انحراف نہيں كريں گے، كيوں كہ نقہ كا جين صابط بيہ ہے كہ اليقين لا يو ول بالشك، اور فركورہ عورت كے ليے يہ فيصله سنا كيں گے كہ دى دن اس كے حق ميں حيض كے جيں۔ اور ماجتی استحاضہ كے ہيں۔



# المنتخاصة المنت

صاحب کتاب نے باب الحیض والاستحاضۃ کے تحت چوں کہ استحاضۃ کاعنوان قائم کر دیا ہے، ای لیے غالبًا یہاں فصل کو بغیر عنوان کے ساتھ حیض، استحاضہ اور نفاس میں فصل اور فرق کرنے کے لیے بیان کیا ہے، پھر چوں کہ نفاس کے بالمقابل استحاضہ کے مسائل کثیر الوقوع ہیں، اس لیے احکام استحاضہ کو احکام نفاس سے پہلے بیان کیا جارہا ہے۔

﴿ وَالْمُسْتَخَاضَةُ وَمِنْ بِهِ سَلَسُ الْبُولِ وَالرُّعَافُ الدَّائِمُ وَالْجُرْحُ الَّذِي لَا يَرْقَأُ يَتَوَضَّوُنَ لِوَقَتِ كُلِّ صَلَاةٍ وَالْمُسْتَخَاضَةُ وَالْمُسْتَخَاضَةُ وَالْمُسْتَخَاضَةُ يَتُوضًا لَٰ وَقَالَ الشَّافِعِيُّ وَمُرَالُهُ الْمُسْتَخَاضَةُ تَتَوَضَّا لِكُلِّ صَلَاةٍ وَلَانَ الشَّافِعِيُّ وَمُرَالُهُ السَّلَامُ الْمُسْتَخَاضَةُ تَتَوَضَّا لِكُلِّ صَلَاةٍ وَلَانَ الشَّافِعِيُ وَمُرَائِهُ السَّلَامُ الْمُسْتَخَاضَةُ تَتَوَضَّا لِكُلِّ صَلَاةٍ وَلَانَ الْمُولُونَ اللَّهُ السَّلَامُ الْمُسْتَخَاضَةُ تَتَوَضَّا لِوَقْتِ كُلِّ صَلَاةٍ وَلَانَ اللَّهُ السَّلَامُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَانَ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَا الللهُ وَاللهُ وَاللهُو

ترجیعه: ستحاضہ عورت اور جس شخص کوسلسل بول کا مرض ہو، دائمی نکسیر ہویا ایبا زخم ہو جو مندمل نہ ہوتا ہو، یہ لوگ ہر نماز کے وقت کے اندر اندر جتنی چاہیں فرائض اور نوافل پڑھیں۔ امام شافعی والٹیلیڈ فرماتے ہیں کہ متحاضہ ہر فرض نماز کے لیے وضو کرے ، کیوں کہ آپ منگالیڈ کم کا ارشاد گرامی ہے کہ متحاضہ ہر نماز کے لیے وضو کرے ۔ اور اس لیے بھی کہ متحاضہ ہر نماز کے لیے وضو کرے ۔ اور اس لیے بھی کہ متحاضہ ہر نماز کے لیے وضو کرے ۔ اور اس لیے بھی کہ متحاضہ ہر نماز کے لیے وضو کرے ۔ اور اس لیے بھی کہ متحاضہ کی طبارت کا اعتبار (ادائیگی) فریضہ کی ضرورت سے پیش نظر ہے، لہذا ادائیگی فریضہ سے فارغ ہونے کے بعد یہ ضرورت باتی نہیں رہے گی۔

ہماری دلیل آپ منگائی کا بیار شاد عالی ہے کہ متحاضہ ہر نماز کے وقت کے لیے وضوکر ہے اور پہلی حدیث سے یہی مراد ہے، کیوں کہ لام کو وقت کے لیے مستعار لے لیا جاتا ہے اور یوں کہا جاتا ہے اتیك لصلاق المظھر اس کا مطلب یہی ہے کہ میں بوقت ظہر تمھارے پاس آؤں گا، اور اس لیے بھی کہ آسانی کے پیش نظر وقت مقام اداء کے قائم مقام ہے، لہٰذا اس پر حکم کا مدار ہوگا۔

#### اللغات:

﴿ الرُّعَافُ ﴾ تكسير - ﴿ يُدَّارُ ﴾ ندار ركها جائ گا، كهما ديا جائ گا۔

#### تخريج

اخرجه ابن ماجه في كتاب الطهارة باب ما جاء في المستحاضه حديث رقم ٦٢٥. و ابوداؤد في كتاب الطهارة باب رقم ١١٢ حديث ٢٩٧.

#### طہارت کے باب میں معدور کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ مستحاضہ عورت اسی طرح وہ شخص جے سلسل بول کا مرض ہواور و تفے و قفے ہے اس کو پیشاب آتار ہتا ہو، یا وہ شخص جس کودائی نکسیر ہو، یا اس کے جسم میں کوئی ایباز خم ہو جو مندل نہ ہوتا ہواور ہمہ وقت اس سے خون رستا ہو، یہ تمام کے تمام معذور ہیں اور ہمارے یہاں نماز کے متعلق ان کے لیے تھم یہ ہے کہ بیلوگ ہر نماز کے لیے وضو کریں اور اس نماز کا وقت باقی رہے ہوئے جتنی چاہیں نمازیں پڑھیں، خواہ فرائض کے قبیل کی ہوں ، اس کے برخلاف امام شافعی رہائی ہوں ، اس کے برخلاف امام شافعی رہائی ہوں ، اس کے برخلاف امام شافعی رہائی کا مسلک یہ ہے کہ اس طرح کے معذورین ہر فرض نماز کے لیے وضو کریں اور اس وضو سے صرف اور صرف فرض نماز پڑھیں ، اس کے علاوہ کوئی اور نماز نہیں پڑھ سکتے۔

ان کی دلیل آپ منگی کی کی این می دلیل آپ منگی کی کی این مستحاضة تتو صا لکل صلاة " یعنی متحاضه برنماز کے لیے وضوکرے، اس صدیث سے وجہ استدلال یوں ہے کہ آپ منگی کی استحاضة کی صدیث سے وجہ استدلال یوں ہے کہ آپ منگی کی استخاص کی استخاص کی دو سے فرض نماز پرمحمول ہوگا، کیوں کہ فرض نماز ہی صلاة کا فرد کامل ہے، اس لیا فرکورہ وضوے صرف ایک ہی فرض نماز اداکرنے کی اجازت ہوگی۔

دوسری عقلی دلیل یہ ہے کہ نماز کے لیے طہارت شرط ہے اوراس شرط کا تقاضا یہ ہے کہ ان کی طہارت ہی نہ معتبر ہو،
کیوں کہ بھی بھی نماز کے دوران بھی انھیں حدث لاحق ہوجاتا ہے اور مذکورہ عوارض میں سے کوئی عارض پیش آجاتا ہے، مگر اس کے
باوجود ادائیگی فریضہ کی ضرورت کے پیش نظر ان کی طہارت کا اعتبار کرلیا گیا ہے۔ اور بیضابطہ تو آپ کو پتا ہی ہے کہ "المصرورة
تتقدر بقدر ھا" یعنی ضرورت بقدر ضرورت ہی ثابت ہوتی ہے، اس لیے ادائیگی فرض کے بعد ان کی طہارت کا حکم ختم ہوجائے گا
اور ان کے لیے ال وضو سے کوئی اور نماز پڑھنے کی اجازت نہیں ہوگی۔

ہماری دلیل نبی اکرم مَنَّ الْیُخْ کا یہ فرمان ہے المستحاصة تتو صا لوقت کل صلاق اس حدیث ہے ہمارا وجاستدلال اس طور پر ہے کہ آپ مَنَّ الْیُخْ کا یہ فرراس میں وقت کی صراحت فرمائی ہے اور بیتھم دیا ہے کہ متحاضہ ہر نماز کے وقت کے لیے وضو کرے جس سے صاف بیسمجھ میں آتا ہے کہ جب تک ایک نماز کا وقت باقی رہے گا متحاضہ وغیرہ کی طہارت باقی رہے گا اور شرکی احکام میں بالخضوص عبادات میں توسیع ہوتی ہے، لہذا دوسری نماز کے وقت تک بقائے طہارت کا مطلب یہ ہے کہ معذورین اس وضو سے فدکورہ وقتیہ کے علاوہ اور بھی نمازیں پڑھ سکتے ہیں، ورخصرف وقتیہ فرض پڑھنے کے بعد باقی وقت پاک رہ

کرانھیں اچارنہیں ڈالنا ہے۔

اور پھریمبیں سے میہ بات بھی واضح ہوگئ کہ امام شافعی پراٹھیڈ نے جو حدیث پیش کی ہے وہ بھی وقت کے مفہوم کو شامل ہے، کیوں کہ ہماری پیش کردہ حدیث میں وقت کی صراحت ہے، اس لیے ہماری روایت ان کی روایت کے لیے مفسر ہوگی اور ان کی حدیث ظاہر نص ہوگی اور میہ بات تو اظہر من انشس ہے کہ مفسر ظاہر نص سے راجح ہوتا ہے۔

امام شافعی والیمینی کی روایت کا دو سرا جواب یہ ہے کہ لکل صلاۃ کالام وقت کے معنی میں ہے اور قرآن وسنت میں لام کو وقت کے معنی میں کئی مقامات پرلیا گیا ہے، چناں چہ اویں پارو میں أقم الصلاۃ لدلوك الشمس كی عبارت ہے اور بیبال لام کو وقت کے تنی میں لیا گیا ہے أي وقت دلوك الشمس، نیز فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاۃ میں بھی الصلاۃ سے وقت الصلاۃ مراد ہے، اس کے علاوہ صدیث پاک میں بھی اس کی کئی نظیریں ہیں، مثلا ایک صدیث میں ہے إن للصلاۃ أوّلا و آخرا يہاں بھی للصلاۃ ہے لوقت الصلاۃ مراد ہے، دوسری صدیث ہے أينما أدر كتني الصلاۃ تيممت يہال بھی الصلاۃ ہے وقت الصلاۃ مراد ہے، پھر آپ کے عاور ہے میں بھی لام کو وقت کے لیے استعال کرتے ہیں، چناں چہ کہا جاتا ہے الصلاۃ الظهر جس كامفہوم ہے أي اتيك ہوقت صلاۃ الظهر، الحاصل لام کو وقت کے معنی میں لینا عام ہے، اس لیے التیك لصلاۃ الظهر جس کامفہوم ہے أي اتيك ہوقت صلاۃ الظهر، الحاصل لام کو وقت کے معنی میں ہوگا اور ایک نماز کے پورے وقت میں متحاضہ وغیرہ کا وضو باقی رہے گا۔

ہماری طرف سے عقلی دلیل ہے ہے کہ شریعت نے ادائیگی فریضہ کی ضرورت کے پیش نظر معذورین کی طہارت کو معتبر مانا ہے اور معذورین میں ہرطرح کے لوگ ہوتے ہیں، پچھ لوگ اول وقت میں نماز پڑھ لیتے ہیں اور پچھ آخر وقت میں، اس لیے شریعت نے مزید آسانی پیدا کرتے ہوئے ان لوگوں کے حق میں وقت کو اداء کے قائم مقام کر دیا ہے کہ جب تک وقت باتی رہے گا ان کی طہارت باتی رہے گی اور جب وقت ختم ہوجائے گا تو طہارت بھی ختم ہوجائے گی، لہذا تھم یعنی بقائے طہارت کا مدار بھی ات یہ ہوگا۔

﴿ وَإِذَا خَرَجَ الْوَقْتُ بَطَلَ وَصُونُهُمْ وَاسْتَأْنَفُوا الْوُصُوءَ لِصَلَاةٍ أُخْرَى ﴾ وَهَذَا عِنْدَ أَصُحَابِنَا الثَّلَاثَةِ، وَقَالَ وَعُنْ تَطْلُعُ الشَّمْسُ أَجُزَأَهُمْ حَتَى يَذُهَبَ وَقَتُ وَعُرَاتُمُ اللَّهُ الْمَعْدُورِ وَمُنَاتُمَ اللَّهُونُ وَهُلَا اللَّهُمْ عَتَى يَذُهَبَ وَقَالَ أَبُويُوسُفَ وَمُنَاتُمَا يُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ وَعَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَهُ اللَّهُمُ وَعَلَيْكُمُ اللَّهُمُ وَمُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدٍ وَمُنَالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَهُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَعَلَيْكُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَمُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدٍ وَمُنَالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَمُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدٍ وَمُنَالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَمُعَمَّدٍ وَمُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدٍ وَمُعَلَمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَمُحَمَّدٍ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَمُحَمَّدٍ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ اللَّهُ لَا اللَّهُمُ اللَّهُ لَا اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَ

## 

توجیعات: اور جب وقت نکل گیا تو معذورین کا وضو باطل ہوجائے گا، اب دوسری نماز کے لیے بیلوگ از سرنو وضو کریں اور بیتھم ہمارے ائمہ ثلاثہ بڑتے آئی کے بہال ہے، امام زفر والٹی کی فرماتے ہیں جب وقت داخل ہوتب بیلوگ وضو کریں، چنال چہا گران لوگوں نے طلوع شمس کے وقت وضو کیا تو ظہر کا وقت ختم ہونے تک وہ وضوان کے لیے کافی ہوگا، اور بیتھم حضرات طرفین کے بہال ہے، امام ابویوسف والٹیمیاڈ اور امام زفر والٹیمیاڈ فرماتے ہیں کہ بیہ وضو ظہر کا وقت داخل ہونے تک ان کے لیے کافی ہوگا۔

اوراس کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرات طرفین کے یہاں حدث سابق کی وجہ سے وقت نگلنے پرمعذور کی طہارت ختم ہوجاتی ہے اورامام زفر ولیٹھائئے کے یہاں دخول اورخروج میں سے ہرایک سے ختم ہوتی ہے اورامام ابو یوسف ولیٹھائئے کے یہاں دخول اور خروج میں سے ہرایک سے ختم ہوجاتی ہے۔ اور اس اختلاف کا خمرہ صرف اس معذور کے حق میں ظاہر ہوگا جس نے زوال سے پہلے وضو کیا ہوجیسا کہ ہم بیان کر چکے، یا طلوع مش سے پہلے وضو کیا ہو۔

امام زفر رطینیلا کی دلیل بیہ ہے کہ منافی طہارت کے باو جود ضرورتِ اداء کی وجہ سے طہارت کو معتبر مانا گیا ہے اور وقت سے پہلے کوئی ضرورت نہیں ہے، اس لیے طہارت معتبر نہیں ہوگی۔ امام ابو یوسف رطینیلا کی دلیل بیہ ہے کہ حاجتِ طہارت وقت پر متحصر ہے، لہٰذا نہ تو وقت سے پہلے طہارت کو وقت پر مقدم کرنا میں اس کے بعد، حضرات طرفین کی دلیل بیہ ہے کہ طہارت کو وقت پر مقدم کرنا ضروری ہے، تا کہ معذور مخض وقت کے داخل ہوتے ہی اداء پر قادر ہوسکے، جب کہ وقت کا نکل جانا زوال حاجت کی دلیل ہے، لہٰذا اسی وقت حدث کا اعتبار ظاہر ہوگا۔

#### اللغاث:

۔ ﴿ اِسْتَأْنِفُو ا ﴾ باب استفعال، نے سرے سے کس کام کوکرنا، شروع کرنا۔

#### معذور کے حق میں وقت کے ذریعے تعلق وضو کے اقوال کی تفصیل:

عبارت کی وضاحت سے پہلے یہ بات ذہن میں رکھے کہ حضرات طرفین بھی کی عبال خروج وقت معذورین کی طہارت کے لیے ناقض ہے طہارت کے لیے ناقض ہے، امام زفر والیٹھائے کے یہال دخول وقت ناقض ہے اور امام ابویوسف والیٹھائے کے خروج وقت بھی ناقض ہے اور دخول وقت بھی ناقض ہے۔

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی معذور نے ایک نماز کے لیے وضوکیا تھا اور اس نماز کا وقت نکل گیا تو علائے احناف میں سے
امام ابو یوسف، اور حفرات طرفین وَ وَ اللّهُ کے نزد یک اس کا وضوٹوٹ گیا اور دوسری نماز کے لیے اسے نیا وضوکرنا ہوگا، کیوں کہ ابھی
آپ نے پڑھا ہے کہ حفرات طرفین کے بیہاں خروج وقت تاقض ہے اور وہ پایا گیا، اس لیے وضوٹوٹ جائے گا، اور امام ابو یوسف
وی اللّه کے بیہاں خروج وخول دونوں ناقض ہیں۔ اس کے برخلاف امام زفر ویلیٹیل چوں کہ دخول وقت کو ناقض مانتے ہیں، اس لیے وہ
فرماتے ہیں کہ جب دوسری نماز کا وقت داخل ہوجائے تب وہ معذور نیا وضوکر ہے۔

او پر والی بات کو ذہن میں رکھ کر مثال سے اسے مزید سجھے، مثلا ایک معدور نے طلوع سمس کے وقت وضو کیا تو حضرات

طرفین کے یہاں جب تک ظبر کا وقت نکل نہیں جائے گا اس وقت تک اس کا وضو باتی رہے گا اور وہ اس وضو سے ظبر کی نماز پڑھ سکتا ہے، کیوں کہ ان حضرات کے یہاں خروج وقت ناقض ہے، ولم یو جد المحروج الان، امام ابو یوسف والٹیڈ اور امام زفر والتی کے یہاں اس شخص کا وضوصرف ظبر کا وقت واخل ہو گا، اس کا وضوٹوٹ جائے گا اور اس کوظبر کی نماز کے لیے دوسرا وضوکرنا ہوگا، کیوں کہ امام زفر والٹیڈ کے یہاں دخول وقت ناقض ہے اور وہ پایا گیا، اور امام ابو یوسف والٹیڈ کے یہاں دخول وقت ناقض ہے اور وہ پایا گیا، اور امام ابو یوسف والٹیڈ کے یہاں دخول خروج دونوں ناقض میں وقد وجد ھھنا الله حول ۔

(۲) ثمر ہُ اختلاف کے ظہور کی دوسری مثال میہ ہے کہ اگر کسی معذور نے طلوع شمس سے پہلے وضو کیا تو حضرات طرفین کے یہاں طلوع شمس کے بعد اس شخص کا وضوٹوٹ جائے گا، کیوں کہ ان کے یہاں خروج وقت ناقض ہے اور وہ پایا گیا، اسی طرح امام ابو یوسف کے یہاں بھی اس کا وضوٹوٹ جائے گا، کیوں کہ ان کے یہاں دونوں ناقض ہیں، البتہ اس صورت میں امام زفر والتہ گیا ہے۔ یہاں اس کا یہ وضوظہر کا وقت داخل ہونے تک برقر اررہے گا، کیوں کہ ان کے یہاں دخول ناقض ہے اور ابھی دخول نہیں پایا گیا۔

امام زفر براتی کی دلیل میہ ہے کہ منافی طبارت کے ہوتے ہوئے بھی معذورین کی طبارت کا اعتبار ادائیگی فریضہ کی ضرورت کے پیش نظر ہاور دخول وقت سے پہلے جول کہ ادائیگی کی کوئی ضرورت نہیں ہے، اس لیے دخول وقت سے پہلے طہارت کا اعتبار نہیں ہوگا ، فیز دخول وقت کے بعد ہی دوسرے اور نے وضو کا حکم لگایا جائے گا۔

حضرت امام ابو یوسف برلیشینه کی دلیل میہ ہے کہ طہارت کی حاجت وقت پر مخصر ہے بعنی جب بھی نماز کا وقت ہوگا اس وقت طہارت کی ضرورت ہوگی ، اس لیے نہ تو وقت سے پہلے طہارت کا اعتبار ہوگا اور نہ ہی وقت کے بعد ، لہذا دخول وقت بھی ناتض ہوگا اور خروج وقت بھی ناتف طہارت ہوگا۔

حضرات طرفین کی دلیل یہ ہے کہ طہارت کو نماز کے وقت پر مقدم کرنا ضروری ہے، تا کہ وقت داخل ہوتے ہی معذور شخص نماز اداکر نے پر قادر ہوجائے، اور یہ تقدیم اس وجہ ہے بھی ضروری ہے کہ وقت اداء کے قائم مقام ہے اور طہارت کو ادائی نماز پر مقدم کرنا واجب اور ضروری ہے، تو گویا کہ طہارت کو وقت پر مقدم کرنا مقدم کرنا واجب اور جب طہارت کو وقت پر مقدم کرنا مند وردی ہے اور جب طہارت کو وقت پر مقدم کرنا مند وردی ہے تو دخول وقت کو ناقض طہارت نہیں مان سکتے، اس لیے لامحالہ خروج وقت کو ناقض مانیں گے، خروج کو ناقض مانے کی دوسری علت یہ ہے کہ خروج وقت زوال حاجت کی دلیل ہے، لہذا اس وقت میں حدث سابق کا معتبر ہونا معلوم ہوگا اور وقت نکلتے ہی وضور والے حائے گا۔

وَالْمُوَادُ بِالْوَقُتِ وَقُتُ الْمَفْرُوْضَةِ حَتَّى لَوْ تَوَضَّأَ الْمَغْذُورُ لِصَلَاةِ الْعِيْدِ لَهُ أَنْ يُصَلِّى الظَّهُو بِهِ عِنْدَهُمَا وَهُوَ الصَّحِيْحُ، لِأَنَّهَا بِمَنْزَلَةِ صَلَاةِ الصَّحِيْحُ، وَلَوْ تَوَضَّأَ مَرَّةً لِلظَّهُو فِي وَقُتِهٖ وَأُخُراى فِيْهِ للْعَصْوِ فَعِنْدَهُمَا لَيْسَ لَهُ الصَّحِيْحُ، لِأَنَّهَا بِمَنْزَلَةِ صَلَاةِ الصَّحْقِ وَقُتِ الْمَفْرُوْضَةِ، وَالْمُسْتَحَاضَةُ هِيَ الَّتِي لَا يُمْضِي عَلَيْهَا وَقُتُ الْمُفُرُوضَةِ، وَالْمُسْتَحَاضَةُ هِيَ الَّتِي لَا يُمْضِي عَلَيْهَا وَقُتُ صَلَاةً إِلاَّ وَالْحَدَثُ الَّذِي الْبُعُلِيتُ بِهِ يُوْجَدُ فِيْهِ، وَكَذَا كُلُّ مَنْ هُوَ فِي مَعْنَاهَا وَهُوَ مَنْ ذَكُونَاهُ، وَمَنْ بِهِ

ترجمہ: اور (ماقبل میں) وقت سے فرض نماز کا وقت مراد ہے، حتیٰ کہ اگر معذور نے عید کی نماز کے لیے وضو کیا تو حضرات طرفین ؓ کے یہاں اس کے لیے اس وضو سے ظہر کی نماز پڑھنا جائز ہے، یہی سے جے۔ کیوں کہ عید کی نماز نماز چاشت کے درجے میں ہے۔ اور اگر معذور نے ظہر کے وقت میں دوبارہ عصر کی نماز کے لیے وضو کیا اور ظہر ہی کے وقت میں دوبارہ عصر کی نماز کے لیے وضو کیا اور ظہر ہی کے وقت میں دوبارہ عصر کی نماز پڑھنا درست نہیں ہے، کیوں کہ (ان کے یہاں) فرض نماز کا وقت نکل جانے سے وضو ٹوٹ جاتا ہے۔

اور (متحاضہ سے مراد) وہ متحاضہ ہے جس پر کسی بھی نماز کا وقت نہ گذرے، مگر وہ حدث جس میں وہ مبتلیٰ ہے اس وقت میں پایا جائے، اور یہی حکم ہر اس معذور کا ہے جو متحاضہ کے معنی میں ہواور یہ وہ معذورین ہیں جن کا ہم تذکرہ کر چکے ہیں، نیز وہ شخص بھی اس میں داخل ہے جس کو پیٹ چلنے کا مرض ہواور بلااختیار رہے نکلنے کی بیاری ہو، کیوں کہ ضرورت اس عذر کے ساتھ بھی محقق ہے اور ضرورت سب کو عام ہے۔

#### اللغاث:

﴿ صُلحى ﴾ دِن كاخوب روش حصه، جاشت كا وقت ۔ ﴿ إِسْتِطْلَاقُ الْبَطْنِ ﴾ پيٺ خراب بونا، كثرت سے دست آنا۔ ﴿ إِنْفِلَاتُ الرِّيْحِ ﴾ ايك بيارى جس مِيں بوابہت خارج بوتى ہے۔

#### معذور کے کچھ مسائل کی توضیح:

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ اس سے پہلے معذورین کے متعلق جس وقت کے دخول اور خروج سے بحث کی گئی ہے اس سے فرض نماز کا وقت مراد ہے، نہ کہ واجب اور نفل کا، یہی وجہ ہے کہ اگر کسی معذور نے عید کی نماز کے لیے وضو کیا تو حضرات طرفین ً کے یہاں اس وضو سے وہ ظہر کی نماز پڑھ سکتا ہے، کیوں کہ فرض نہ ہونے میں نماز عید نماز چاشت کے در جے میں ہے، لہذا نماز عید کے یہاں اس کا وقت نکلنے کے باوجود نہ کورہ معذور کے وضو پر کوئی اثر نہیں پڑے گا، اس لیے کہ حضرات طرفین ہے کہاں فرض نماز کے وقت کا خروج ناقض ہے نہ کہ واجب اور نفل نماز کا۔ اور جب نماز عید کے بعد بھی اس معذور کا وضو باتی ہے تو اس کے لیے اس سے وضو سے ظہر پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

اور اگر کسی معذور نے ظہر کے وقت میں ایک دفعہ ظہر کی نماز کے لیے وضو کیا اور پھر اسی وقت میں عصر کی نماز کے لیے بھی وضو کرلیا تو حضرات طرفین کے یہاں اس وضو ہے اس کے لیے عصر پڑھنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ جب ظہر کا وقت نکلا تو فرض نماز کے وقت کا خروج ان حضرات کے یہاں ناقض وضو ہے، لہذا ظہر کا وقت نکلتے ہی اس کا وضو نے دہنے کی اجازت نہیں ہے۔

صاحب عنامیہ وغیرہ نے لکھا ہے کہ صورت مسکہ میں امام ابو پوسف وہٹیلیڈ اور امام زفر وہٹیلیڈ کے بیہاں بھی اس معذور کا وضو ٹوٹ جائے گا، کیوں کہ امام ابو پوسف تو خروج دخول دونوں کو ناقض مانتے ہیں اور امام زفر وہٹیلیڈ دخول وقت کو ناقض مانتے ہیں و قد

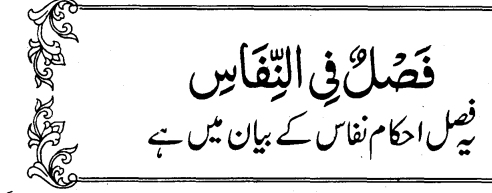
# ر ائن البداية جدر ال المحال ال

وجد ههنا، لأنه ليس بين وقت الظهر والعصر وقت مهمل. (عمَّايرا١٨٥)

و المستحاصة النح فرماتے ہیں کہ ماقبل میں جوہم نے متحاضہ اور دیگر معذورین مثلاً سلسل بول، تکسیر دائمی اور مندل نہ ہونے والے زخم سے پریشانی اور عذر میں یہ لوگ مہتلیٰ ہونے والے زخم سے پریشانی اور عذر میں یہ لوگ مہتلیٰ ہیں ضروری ہے کہ وہ عذران سے ایک فرض نماز کے وقت تک الگ نہ ہو، لیعنی اگر مکمل کسی فرض نماز کا وقت حدوث عذر کے بغیر نہ پایا جائے تب تو انھیں معذور شری سمجھا جائے گا اور ان کے لیے نہ کورہ رعایتیں ہوں گی، ورنہ نہیں۔

اسی طرح وہ شخص جس کو پیٹ چلنے کی بیاری ہو یا بے اختیار رس کے نکنے کا مرض ہووہ بھی معذورین کے زمرے میں شامل اور داخل ہے، کیول کہ ان امراض میں بھی ضرورت تحقق ہے، لہذا آخیس بھی شریعت کی جانب سے رخصت فراہم کی جائے گی ، اس لیے کہ معذورین کی طہارت کا اعتبار بر بنائے ضرورت ہے اور ضرورت کی نگاہ میں ہر طرح کے معذور اور مجبور برابر ہیں۔







اس سے پہلے یہ بات آ چکی ہے کہ حیض اور استحاضہ کے بالمقابل چوں کہ نفاس قلیل الوقوع ہے، اس لیے اس کوسب سے اخیر میں بیان کیا گیا ہے، نفاس نفیس باب (س) کا مصدر ہے جس کے معنی ہیں زچگی۔اور اصطلاح میں نفاس کی تعریف یہ ہے۔ اللہ المحارج عقیب الولادة لینی بچدکی پیدائش کے بعد نکلنے والاخون نفاس کہلاتا ہے۔

﴿ وَالنِّفَاسُ هُوَ الذَّمُ الْخَارِجُ عَقِيْبَ الْوِلَادَةِ ﴾ لِأَنَّهُ مَأْخُوْذٌ مِنْ تَنَفُّسِ الرَّحْمِ بِالدَّمِ أَوْ مِنْ خُرُوجِ النَّفْسِ بِمَعْنَى الْوَلَدِ أَوْ بِمَعْنَى الدَّمِ .

توجہا: نفاس وہ خون ہے جو ولا دت کے بعد نکلتا ہے، کیوں کہ نفاس تنفس الوحم بالدم سے ماخوذ ہے، یا خروج نفس سے ماخوذ ہے بچے کے معنیٰ میں یا خون کے معنیٰ میں۔

### نفاس کی تعریف:

عبارت كامنہوم تو بالكل واضح ہے كہ ولادت كے بعد نكلنے والاخون نفاس كہلاتا ہے اور اس كونفاس كہنے اور نفاس كا نام دينے كى وجہ يہ ہے كہ يہ تنفس الموحم بالدم سے ماخوذ ہے جس كے معنى ہيں رحم نے خون اگل ديا اور ظاہر ہے كہ ولادت ك بعد ہى رحم خون أگلتا ہے يا نفاس كونفاس كہنے كى وجہ يہ ہے كہ يہ خروج نفس سے ماخوذ ہے جس كے معنى ہيں بچه كا نكلنا، اس معنى كے اعتبار سے بھى نفاس كونفاس كہنا ہے ہے، اس ليے كہ بچه نكلنے اور پيدا ہونے كے بعد ہى نفاس كاخون آتا ہے۔

﴿ وَالدَّمُ الَّذِي تَوَاهُ الْحَامِلُ الْبَتِدَاءً أَوْ حَالَ وَلَادَتِهَا قَبُلَ خُرُوجِ الْوَلَدِ اِسْتِحَاصَةٌ ﴾ وَإِنْ كَانَ مُمْتَدًّا، وَقَالَ الشَّافِعِيُّ وَمُثَلَّاهُ اللَّهُ عَيَضٌ إِعْتِبَارًا بِالنِّفَاسِ، إِذْهُمَا جَمِيْعًا مِنَ الرَّحْمِ، وَلَنَا أَنَّ بِالْحَبُلِ يَنْسَدُّ فَمُ الرَّحْمِ كَذَا الشَّافِعِيُّ وَمُثَلِّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللِّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللللْمُ الللللْهُ الللللْمُ اللللْهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللللّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللَّهُ الللللللْمُ الللللْمُ الل

ر آن البدایہ جلدا کے سی کر میں کر میں کا میں کا میں ان میں کے اس کی سی کر میں کے بیان میں کے دوران میں کر دوران میں کے دوران میں کے دوران میں کے دوران میں کر دور

تروج کے : اور وہ خون جے حاملہ عورت ابتداء میں یا بحالت ولادت بچہ نکلنے سے پہلے دیکھتی ہے دم استحاضہ ہے ہر چند کہ اس کا خروج دراز ہو۔ امام شافعی ولٹیٹیڈ فرماتے ہیں کہ وہ چیف ہے، نفاس پر قیاس کرتے ہوئے، کیوں کہ چیف اور نفاس دونوں رحم سے نکلتے ہیں۔ ہماری دلیل یہ ہے کہ حمل کی وجہ سے رحم کا منھ بند ہوجا تا ہے، یہی عادت ہے جب کہ بچہ نکلنے کے ساتھ رحم کا منھ کھلنے کے بعد نفاس کا خون نکلتا ہے، اس وجہ سے بچہ کا کوئی عضو نکلنے کے بعد نکلنے والاخون بھی نفاس ہوتا ہے اس روایت کے مطابق جو حضرات طرفین سے مروی ہے، اس لیے کہ رحم کا منھ کھل جاتا ہے اور نفاس کا خون گرنے گتا ہے۔

### اللغاث:

﴿ حَبْلَ ﴿ مَلَ ، كَا بَعِن مِونا \_ ﴿ يَنْسَدُّ ﴾ باب انفعال؛ بند ہو جانا ، بند ہو جاتا ہے ۔ ﴿ يَتَنَفَّسُ ﴾ باب تفعل ، اگلنا ، باہر نکالنا \_

### ولادت کے وقت استحاضہ کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ وہ خون جو حاملہ عورت کے رحم ہے بحالت حمل نکلے یا بوقت ولادت بچہ نکلنے ہے پہلے نکلے ہمارے یہاں وہ خون دم استحاضہ ہے، اگر چہ وہ دو تین دنوں تک جاری رہے اور وقفے وقفے سے نکلتا رہے، اس کے برخلاف امام شافعی میں اور مینانہ نفاس پر قیاس کرتے ہیں کہ اگر کسی عورت کے پیٹ میں دو بچے ہوں اور ایک بچہ نکلنے کے بعد اسے خون آنے لگا ہوتو یہ دم حیض ہوگا، کیوں کہ بیعورت دوسرے بچے کے حق میں اب بھی حاملہ ہے اور حالت حمل میں نکلنے والا خون دم حیض ہوتا ہے، لہذا بیخون بھی دم حیض ہوگا۔

ہماری دلیل یہ ہے کہ اللہ کا دستور اور منشور یہ ہے کہ حالت حمل میں رحم کا منھ بند ہوجاتا ہے، اس لیے حالمہ عورتوں کو حیف نہیں آتا اور بیرحم اس وقت کھتا ہے جب ولادت کے موقعہ پر بچ نظتا ہے، لہٰذا جب ولادت سے پہلے رحم کا منھ بندر بتا ہے تو تُظاہر ہے کہ بحالت حمل آنے والاخون اس طرح ولادت سے پہلے آنے والاخون کسی رگ وغیرہ سے آئے گا اور رحم کے علاوہ، رگ وغیرہ سے آنے والاخون دم استحاضہ ہوگا، لبندا اسے حیض کاخون قرار دینا درست نہیں ہے۔ اور چمراس خون کو نفاس پر قیاس کرنا بھی درست نہیں ہے، کیول کہ بچ پیدا ہونے کے وقت رحم کا منھ کھل جاتا ہے اور رحم کا منھ کھلنے کے بعداس موقعہ پر جو بھی خون آتا ہے وہ نفاس کا ہوتا ہے نہ کہ چیش کا، اسی لیے اگر کسی عورت کے پیٹ میں دو بچ ہوب اور ایک دوبات موقعہ پر جو بھی خون آتا ہے وہ نفاس کا ہوتا ہے نہ کہ چیش کا، اسی لیے اگر کسی عورت کے پیٹ میں دو بچ ہوب اور ایک وران خون جاری کہ دی کے کی ولادت کے بعد خون نظام وہ نفاس ہوگا، کیول کہ بچ کی پیدائش اگر چہ ابھی ادھوری ہے مگر پھر بھی رحم کا منھ کھل چکا ہے، یہی وجہ ہے کہ اگر کسی بچ کے بعض اجزاء رحم سے نگلیں اور کچھ اجزاء رحم کے اندر ہوں اور اسی دوران خون جاری موجائے تو بیخون بھی دھوری ہے مگر پھر بھی رحم ہے آنے والاخون دم نفاس ہوتا ہے، لہٰذا بیخون بھی دم نفاس ہوگا۔

<sup>﴿</sup> وَالسِّفُطُ الَّذِيُ اِسْتِبَانَ بَعْضُ خَلْقِهِ ﴾ وَلَدٌ، حَتَّى تَصِيْرَ بِهِ نُفَسَآءَ وَتَصِيْرَ الْأَمَةُ أُمَّ وَلَدٍ بِهِ وَكَذَا الْعِدَّةُ تَنْقَضِيْ بِهِ.

تروجہ کا اور وہ ناتمام بچہ جس کی بعض خلقت طاہر ہووہ بھی ولد ہے، یبال تک کہاس کی وجہ سے عورت نفاس والی ہوجائے گی، باندی ام ولد ہوجائے گی نیز اس سے عدت بھی پوری ہوجائے گی۔

### اللّغاث:

### حمل ساقط ہونے کی صورت کا بیان:

فرماتے ہیں کہ اگر کسی بچے کی پوری خلقت ظاہر نہ ہوتو بھی وہ ولادت اور بیدائش کے جملہ امور سے متصف ہوگا، مثلاً بوقت ولادت بچے کی صرف انگلی ہی نکل یا ناخن اور بال وغیرہ ہی نکل سکے اور اس کے علاوہ کوئی دوسری چیز ندارد تھی ، تو بھی اس پر ولد کا اطلاق ہوگا اور اتنی خلقت سے وہ ام ولد ہوجائے ولد کا اطلاق ہوگا اور اتنی خلقت سے وہ ام ولد ہوجائے گی ، اس طرح اگر وہ عورت مطلقہ حاملہ تھی یا بوقت وفات شوہر حاملہ تھی تو اس خلقت سے اس کی عدت بوری ہوجائے گی۔

﴿ وَأَقَلُّ النِّفَاسِ لَا حَدَّ لَهُ ﴾ لِأَنَّ تَقَدُّمَ الُوَلَدِ عَلَمُ الْخُرُوْجِ مِنَ الرَّحْمِ فَأَغْنَى عَنُ اِمْتَدَادٍ جُعِلَ عَلَمًا عَلَيْهِ، بِخَلَافِ الْحَيْضِ، ﴿ وَأَكْفَرَهُ أَرْبَعُوْنَ يَوْمًا ﴾ وَالزَّانِدُ عَلَيْهِ السِّيَحَاضَةٌ لِحَدِيْثِ أُمِّ سَلَمَةَ عَلَيْهَا أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ وَقَتَ لِلنَّفَسَاءِ أَرْبَعِيْنَ يَوْمًا وَهُوَ حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِي رَحْمُ اللَّهُ أَيْهُ فِي اعْتِبَارِ السِّتِيْنَ .

ترجمه: اورنفاس کی اقل مدت کی کوئی حد نہیں ہے، کیوں کہ بچے کا پہلے نکلنا رحم سے نکلنے کی علامت ہے، لبذا اس تقدم نے اس طرح کے امتداد دم سے مستغنی کر دیا جسے رحم سے خروج دم پر علامت قرار دیا جائے، برخلاف جیض کے، اور نفاس کی اکثر مدت چالیس دن ہے اور جو اس پرزائد ہووہ استحاضہ ہے حضرت ام سلمدگی حدیث کی وجہ سے کہ آپ منافی بیا فی بیا گیند کے خلاف جست ہے۔ مقرر فر مایا ہے، اور بیحدیث ساٹھ دنوں کا اعتبار کرنے کے سلسلے میں امام شافعی بیا گیند کے خلاف جست ہے۔

### اللغات:

﴿ عَلَم ﴾ نثانی، حِمندُا، علامت \_ ﴿ أَغُني ﴾ باب افعال؛ کسی کام کی ضرورت کوختم کرنا۔ ﴿ وَقَتَ ﴾ باب تفعیل؛ مدت مقرر کرنا، وقت کی حدبندی کرنا۔

### تخريج

اخرجم ابوداؤد في كتاب الطهارة باب ماجاء في وقت النفساء حديث رقم ٣١١.
 والترمذي في كتاب الطهارة باب ماجاء في كم تمكث النفساء حديث رقم ١٣٩.

### نفاس کی مت کابیان:

فرماتے ہیں کہ نفاس کی اقل مدت کی کوئی حداور انتہاء نہیں ہے، اس لیے ولادت کے بعد جب بھی خون آنا بند ہوجائے زچہ کو جاہیے کہ وہ طبارت حاصل کر کے نماز روزہ کرنے گئے، اس مسلے کی دلیل یہ ہے کہ خون سے پہلے بچے کا پیدا ہونا اس بات کی صریح علامت ہے کہ رحم کھل گیا ہے اور اب جو بھی خون آئے گا وہ رحم ہی ہے آئے گا اور ولادت کے موقع پر رحم سے آنے والاخون

# ر ان البدايه جلد ال يوسي الموسي ١٥٦ المان المام طبارت كريان ميل

نفاس کہلاتا ہے،اس لیے مذکورہ خون دم نفاس ہوگا اوراس کے نفاس ہونے نیز رحم سے آنے پرکسی اور دلیل کی ضرورت نہیں ہے کہ تین یا یانچ دن تک اس کے جریان کی شرط لگائی جائے۔

. بخلاف الحیض النع فرماتے ہیں کہ نفاس کے بالمقابل حیض میں تو یہ شرط لگائی جاتی ہے کہ کم از کم تین دن تک اس کا آنا ضروری ہے، تا کہ یہ معلوم ہوجائے کہ یہ خون رحم ہی ہے آیا ہے، لیکن نفاس میں بیشرط نہیں لگائی جائے گی۔

و اُکٹو ہ النج اس کا حاصل یہ ہے کہ بھارے یہاں نفاس کی اکثر مدت چالیس دن ہے، ہداریص • کے حاشیہ ۸ میں امام شافعی طِیْتُید کا قول یے نقل کیا گیا ہے کہ ان کے یہاں نفاس کی اکثر مدت ساٹھ دن ہے، امام شافعی طِیْتُیدُ امام اوزائ کے اس قول سے استدلال کرتے ہیں، جن کا بیان یہ ہے کہ ہمارے زمانے میں عورتیں ساٹھ دنوں تک نفاس کا خون دیکھتی تھیں۔

ہماری دلیل حضرت امسلمہ بڑائین کی وہ حدیث ہے جو کتاب میں ندکور ہے جس کا مفہوم یہ ہے کہ آپ مُنائین نے نفساء کے لیے چالیس دن مقرر فرمائے ہیں، لہذا جب صاف طور پرصاحب شریعت کی جانب سے چالیس دن کی توقیت اور تعیین ہوگئی تو اب اس کے خلاف کسی دوسرے کے قول کو بنیاد بنا کر مسلمہ وضع کرنا درست نہیں ہے۔ اور پھر یہ بات بھی طے شدہ ہے کہ نفاس کی اکثر مدت جس کی اکثر مدت دس دن ہے، اس لیے نفاس مدت حیض کی اکثر مدت دس دن ہے، اس لیے نفاس کی اکثر مدت چالیس دن ہوگی کیوں کہ دس کو چار میں ضرب دینے سے حاصل ضرب (۴۰) ہی نکاتا ہے۔ (عنایہ اراوا)

﴿ وَإِنْ جَاوَزَ الذَّهُ الْأَرْبَعِيْنَ وَكَانَتُ وَلَدَتُ قَبْلَ ذَلِكَ وَلَهَا عَادَةٌ فِي النِّفَاسِ رُدَّتُ إِلَى أَيَّامٍ عَادَتِهَا ﴾ لِمَا بَيَّنَا فِي النِّفَاسِ رُدَّتُ إِلَى أَيَّامٍ عَادَتُهَا ﴾ لِمَا بَيَّنَا فِي الْحَيْضِ، ﴿ وَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهَا عَادَةٌ فَالبُتِدَاءُ نِفَاسِهَا أَرْبَعُوْنَ يَوْمًا ﴾ لِأَنَّةُ أَمْكَنَ جَعْلُةُ نَفَاسًا.

ترجیلی: اور اگرخون چالیس دن سے متجاوز ہوگیا اور بیٹورت اس سے پہلے بھی بچہ جن چکی تھی اور نفاس میں اس کی عادت معروف تھی تو اے اپنے ایام عادت کی طرف پھیر دیا جائے گا، اس دلیل کی وجہ سے جو ہم حیض میں بیان کر چکے ہیں، اور اگر اس کی کوئی عادت نہیں تھی تو اس کے نفاس کی ابتداء چالیس دن ہیں، کیوں کہ اربعون کونفاس قرار دیناممکن ہے۔

### ع اليس ون سے زيادہ خون آنے كى صورت كابيان:

مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی عورت کو نفاس کا خون چالیس دنوں کے بعد بھی آتا رہا اور وہ عورت اس سے پہلے بھی بیجے پیدا کرچکی ہے تو ید دیکھا جائے گا کہ نفاس کے متعلق اس کی کوئی عادت معروف عادت ہوتو اے اس کا کہ نفاس کے سلسلے میں اس کی کوئی معروف عادت ہوتو اے اس عادت کی طرف بھیر دیں گے اور ایام عادت ہی کو اس کی مدت نفاس قرار دیں گے، کیوں کہ بالکل یہی مسئلہ چی میں بیان کیا گیا ہے۔

البتہ اگراس عورت کی کوئی عادت نہ ہوتو اس صورت میں اس کا نفاس چالیس یوم ہوگا، کیوں کہ یہی نفاس کی اکثر مدت ہے۔ لہذا نہ تو اس سے کم کو مدت نبیس قرار دے سکتے کہ خون

# ر آئ الہدایہ جلدا کے میان میں کہ اللہ اللہ جلدا کے میان میں کہ ہارے یہاں چالیس دن پر متجاوز ہے اور زیادہ کو اس لیے مدت نہیں قرار دے سکتے کہ ہمارے یہاں چالیس دن نفاس کا آخری اسٹیج ہے، اس لیے چالیس دن کونفاس قرار دیں گے اور ماقمی دم استحاضہ ہوگا۔

﴿ فَإِنْ وَلَدَتْ وَلَدَيْنِ فِي بَطْنِ وَاحِدٍ فَيْفَاسُهَا مِنَ الْوَلَدِ الْأَوَّلِ عِنْدَ أَبِي حَيْفَةَ وَمِثْ الْجُلْيَةُ وَأَنِي هُوسُفَ وَمُلَّا الْجُلْيَةُ وَإِنْ كَانَ بَيْنَ الْوَلَدَيْنِ أَرْبَعُوْنَ يَوْمًا. وَقَالَ مُحَمَّدٌ وَمُلَّا اللَّهُ أَيْهُ مِنَ الْوَلَدِ الْأَخِيْرِ ﴾ وَهُو قُولُ زُفَرَ وَمُلَّا اللَّهُ حَامِلٌ كَانَ بَيْنَ الْوَلَدَيْنِ أَرْبَعُوْنَ يَوْمًا. وقالَ مُحَمَّدٌ وَمُلِّالُهُ أَيْهُ مِنَ الْوَلَدِ الْأَخِيْرِ ﴾ وَهُو قُولُ زُفَرَ وَمُلَّالُهُ أَيْهَا حَامِلُ بَعْدَ وَضُعِ الْأَوَّلِ فَلَا تَصِيْرُ نُفَسَاءَ كَمَا أَنَّهَا لَا تَحِيْضُ، وَلِهِلَذَا تَنْقَضِي الْعِدَّةُ بِالْآخِيْرِ بِالْإِجْمَاعِ، وَلَهُمَا أَنَّ الْوَلِمُ اللَّهُ مِنَا وَلَهُ اللَّهُ مِنْ الْوَلِمِ وَلَيْعَالَ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا وَلَدُ انْفَتَحَ بِخُرُوْجِ الْأَوَّلِ وَتَنَفَّسَ بِاللَّهِ فَكَانَ الْحَامِلَ إِنَّهَا لَا تَحِيْضُ لُونُسِدَادِ فَمِ الرَّحْمِ عَلَى مَاذَكُونَا وَقَدُ انْفَتَحَ بِخُرُوْجِ الْآوَلِ وَتَنَفَّسَ بِاللَّهِ فَكَانَ الْحَامِلَ إِنَّهَا لَا تَحِيْضُ لُونُسِدَادِ فَمِ الرَّحْمِ عَلَى مَاذَكُونَا وَقَدُ انْفَتَحَ بِخُرُوْجِ الْآوَلِ وَتَنَفَّسَ بِاللَّهِ فَكَانَ الْمُعَامِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَلُولُ الْمُعَالَى الْمُعَلِي اللَّهُ الْمُعَالَى الْمُعَلِي اللَّهُ الْمُعَلِي وَلَوْلُولُ الْمُولِي وَتَنَفَّسَ بِاللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُعَالِى الْمُعَلِي عَلَى اللَّهُ مِنْ عَمُلُو اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللْمُعَلِي عَلَى الْمُعَلِي عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُنْهُ الْمُعْلِيقُولُ اللْهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُعْلِى اللْعُلِي اللْمُعْلَى الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُومُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُومُ اللْمِؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُو

تر جمل: پھراگر کسی عورت نے ایک ہی بطن سے دو بچے جنو حضرات شیخین کے یہاں اس کا نفاس پہلے بچے سے شروع ہوگا ہر چند کہ دونوں بچوں کے مابین چالیس دنوں کا فاصلہ ہو۔ امام محمد ولتشایڈ فرماتے ہیں کہ اس کا نفاس دوسرے بچے سے شروع ہوگا یہی امام زفر ولتشایڈ کا بھی قول ہے، کیوں کہ پہلا بچہ جننے کے بعد (بھی) عورت حاملہ ہے، لہذا وہ نفساء نہیں ہوگی جیسا کہ حائضہ نہیں ہے۔ اور اس وجہ سے اس کی عدت بالا نفاق دوسرے بیج سے پوری ہوگی۔

حضرات شیخین کی دلیل مدے کہ حاملہ عورت کورم کا منھ بند ہونے کی وجہ سے حیض نہیں آتا جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں، اور پہلا بچہ نگلنے کی وجہ سے رحم کا منھ کھل گیا اور رحم نے خون اُگل دیا، لہذا مید دم ِ نفاس ہوگا۔ اور عدت ایسے حمل کی وضع سے متعلق ہے جوعورت کی طرف منسوب ہے، لہذا میہ پورے حمل کو شامل ہوگا۔

### جروال بجول كى ولات كے موقع برنفاس شروع مونے كے وقت كا بيان:

صورت مسکلہ یہ ہے کہ اگر کسی عورت کے پیٹ میں دو بچے ہوں، لیکن دونوں ایک ساتھ پیدا نہ ہوں، بل کہ ان کی پیدائش میں کچھ دنوں کا فاصلہ ہوتو اس صورت میں حضرات شیخینؒ کے یہاں جب بہلا بچہ پیدا ہوجائے گا اس وقت سے اس عورت کی مدت نفاس کا آغاز ہوجائے گا، اگر چہ دونوں بچوں کی ولادت میں چالیس دنوں کا فاصلہ ہو، لیکن امام محمد اور امام زفر را شیخیا کا مسلک یہ ہے کہ جب دوسرا بچہ پیدا ہوگا اس وقت سے مدت نفاس کا آغاز ہوگا۔

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ جب اس عورت کے پیٹ میں دو بیچے ہیں تو پہلا بچہ جننے کے بعد بھی وہ عورت حاملہ رہے گی اور حاملہ عورت کو جس طرح حیض کا خون نہیں آتا، اس طرح نفاس کا خون بھی نہیں آتا، للبذا پہلے بیچے کی پیدائش کے بعد آنے والا خون دم نفاس نہیں، بل کہ خونِ استحاضہ ہوگا، یہی وجہ ہے کہ اگر وہ عورت مطلقہ ہوتو اس کی عدت دوسرے بیچے کی پیدائش پرختم ہوگی، اس سے بھی معلوم ہوا کہ نفاس وغیرہ میں بھی دوسری ولادت کا اعتبار ہے، نہ کہ پہلی کا۔

حضرات شیخین کی دلیل بہ ہے کہ حاملہ عورت کو دم حیض اس وجہ سے نہیں آتا کہ حالت حمل میں رحم کا منھ بندر ہتا ہے، لیکن

جب عورت نے بچہ جنا تو ظاہر ہے کہ رحم کا منھ کھل گیا اور رحم کا منھ کھل جانے کے بعد جوخون آتا ہے وہ نفاس کا ہوتا ہے،اس لیے اس عورت کو پہلے بچے کی پیدائش کے بعد جوخون آئے گا وہ بھی نفاس کا ہوگا اور اسی وقت سے اس کے نفاس کی مدت کا آغاز ہوجائے گا۔

والعدة تعلقت النج امام محمد طِلْتُعِیْد نے مسئلہ نفاس کومسئلہ عدت پر قیاس کیا تھا، یہاں سے ای قیاس کی تروید کی جارہی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ نفاس والے مسئلے کومسئلہ عدت پر قیاس کرنا درست نہیں ہے، کیوں کہ عدت کا اتمام ایسے حمل سے متعلق ہے جوعورت کی طرف منسوب ہے، چناں چہ ارشاد باری ہے و أو لات الأحمالِ أجلهن أن يضعن حملهن يعنی حاملہ عورتوں کی عدت وضع حمل ہے اور حمل اس پورے مجموعے کا نام ہے جوعورت کے پیٹ میں ہے، لبذا پہلا بچہ پیدا ہونے کے بعد جبعورت کے پیٹ میں ہے، لبذا پہلا بچہ پیدا ہونے کے بعد جبعورت کے پیٹ کا پوراحمل ہی نہیں نکلا تو اس کی عدت کیے پوری ہوگی، عدت تو پورے حمل کی وضع سے ہوگی اور پورے حمل کی وضع روسرے بچ کی پیدائش پر ہوگا، الحاصل ان دونوں مسئلوں میں دوسرے بچ کی پیدائش پر ہوگا، الحاصل ان دونوں مسئلوں میں زمین آسان کا فرق ہے، اس لیے ایک کو دوسرے پر قیاس کرنا درست نہیں ہے۔ چنسبت خاک را با عالم یاک؟



# باب الأنجاس وتظهيرها باب الأنجاس وتظهيرها بيان كسليليس مي الأنجاس وتظهير كادكام كربيان كسليليس مي المالي ا

صاحب کتاب نے اس سے پہلے نجاست حکمیہ کو بیان کیا ہے اور اب یہاں سے نجاست حقیقہ کو بیان کر رہے ہیں، دونوں کو یکے بعد دیگر سے بیان کرنے کی وجرتو یہی ہے کہ دونوں کا تعلق نجاست سے ہاور جس طرح نجاست حکمیہ کو نجاست حقیقیہ پر حاصل کرنا ضروری ہے، تا ہم نجاست حکمیہ کو نجاست حقیقیہ پر مقدم کرنے کی وجدیہ ہے کہ نجاست حکمیہ، حقیقہ کے مقابلے میں اقوی ہے، اس لیے کہ اگر نجاست حقیقی ایک درہم سے کم ہوتو نماز درست ہوجاتی ہے، اس کے برخلاف نجاست حکمی اگر معمولی ہی ہوتو وہ بھی جواز صلاۃ کے لیے مانع ہے، اس حوالے سے نجاست حکمی نجاست حکمی نجاست حکمی اگر معمولی ہوتو وہ بھی جواز صلاۃ کے لیے مانع ہے، اس حوالے سے نجاست حکمی نجاست حکمی نجاست حقیق کے مقابلے میں اُتوی ہے اور اس وجہ سے بیان اور ذکر میں اسے تقدم حاصل ہوا ہے۔ اُنجاس نَجَس کی جمع ہے۔ جس کے معنی ہیں گذرگی، نجاست۔

﴿ تَطُهِيْرُ النِّجَاسَةِ وَاجِبٌ مِنْ بَدَنِ الْمُصَلِّيُ وَقُرْبِهِ وَالْمَكَانِ الَّذِي يُصَلِّيُ عَلَيْهِ ﴾ لِقَوْلِهِ تَعَالَى وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ السَّورة المدثر: ٤)، وَقَالَ • عَلَيْهِ السَّلَامُ حُتِّيْهِ ثُمَّ اقْرُصِيْهِ ثُمَّ اغْسِلَيْهِ بِالْمَاءِ وَلَا يَضُرُّكِ أَثَرُهُ، وَإِذَا وَجَبَ السَّطُهِيْرُ فِي النَّمَاءِ وَلَا يَضُرُّكِ أَثُرُهُ، وَإِذَا وَجَبَ التَّطْهِيْرُ فِي النَّمَاءِ وَكَا يَضُمُلُ الْكُلَّ .

ترجملہ: مصلی کے بدن،اس کے کپڑے اوراس کی جائے نماز سے نجاست کو پاک کرنا واجب ہے،اس لیے کہ ارشاد باری ہے

'' آپ اپنے کپڑے کو پاک رکھے' اور آپ منافیڈ آنے (ایک عورت سے) فرمایا کہ اسے جھاڑ دے پھر کھرچ دے اور پھراسے پانی
سے دھوڈ ال اور اس کا داغ تیرے لیے نقصان دہ نہیں ہے۔ اور جب کپڑے کی تطہیر واجب ہوگئی تو بدن اور مکان کی تطہیر بھی واجب
ہوگی، کیوں کہ بحالت نماز استعال کرنا ان سب کوشامل ہے۔

### اللغاث:

\_\_\_\_ ﴿ حُتَى ﴾ حَتَّ يحُتٌ ، باب نفر؛ ركُرْنا، تو ركُرُ وے۔ ﴿ اقْرَصِي ﴾ قَرَصَ يَقُرُصُ ، باب نفر؛ ناخن سے چَنگی لينا، چنا۔

# ر آن البداية جلدا على المسلم ١٦٠ على الكام طبات كهان يس

### تخريج

• اخرجه الائمه الستة في كتبهم والبخاري في الوضوء باب غسل الدم حديث رقم ٢٢٧. و مسلم في الطهارة باب نجاسة الدم و كيفية غسلم حديث رقم ٦٧٥.

### توضيح:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ نماز پڑھنے والے کے لیے اپنے بدن کو پاک صاف رکھنا فرض ہے، اسی طرح اپنے لباس اور نماز پڑھنے کی جگہ کو بھی پاک رکھنا فرض اور لازم ہے، تطھیر ثیاب کی دلیل تو قر آن کریم کا اعلان و ثیابک فطھر ہے، اور اس آیت ہے وجہ استدلال بایں طور ہے کہ جب قر آن کریم نے کپڑے کی تطبیر کوفرض قرار دیا ہے تو بدن اور مکان کی تطبیر بھی فرض ہوگی، اس لیے کہ نماز پڑھنے میں جس طرح کپڑے کا استعال ہوتا ہے، اسی طرح، بل کہ اس سے زیادہ بدن اور مکان کا بھی استعال ہوتا ہے، اسی طرح، بل کہ اس سے زیادہ بدن اور مکان کا بھی استعال ہوتا ہے، لہذا تطبیر ثیاب کا تھم دلالت النص سے ثابت ہوگا۔

اسلطی دوسری دلیل وہ حدیث ہے جس کا پھے حصہ کتاب میں ندکور ہے، پوری حدیث فتح القدیراور بنایہ میں ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے عن اسماء بنت أبی بکر الصدیق بن قو قالت جاء ت امرأة إلی النبی صلی الله علیه وسلم فقالت إحدانا يصيب ثوبها من دم الحيض كيف تصنع به؟ قال تحته ثم تقرصه بالماء ثم تنضحه ثم تصلی فيه، اس كامفہوم يہ ہے كہ ايك عورت نے آپ مَن الله علیہ عرض كیا كہ ہم میں سے ایک عورت کے كبڑے میں حیض كا خون لگ جاتا ہے بتا ہے وہ اسے كس طرح پاك كرے؟ اس پر آپ مَن الله علیہ دوہ اسے كسرى وغیرہ سے كھر ج دے پھر پانی ڈال كرمئل دے اور (اتنا كرنے كے بعد بھی) اگر نجاست كاكوئى داغ اور دھبہ وغیرہ دکھائى دے تواس كامينشن نہ لے، اس كى نماز ہوجائے گا۔ اس حدیث سے بھی تطہیر ثیاب كاحكم واضح ہوگیا۔

﴿ وَيَجُوْزُ تَطْهِيْرُهَا بِالْمَاءِ وَبِكُلِّ مَانِعِ طَاهِرٍ يُمْكِنُ إِزَالَتُهَا بِهِ كَالْحَلِّ وَمَاءِ الْوَرَدِ وَنَحُو ذَٰلِكَ مِمَّا إِذَا عُصِرَ الْمُهَافِي وَهُلَا عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَحَرَاتُهُ عَلَيْهُ وَأَبِي يُوسُفَ وَحَرَاتُهُ عَلَيْهُ، وَقَالَ مُحَمَّدٌ وَحَرَاتُهُ عَلَيْهُ وَزُفُو وَحَرَاتُهُ عَلَيْهُ وَالشَّافِعِيُّ وَالشَّافِعِيُّ وَالشَّافِعِيُّ وَاللَّهَ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَأَبِي يُوسُفَ وَحَرَاتُهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللِهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

**تر جملہ**: اور پانی کے ذریعے نجاستوں کو پاک کرنا جائز ہے، نیز ہراس چیز سے تطہیر نجاسات جائز ہے جو ہننے والی ہو پاک ہواور اس سے نجاستوں کو زائل کرناممکن ہو، جیسے سرکہ اور گلاب کا پانی وغیرہ، یعنی ان چیز وں سے جنھیں نچوڑا جائے تو وہ نچڑ جائیں اور سے

## ر آن البدايه جلد ال يوسي المسترك ١٦١ المسترك الماع طبارت كهان ميل

حکم حضرات شیخین عُوَاللَّهٔ کے یہاں ہے،امام محمد،امام زفراورامام شافعی عِنْدَ اللَّهُ فرماتے ہیں کہ نجاستوں کی تطہیر صرف پانی ہی سے جائز ہے،اس لیے کہ مطہر چیز پہلی ہی ملاقات سے ناپاک ہوجاتی ہے،اور ناپاک چیز طہارت کا فائدہ نہیں دیتی،لیکن پانی میں بر بنائے ضرورت اس قیاس کوترک کردیا گیا ہے۔

حضرات شیخین کی دلیل یہ ہے کہ بہنے والی چیز نجاست کو اُ کھاڑ پھینکی ہے اور وصف طہوریت اُ کھاڑ پھینکنے اور زائل کرنے ہی کی بنیاد پر ہے، جب کہ نجاست مجاورت کی وجہ ہے ہے، لہذا جب ناپا کی کے اجزاء ختم ہوجا کیں گے تو وہ شی پاک ہوجائے گی۔ اور قد ورک کا حکم کیڑے اور بدن میں کوئی فرق نہیں کرتا، یہی امام ابوصنیفہ والشیلا کا قول ہے اور امام ابوبوسف والشیلا کی دوروایتوں میں ہے ایک روایت ہے، جب کہ امام ابوبوسف والشیلا ہے دوسری روایت یہ ہے کہ انھوں نے بدن اور کیڑے میں فرق کیا ہے، چنال چہ انھوں نے بدن کے سلسلے میں غیر ماء سے تطہیر کو ناجائز قر اردیا ہے۔

### اللغات:

﴿ حَلَّ ﴾ سركه ﴿ مَاءُ الْوَرَد ﴾ گلاب كا عرق ﴿ عُصِرَ ﴾ صيغة مجهول، نچوژنا ﴿ فَالْعُ ﴾ اسم فاعل، باب فتح؟ الكارْ نے والا۔

### مزيل نجاست چيزون کا بيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ حضرات شیخین کے یہاں پانی سے نجاستوں کو پاک کرنا تو جائز ہے ہی، اس کے ساتھ ساتھ ہراس چیز سے نجاسات کی تطہیر جائز ہے جس میں تین صفت ہوں (۱) وہ بہنے والی ہو (۲) پاک ہو (۳) اس چیز سے تطہیر زرازالہ ممکن بھی ہو، جیسے سرکہ اور گلاب کا پانی وغیرہ۔ اس کے برخلاف دیگر تمام ائمہ (امام محر، امام شافعی رایشا یا اور امام مالک رایشا یا وغیرہ) کا مسلک یہ ہے کہ نجاست کی تطہیر صرف پانی سے جائز ہے، پانی کے علاوہ کسی اور چیز سے نجاستوں کو پاک کرنا درست اور جائز نہیں ہے۔

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ پاک کرنے والی چیز جب پہلی مرتبہ نجاست سے ملے اور مکرائے گی تو وہ خود بھی ناپاک ہوجائے گی، کیوں کہ اس میں نجاست کے تمام اجزاء گھل مل جائیں گے اور ظاہر ہے کہ جو چیز خود بھی ناپاک ہووہ دوسری چیز وں کو کیے پاک کرسکتی ہے؟ اس لیے عقل اور قیاس کا تقاضا تو یہ تھا کہ پانی سے بھی نجاسات کی تطہیر ممکن نہ ہو، مگر اس کے علاوہ چوں کہ کوئی چارہ کارنہیں ہے، اس لیے خلاف قیاس پانی کو مطہر اور مزیل مان لیا گیا ہے، لیکن پانی کے علاوہ دیگر چیز وں کو مطہر نہیں مانا کوئی چارہ کارنہیں ہے، اس لیے خلاف قیاس پانی کو مطہر اور مزیل مان لیا گیا ہے، لیکن پانی کے علاوہ دیگر چیز وں کو مطہر نہیں مانا حاکے گا۔

حضرات شیخین کی دلیل میہ ہے کہ پانی کو آپ بھی مطہر اور مزیل نجاسات مانتے ہیں، اور پانی کے مطہر ہونے کی علت یہی ہے کہ وہ نجاستوں کو دور کرویتا ہے، لہذا می علت صرف پانی کے ساتھ خاص نہیں ہوگی، بل کہ شریعت مجمر میں جو وسعت دی گئی ہے اس وسعت کے پیش نظر ہراس چیز کو مطہر کہنا پڑے گا، جس میں وصف طہارت کے ساتھ ساتھ علت مزیل اور علت مطہر پائی جائے گی، اور پھر علت کا اشتر اک معلول کے اشتر اک کو مضمن ہوتا ہے، اور ہم بید کھورہے ہیں کہ پانی کے علاوہ سرکہ اور عرق گلاب وغیرہ میں بھی می میں بھی می علت موجود ہے، اس لیے ان کو بھی مطہر قرار دیا جائے گا اور ان چیز وں سے بھی نجاست کو زائل کرنا جائز اور درست ہوگا۔

رہا آپ کا یہ کہنا کہ ھی مطہر اول ملاقات میں نجس ہوجائے گی تو یہ میں شلیم نہیں ہے، کیوں کہ یہ بات طے شدہ ہے کہ ھی

# ر العام المبدائية جلدا على المسلم الم

مطہراز خود پاک ہوتی ہے اور بقول آپ کے اگر وہ ناپاک ہوجاتی ہے تو اجزاء نجاست کے ساتھ مجاورت کی وجہ سے ناپاک ہوتی ہے، نیکن یہ بھی تو دیکھیے کہ اس شی مطہر کے ساتھ نجاست کے اجزاء بھی تو بہہ کر گر جاتے ہیں اور جب نجاست کے اجزاء کی گرجا ئیں گے تو جس چیز کو پاک کیا جارہا تھا وہ لامحالہ پاک ہوجائے گی اور یہی مقصود ہے، لہذا جب پانی کے علاوہ دیگر ما نعات سے بھی یہ مقصود حاصل ہوجارہا ہے تو انھیں بھی مطہر اور مزیل قرار دیا جائے گا اور جس ضرورت کی وجہ سے پانی کو مطہر قرار دیا گیا ہے۔ ہی یہ مدوقت انسان خدتو پانی پر قادر ہوتا ہے اور خدی پانی کا مشکیزہ ساتھ لے کر چاتا ہے۔

و جواب الکتاب النح صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ قدوری میں یہ جو تکم ندکور ہے و یہ جوز تطهیر ہا بالماء و بکل مائع النح اس سے کپڑے اور بدن کی نجاست کو ماء اور مائع سے کپڑے اور بدن کی نجاست کو ماء اور مائع سے پاک کرنا جائز ہے، اس طرح بدن کی نجاست کو بھی دونوں سے پاک کرنا جائز ہے، یہی امام صاحب چراتشایڈ کا قول ہے، یہی امام اور یہی صحیح بھی ہے۔ قول ہے، یہی امام ابو یوسف چراتشایڈ کی ایک روایت ہے اور یہی صحیح بھی ہے۔

البتہ امام ابو یوسف بڑیٹیڈ سے دوسری روایت ہے ہے بدن اور کیڑے کی نجاستوں کے طریقہ تطلیم میں فرق ہے، چناں چہ کیڑے کوتو ماءاور مائع دونوں سے پاک کر سکتے ہیں، اور مائع مثلا سرکہ وغیرہ سے نہیں ہاکہ دونوں سے پاک کر سکتے ہیں، اور مائع مثلا سرکہ وغیرہ سے نہیں پاک کر سکتے ہیں، اور مائع مثلا سرکہ وغیرہ سے نہیں پاک کر سکتے ہیگر پہلا قول ہی صحیح ہے، کیوں کہ بینش بدن کی طہارت کا معاملہ نہیں ہے، بل کہ بدن پر گلی ہوئی نجاست کی تطہیر کے متعلق بدن اور کیڑے میں کوئی فرق نہیں ہے۔ (عنایہ ۱۹۴۱)

﴿ وَإِذْ أَصَابَ الْخُفَّ نَجَاسَةٌ لَهَا جِرْمٌ كَالرَّوْتِ وَالْقَيَاسُ إِلَّا فِي الْمَنِيِّ فَجَفَّتُ فَدَلَكَهُ بِالْأَرْضِ جَازَ ﴾ وَهَذَا لِلْهُ وَلَهُمَا وَالْمَنِيِّ خَاصَّةً، لِأَنَّ الْمُتَدَاخِلَ فِي الْخُفِّ الْمَتِحْسَانُ، وَقَالَ مُحَمَّدٌ وَمُنَاتَّةُ لِلْهَ لَا يَجُوزُ وَهُوَ الْقَيَاسُ إِلَّا فِي الْمَنِيِّ خَاصَّةً، لِأَنَّ الْمُتَدَاخِلَ فِي الْخُفِّ لَا يَزِيلُهُ الْجَفَافُ وَالدَّلُكُ، بِخِلَافِ الْمَنِيِّ عَلَى مَا نَذْكُرُهُ، وَلَهُمَا قُولُهُ • عَلَيْهِ السَّلَامُ فَإِنَّ الْمُتَحَاسَةِ إِلَّا قَلِيلٌ، فَلْيَرْمُسَحُهُمَا بِالْأَرْضِ، فَإِنَّ الْأَرْضَ لَهُمَا طَهُورٌ، وَلَأَنَّ الْجِلْدَ لِصَلَابَتِهِ لَا يَتَدَاخَلُهُ أَجْزَاءُ النَّجَاسَةِ إِلَّا قَلِيلٌ، فَلْيَمْسَحُهُمَا بِالْأَرْضِ، فَإِنَّ الْأَرْضَ لَهُمَا طَهُورٌ، وَلِأَنَّ الْجِلْدَ لِصَلَابَتِهِ لَا يَتَدَاخَلُهُ أَجْزَاءُ النَّجَاسَةِ إِلَّا قَلِيلٌ، فَلْيَرْمُ مَنْ إِنَّا الْمُسْتَعَلَّمُ اللَّهُ إِلَى وَإِلَى وَإِلَى وَإِلَى وَإِلَى وَإِلْمَاكُ اللَّهُ إِلَى الْمُسْتَعَلَى الرَّطْسِ كَتَى لَمُ يَنُقَ أَثُو النَّجَاسَةِ يَطُهُرُ اللَّهُ وَلَا يُطَهِّرُهُ، وَعَنْ أَبِي يُوسُفَ وَمُ اللَّهُ إِنَّا أَنْهِ إِلَا النَّجَاسَةِ يَطُهُرُ الْمُرْضِ يُكَثِّرُهُ وَلَا يُطَلِّونَ مَا يُرُولِي، وَعَلَيْهِ مَشَايِخُنَا .

توجملہ: اوراگرموزے کوجسم دارنجاست لگ گئی جیسے گوبر، پاخانہ،خون اورمنی پھروہ نجاست خشک ہوگئی اس کے بعداسے زمین پرمل دیا تو یہ جائز ہے۔ اور یہ استحسان ہے، امام محمد رطینیایہ فرماتے ہیں کہ جائز نہیں ہے اور یہی قیاس ہے، مگر خاص طور پرمنی میں، کیوں کہ جو چیزموزے میں داخل ہوگئی ہے اسے خشک ہونا اور ملنا زائل نہیں کرتا، بخلاف منی کے، جبیبا کہ ہم اس کے احکام کوآئن، بیان کریں گے۔

# ر آن البداية جلد ١٠٠٠ كالمالية جلد الكار طبارت كالمالية بال يس

حضرات شیخین کی دلیل آپ مُلَاثِیَّا کا بیارشادگرامی ہے کہ اگر خفین میں نجاست لگی ہوتو آخیں زمین سے رگڑ دو،اس لیے کہ زمین ان کے لیے مظہر ہے۔اوراس لیے بھی کہ کھال کے ٹھوس ہونے کی وجہ سے اس میں نجاست کے اجزاء داخل نہیں ہو پاتے مگر بہت تھوڑے، پھر خشک ہونے کے بعد نجاست کا جسم خود ہی ان اجزاء کو جذب کر لیتا ہے، پھر جب وہ جسم زائل ہو گیا تو جواجزاء اس کے ساتھ قائم تھے وہ بھی زائل ہو گئے۔

اور تر نجاست میں رگڑنا جائز نہیں ہے، بل کہ تھم یہ ہے کہ تر نجاست کو دھولے، کیوں کہ زمین پررگڑنا نجاست کو پھیلا دے گا اور اسے پاک نہیں کرے گا۔حضرت امام ابو یوسف چاپٹھیڈ سے منقول ہے کہ جب اس طرح اسے زمین پررگڑا کہ نجاست کا کوئی اثر بی باقی نہ رہا تو وہ پاک ہوجائے گی،عموم بلوی اور اطلاق حدیث کی وجہ سے،اور ہمارے مشائخ اسی پڑمل پیرا ہیں۔

### اللغاث:

﴿عَذَرَة ﴾ فضله، پاخانه - ﴿ ذَلُك ﴾ اسم مصدر، باب نصر؛ ملنا - ﴿ صَلَابَة ﴾ تصوس مونا، سخت مونا - ﴿ عُمُوهُ مُ الْبَلُوَى ﴾ ابتلاء كاعام مونا، مرايك كامبتلا مونا -

### تخريج:

■ اخرجه ابوداؤد في كتاب الطهارة باب الأذي يصيب النعل حديث رقم ٣٨٥\_٣٨٦.

### ر گرنے سے نجاست دور ہونے کی تفصیل:

صورت مسکلہ یہ ہے کہ اگر کوئی مخص خفین پہنے ہوئے ہواوراس پر کوئی ایی نجاست لگ جائے جوجسم دار ہو یعنی ظاہری طور پر دکھائی دیتی ہوجیسے پاخانہ، گوبر،خون اور منی وغیرہ، اس کے بعد وہ نجاست خشک ہوگئی اور موزہ پہنے ہوئے مخص نے خشک ہونے کے بعد اسے زمین پرمل کرصاف کر دیا، تو حضرات شیخین کے یہاں وہ موزے پاک ہوگئے اور اب انھیں دھوئے بغیر پہن کرنماز وغیرہ پڑھنا جائز ہے یہی استحسان کا تقاضا ہے۔

امام محمد طانی فی فرماتے ہیں کہ اس طرح موزے پاک نہیں ہوں گے اور نہ ہی اس طرح پاک کر کے نماز پڑھنا جائز ہوگا، اور
قیال کا بھی یہی تقاضا ہے، امام محمد طانی فیلے کی دلیل ہے ہے کہ نجاست لگنے کے بعد موزے میں سرایت کر جاتی ہے اور نجاست کے
اجزاء موزے میں داخل ہوجاتے ہیں، جو خشک ہونے اور مُلنے کے بعد بھی نہیں نگلتے، اس لیے صورت مسئلہ میں موزوں کا دھونا ہی
ضروری ہے، خشک ہونے یا ملنے کی وجہ ہے وہ پاک نہیں ہوگے، البتہ منی کا حکم اس سے علاحدہ ہے، چنال چہ اس کے مقام پراس کی
تشریح کی جائے گی۔

حضرات شیخین کی دلیل حدیث پاک کا وہ جزء ہے جس میں موزوں پر لگی ہوئی نجاست کو زمین پر رگڑنے کا حکم دیا گیا ہے اور پھر زمین ہی کو ان کے لیے مطہر قرار دیا گیا ہے، اس لیے صورت مسئلہ میں خشک ہونے کے بعد زمین پر رگڑنے سے خفین کی طہارت کا حکم لگادیا جائے گا اور ظاہر نص سے عدول کر کے قیاس کا سہارانہیں لیا جائے گا۔

دوسری دلیل جو در حقیقت امام محمد رالینمینه کی دلیل کا جواب بھی ہے یہ ہے کہ خفین چمڑے کے بنے ہوئے ہوتے ہیں اور اس

# ر ان البداية جلد ال يوسي المستركة ٢٦٣ من المام طبارت كيان مين

قدر سخت اور چکنے ہوتے ہیں کہ ان میں نجاست کے اجزاء بہت معمولی مقدار میں ہی داخل ہوپاتے ہیں اور جو داخل بھی ہوتے ہیں انسان انسیں نجاست کا جرم اور جسم جذب کرلیتا ہے اور وہ سب موزے میں رہنے کے بجائے اسی جرم میں رہنے ہیں، پھر جب انسان موزوں کو زمین پر رگڑتا ہے تو وہ جرم زاکل ہوجاتا ہے اور موزے سے گرجاتا ہے اور جب جرم گرے گا تو ظاہر ہے کہ وہ اجزاء بھی گریں گے جواس میں جذب تھے اور رگڑنے سے موزے پورے طور پر پاک صاف ہوجا کیں۔

وفی الرطب النع اوپر بیان کردہ صورت تو نجاست کے خٹک ہوجانے سے متعلق تھی، یہاں سے یہ بیان کررہ ہیں کہ اگر موزوں پر لگی ہوئی نجاست خٹک نہیں ہوئی تھی، بل کہ ترتھی، اور اس حالت میں موزوں کو زمین پر رگڑ دیا گیا تو اس سے موز ب پاک نہیں ہوگی۔ بل کہ انھیں پاک کرنے کے لیے پانی سے وُ ھلنا ضروری ہوگا، کیوں کہ نجاست کے تر ہونے کی صورت میں زمین پر رگڑ نے سے نجاست پاک ہونے کے بجائے اور پھیل جائے گی اور پورے موزوں کو آلودہ کردیگی، اس لیے اس صورت میں مسے سے کامنہیں چلے گا، بل کہ غسل ضروری ہوگا۔

اس سلسلے میں حضرت اہام ابو یوسف را النظار سے ایک روایت ہے کہ نجاست کے تر ہونے کی صورت میں بھی زمین پر رگڑنے سے موزے پاک ہوجا کیں گے بشرطیکہ نجاست کا کوئی اثر موزوں میں باقی نہ رہے، کیوں کہ عام طور پر موزوں میں ای طرح کی نجاست لگتی ہونے تک کوئی نہیں طرح کی نجاست لگتی ہونے تک کوئی نہیں طرح کی نجاست لگتی ہونے تک کوئی نہیں قرار دیں گے تو لوگ حرج میں مبتلا ہوجا کیں گے۔ والحوج مدفوع فی الشرع

دوسری بات یہ ہے کہ اس سے پہلے والے مسئے میں جو فلیمسحھما کا تھم وارد ہے وہ مطلق ہے اور اس میں خشک یا تر نجاست کی کوئی قیدنہیں ہے، لہٰذا المطلق یجری علی إطلاقه والے ضابطے کے تحت تر نجاست بھی رگڑنے سے پاک ہوجائے گا۔ یہی ہارے مشائخ کا قول ہے اور اس پر ان کاعمل ہے، عنایہ میں ہے قال شمس الأنمة السر حسى وهو صحیح گا۔ یہی ہارے مشائخ کا قول ہے اور اس پر ان کاعمل ہے، عنایہ میں ہے قال شمس الأنمة السر حسى وهو صحیح وعلیه الفتوی للضرورة (۱۹۷۸)

﴿ فَإِنْ أَصَابَهُ بَوْلٌ فَيَبِسَ لَمْ يَجُزُ حَتَّى يَغُسِلَهُ ﴾ وَكَذَا كُلُّ مَالَا جِرْمَ لَهُ كَالْخَمْرِ، لِأَنَّ الْأَجْزَاءَ تَتَشَرَّبُ فِيْهِ، وَلَا جَاذِبَ يَجْذِبُهَا، وَقِيْلَ مَا يَتَّصِلُ بِهِ مِنَ الرَّمُلِ جِرْمٌ لَهُ .

ترجیمہ: پھراگرموزے پر پیشاب لگ جائے اور خشک ہوجائے تو دھوئے بغیراس کو پہن کرنماز وغیرہ پڑھنا جائز نہیں ہے، اور ایسے ہی ہروہ نجاست جس کا جرم نہ ہوجیسے شراب، کیوں کہ نجاست کے اجزاء اس میں پی لیے جاتے ہیں، اور جذب کرنے والی کوئی چیز بھی نہیں ہے۔ اور کہا گیا کہ جو بچھریت وغیرہ اس سے متصل ہے وہی اس کے لیے جرم ہے۔

### اللغاث:

﴿ جَادِب ﴾ اسم فاعل، بابضرب؛ جذب كرنے والا، في لينے والا۔

# ر آن البداية جلدال ير المسلك المسلك المسلك المار المار

### ركرنے سے دورنہ ہونے والی نجاسیں:

فرماتے ہیں کہ اگر موزے کو پیشاب یا غیرجم دار کوئی دوسری نجاست مثلاً شراب وغیرہ لگ جائے تو اس صورت میں وُ ھلے بغیر موزہ پاک نہیں ہوگا اور محض رگڑنے کے بعداہے پہن کرنماز پڑھنا بھی جائز نہیں ہوگا، کیوں کہ جرم نہ ہونے کی وجہ سے نجاست کے اجزاء موزے میں پوست ہوگئے اور ان کے جذب ہونے کی بھی کوئی سبیل نہیں ہے، اس لیے لامحالہ دھوکر ہی موزے کو پاک کیا جائے گا۔

و قبل المح اسلسلے میں امام ابو یوسف سے ایک قول بیمنقول ہے کہ پیشاب وغیرہ لگنے کے بعد اگر موزے پر ریت یا کوئی اورجہم دار چیز لگ جائے تو وہ چیز پیشاب وغیرہ کے لیے جرم بن جائے گی اور رگڑنے سے موزہ پاک ہوجائے گا۔

﴿ وَالنَّوْبُ لَا يُخْزِيُ فِيْهِ إِلَّا الْغَسُلُ وَإِنْ يَبِسَ ﴾ ِلأَنَّ القَّوْبَ لِتَخَلُخُلِهِ يَتَدَاخَلُ كَثِيْرٌ مِّنْ أَجْزَاءِ النَّجَاسَةِ فَلَا يُخْرِجُهَا إِلَّا الْغَسُلُ .

توجیلہ: اور کیڑ میں غُسل کے علاوہ کچھ بھی جائز نہیں ہے اگر چہوہ خشک ہوجائے ، کیوں کہ کپڑے کے زم ہونے کی وجہ ہے اس میں نجاست کے بہت سارے اجزاء داخل ہوجاتے ہیں جنھیں غُسل ہی زکال سکتا ہے۔

### اللغاث:

-﴿ تَخَلُّحُل ﴾ اسم مصدر، باب تفعلل ؛ خلا والا مونا\_

### كرركى ياك كاطريقة:

فرماتے ہیں کہ اگر کپڑے کو نجاست لگ جائے تو اس صورت میں اس کی تطبیر کا واحد راستینسل (دھونا) ہے، کیوں کہ کپڑا ا نرم ہوتا ہے اور اس میں کثیر مقدار میں نجاست کے اجزاء گھس جاتے ہیں جو خشک ہونے کے باوجو دنہیں نکلتے ،اس لیے انھیں نکالنے اور کپڑے کو پاک کرنے کے لیے صرف اور صرف پانی چاہیے،اس لیے کہ پانی ہی ان اجزاء کو باہر کا راستہ دکھا سکتا ہے۔

﴿ وَالْمَنِيِّ نَجَسٌ يَجِبُ غَسْلُهُ رَطْبًا فَإِذَا جَفَّ عَلَى النَّوْبِ أَجْزَأَ فِيهِ الْفَرْكُ ﴾ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ لِعَائِشَةَ فَاغُسِلَيْهِ إِنْ كَانَ رَطْبًا، وَ اَفُرُكِيْهِ إِنْ كَانَ يَابِسًا، وَقَالَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَٰ الْمَانِيُّ طَاهِرٌ، وَالْحُجَّةُ عَلَيْهِ مَا رَوَيْنَاهُ، وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۗ إِنَّمَا يُغْسَلَ النَّوْبُ مِنْ خَمْسٍ وَذَكَرَ مِنْهَا الْمَنِيَّ، وَلَوْ أَصَابَ الْبَدَنَ، قَالَ مَضَانِحُنَّا يَطْهُرُ بِالْفَرْكِ، لِأَنَّ الْبَلُوى فِيْهِ أَشَدُّ، وَعَنْ أَبِي جَنِيْفَةَ رَحْمَٰ اللَّهُ لِيَطْهُرُ إِلاَّ بِالْغَسُلِ، لِأَنَّ حَرَارَةَ الْبَدِنِ جَاذِبَةٌ فَلَا يَعُودُ وَلِكَ الْمِرْمِ، وَالْبَدَنُ لَا يُمْكِنُ فَرْكُهُ.

تر جملے: اور منی ناپاک ہے، تر ہونے کی حالت میں اس کا دھونا واجب ہے، کیکن جب کپڑے پر خشک ہوجائے تو اس میں

کھر چنا کافی ہے،اس لیے کہ آپ سُلَّ ﷺ نے حضرت عائشہ ﴿اللَّمَا عَالَا مَا عَالَا مَا عَالَا عَالِعَالَا عَالَا عَلَا عَالَا عَالَا عَالَا عَالَا عَالَا عَالَا عَلَا عَالَا عَلَا عَلَى عَلَا عَل بون ـ ـ

امام شافعی برایشید فرماتے ہیں کہ منی پاک ہے، کیکن ان کے خلاف ہماری بیان کردہ روایت جمت ہے۔ اور آپ مُنَا اللّهِ غُرِمانے فرمایا کہ پانچ چیزوں کی وجہ سے کیٹرے کو دھویا جاتا ہے اور ان میں سے آپ نے منی کو بیان کیا۔ اور اگرجسم پرمنی لگ جائے تو ہمارے مشاکخ کا فرمان سے ہے کہ کھر چنے سے جسم پاک ہوجائے گا، کیوں کہ اس میں زیادہ ابتلاء ہے۔ اور حفرت امام ابوصنیفہ برایشید سے منقول ہے کہ دھوئے بغیر جسم پاک نہیں ہوگا، کیوں کہ بدن کی حرارت (منی کو) جذب کرنے والی ہے، لہذامنی جرم کی طرف عود نہیں کرے گی اور بدن کو کھر چناممکن نہیں ہے۔

### اللغاث:

-﴿ رَطُبٌ ﴾ تر، گیلا۔ ﴿ يَابِس ﴾ خشک، سوکھا۔ ﴿ افْرُ كِنى ﴾ صيغهُ امر مؤنث حاضر، باب نصر؛ كھرچنا۔ ﴿ جِوْم ﴾ جسامت۔

### تخريج:

- 🛭 اخرجه دارقطني في كتاب الطهارة باب ماورد في طهارة المني و حكمه، حديث رقم: ٤٤٣.
  - اخرجه دارقطني في كتاب الطهارة باب نجاسة البول حديث رقم ٤٥٢.

### منی کی ناباکی کی بحث اور اس کودورکرنے کے طریقے کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ بھارے یہاں انسانوں کی منی ناپاک ہے اور اگر کپڑے وغیرہ پرلگ جائے تو تر ہونے کی صورت میں اس کا دھونا واجب ہے، اس سے بالمقابل امام شافعی ولیٹیلڈ کے یہاں انسانوں کی منی پاک ہے اور اگر کپڑے وغیرہ پرلگ جائے تو اس کا دھونا ضروری نہیں ہے، بل کہ رگڑ نے اور کھر پنے سے بھی وہ پاک ہوجائے گی۔ امام شافعی ولیٹیلڈ کی دلیل حضرت ابن عباس خواتی کی صدیث ہے جو فتح القدریاور بنایہ وغیرہ میں ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے أنه سئل عن الممنی یصیب المثوب فقال انما ھو بمنولة المحاط أو البزاق، وقال إنما یکھیك أن تمسحه بحوقة أو اذخرة۔ لیمی آپ مُنَّ اَپ مُنَّ اِپ مُنَّ ہِ اِپ ہُوجائے گا، اس صدیث سے امام شافعی واٹیٹیلڈ کا وجہ استدال با یہ معنی ہے کہ آپ فی اور شوک کے درجے کی چیز قرار دیا ہے اور رینٹ اور تھوک پاک ہیں، البذامنی بھی یا کہ ہوگی۔ بھی یا کہ ہوگی۔ بھی یا کہ ہوگی۔ بھی یا کہ ہوگی۔

امام شافعی جائیے ہے گو مقلی دلیل میہ ہے کہ منی ہی سے انسان کی پیدائش ہوتی ہے اور انسانوں میں حضرات انبیاء کرام بھی ہیں، اب اگر ہم منی کو ناپاک ماننے ہیں تو حضرات انبیاء کا ناپاک چیز سے پیدا ہونا لازم آئے گا جوان کی عظمت اور ان کے تقدس کے خلاف ہے۔

ہماری دلیل وہ صدیث ہے جو کتاب میں ندکور ہے کہ آپ مُناتِیْزُم نے حضرت عاکشہ سے فرمایا تھا کہ اگرمنی تر ہوتب تو اسے

# ر ان البدايه جلدا على المسلك المسلك ١٦٦ على الما المعارث كريان من الم

دھولیا کروادر اگر خشک ہوتو اسے کھرچ دیا کرو، اس حدیث سے ہمارا وجدا سندلال بایں معنی ہے کہ آپ مَلَّ الْیَّامِ نے حضرت عاکشہ طالبین کو صیغت امر کے ذریعے تر ہونے کی صورت میں منی کے دھلنے کا حکم دیا ہے اور امروجوب کے لیے آتا ہے۔ اگر منی ناپاک نہ ہوتی تو آپ مَلَّیْنِ اصیغہ امر کے ذریعے اس کے دھلنے کا حکم نہ دیتے۔

دوسری دلیل وہ حدیث ہے جس میں آپ مُن الیّنِ ان پانچے چیزوں کے لگ جانے کی وجہ سے کیڑے کو دھلنا لازمی قرار دیا ہے (۱) پیشاب (۲) پاخانہ (۳) خون (۴) قے اور پانچویں چیزمنی ہے، اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ منی ناپاک ہے ورنہ اس کے لگنے سے کیڑا دھلنا ضروری نہ قرار دیا جاتا۔

ید دونوں حدیثیں منی کو پاک قرار دینے کے سلسے میں امام شافعی پراٹیٹیڈ کے خلاف جحت ہیں۔اور رہی وہ حدیث جوان کی متدل ہے تو اس کا جواب ہیہ کہ یہ حدیث مرفوع نہیں ہے، بل کہ ابن عباس بڑا ٹیٹی پر موقوف ہے، اور ہماری پیش کردہ روایتیں مرفوع ہیں اور ظاہر ہے کہ حدیث مرفوع کے مقابلے میں حدیث موقوف جحت نہیں بن سکتی، حدیث ابن عباس کے متعلق علامہ ابن الہمامؓ نے دارتھی کے حوالے سے لکھا ہے کہ لم یو فعہ غیر اسحاق الأزرق عن شریك القاضی، ورواہ المبیہ ہی من طریق الشافعی موقو فا علی ابن عباس و قال هذا هو الصحیح (فتح القدیر ۱۹۹۷) صاحب عنایہ پراٹیٹیڈ نے اس کا جواب یہ دیا ہے کہ حدیث ابن عباس بڑائیٹی میں جو کالمعاط و البزاق کے ذریعے تشیہ دی گئی ہے اور اس تشیہ کا طہارت میں مثابہ بونا ضروری نہیں ہے، بل کہ یہ بھی اخمال ہے کہ یہ تشیہ بھئے بن اور قلت تداخل میں ہو، یعنی جس طرح رینٹ اور تھوک بھئے موقی اور کپڑے موتے ہیں، ای طرح منی بھی بھئی ہوتی اور کھر پنے سے صاف ہوجاتے ہیں، ای طرح منی بھی بھئی ہوتی اور کپڑے وغیرہ میں برایت کرتی ہے، نیز کھر پنے سے پاک صاف ہوجاتی ہے، لہذا اس اخمال کے ہوتے ہوئے حدیث ابن عباس صفیرہ منی بھی بیا کرنا درست نہیں ہے۔ ایک صاف ہوجاتی ہے، لہذا اس اخمال کے ہوتے ہوئے حدیث ابن عباس سے طہارت منی پر استدلال کرنا درست نہیں ہے۔ (۱۹۹۱)

اوران کی عقلی دلیل کا جواب یہ ہے کہ منی کا انسان کی خلقت کا مبدأ ہونا تو ہمیں تسلیم ہے، لیکن براہ راست منی سے انسان نہیں تیار ہوتا، بل کہ منی سے خون بنمآ ہے، خون سے علقہ بنمآ ہے پھر مضعہ بنمآ ہے اور اس کے بعد جاکر کہیں اس میں جان پڑتی ہے، اس لیے اس حوالے سے بھی منی کے یاک ہونے پر استدلال کرنا درست نہیں ہے۔

ولو أصاب البدن المح فرماتے ہیں کہ اگر بدن پرمنی لگ جائے تو اس سلسلے میں علائے ماوراء النہر کی رائے یہ ہے کہ کھر پنے سے بدن پاک ہوجائے گا، کیوں کہ عموماً منی بدن ہی پر گئی ہے، اور ہر کسی کے لیے فوری طور پر دھونا دشوار ہوتا ہے، اس لیے عموم بلوئ کی وجہسے صورت مسئلہ میں فرک کے ذریعے بھی بدن کو پاک کیا جاسکتا ہے۔

اس سلسلے میں حضرت امام ابوصنیفہ رایشگیڈ سے ایک روایت بیمنقول ہے کہ بدن پرمنی لگ جائے تو صرف دھونے سے ہی بدن پاک ہوگا، کھر پہنے سے پاک نہیں ہوسکتا، کیوں کہ بدن کی حرارت منی کو جذب کرلیتی ہے، لبذا جذب شدہ اجزاء پھر جرم یعنی بدن کی طرف عود نہیں کریں گے، اس لیے کہ بدن کا کھر چنا بدن کی طرف عود نہیں کریں گے، اس لیے کہ بدن کا کھر چنا بھی ممکن نہیں ہے۔

# ر ان البداية جلد ١٤٥٠ من المسلم ١٢٨ من البداية جلد الكام طبارت كيان يس

﴿ وَالنَّجَاسَةُ إِذَا أَصَابَتِ الْمِرْأَةَ أَوِ السَّيْفَ اِكْتَفْى بِمَسْجِهِمَا ﴾ ِلأَنَّةُ لَاتَتَدَاخَلُهُمَا اَلنَّجَاسَةُ وَمَا عَلَى ظَاهِرِهٖ يَزُوْلُ بِالْمَسْحِ .

تر جملے: اور اگر آئینہ یا تلوار کو نجاست لگ جائے تو ان کو پونچھنے پر ہی اکتفاء کرے، کیوں کہ ان کے اندر نجاست نہیں داخل ہو پاتی، اور جونجاست ان کے اوپر ہے وہ پونچھ دینے ہے زائل ہوجائے گی۔

### اللغاث:

﴿مِراٰة﴾ آئينه، شيشه۔

### پونچھنے سے پاک ہوجانے والی چیزیں:

صورت مسئلہ تو بالکُل واضح ہے، کہ آئینہ اور تلوار وغیرہ میں چوں کہ اندر تک نجاست کے اجزاء نہیں گھس پاتے اور پوری کی پوری نجاست او پر ہی گئی رہتی ہے، اس لیے پونچھنے سے بھی یہ چیزیں پاک ہوجا ئیں گی اور ان کا دھونا ضروری نہیں ہوگا۔

﴿ وَإِنْ أَصَابَتِ الْأَرْضَ نَجَاسَةٌ فَجَفَّتُ بِالشَّمْسِ وَذَهَبَ أَثْرُهَا جَازَتِ الصَّلَاةِ عَلَى مَكَانِهَا ﴾ وَقَالَ زُفُرُ وَلِهِا أَنْ أَصَابَتِ الْأَرْضَ نَجَاسَةٌ فَجَوْزُ، لِأَنَّهُ لَمْ يُوْجَدُ الْمُزِيْلُ، وَلِهِلَذَا لَا يَجُوْزُ الْتَيَمَّمُ بِهَا، وَلَنَا قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَكَاةً ۖ الْأَرْضِ يُبْسُهَا، وَإِنَّمَا لَا يَجُوْزُ التَّيَمَّمُ، لِأَنَّ طَهَارَةَ الصَّعِيْدِ ثَبَتَ شَرْطًا بِنَصِّ الْكِتَابِ فَلَا تَتَأَدِّى بِمَا ثَبَتُ بِالْحَدِيْثِ. وَلَهُ الْمَحْدِيْثِ .

تروجہ کے: اور اگر زبین کو نجاست لگ گئی پھر وہ سورج سے خٹک ہوگئی اور اس کا اثر ختم ہوگیا تو اس جگہ نماز پڑھنا جائز ہے۔ امام زفر اور امام شافعی طفین فرماتے ہیں کہ جائز نہیں ہے، اس لیے کہ مُز بل نجاست نہیں پایا گیا، اس لیے اس جگہ سے تیتم کرنا جائز نہیں ہے۔ ہماری دلیل آپ شکی گئی کا یہ فرمان ہے' زبین کی طہارت اس کا خشک ہوجانا ہے، اور تیتم اس وجہ سے جائز نہیں ہے، کیوں کہ مُی طہارت نص کتاب سے شرط بن کر ثابت ہوئی ہے، لہذا وہ اس چیز سے ادا نہیں ہوگی جو حدیث سے ثابت ہے۔

### اللغات:

﴿ يُبْس ﴾ اتم مصدر، باب ضرب؛ خشك ہونا۔ ﴿ صَعِيْد ﴾ سطح زمين، كلى زمين، كاشت كارى كى زمين، مرادمٹی۔

### تخريج:

• اخرجه ابن ابي شيبه في كتاب الطهارة باب في المرجل يطأ الموضع القذر حديث رقم ٦٢٤.

### ناپاک زمین کے خشک ہوجانے کے بعد کا حکم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی زمین کو نجاست لگ گئی اور سورج کی نیش ہے وہ سوکھ گئی اور اس کا اثر وغیرہ سب پچھ ختم ہو گیا تو اب اس زمین پر ہمارے یہاں نماز پڑھنا درست اور جائز ہے، لیکن امام شافعی رایشگیڈ اور امام زفر رایشگیڈ کا مسلک ہیہ ہے کہ خشک

# ر آن البدايه جلد ال يوسي ١٦٩ ١٥٥ من ١٢٩ الكام طهارت ك بيان مين

ہونے کے بعد بھی اس جگہ نماز پڑھنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ وہاں نجاست لگی ہے اور نجاست کو زائل کرنے والی کوئی چیزیعنی پانی نہیں پایا گیا، اس لیے خشک ہونے کے بعد بھی وہ جگہ ناپاک ہی ہے اور اس جگہ نماز پڑھنا جائز نہیں ہے، کیوں کہ ہمارے (شوافع) یہاں پانی کے علاوہ کئی اور چیز سے نجاست کو زائل کرنا بھی تو جائز نہیں ہے۔ اور پھر اس زمین کے ناپاک ہونے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اس زمین سے تیم کرنا جائز نہیں ہے، اگر وہ زمین یاک ہوتی تو یقینا اس سے تیم کرنا جائز ہوتا۔

ہماری دلیل نبی اکرم منگی کے ایم فرمان ہے ذکاہ الأرض یسبھالینی خشک ہوجانا ہی زمین کے لیے طبارت ہے، اس لیے خشک ہوجانے کے بعد وہ زمین پاک ہوگئی، کیوں کہ ہمارے یہاں جس طرح پانی سے تطبیر جائز ہے، ای طرح پانی کے علاوہ دیگر چیزوں سے بھی تطبیر ممکن ہے اور حرارت منس میں زمین وغیرہ کو پاک کرنے کی صلاحیت ہے، اس لیے گرئ منس کی وجہ سے اس زمین کو یاک قرار دیں گے اور اس پرنماز پڑھنے کا جواز ہوگا۔

رہا آپ کا یہ کہنا کہ اس سے تیم جائز نہیں ہے، تو اس کا جواب یہ ہے کہ تیم کے لیے مٹی کا پاک ہونا نص قر آئی سے مشروط ہے، چنال چدار شاد باری ہے فتید مموا صعیدا طیبا اللح اور اس مٹی کا پاک ہونا حدیث سے ثابت ہے، اور اتنا تو آپ کو بھی معلوم ہے کہ حدیث کے مقابلے میں کتاب اللہ اقویٰ ہے اور کتاب اللہ سے ثابت ہونے والا تھم بیقینی اور قطعی ہوتا ہے جب کہ حدیث سے اور خبر واحد سے ثابت ہونے والا تھم کو حدیث کے ذریعے ثابت ہونے والے کم سے ادا نہیں کیا جاسکتا، ورنہ ضعیف پرقوی کی بنا کرنا لازم آئے گا جو درست نہیں ہے۔

﴿ وَقَدُرُ الدِّرُهَمِ وَمَا دُونَهُ مِنَ النَّجِسِ الْمُعَلَّظِ كَالدَّمِ وَالْبَوْلِ وَالْحَمْرِ وَخُوءِ الدُّجَاجِ وَبَوْلِ الْحِمَارِ جَازَتِ الصَّلَاةُ مَعَهُ، وَإِنْ زَادَ لَمْ تَجُوْ﴾ وقال زُفَرُ وَمُنْ اللَّهِ وَالشَّافِعِيُّ وَمُنْ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللِّهُ اللللللِّلْ الللللَّهُ اللللللِّلْ اللللللللللِّلْ اللللللْمُ اللللللللِي اللللللِلْمُ اللللللللِي اللللللللللِي اللللللللِي الللللللِي الللللللِي

ترجملہ: اور نجاست مغلظہ مثلاً خون، پیشاب، شراب، مرغی کی بیٹ اور گدھے کے پیشاب میں سے ایک درہم اور اس سے کم کی مقدار معاف ہے اور اس کے ساتھ نماز پڑھنا جائز ہے۔ اور اگر ایک درہم سے بڑھ جائے تو نماز جائز نہیں ہے۔

امام زفر رطینی اور امام شافعی راینی فرماتے ہیں کہ نجاست کا قلیل وکثیر برابر ہے، کیوں کہ وہ نص جوموجب تطبیر ہے، اس نے قلیل وکثیر میں کوئی تفصیل نہیں کی ہے۔ ہماری دلیل یہ ہے کہ قلیل سے بچنا ممکن نہیں ہے، اس لیے اسے عفو قرار دے دیا گیا اور موضع استخاء سے حکم نکال کرہم نے ایک درہم کی مقدار سے قلیل کا اندازہ کیا ہے، پھر درہم کا اعتبار مساحت کے اعتبار سے مروی ہے اور وہ ایک مثقال سے اور وہ ایک مثقال

کا بڑا درہم ہے، یعنی جس کا وزن ایک مثقال ہو۔ اور ان دونوں روا تیوں میں نظبیق دیتے ہوئے کہا گیا ہے کہ پہلی روایت تیلی نجاست کے سلسلے میں ہے۔ اور ان چیزوں کی نجاست مغلظہ اس وجہ ہے ہے کہاں کی نجاست مغلظہ اس وجہ ہے ہے کیوں کہان کی نجاست دلیل قطعی سے ثابت ہے۔

### اللغاث:

﴿ حُوء ﴾ بيك، پرندول كافضله - ﴿ مَسَاحَة ﴾ بيأنش ـ

### نجاست غليظ؛ تعريف عمم اورمعاف مقدار كي تفسيل:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں نجاست غلیظہ میں سے ایک درہم یا اس سے کم کی مقدار معاف ہے اور اگر نجاست غلیظہ مثلاً خون ، پیشاب، شراب اور مرغی کی بیٹ وغیرہ میں سے کسی کے کپڑے یا بدن کو ایک درہم یا اس سے کم کی مقدار میں کوئی نجاست لگ جائے اور وہ محض اسی حال میں نماز پڑھ لے تو اس کی نماز درست ہے، البتہ اگر نجاست ایک درہم سے زائد لگی ہوتو اس صورت میں اسے زائل کیے بغیرنماز پڑھنا درست نہیں ہے۔

اس کے برخلاف امام زفر اور امام شافعی براتیمیل کا مسلک یہ ہے کہ نجاست میں پھھ بھی معاف نہیں ہے، بل کہ اس کا قلیل اور کثیر دونوں برابر ہیں، للبذا جس طرح ایک درہم سے زائد نجاست لگنے کی صورت میں نماز نہیں ہوگی، اسی طرح ایک درہم سے کم لگنے کی صورت میں بھی نماز نہیں ہوگی۔

ان حضرات کی دلیل ہے ہے کہ قرآن کریم کی وہ نص جس سے ظہیر کا حکم ثابت ہوا ہے ( یعنی و ثیابک فطقہ ) اس نص میں مطلقاً کپڑے کی طہارت کا حکم ثابت ہے اور نجاست کے قلیل یا کثیر ہونے کی صورت میں کوئی فرق نہیں ہے، لہذا المطلق یہ جو ی علمی اطلاقه کے تحت بیچ کم قلیل وکثیر سب کو عام ہوگا اور نجاست کی کوئی بھی مقدار معاف نہیں ہوگی۔

ہماری دلیل میہ ہے کہ نجاست قلیلہ سے بچناممکن نہیں ہے، کیوں کہ کھیاں نجاستوں پر بیٹھتی ہیں اور اس کے فوراً بعد انسان کے جسم اور کپڑے وغیرہ پر بیٹھ جاتی ہیں، اس طرح کھٹل اور مچھر انسان کا خون پیتے ہیں اور کبھی کھی وہ جسم اور کپڑے پر مربھی جاتے ہیں جس کی وجہ سے کپڑے میں خون وغیرہ بھی لگ جاتا ہے، اور یہ بہت زیادہ نہیں ہوتا، بلکہ معمولی سا ہوتا ہے۔

اب اگراس مقدار کو بھی ہم معاف نہ قرار دیں اور اس کے دھونے کولازی قرار دیں تو ظاہر ہے کہ لوگوں کو شدید حرج لاحق ہوگا، جب کہ شریعت نے حرج کو دور کر دیا ہے، اس لیے بر بنائے ضرورت اور دفع حرج نجاست میں سے قلیل کو معاف قرار دیا گیا ہے اور فقہائے احناف نے قلیل کی مقدار ایک درہم سے متعین کیا ہے اور پتعین موضع استنجاء کی مقدار کی مقدار کے برابر ہے اور موضع استنجاء بالا تفاق معاف ہے، لہذا جو نجاست اس مقدار کی ہوگی وہ بھی معاف ہوگی۔

ٹم یروی النے اس کا حاصل یہ ہے کہ ایک درہم کی مقدار میں تو نجاست معاف ہے، گریہ سوال اب بھی برقر ارہے کہ ایک درہم کا اعتبار کس طرح ہوگا، وزن سے یا پیائش سے؟ فرماتے ہیں کہ اس سلسلے میں امام محمد رایٹھیڈ سے دوروایسی منقول ہیں (۱) درہم کی مقدار کا اعتبار عرض کف لیمن ہخسلی کی چوڑ ائی والی مقدار سے کیا جائے گا (۲) دوسری روایت یہ ہے کہ ایک مثقال کے

# ر ان البداية جلد المحالة المحا

ہم وزن درہم کی مقدار سے اعتبار کیا جائے گا، یعنی اگر اس کا وزن ایک مثقال وزن کے برابر ہوتو یہ ایک درہم ہے۔

صاحب عنایہ رطقیٰ نے لکھا ہے کہ فقیہہ ابوجعفر رطقیٰ نے ان دونوں روایتوں میں بڑی اچھی تطبیق دی ہے، چناں چہ وہ فرماتے ہیں کہ پہلی روایت یعنی عرض کف والی صورت نعجاست کے رقیق اور پہلی ہونے پرمحمول ہے اور دوسری صورت یعنی ایک مثقال کے ہم وزن والی روایت نجاست کے غلیظ اور گاڑھی ہونے پرمحمول ہے، چناں چہ آگر بیشاب وغیرہ ہے تو عرض کف کی مقدار کا اعتبار ہوگا اور اگر پا خانہ ہے تو مثقال کے وزن کا اعتبار کا ہوگا۔

و إنها كانت النخ فرماتے میں كه عبارت میں جوخون، پیشاب اور پا خانه وغیرہ كونجاست غليظ كہا گيا ہے أنھيں غليظ كہنے ك وجہ يہ ہے كه ان كا ثبوت دليل قطعى سے ہے۔

### نجاست ك قشميس اوران كي تفصيل:

علامہ عینی اور صاحب عنامہ ولٹھائے نے لکھا ہے کہ نجاست کی جو دوشمیں ہیں (۱) غلیظہ (۲) خفیفہ اور ان کی تعریف میں امام اعظم ولٹھائہ اور حضرات صاحبین کا اختلاف ہے، چنال چہ امام اعظم ولٹھائہ کے یہال نجاست غلیظہ اس نجاست کو کہتے ہیں الی نص سے ہوجس کے معارض کوئی دوسری نص نہ ہو۔ اور نجاست خفیفہ اس نجاست کو کہتے ہیں، جس کا ثبوت الی نص سے ہو جس کے معارض دوسری نص موجود ہواوروہ دوسری نض اس شی کی طہارت ثابت کر رہی ہو۔

حضرات صاحبین ؒ کے یہاں نجاست غلیظہ وہ ہے جس کا ثبوت اجماع سے ہواور امت نے بالا تفاق اس کی نجاست کوتشلیم کر لیا ہو، اور نجاست خفیفہ وہ نجاست ہے جس میں لوگوں کا اختلاف ہو، یعنی بعض لوگ اسے نجس کہتے ہوں اور دوسر بے بعض اس کی طہارت کے قائل ہوں۔ (عنایہ ۲۰۵۱ ہنایہ ۸۳۸)

﴿ وَإِنْ كَانَتُ مُخَفَّفَةً كَبُولِ مَا يُؤْكُلُ لَحُمُهُ جَازَتِ الصَّلَاةُ مَعَهُ حَتَّى يَبُلُغَ رُبُعَ الثَّوْبِ يُرُولِى ذَلِكَ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ وَعَنْهُ وَبُنْ عَلَيْهِ فِي الْكُولِ فِي الْكُولِ وَلَيْ الْفَاحِشِ، وَالرَّبُعُ مُلْحَقَّ بِالْكُلِّ فِي بَعْضِ الْأَحْكَامِ، وَعَنْهُ رُبُعُ الْمَوْضِعِ الَّذِي أَصَابَهُ كَالذَّيْلِ وَالدِّحْوِيْصِ، وَعَنْ أَبِي أَدْنَى ثَوْبٍ تَجُوزُ فِيهِ الصَّلَاةُ كَالْمِيْزَرِ، وَقِيْلَ رُبُعُ الْمَوْضِعِ الَّذِي أَصَابَهُ كَالذَّيْلِ وَالدِّحْوِيْصِ، وَعَنْ أَبِي أَدْنَى ثَوْبٍ تَجُوزُ فِيهِ الصَّلَاةُ كَالْمِيْزَرِ، وَقِيْلَ رُبُعُ الْمَوْضِعِ الَّذِي أَصَابَهُ كَالذَّيْلِ وَالدِّحْوِيْصِ، وَعَنْ أَبِي يُوسُفَ وَعَنْ أَبِي لَكُانِ الْإِنْ الْمُؤْمِنِ عَلَى اخْتِلَافِ الْأَصْلَيْنِ.

تر جملے: اور اگر نجاست مخففہ ہو جیسے ماکول اللحم جانوروں کا پیٹاب تو اس کے ساتھ نماز پڑھنا جائز ہے، یہاں تک کہ چوتھائی کپڑے تک پہنچ جائے، یہی امام ابوصنیفہ رایٹھیڈ سے مروی ہے، کیوں کہ اس نجاست کے متعلق تقدیر کثیر فاحش سے ہے اور بعض احکام میں رُبع کُل کے ساتھ ملحق ہے۔

امام صاحب سے بیبھی مروی ہے کہ ادنیٰ تکپڑا جس میں نماز جائز ہوجائے اس کا چوتھائی حصہ مراد ہے جیسے تہہ بند، ایک قول بیہ ہے کہ جہاں نجاست گلی ہے اس کا چوتھائی حصہ مراد ہے جیسے دامن اور کلی۔اور امام اردیوسف رایٹییڈ سے طول وعرض میں ایک

# ر ان البداية جلد ١٥٥٠ من المحالة المحا

ایک بالشت مراد ہونا مروی ہے۔ اور ما کول اللحم جانور کے پیثاب کی نجاست میں اختلاف ہونے کی وجہ سے حضرات شخین کے یہاں وہ نجاستِ مخففہ ہے، یا دونوں حضرات کے اصل کے مختلف ہونے پر دونصوں کے تعارض کی وجہ سے ( مذکورہ نجاستِ نجاستِ مخففہ ہے)۔

### اللغاث:

﴿ مِنْزَرَ ﴾ وه لباس جس سے نجلا دھڑ ڈھانیا جاتا ہے، تہہ بند، ازار۔ ﴿ ذَیْل ﴾ کیٹرے کا لاکا ہوا حصہ، دامن۔ ﴿ مِنْزَر ﴾ وه چیز جس کے ذریعے کیڑے یا زرہ کوکشادہ کیا جاتا ہے۔

### نجاست خفيفه؛ تعريف بهم اورمعاف مقدار كي تفعيل:

نجاست غلیظ تو ایک درہم کے بفقر معاف ہے، یہال سے نجاست خفیفہ کا بیان ہے، جس کا حاصل ہی ہے کہ نجاست خفیفہ چوتھائی کیڑے کی مقدار سے کم ہوتو معاف ہے ورنہ نہیں۔

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی کے بدن یا کپڑے کو نجاست خفیفہ مثلاً ما کول اللحم جانوروں کا پیشاب لگ گیا تو یہ دیکھا جائے گا کہ وہ چوتھائی جے ہے کم میں لگی ہے، یا اس کے برابر میں، یا اس سے خائے گا کہ وہ چوتھائی جے۔ اگر یہ نجاست چوتھائی جے کے برابر لگی ہے، یا اس سے زیادہ لگی ہے تب تو وہ معاف نہیں ہے اور اس کے ساتھ نماز پڑھنا ساتھ نماز پڑھنا ہی جائز نہیں ہے، لیکن اگر چوتھائی جھے سے کم میں لگی ہے تو یہ مقدار شرعاً معاف ہے اور اس کے ساتھ نماز پڑھنا جائز ہے۔

یدروایت حضرت امام اعظم ولیتیا ہے مروی ہے، اور اس کے جواز کی دلیل یہ ہے کہ نجاست مخففہ میں مقدار غیر عفو کا اندازہ کشر فاحش (بیعنی بہت ہی زیادہ نجاست خففہ ہوتو معاف نہیں ہے) سے کیا گیا ہے اور ربع کو بہت سے احکام میں کل کا درجد دیا گیا ہے، مثلاً مسے رائس کے سلسلے میں ربع رائس کل رائس کے قائم مقام ہے، اسی طرح ستر عورت کھلنے میں بھی ربع کا انکشاف انکشاف کشاف کل کے مانند ہے، اس لیے یہاں بھی ہم نے ربع کی مقدار سے کثیر فاحش کا اندازہ لگایا اور بیتھم دیا ہے کہ اگر نجاست خفیفہ ربع کل کے مانند ہے، اس لیے یہاں بھی ہم نے ربع کی مقدار سے کثیر فاحش کا اندازہ لگایا اور بیتھم دیا ہے کہ اگر نجاست خفیفہ ربع حصے سے موتو وہ معاف ہوتو معاف نہیں ہے۔ اور اس کے ساتھ نماز پڑھنا جائز ہے، لیکن اگر ربع کے بقدر ہویا اس سے زیادہ ہوتو معاف نہیں ہے۔ اور اس کے ساتھ نماز پڑھنا جائز ہے۔

وعنہ ربع ٹوب النے یہاں ہے یہ بتلانامقصود ہے کہ جس ربع کے ساتھ کثیر فاحش کا اندازہ کیا گیا ہے اس ہے کس چیز کا ربع مراد ہے؟ اس سلسلے میں حضرات ائمہ کے مختلف اقوال ہیں (۱) چنانچہ امام صاحب راٹٹھاڈ ہے ایک قول یہ منقول ہے کہ جس جگہ نجاست گل ہے اس کے پورے مجموعے کا ربع مراد ہے، مثلاً اگر کپڑے پرگلی ہے تو پورے کپڑے کا ربع مراد ہے، یا اگر بدن پر نجاست گل ہے تو پورے بدن کا ربع مراد ہے۔

(۲) دوسرا قول بیمنقول ہے کہ کم سے کم جتنے کپڑے میں نماز جائز ہوجائے اس کا رابع مراد ہے،مثلاً تہہ بند میں نماز جائز ہے تہہ بند کا رابع مراد ہوگا۔

( m ) تعض حضرات کی رائے یہ ہے کہ کپڑے کے جس جھے پرنجاست لگی ہواس کا چوتھائی مراد ہے،مثلا اگر دامن یا کلی پر

# ر آن البداية جلد الله المالية المالية

نجاست گی ہے تو اس کا ربع مراد ہوگا۔

و اگرایک بالشت طول اور ایک بالشت عرض میں پھیلی ہو، اگر ایک بالشت طول اور ایک بالشت عرض میں پھیلی ہو، اگر ایک بالشت عرض میں پھیلی ہوئی ہے تو یہ ربع کی مقدار ہے اور اس کے ساتھ نماز جائز نہیں ہے، لیکن اگر اس سے کم ہوتو نماز جائز ہے۔

وإنما كان محففا النجاس كا حاصل بيہ كه ماكول اللحم جانوروں كے پيثاب كوحفرات شيخين في جونجاست خفيفه يل ثاركيا ہے اس كى اصل اور بنياد بيہ ہے كه اس سلط ميں ان حضرات كے اپنے اصول مختف ہيں اور بيان كے اپنے اصولوں پرفٹ ہے، چناں چه امام صاحب والته على كه استنزهوا من البول اللح جانوروں كے بيثاب كى نجاست خفيفه كى علت تعارض نص ہے اور وہ يہاں موجود ہے بايں معنی كه استنزهوا من البول اللح جانوروں كے بيثاب كى نجاست ثابت ہے جب كه حديث عربنين سے ماكول اللحم جانوروں كے بيثاب كى طہارت ثابت ہے۔ اور يہ مسئله امام ابو يوسف والته على يراس معنی كركے فٹ ہے كه ان كے يہاں نجاست خفيفه كى علت حضرات اثمه و مجتهدين كا اختلاف ہے اور وہ اس صورت ميں موجود ہے، كيوں كه امام محمد والته على اللحم جانوروں كے بيثاب كو طاہر مانتے ہيں جب كه ديگر فقہاء اسے ناپاك قرار ديتے ہيں، البذا جب دونوں حضرات كے يہاں بول ماكول اللحم ميں نجاست خفيفه كى علت موجود ہے تو ظاہر ہے كہ وہ خفيفه ہى ہوگى۔

﴿ وَإِذَا أَصَابَ النَّوْبَ مِنَ الرَّوْبِ أَوْ مِنْ أَخْفَاءِ الْبَقَرِ أَكْثَرُ مِنْ قَدْرِ الدِّرْهِمِ لَمْ تُجْزِ الصَّلَاةُ فِيهِ عِنْدَ أَبِي حَيْفَةَ وَمُوْمَ الْوَالِمُ الْمُوارِدَ فِي يِّجَاسَتِهِ وَهُو مَا رُوِيَ أَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ رَمَٰى بِالرَّوْفَةِ وَقَالَ هَذَا رِجُسْ أَوْ رَكُسْ لَمْ يُعَارِضُهُ غَيْرُهُ، وَبِهِلَذَا يَنْبُتُ الْتَغْلِيظُ عِنْدَهُ، وَالتَّخْفِيْفُ بِالتَّعَارُضِ، وَقَالَا يُجْزِيْهِ حَتَّى يَفْحُشَ، لِلَّنَّ لِلْإِجْتِهَادِ فِيْهِ مَسَاغًا وَبِهِلَذَا يَغْبُتُ التَّخْفِيْفُ عِنْدَهُمَا، وَلَأَنَّ فِيْهِ ضَرُورَةً لِإِمْتِلَاءِ الطَّرْقِ بِهَا وَهِي مُوَّيِّرَةٌ فِي السَّخْفِيْفِ مَرَّةً فِي السَّخُولِي اللَّوْمِ بِهَا وَهِي التَّخْفِيْفِ مَرَّةً عِيلَامَ الْمَعْرُونِ اللَّهُ مِنْ اللَّيْفِي وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّوْقِ اللَّوْمِ وَالْفَقَهُمَا فِي السَّخُولِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُونِ وَقُلُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِى الْمُعْلِى اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِى اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِى اللْمُؤْلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِى اللْمُؤْلِ اللْمُؤْلِى اللَّهُ اللْمُؤْلِى اللْمُؤْلِى اللْمُؤْلِى اللْمُؤْلِى اللْمُؤْلِى اللَّالِي اللْمُؤْلِى الْمُؤْلِى اللْمُؤْلِى اللْمُؤْلِى اللَّهُ الل

توجمہ: اور جب کپڑے کولید یا گائے کا گوبر ایک درہم سے زیادہ لگ جائے تو حضرت امام صاحب برالٹیلڈ کے یہاں اس کپڑے میں نماز جائز نہیں ہے، کیوں کہ لیدکی نجاست کے متعلق جونص وارد ہے۔ اور وہ بیروایت ہے کہ آپ مُنَّالْتِیْمُ نے لیدکو کپڑے میں نماز جائز نہیں ہے، کیوں کہ لید کی نجاست کے معارض کوئی کوئی دوسری نفس نہیں ہے اور اس چیز سے امام صاحب برالٹیلڈ کی بیاں تعلیظ ثابت ہوجاتی ہے، جب کہ تحفیف تعارض نص سے ثابت ہوتی ہے۔

حضرات صاحبینٌ فرماتے ہیں کہ جائز ہے حتیٰ کہ وہ فاحش ہوجائے ، کیوں کہ اس میں اجتہاد کو گنجائش ہے اور اس چیز سے

# ر ان البدایہ جلد کے بیان میں کے ان البدایہ جلد کے بیان میں کے ان البدایہ جلد کے بیان میں کے ان میں کے دور ان میں کے دور کا میں ان میں کے دور کا میں ان میں کے دور کا میں کے دور کی کے دور کے بیان میں کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کی کے دور کی کے دور کی کی کے دور کے دور کی کے دور کے

ان کے یہاں تخفیف ثابت ہوتی ہے۔ ادر اس لیے بھی کہ راستوں کے اس سے بھرے پڑے ہونے کی وجہ سے اس میں ضرورت ہے ادر ضرورت تخفیف میں مؤثر ہے۔ برخلاف گدھے کے بیشاب کے، اس لیے کہ اسے زمین جذب کر لیتی ہے۔

ہم کہتے ہیں کہ ضرورت جوتوں میں ثابت ہے اور بیضرورت ایک مرتبہ تخفیف میں مؤثر ہوگئ ہے، یہاں تک کہ موزہ رگڑنے سے یاک ہوجاتا ہے،لہذا بیطہارت مؤنت ضرورت میں کافی ہوگی۔

اور ما کول اللحم اورغیر ما کول اللحم میں کوئی فرق نہیں ہے، کیکن امام زفر رطینیڈنے ان میں فرق کیا ہے، چناں چہ غیر ما کول اللحم میں تو وہ امام صاحب کے موافق ہیں اور ما کول اللحم میں حضرات صاحبین کے۔

حضرت امام محمد طِیشُمایڈ سے مروی ہے کہ جب وہ شہر رہے میں داخل ہوئے اور اس مسئلے میں عموم بلویٰ دیکھا تو بیفتویٰ دیا کہ کشر فاحش بھی مانع نماز نہیں ہے، اور مشائخ نے اس پر بخارا کے کچپڑکو قیاس کرلیا ہے۔ اور اسی وقت مسئلہ خف میں امام محمد طِیشُویڈ کا رجوع بھی منقول ہے۔

### اللغات:

﴿أَنْفَاء﴾ اسم جمع، واحد خثى؛ ليد، گوبر ﴿ وَوْقَة ﴾ سوكها گوبر، الله ﴿ وِكُسُّ ﴾ ناپاك ﴿ هَسَاعَ ﴾ كنجائش وَتُنْشِفُ ﴾ نشف ينشف؛ چوس لينا، جذب كر لينا \_

### نجاست كي تقسيم مين اختلاف اقوال اوراس كاثمره:

عبارت میں جو مسئلہ بیان کیا گیا ہے وہ نجاست غلیظ اور خفیفہ کے متعلق حضرت امام اعظم ولیڈ یا اور حضرات صاحبین کے اپنے اسپنے اصول پر بنی ہے، جس کی تفصیل ہے ہے کہ اگر کسی کپڑے پرلید یا گائے کا گو ہرلگ جائے اور ایک درہم سے زیادہ مقدار میں ہوتو حضرت امام صاحب ولیٹھا کے یہاں اس کپڑے میں نماز پڑھنا جا ئر نہیں ہے، کیوں کہ امام صاحب ولیٹھا کے یہاں لید کی نجاست غلیظہ ہے اور نجاست غلیظہ ایک درہم کی مقدار سے زائد معاف نہیں ہے، لید کی نجاست نجاست غلیظہ اس وجہ سے ہے کہ جس حدیث سے اس کی نجاست کا حکم ثابت ہوا ہے اس حدیث کی معارض کوئی دوسری نص نہیں ہے اور نجاست کے غلیظ ہونے کے لیے حضرت امام صاحب ولیٹھا کے یہاں ضابطہ بھی یہی ہے۔

نجاست لید پرحضرت ابن مسعود و التنه بندا نه أحجار فو جدت حجرین و التمست الثالث فلم أجد فأخذت روثة النبي على النبي على النبي على النبي على الته بندا نه أحجار فو جدت حجرین و التمست الثالث فلم أجد فأخذت روثة فاتيته بها فأخذ الحجرین و ألقی الروثة و قال هذا رکس" لین آپ التی تشریبی قضاء حاجت کے لیے تشریف لے جارہ تھوتو آپ نے حضرت ابن مسعودٌ کو تین پھر لانے کا حکم دیا، یہ دو پھر ہی پاسکے تیسرا پھر نہیں ملاتو لید کا ایک کلوالے کر گئے جس پر آپ من التی نیزوں پھروں کو لیا اور یہ کہ کرلید کا کموا پھینک دیا کہ "هذا رکس" یہ دوایت ہے جس سے لید کی نجاست ثابت ہورہی ہے اور چول کہ اس کے معارض کوئی دوسری روایت نہیں ہے جس سے لید کی طہارت ثابت ہو، اس لیے امام صاحب والته التی یہاں مناست خاست غلیظ ہوگی۔

اس کے برخلاف حضرات صاحبین کے یہاں جس کیڑے میں لیدیا گوبرلگ جائے اس کو پہن کرنماز پڑھنا جائز ہے، جب تک کہ یہ مقدار کثیر فاحش یعنی ربع تک نہ پہنچ، کیوں کہ ان حضرات کے یہاں لیداور گوبر نجاست خفیفہ میں سے ہیں، اس لیے کہ ان کے یہاں جونجاست خفیفہ کا اصول ہے یعنی اس میں مجتدین کا اختلاف ہے وہ لیداور گوبر میں موجود ہے، چنال چہامام مالک وائٹیڈ ان کی طہارت کے قائل ہیں، اس طرح ابن الی راٹیٹیڈ فرماتے ہیں کہ السرقین لیس بشی قلیلہ و کشیرہ لایمنع یعنی گوبرکوئی ناپاک چیز نہیں ہے اور اس کاقلیل وکثیر جواز صلاق سے مانع بھی نہیں ہے، جب کہ دیگر ائمہ لیداور گوبرکوئی مانتے ہیں اور صاحبین کے یہاں یہ اختلاف ہی ان کی نجاست کے خفیفہ ہونے کی دلیل ہے۔ (عنایہ ۲۰۱۷)

بہرحال جب لیداور گوبرنجاست خفیفہ کے ساتھ نجس ہیں تو ایک درہم سے زائد لگنے کی صورت میں بھی نماز جائز ہوگی، کیوں کہ نجاست خفیفہ ای وقت مانع صلاۃ ہے جب وہ چوتھائی کپڑے کے برابریا اس سے زائد ہو۔

اس سلسلے میں حضرات صاحبین کی دوسری دلیل یہ ہے کہ شریعت نے بہت سے مقامات اور بیشتر احکامات میں ضرورت کے پیش نظر تخفیف سے کام لیا ہے اور ہم دیکھ رہے ہیں کہ لید اور گوبر میں بھی تخفیف کی ضرورت ہے، کیوں کہ عام طور پر چوپائے راستوں میں پاخانہ کر دیتے ہیں اور انسان پابندی کے ساتھ ان راہوں میں چلتے راستوں میں پاخانہ کر دیتے ہیں اور راستے لید وگوبر سے بھرے پڑے رہتے ہیں اور انسان پابندی کے ساتھ ان راہوں میں چلتے بھرتے ہیں جس کی بنا پرلید گوبر کا لگنا ناگز ہر ہے، اب اگر انھیں نجاست غلیظہ میں داخل کر دیں تو لگ حرج میں مبتلا ہوجا کیں گے، اس لیے ضرورت اور عوم بلوی کے پیش نظر ان کی نجاست بھی نجاست خفیفہ ہوگی، نہ کہ غلیظہ ہوگی۔

بعلاف بول المحمار المع يهال سے ايك سوال مقدر كا جواب ديا گيا ہے، سوال بيہ ہے كہ جس طرح ليد اور گوبر ميں ضرورت كى وجہ سے آپ نجاست خفيفہ كے قائل ہيں اى طرح بول حمار ميں بھى ضرورت ہے اور عموماً اس سے بھى راستے بھر سے رہتے ہيں، لہذا اس كى نجاست كو بھى نجاست خفيفہ قرار دينا چاہيے، حالال كه آپ لوگوں نے بول حمار كى نجاست كو نجاست غليظہ قرار دينا چاہيے، حالال كه آپ لوگوں نے بول حمار كى نجاست كو نجاست غليظہ قرار دينا چاہيے، حالال كه آپ لوگوں نے بول حمار كى نجاست كو نجاست غليظہ قرار دينا چاہيے؟

صاحب ہدایہ ای کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ضرورت اگر چہ اس میں بھی ہے، مگر اس کی ضرورت لید گوہر کی ضرورت کے بالمقال بیج ہے، کیوں کہ پیٹاب رقیق اور پتلا ہوتا ہے جے زمین اپنے اندر جذب کر لیتی ہے اور گذرنے والوں کے کیڑے وغیرہ پر لگنے کے لیے کچھ بھی نہیں باقی چھوڑتی، اس لیے اس میں ضرورت تو ہے، مگر اتی ضرورت نہیں ہے کہ اس کی نجاست کو ہم غلیظہ سے خفیفہ میں تبدیل کردیں، اس کے برخلاف لید اور گوہر کا مسلہ ہے، تو ان میں ضرورت شدید ہے کیوں کہ زمین ان میں سے بچھ بھی نہیں جذب کرتی۔

قلنا النع صاحب ہدایہ حضرت امام صاحب روائٹیٹ کی طرف سے لید اور گوبر کے متعلق حضرات صاحبین کی ثابت کردہ ضرورت کی حقیقت بیان فرماتے ہوئے کہتے ہیں کہ بھائی لیداور گوبر کی ضرورت تو ہمیں تسلیم ہے، لیکن بیضرورت جوتے چپل کے ساتھ خاص ہے، اس لیے کہ عام طور پرلوگ پیروں میں جوتے چپل پہنے ہوئے ہوتے ہیں اور راستے کی گندگی اُتھی میں لگتی ہے اور جوتے چپل میں ہم بھی اس ضرورت کومؤثر مان کر تخفیف کے قائل ہیں، چناں چہاگر ایک مرتبہ جوتے وغیرہ میں نجاست لگ جائے تو رگڑنے سے وہ پاک ہوجائے گا اور اسے دھلنے کی ضرورت نہیں ہوگی، مگر یاد رہے کہ ضرورت کی مؤنت صرف ایک بار کفایت

# ر آن البدایہ جلد ال کے میں اسکار ۲۷۱ کی کی کی ان میں کے

کرے گی بار بارنہیں،اس لیے کہ المضرور ہ تنقدر بقدر ہا کے تحت ایک ضرورت سے صرف ایک مرتبہ تخفیف ہوگی۔ افزار سام میں محص سے میں اس میں کا میں ایک میں

ں۔ اسے دوسرےلفظوں میں یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ لید اور گوبر کی ضرورت جوتے چیل کی طرف منتقل ہوگئ ہے، لہٰذا اسے بدن اور کیڑے وغیرہ کے لیے ثابت کرنا درست نہیں ہے۔

و لا فرق النح فرماتے ہیں کہ احناف کے علائے ثلاثہ کے یہاں ما کول اللحم اور غیر ما کول اللحم ہر طرح کے جانوروں کا گوبراوران کی لید ناپاک ہے، اوراس میں کوئی فرق نہیں ہے، البتہ نجاست کے غلیظہ اور خفیفہ ہونے میں فرق ہے کہما مر انفاً، لیکن امام زفر را اللیم جانوروں کے گوبر وغیرہ کے متعلق حضرت لیکن امام حافر را اللیم جانوروں کے گوبر وغیرہ کے متعلق حضرت امام صاحب را لیکن اللیم جانوروں کی لید وغیرہ کے امام صاحب را لیکن اللیم جانوروں کی لید وغیرہ کے ساتھ ہیں اور ان کے گوبر اور لید کو نجاست خلیفہ قرار دیتے ہیں جب ما کول اللیم جانوروں کی لید وغیرہ کے سلسلے میں حضرات صاحبین کے ساتھ ہیں اور انھیں نجاست خفیفہ قرار دیتے ہیں۔

وعن محمد رالتیلا حفرت امام محمد رالتیلا سے مروی ہے کہ جب وہ عراق کے مشہور شہر رے میں گئے اور وہاں بیہ مشاہدہ کیا کہ لوگوں کے مکانات اور تمام راستے لید گوبر سے بھرے ہوئے ہیں اور ابتلاء اتنا عام ہے کہ اس سے بچنا ناممکن ہے۔ تو آپ نے بیفتوی جاری کیا کہ لیداور گوبر اگر کثیر فاحش بھی لگ جا کیں تو بھی مانع صلاۃ نہیں ہیں۔ مشاکخ بخار انے جب امام محمد رالتیلیلا سے اس فتو کے ویکھا تو انھوں نے بھی بخارا کے کیچڑ کے متعلق اس طرح کا فتوی اور فیصلہ دیا اور کثیر فاحش کی مقدار کو بھی معاف قرار دے دیا۔

امام محمد راتینمیڈ کے شہررے جانے سے ایک اور حقیقت سامنے آئی وہ بیر کہ پہلے امام محمد راتینمیڈ خف کے سلسلے میں اس بات کے قائل تھے کہ اگر خف میں نجاست لگ جائے تو وہ رگڑنے سے پاک نہیں ہوگی، بل کہ اس کا دھلنا ضروری ہوگا، مگر جب شہر رے میں اتناز بردست ابتلاء دیکھا تو انھوں نے اپنے اس قول سے رجوع کرلیا اور حضرات شیخین ہے ہم خیال ہوگئے۔

ترجملہ: اوراگر کپڑے کو گھوڑے کا پیٹاب لگ جائے تو اسے خراب نہیں کرے گا، یہاں تک کہ حضرات شیخین کے یہاں وہ بہت زیادہ نہ ہوجائے۔ اورامام محمد روائشیلئے کے یہاں بھی بہت زیادہ ہونے کے بعد بھی ہی مانع نماز نہیں ہوگا، کیوں کہ ماکول اللحم جانوروں کا پیٹاب ان کے یہاں پاک ہے اور امام ابو یوسف روائشیلئے کے یہاں اس کی نجاست خفیفہ ہے، اور صاحبین کے یہاں اس کا گوشت کھایا جاتا ہے، جب کہ حضرت امام صاحب روائشیلئے کے یہاں تعارض آثار کی وجہ سے اس کی نجاست میں شخفیف ہے۔

### للغاث:

--﴿فَحُشَ ﴾ کھلا ،اتنا واضح که بھدّ امعلوم ہو۔

### محور بيثاب كاحكم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ حفرات شیخین کے یہاں اگر کپڑے پر کثیر فاحش سے کم گھوڑے کا پیشاب لگ جائے تو وہ کپڑے کے لیے نقصان دہ نہیں ہے اور اس کپڑے میں نماز پڑھنا جائز ہے، امام محمد رالتھیلا فرماتے ہیں کہ اگر کثیر فاحش یا اس سے زیادہ لگ جائے تو بھی کوئی حرج نہیں ہے، بل کہ اس کپڑے میں نماز وغیرہ پڑھنا درست اور جائز ہے۔ امام محمد رالتھیلا کے یہاں جواز کی وجہ یہ ہے کہ ان کے نزدیک گھوڑے کا گوشت کھانا حلال ہے اور ماکول اللحم جانوروں کا پیشاب پاک ہے، لہذا گھوڑے کا پیشاب بھی یاک ہے، لہذا گھوڑے کا پیشاب بھی یاک ہے اور مانع صلاۃ نہیں ہو سکتی۔

امام ابو یوسف را اللحم میں حضرت اکمہ کا اختلاف ہو اور اختلاف ہو اور اختلاف ہوں کہ بول ما کول اللحم میں حضرت اکمہ کا اختلاف ہو اور اختلاف سے نجاست میں تخفیف ہو جاتی ہے، اس لیے ان کے یہاں گھوڑے کے بیشاب کی نجاست خفیفہ ہوگی، اس طرح حضرات امام اعظم را الله علی اس بھی اس کے بیشاب کی نجاست نجاست دفیفہ ہوگی، کیوں کہ اس میں نصوص متعارض ہیں، چناں چہ واقعہ اہل عرینہ (حدیث عرینین ) ہے اس کی طہارت ثابت ہے جب کہ استنز ہوا من البول النج سے اس کی نجاست ثابت ہے، اور اختلاف نصوص سے نجاست میں تخفیف ہو جاتی ہے کما ھو الأصل عندہ، بہر حال جب حضرات شیخین نجاست ثابت ہے، اور اختلاف نصوص سے نجاست میں تخفیف ہو جاتی ہو کہ فیر فاحش نہیں ہوگی اس وقت تک جواز صلاۃ سے مانع کے یہاں گھوڑے کے بیشاب کی نجاست نجاست خفیفہ ہے تو جب تک وہ کثیر فاحش نہیں ہوگی اس وقت تک جواز صلاۃ سے مانع بھی نہیں ہوگی۔ البتہ جب کثیر فاحش بالفاظ دیگر ربع ثوب تک پہنچ جائے گی تو مانع صلاۃ ہوگی کما ھو الحکم فی النجاسة بھی نہیں ہوگی۔ البتہ جب کثیر فاحش بالفاظ دیگر ربع ثوب تک پہنچ جائے گی تو مانع صلاۃ ہوگی کما ھو الحکم فی النجاسة الحفیفة۔

تر جملہ: اوراگر کپڑے کو غیر ماکول اللحم پرندے کی بیٹ ایک درہم سے زیادہ لگ گئی تو حضرات شیخین ؒ کے میہاں اس کپڑے میں نماز جائز ہے، امام محمد رکٹٹھیڈ فرماتے ہیں کہ جائز نہیں ہے، پھر کہا گیا کہ بیا ختلاف نجاست کے سلسلے میں ہے، اور ایک قول میہ ہے کہ مقدار کے سلسلے میں ہے، یہی زیادہ صحیح ہے۔

امام محمر رطینین فرماتے ہیں کہ تخفیف ضرورت کی وجہ سے ہوتی ہے اور مخالطت نہ ہونے کی وجہ سے یہاں کوئی ضرورت نہیں ہے، اس لیے تخفیف بھی نہیں ہوگی۔

حضرات شیخین کی دلیل میہ ہے کہ پرندے ہوا میں سے بیٹ کرتے ہیں اور اس سے بچنا دشوار ہے، لہذا ضرورت ثابت ہے۔ اور اگر میہ بیٹ برتن میں گرگئی تو ایک قول میہ ہے کہ برتن کو فاسد کر دے گی اور دوسرا قول ہے کہ فاسد نہیں کرے گی ، کیوں کہ برتنوں کا اس سے بچنا معتذر ہے۔

### اللغات:

﴿ تَذُدِقُ ﴾ باب ضرب؛ بیٹ کرنا۔ ﴿ تتحامی ﴾ اسم مصدر، باب تفاعل؛ بچنا، پر ہیز کرنا۔ ﴿ صَوُن ﴾ حفاظت، بچاؤ۔ ﴿ أَوَانِيْ ﴾ اسم بنغ، واحد إناء؛ برتن۔

### غير ماكول اللحم يرندب كے فضلے كاتھم:

صورت مسلدیہ ہے کہ اگر پرندوں کی بیٹ کیڑے میں لگ جائے اور ایک درہم سے زائد ہوتو بھی حفرات شیخین ؒ کے بیاں اس کپڑے میں نماز پڑھنا درست اور جائز ہے، لیکن امام محمد رکا شیخینہ فرماتے ہیں کہ اگر ایک درہم سے زائد ہوتو اس کپڑے میں نماز بڑھنا جائز نہیں ہے۔

ام محمد اور حضرات شیخین کا جواختلاف ہے اس سلیلے میں امام کرخی کی رائے یہ ہے کہ یہ نجاست اور طہارت ہے متعلق ہے، یعنی امام محمد والشیخین کے یہاں پاک ہے، مگر یہ قول سے نہیں ہے، سیح قول وہ ہے جو فقیہہ ابوجعفر سے منقول ہے کہ علائے احناف پرندوں کی بیٹ کے نجس ہونے پر شفق ہیں اور یہ اختلاف مقدار کے سلیلے میں ہے جس کے متعلق امام محمد ولیٹھیڈ کی دلیل یہ ہے کہ نجاست میں بربنائے ضرورت تخفیف ہوتی ہے اور پرندے ہوا میں رہتے ہیں جن سے انسانوں کی مخالطت نہیں ہوتی، اس لیے عدم ضرورت کی وجہ سے یہاں تخفیف نہیں ہوگی اور پرندوں کی بیٹ نجاست مغلظہ کے قبیل سے ہوگی اور آپ کو معلوم ہے کہ نجاست مغلظہ اگر ایک درہم سے زائد لگ جائے تو معاف نہیں ہے، اس لیے صورت مسئلہ میں فدکورہ کپڑے میں نماز نہیں ہوگی، کیوں کہ اس میں ایک درہم سے زائد لگ جائے تو معاف نہیں ہے، اس لیے صورت مسئلہ میں فدکورہ کپڑے میں نماز نہیں ہوگی، کیوں کہ اس میں ایک درہم سے زائد بیٹ گی ہے۔

حضرات شیخین کی دلیل میہ ہے کہ پرندے ہوا میں اڑتے اڑتے ہی بیٹ کر دیتے ہیں جس سے بچنا ناممکن اور مععذرہ، لہذا عدمِ امکانِ تحرز کی وجہ سے بہال بھی ضرورت ثابت اور محقق ہے اور ضرورت تخفیف میں مؤثر ہوتی ہے، اس لیے صورت مسکلہ میں بھی تخفیف ہوگی اور نجاست خفیفہ کے متعلق آپ نے پڑھ لیا ہے کہ جب تک وہ کثیر فاش میں بھی تخفیف ہوگی اور نجاست خفیفہ ہوگی اور نجاست خفیفہ کے متعلق آپ نے پڑھ لیا ہے کہ جب تک وہ کثیر فاش میں بھی الصلاق۔

ولو وقع فی الإناء النحاس کا مطلب یہ ہے کہ اگر پرندوں کی بیٹ برتن میں گر جائے تو اس سلسلے میں امام ابو بکر اعمش کا قول یہ ہے کہ وہ برتن ناپاک ہوجائے گا، کیوں کہ برتنوں کو اس سے بچاناممکن ہے، کیکن امام کرخی کی رائے یہ ہے کہ برتن ناپاک نہیں ہوگا کیوں کہ جس طرح پرندوں کی بیٹ سے خود بچنا ناممکن ہے اسی طرح برتنوں کا بچنا اور بچانا بھی متعذر ہے، اور انسانوں کی

# ر آن البدايه جلدال ير المسال ا

طرح برتنوں کے حق میں بھی ضرورت ثابت ہے فلھذا یثبت التخفیف فی حق الإناء أيضا۔

﴿ وَإِنْ أَصَابَهُ مِنْ دَمِ السَّمَكِ أَوْ مِنْ لُعَابِ الْبَعْلِ أَوِ الْحِمَارِ اَكْثَرُ مِنْ قَدْرِ الدِّرْهَمِ أَجْزَأَتِ الصَّلَاةُ فِيهِ ﴾ أَمَّا دَمُ السَّمَكِ فَلَاتَهُ فِيهِ الْكَثِيرَ فَيهِ الْكَثِيرَ وَمُ السَّمَكِ فَلَاتَهُ فَيْهِ الْكَثِيرَ وَهُ السَّمَكِ فَلَاتَهُ فَيْهِ الْكَثِيرَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَثَلُ وَالْحِمَارِ فَلَا يَكُونُ نَجَسًا، وَعَنْ أَبِي يُوسُفَ رَحَمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تروج ملے: اوراگر کپڑے کو مجھلی کا خون لگ گیا یا خچریا گدھے کا لعاب ایک درہم سے زائدلگ گیا تو اس میں نماز جائز ہے، رہا مجھلی کا خون تو تحقیق کے مطابق وہ خون ہی نہیں ہے، اس لیے نجس بھی نہیں ہوگا۔ اور رہا خچر اور گدھے کا لعاب تو وہ مشکوک ہے، لہٰذا اس کی وجہ سے یاک چیز نایاک نہیں ہوگ۔

پھراگر کسی شخص پرسوئی کے ہمرے کے برابر پبیثاب کی چھینٹیں پڑیں تو وہ کچھ بھی نہیں ہے، کیوں کہاس سے بچناممکن نہیں ہے۔

### اللغات:

﴿لُعَابُ ﴾ تقوك \_ ﴿رُؤُس الْإِبْرِ ﴾ سولَى كاسرا\_

### توضِيح:

عبارت میں دومسئلے بیان کیے گئے ہیں (۱) پہلا مسئلہ یہ ہے کہ اگر کپڑے میں مجھلی کا خون لگ جائے یا گدھے اور خچر کا لعاب لگ جائے اور ایک درہم کی مقدار سے زائد ہوتو بھی اس کپڑے میں بالا تفاق نماز پڑھنا جائز ہے، کیوں کہ مجھلی کا خون درحقیقت خون ہی نہیں ہے اور جب وہ خون نہیں ہے تو نا پاک نہیں ہوگا اور جب وہ نا پاک نہیں ہوگا، تو خواہ کتنا بھی لگے مانع نماز بھی نہیں ہوگا۔

صاحب عنامیہ نے لکھا ہے کہ مجھلی کے خون کوخون نہ کہنے کی دووجہ ہے، پہلی وجہ یہ ہے اصلی خون دھوپ میں سیاہ ہوجا تا ہے جب کہ مجھلی کا خون دھوپ میں سفید ہوجا تا ہے (۲) دوسری وجہ یہ ہے کہ جتنے خون والے جانور ہیں ان کو ذرج کیے بغیر کھانا حلال نہیں ہے، جب کہ مجھلی کو بدون ذرج بھی کھانا حلال ہے۔واللہ اعلم (عنامیارہ ۲۰)

امام ابو یوسف رہائٹینے سے ایک روایت رہ ہے کہ انھوں نے مجھلی کے خون کو نجاست خفیفہ میں سے شار کیا ہے اور یہ فرمایا ہے کہ اگر کثیر فاحش ہوت ہوت تو مانع صلاۃ ہوگا، و إلا آلا۔

گدھے اور خچر کے لعاب سے کپڑے کے ناپاک نہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ ان کا لعاب مشکوک ہے اور یقینی طور پر بینہیں معلوم ہے کہ یہ طاہر ہے یا نجس ہے، جب کہ کپڑے کی طہارت یقینی ہے، لہذا شک کی وجہ سے یقینی طور پر طاہر معلوم شدہ چیز کو ناپاک نہیں قرار دیا جاسکتا۔ لأن الیقین لایزول بالشك۔ (۲) دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص کے بدن پر یا کپڑے پرسوئی کے سرے کے برابر پیشاب کی چھینٹیں پڑجائیں تو کوئی حرج نہیں ہے اور انھیں دھوئے بغیر نماز پڑھنا درست ہے، کیوں کہ بیاس قدر معمولی اور باریک ہوتی ہے جونظر نہیں آتیں پھراس طرح چیکے سے لگ جاتی ہیں کہ احساس تک نہیں ہوتا، لہذا ان سے بچنا انسان کے بس میں نہیں ہے، اس لیے یہ معاف ہیں۔

﴿ وَالنَّجَاسَةُ ضَرْبَانِ مَرْئِيَّةٌ وَغَيْرُ مَرْئِيَّةٍ فَمَا كَانَ مِنْهَا مَرْئِيًّا فَطَهَارَتُهَا بِزَوَالِ عَيْنِهَا ﴾ لِأَنَّ النَّجَاسَة حَلَّتِ الْمَحَلَّ بِإِعْتِبَارِ الْعَيْنِ فَتَزُولُ بِزَوَالِهِ إِلَّا أَن يَبْقَى مِنْ أَثَرِهَا مَا يَشُقُّ إِزَالَتُهُ، لِأَنَّ الْحَرَجَ مَدُفُوعٌ، وَهَذَا يُشِيْرُ الْمَحَلَّ بِإِعْتِبَارِ الْعَيْنِ فَتَزُولُ لِبِلَّا أَنَّهُ لَا يُشْتِرُطُ الْعَسُلُ بَعْدَ زَوَالِ الْعَيْنِ وَإِنْ زَالَ بِالْغَسُلِ مَرَّةً وَاحِدَةً، وَفِيْهِ كَلَامٌ، ﴿ وَمَا لَيْسَ بِمَرْئِيِّ فَطَهَارَتُهُ أَن يُغْسَلَ حَتَّى يَغْلِبَ عَلَى ظَنِّ الْعَاسِلِ أَنَّهُ قَدْ طَهُرَ ﴾ لِأَنَّ التَّكْرَارَ لَابُدَّ مِنْهُ لِلاِسْتِخْرَاجِ وَلَا يُقْطَعُ فَطَهَارَتُهُ أَن يُغْسَلَ حَتَّى يَغْلِبَ عَلَى ظَنِّ الْعَاسِلِ أَنَّهُ قَدْ طَهُرَ ﴾ لِأَنَّ التَّكْرَارَ لَابُدَّ مِنْهُ لِلاِسْتِخْرَاجِ وَلَا يُقْطَعُ بِزَوَالِهِ فَاعْتُبِرَ غَالِبُ الظَّنِ يَحْصُلُ عِنْدَهُ فَأَيْفِ الْمُسْتَفِقِطِ مِنْ مَّنَامِهِ، ثُمَّ لَا بُدَّ مِنَ الْعَصَرِ فِي كُلِّ مَرَّةٍ السَّبَبُ الظَّاهِرُ مَقَامَة تَيْسَيْرًا، وَيَتَأَيَّدُ ذَلِكَ بِحَدِيْثِ الْمُسْتَيْقِطِ مِنْ مَّنَامِهِ، ثُمَّ لَا بُدَّ مِنَ الْعَصَرِ فِي كُلِّ مَرَّةٍ فِي ظَاهِرِ الرِّوَايَةِ، لِأَنَّةُ هُو الْمُسْتَخْرَجُ .

ترجمه: اور نجاست کی دو تسمیس میں مرئیہ، غیر مرئیہ، لبذا ان میں سے جو مرئی نجاست ہواس کی طہارت اس کے عین کے زائل ہونے سے ہوگی، کیوں کہ نجاست اپنی ذات کے اعتبار سے کل میں سرایت کرگئی، لبذا زوال عین ہی سے وہ زائل ہوگی، الاکہ یہ نجاست کا کوئی ایسا اثر باتی رہ جائے جس کو زائل کرنا وشوار ہو، کیوں کہ حرج دور کردیا گیا ہے۔ اور یہ کلام اس بات کا غماز ہے کہ زوال عین کے بعد دھونا شرط نہیں ہے، اگر چہ ایک ہی مرتبہ دھونے سے عین زائل ہوجائے اور اس میں کلام ہے۔

اور وہ نجاست جو غیر مرئی ہواس کی طہارت ہے ہے کہ اسے دھوتا رہے یہاں تک کہ دھونے والے کا غالب گمان ہے ہوجائے کہ وہ پاک ہوگئی، اس لیے کہ نجاست نکالنے کے لیے تکرارغسل ضروری ہے اور زوال نجاست کا یقین نہیں ہوگا، للبذاظن غالب کا اعتبار کر لیا گیا جیسا کہ قبلے کے مسئلے میں (ظن غالب کا اعتبار کیا گیا ہو) اور فقہائے کرام نے تین مرتبہ کے ساتھ اندازہ لگایا ہے، اس لیے کہ طن غالب اس مقدار سے حاصل ہوجاتا ہے، للبذا آسانی کے پیش نظر سبب ظاہر کوظن غالب کے قائم مقام کر دیا گیا اور مستیقظ من منامه کی حدیث سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔ پھر ظاہر الروایہ کے مطابق ہر مرتبہ نچوڑ نا ضروری ہے، کیوں کہ نجوڑ نا ہی خوارج کرتا ہے۔

### نجاست كى ايك اورتقسيم كى تفعيل:

اس عبارت میں مرئی اور غیر مرئی ہونے کے اعتبار سے نجاست کی دوشمیں بیان کی گئی ہیں، نجاست مرئی وہ نجاست ہے

جو جرم دار ہواور دیکھنے میں نظر آتی ہو، جیسے خون اور پاخانہ وغیرہ، اور نجاست غیر مرکی وہ ہے جوجسم دار نہ ہواور دکھائی بھی نہ دے جیسے پیشاب وغیرہ۔

نجاست مرئی کے دھونے اور پاک کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ اسے اس وقت تک دھویا جائے جب تک کہ اس کا عین زائل نہ ہوجائے ،خواہ یہ عین ایک ہی مرتبہ میں زائل ہوجائے اورخواہ دویا تین یا اس سے زائد بار میں زائل ہو، اصل یہی ہے کہ عین کا زائل ہونا ضروری ہے، کیوں کہ نجاست مرئی اپنے عین اور اپنی ذات کے ساتھ کل یعنی جس چیز میں گئی ہے اس میں سرایت کر جاتی ہے، لہذا جب تک عین زائل نہیں ہوگا، کل پاک نہیں ہوگا۔ ہاں اگر زوال عین کے بعد نجاست کا اثر باتی رہ جائے اور اسے دھونا وشوار ہوتو اس صورت میں بقائے اثر سے کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کہ شریعت نے امت سے حرج کو دور کر دیا ہے۔

صاحب بنایہ نے لکھا ہے کہ بقائے اثر سے طہارت میں کوئی فرق نہ پڑنے پر حضرت خولہ بنت قادہؓ کی اس حدیث سے بھی استدلال کیا جاسکتا ہے جس میں آپ مُنَافِیَّئِل نے اضیں بی تھم دیا تھا کہ اپنے حیض لگے ہوئے کپڑے کو پانی سے دھولیا کرو"ولا یَضُرِّكِ اَثرہ" اور دھونے کے بعد بھی اگرخون وغیرہ کا اثر رہ جائے تو کوئی نقصان دہ نہیں ہے۔ (بنابیا ۱۵۷)

و ھذا یشیر النع صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ امام قدوریؒ کے بیان کردہ مسلے سے بداشارہ ملتا ہے کہ اگر ایک ہی مرتبہ دھونے سے نجاست کا عین زائل ہوجائے تو اسے مزید دھونا شرط نہیں ہے اور اگر ایک مرتبہ سے زائل نہ ہوتو زوال عین تک دھونا ضروری ہے، خواہ دومر تبہ میں عین زائل ہویا تین یا چار مرتبہ میں اور یہی صحیح ہے، اگر چہ اس سلسلے میں بعض حضرات نے زوال عین کے بعد بھی مزید دومر تبہ دھونے کی شرط بھی لگائی ہے۔

و فیہ کلام سے یہی بتایا گیا ہے کہ مشاکخ میں سے ابوجعفرؒ ایک مرتبہ دھونے سے زوال عین کے بعد بھی مزید دومرتبہ دھونے کی شرط نگاتے ہیں، امام طحادیؓ بھی اس کے قائل ہیں۔

وما لیس بمونی المنع فرکورہ بالا تفصیلات تو نجاست مرئی کی طہارت سے متعلق تھیں یہاں سے نجاست غیر مرئی کی طہارت اوراس کا طریقہ بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ نجاست غیر مرئی کواس وقت تک دھویا جائے جب تک کہ دھونے والے کے ظن غالب پراس کی طہارت ثابت نہ ہوجائے ، کیول کہ نجاست کو دھلنے اور کپڑے وغیرہ میں سے نکالنے کے لیے تکرار خسل ضروری ہے، گرچوں کہ غیر مرئی ہونے کی وجہ سے اس کی طہارت کا قطعی اور یقینی علم نہیں ہوسکتا، اس لیے ظن غالب کا اعتبار کیا گیا ہے، کیوں کہ ظن غالب اس طرح کے مواقع میں یقین کا درجہ رکھتا ہے، جیسے کہ اگر کسی محفل پر قبلہ مشتبہ ہوجائے تو وہ تحری کر کے اپنے ظن غالب پر عمل کرے اور جس طرف ظن غالب ہواسی طرف منے کر کے نماز پڑھے۔

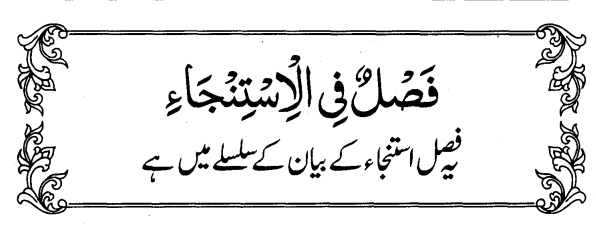
پھر چوں کہ تین مرتبہ دھلنے سے طن غالب کی مقدار حاصل ہوجاتی ہے، اس لیے حضرات فقہاء نے آسانی کے پیش نظر بیہ مکم دے دیا ہے کہ نجاست غیرمر کی کو تین مرتبہ دھویا جائے اور بیتین کا عدد ہی طن غالب کے قائم مقام ہواور اس کی تائیداس حدیث سے بھی ہوتی ہے جوسوکر بیدار ہونے والے مخص کے متعلق وارد ہے کہ استیقظ أحد کم من منامه فلا یغمسن یدہ فی الإناء حتی یغسلها ثلاثا قبل ان ید خلها الإناء فإنه لا یدری أین باتت یدہ لینی جو شخص سوکر اُٹھے وہ برتن میں ہاتھ ڈالنے سے

# ر آن البداية جلدا على المالية جلدا على المالية جلدا على المالية المالي

پہلے اسے تین مرتبہ دھولے، کیول کہ اسے یہ نہیں معلوم ہے کہ اس کے ہاتھ نے رات کہال گذاری ہے۔ اس حدیث سے وجہ استدلال اس طرح ہے کہ جب نجاست کے وہم کی وجہ سے تین مرتبہ دھونے سے طہارت کا یقین ہوجاتا ہے تو حقیقی نجاست میں تو بدرجۂ اولی یہی حکم ہوگا اور تین مرتبہ دھونے سے طہارت حاصل ہو ہی جائے گی۔

ٹم لا بلد النج فرماتے ہیں کہ ظاہر الروایہ کے مطابق ہر مرتبہ نچوڑ نا بھی ضروری ہے، کیوں کہ نچوڑنے ہی سے اچھی طرح نجاست نکل کر باہر ہوتی ہے اور طہارت کے ساتھ ساتھ اخراج نجاست بھی مقصود ہے، لہٰذا ہر مرتبہ نچوڑ نا بھی ضروری ہے۔





چوں کہ سبیلین پرنگی ہوئی نجاست دور کرنے کا نام استنجاء ہے، اس لیے صاحب کتاب نے اس نصل کو باب الأنجاس و تطهیر ها کے تحت بیان کیا ہے۔

استنجاء نجو سے ماُخوذ ہے جس کے معنی ہیں پیٹ سے نگلنے والی چیز، اور بلند جگہ کوبھی نجو کہا جاتا ہے کیوں کہ انسان جب صحراء میں استنجاء کرنے جاتا ہے تو بلند جگہ سے پردہ حاصل کرتا ہے، اور اصطلاح فقہاء میں إذالة النجاسة العينية عن السبيلين يعنى سبيلين سے نجاست حقیقی دور کرنے کا نام استنجاء ہے۔

﴿ الْإِسْتِنْجَاءُ سُنَةٌ، لِأَنَّ النَّبِيّ ﴿ عَلَيْهِ الْمَلْتُ عَلَيْهِ، وَيَجُوزُ فِيْهِ الْحَجَرُ وَمَا قَامَ مَقَامَهُ يَمْسَحُهُ حَتَى يُنَقِّيَهُ ﴾ لِأَنَّ الْمَقْصُودَ هُوَ الْإِنْقَاءُ فَيُعْتَبَرُ مَا هُوَ الْمَقْصُودُ، وَلَيْسَ فِيهِ عَدَدٌ مَسْنُونٌ، وَقَالَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَا لَلْتَهُمْ يَنْقَيَهُ لَا يُعْتَبَرُ مَا هُو الْمَقْصُودُ وَلَيْسَ فِيهِ عَدَدٌ مَسْنُونٌ، وقَالَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَا لَلْتَهُمْ بِنَكُمْ بِنَكُونُ النَّالِمِ فَيْ السَّلَامُ مِنَ السَّلَامُ مِنَ السَّيَحُمَ لَلْ السَّالِ فَلَا حَرَجَ، وَمَا رَوَاهُ مَتُرُوكُ الظَّاهِرِ، فَإِنَّهُ لَوُ السَّتَنْجِي بِحَجَرٍ لَهُ ثَلَاثُهُ أَحْرُفٍ فَلْكُونُ مَنْ فَعَلَ فَحَسُنَ وَمَنُ لَا فَلَا حَرَجَ، وَمَا رَوَاهُ مَتُرُوكُ الظَّاهِرِ، فَإِنَّهُ لَوُ السَّتَنْجِي بِحَجَرٍ لَهُ ثَلَاثُهُ أَحْرُفٍ عَلَى فَعَلَ فَحَسُنَ وَمَنُ لَا فَلَا حَرَجَ، وَمَا رَوَاهُ مَتُرُوكُ الظَّاهِرِ، فَإِنَّةُ لَوْ السَتَنْجِي بِحَجَرٍ لَهُ ثَالُونُهُ أَحْرُفٍ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّيْسِ فَيْهِ وَعَلَى اللَّهُ وَمُقَالِمِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُولُ الْمَاءَ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

ترجمل: استخاء کرنا سنت ہے، اس لیے کہ آپ مُثَالِیَّا نِمِ اس کِی کہ آپ مُثَام دوسری جاکز ہیں بھر اور اس کے قائم مقام دوسری چیزیں بھی جاکز ہیں، ان سے یو تخیے یہاں تک کہ صاف کردے، اس لیے کہ انقاء ہی مقصود ہے، لہذا مقصود ہی کا اعتبار ہوگا۔ اور استخاء بالحجر میں کوئی عدد مسنون نہیں ہے، امام شافعی را شافعی را شافعی را تھا ہے۔ امام شافعی را تھا ہے کہ تھی ہے۔ امام شافعی را تھا ہے کہ تھیں سے استخاء کرے۔

# ر ان الهدایہ جلد ال سے مسل ۱۸۳ کی کی کی طہارت کے بیان میں کے

ہماری ولیل آپ مَنْ اَلْمَیْوَمُ کا بیفر مان ہے کہ جو شخص ڈھیلے سے استنجاء کرے وہ طاق عدد ڈھیلے استعال کرے، جس نے ایسا کیا اس نے اچھا کیا اور جس نے ابیانہیں کیا تو کوئی حرج نہیں ہے، اور امام شافعی وَلَیْنُولِدُ کی روایت کردہ حدیث متروک الظاہر ہے، اس لیے کہ اگر کوئی شخص ایسے پھر سے استنجاء کرے جس کے تین کنارے ہوں تو بالا تفاق جائز ہے۔

اور موضع استنجاء کو پانی سے دھونا انصل ہے، کیوں کہ ارشاد خداوندی ہے اس میں پچھلوگ ایسے ہیں جوخوب اچھی طرح پاکی حاصل کرنے کو پہند کرتے ہیں، یہ آیت ان لوگوں کے متعلق نازل ہوئی جو پھروں کے بعد پانی استعال کرتے تھے۔ پھر ایسا کرنا ادب ہے اور ایک قول یہ ہے کہ ہمارے زمانے میں سنت ہے، اور استنجاء کرنے والا پانی استعال کرے، یہاں تک کہ اس کے غالب گمان میں یہ بیٹھ جائے کہ پاک ہوگیا۔ اور باریوں سے اندازہ نہیں کیا جائے گا مگر جب کوئی شخص وسوسے میں مبتلا ہوتو اس کے حق میں تین مرتبہ سے اندازہ کیا جائے گا اور ایک قول ہے کہ سات مرتبہ سے اندازہ کیا جائے گا۔

### اللغاث:

﴿ اِسْتَجْمَرَ ﴾ باب استفعال؛ استنجاك ليه وُصْلِح تلاش كرنا ﴿ يَتَبِعُونَ ﴾ ليجهِ لاتے تھے، بعد ميں كرتے تھے۔ ﴿ مَوْ سُوْعًا ﴾ اندیشہ وُ النے والا۔

### تخريج:

- 🛭 اخرجه بخاري في كتاب الوضوء باب حمل العنزة مع الماء في الاستنجاء حديث رقم ١٥٢.
  - اخرجه ابوداؤد في كتاب الطهارة باب كراهية استقبال القبلة حديث رقم ٨.
    - اخرجه ابوداؤد في كتاب الطهارة باب الاستتار في الخلاء حديث رقم ٣٥.

### استنجاء کی سنیت اور استنجاء میں پھروں کے عدد کی حیثیت:

صورت مسكر يہ ہے كہ ہمارے يہاں استنجاء كرنا سنت موكدہ ہے اور اس سنت كى دليل يہ ہے كہ آپ سَنَالْيَئِمُ نے اس عمل پر مواظبت اور ہم اُلَى ہے، چناں چہ آپ كے خادم خاص حضرت انس وَلَا تُتَنَا كَا بِيان ہے كہ كان رسول الله ﷺ بدخل الخلاء فأحمل أنا وغلام نحوي إراوة من ماء وعننزة فيستنجى بالماء لينى جب آپ سَنَالِيَّمُ قضاء حاجت كے ليے تشريف لے جاتے تو ميں اور ميرا ہم عمرا يك بچه يانى كا برتن اور عزرہ اٹھاتے تھے اور آپ مَنَالُوْرَمُ إِلَىٰ سے استنجاء كرتے تھے۔

اس سلسلے میں بیر حدیث بھی دلیل ہے، حضرت عائشہ وٹاٹھٹا فرماتی ہیں کہ ما رأیت رسول الله ﷺ خرج من غائط قط الامسی ماء الیعن میں نے آپ کو بھی نہیں دیکھا کہ آپ یا خانہ سے نکلے ہوں اور یانی نہ چھوئے ہوں۔

پھر جس طرح پانی سے استنجاء کرنا جائز ہے آتی طرح پھر اور اس کے قائم مقام دیگر چیزوں مثلاً ڈھیلا، ککڑی اور روئی وغیرہ

سے بھی استنجاء کرنا جائز ہے، پھر وغیرہ سے استنجاء کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ موضع نجاست کواس سے پو تخچے اور خوب اچھی طرح پونچھ کر پاک صاف کردے، کیوں کہ استنجاء کے باب میں انقاء ہی اصل اور مقصود ہے، للہذا ہر وہ چیز جس سے طہارت کے ساتھ ساتھ انقاء حاصل ہوجائے اس سے استنجاء کرنے گا جواز ہوگا۔

ولیس فیہ عدد مسنون النے یہاں سے یہ بتانا مقصود ہے کہ ہمارے یہاں استجاء بالحجر میں کوئی عدد مسنون نہیں ہے، بل کہ جس مقدار سے انقاء حاصل ہو جائے اتنا ہی استعال کرے، خواہ ایک پھر سے انقاء حاصل ہو، یا دو سے، یا اس سے زائد سے، اس کے برخلاف امام شافعی والٹی گئے کے یہاں استجاء بالحجری صورت میں تین پھروں کا ہونا لازی اور ضروری ہے، امام شافعی والٹی اللہ ویل وہ حدیث ہے جس کا ایک جزء کتاب میں فہ کور ہے، پوری حدیث فتح القدیر اور بنایہ وغیرہ میں ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے اقال دسول اللّه ﷺ انعا أنا لکم مثل الوا ذھب أحد کم الی الغائط فلا یستقبل القبلة و لا یستدبر ھا بغائط و لا بول ویستنج بغلاثة أحجاد" یعنی میں تمہارے لیے باپ کی حیثیت رکھتا ہوں جبتم میں سے کوئی شخص بول و براز کے لیے بول ویستنج بغلاثة أحجاد" یعنی میں تمہارے لیے باپ کی حیثیت رکھتا ہوں جبتم میں صدیث سے امام شافعی والٹی والی کے تو نہ تو استقبال قبلہ کرے اور نہ ہی استدبار قبلہ کرے اور تین پھروں سے استجاء کرے، اس حدیث سے امام شافعی والٹی کے لیے آتا ہے، لہذا تین پھروں سے استجاء کرنے کا حکم دیا ہے اور امر وجوب کے لیے آتا ہے، لہذا تین پھروں سے استجاء کرنا واجب اور ضروری ہوگا۔

ہماری دلیل حضرت ابو ہریرہ و و و مدیث ہے جو کتاب میں مذکور ہے اور اس مدیث سے ہمارا وجداستدلال بایں معنی ہے کہ آپ من اللہ علی علی میں در استعال ہے کہ آپ من اللہ علی حسن و من لا فلا حوج یعنی جس نے طاق عدو استعال کیا اس نے بہت اچھا کیا اور جس نے ایسانہیں کیا تو کوئی بات نہیں ، اگر تین کا عدد واجب اور ضروری ہوتا تو آپ من اللہ تا استرام کو ضروری قرار دیتے اور نہ کرنے والے کے متعلق فلا حوج کے بجائے فقد اساء و ظلم کا جملہ ارشاد فرماتے ، معلوم ہوا کہ پھروں میں کوئی بھی تعداد ضروری نہیں ہے۔

اوراس کی تا سید حضرت ابن مسعود کی اس مدیث سے بھی ہوتی ہے جس میں آپ مَنْ اللّٰهِ أحجاد لانے كا حكم دیا تھا اور وہ دو پھر ہی پاسكے سے، چنال چہ جب وہ دو پھر اور لید كا كلرا أُنھا كر لے گئے تو آپ نے لید كے كمر سے كو پھینك دیا اور یول فرمایا ھذا رجس أو ركس اگر ثلاثه أحجاد ضروری اور لازی ہوتے تو یقینا آپ مَنْ اللّٰهِ عَمْرت ابن مسعود سے دوبارہ تلاش كركے لانے كا حكم دیتے، حالال كه آپ نے دوہی پھر سے حاجت پوری فرمالی تھی، اس سے بھی معلوم ہوا كه ثلاثة كی تعداد ضروری نہیں ہے۔

پھر ہماری پیش کردہ حدیث میں ایتاد کالفظ آیا ہے (فلیؤتر میں) اور ایتاد کے معنیٰ میں طاق عدد، اور طاق عدد کا اطلاق ایک پر بھی ہوتا ہے، اس لیے اس سے صرف ثلاثه کو خاص کرنا اور اس کو ایتاد کا مصداق قرار دینا کیے صحیح ہے۔

و ما رواہ النے یہاں سے امام شافعی طِیشُطِد کی چیش کردہ حدیث کا جواب دیا جارہا ہے، چناں چہ پہلا جواب تو یہ ہے کہ آپ کی بیان کردہ حدیث کا ظاہری مفہوم متروک ہے، کیوں کہ یہ مسئلہ منفق علیہ ہے کہ اگر کوئی شخص ایک ایسے پھر سے استنجاء کر ہے جس

کے تین کونے ہوں تو بالا تفاق اس ایک ہی پھر سے استنجاء کرناضیح ہے، اور اس کے علاوہ مزید پھروں کی ضرورت نہیں ہے، اس ہے بھی معلوم ہوا کہ تین پھرضروری نہیں ہیں۔

(۲) دوسرا جواب یہ ہے کہ جب دو حدیثیں ایک ہی مسلے ہے متعلق ہوں اور ان میں پھے تعارض ہوتو سب سے پہلے دونوں میں تظبیق دینے کی کوشش کی جاتی ہے اور یہاں بھی ہماری اور امام شافعی والٹیلڈ کی حدیثیں باہم متعارض ہیں، لیکن ان کی حدیثوں میں تطبیق ممکن ہے، بایں طور کہ ان کی پیش کردہ روایت سے الاللہ کا وجوب ثابت ہور ہا ہے اور ہماری بیان کردہ روایت سے اس کا عدم وجوب، تو دونوں میں تطبیق کی صورت یہ ہے کہ امام شافعی والٹیلڈ کی حدیث سے جو وجوب ثابت ہور ہا ہے اسے استجاب پرمحمول کرلیا جائے اور بیعلت بیان کی جائے کہ امر جس طرح وجوب کے لیے آتا ہے، اس طرح استجاب کے لیے بھی آتا ہے۔

وغسله بالمهاء المح فرماتے ہیں کہ موضع استنجاء کو ڈھیلوں سے پونچھنے اور صاف کرنے کے بعد پانی سے دھولینا افضل اور بہتر ہے، کیوں کہ اہل قباء ایسا ہی کرتے تھے، چناں چہ اللہ تعالیٰ کو ان کا بیفعل اس قدر پسند آیا کہ ان کی تعریف میں اللہ نے بیآیت نازل فرمائی فیہ رجال یحبون أن يتطهروا۔

ثم ھو أدب النخ فرماتے ہیں کہ استنجاء بالأحجار کے بعد پانی سے دھولینا ادب اور مستحب ہے، کیوں کہ آپ سکا النظام کھی بھی بھی بھی بھی دھوتے تھے، اس سلسلے میں بعض حضرات کی رائے ہے ہے کہ اس زمانے میں ایبا کرنا سنت ہے، اور اس کی دلیل ہے ہے کہ پہلے زمانے میں لوگ مینگنیوں کی طرح موٹا اور گاڑھا استنجاء کرتے تھے، لہذا پو نچھنے سے وہ پاک صاف ہوجا تا تھا، گر اس نمانے میں چوں کہ عموماً لوگ پتلا اور رقیق پاخانہ وغیرہ کرتے ہیں، اس لیے تحصیل پانقاء کے پیش نظر اس کا دھولینا ہی بہتر ہے، ھکذا یروی عن المحسن البصري اور پھر حضرت علی ٹرائٹوئنے سے بھی منقول ہے إن من کان قبلکم کانوا يبعرون بعوا وأنتم تشلطون ثلطا فاتبعوا المحجارة الماء اس کا مفہوم وہی ہے جو حضرت حسن بھریؓ کے حوالے سے بیان کیا گیا۔ فکط باب (ض) سے ہے بمعنی پتلا یا خانہ کرنا۔ (فتح القدر الاماء)

ویستعمل المهاء النح فرماتے ہیں کہ استخاء کرنے والے کو چاہیے کہ موضع استخاء کواس وقت تک دھوتا رہے جب تک اس کے غالب گمان میں یہ بات نہ بیٹھ جائے کہ وہ جگہ پاک صاف ہوگئ، اور اس سلسلے میں تین مرتبہ یا پانچ مرتبہ کی کوئی قیدنہیں ہے، البتہ اگر کوئی شخص شک کا مریض ہواور وساوس میں مبتلا ہوتو اس کے لیے تھم یہ ہے کہ وہ تین یا پانچ یا سات مرتبہ دھوئے، تا کہ انقاء بھی ہوجائے اور اس کا شک بھی دور ہوجائے۔

﴿ وَلَوْ جَاوَزَتِ النَّجَاسَةُ مَخْرَجَهَا لَمْ يُخْزِ إِلَّا الْمَاءُ ﴾ وَفِي بَعْضِ النَّسَخِ إِلَّا الْمَائِعُ، وَهَذَا يُحَقِّقُ اِخْتِلَافَ الرَّوَايَتَيْنِ فِي تَطْهِيْرِ الْعُضُو بِعَيْرِ الْمَاءِ عَلَى مَا بَيْنَا، وَهَذَا، لِأَنَّ الْمَسْحَ غَيْرُ مُزِيْلٍ إِلَّا أَنَّهُ اِكْتِفَى بِهِ فِي مَوْضِعِ الْإِسْتِنْجَاءِ فَلَا يَتَعَدَّاهُ، ثُمَّ يُعْتَبَرُ بِالْمِقُدَارِ الْمَانِعِ وَرَاءَ مَوْضِعِ الْإِسْتِنْجَاءِ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُثَالِبُهُمْ يَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوضِعِ، وَعِنْدَ مُحَمَّدٍ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَوْضِعِ، وَعِنْدَ مُحَمَّدٍ وَمُ اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُونِي عِلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الْمَوَاضِعِ.

ترجمہ: اور اگر نجاست اپنی مخرج سے بڑھ جائے تو پانی کے علاوہ کچھ بھی جائز نہیں ہے، اور بعض سخوں میں الاآلمائع ہے اوریہ پانی کے علاوہ سے عضو کی تطہیر میں اختلاف روایتین کو ثابت کرتا ہے جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں۔اوریداس وجہ ہے کہ پونچھنا نجاست کو زائل کرنے والانہیں ہے، لیکن موضع استنجاء میں اس پراکتفاء کرلیا گیا ہے، لہذا وہ متعدی نہیں ہوگا۔

پھر حضرات شیخین عِیَابیا کے یہاں مانع نماز کی مقدار موضع استنجاء کے علاوہ ہے، اس لیے کہ اس جگہ کا اعتبار ساقط ہے۔ اور امام محمد حِلَیْمینے کے یہاں موضع استنجاء کے ساتھ مقدار مانع کا اعتبار ہے، تمام مواضع پر قیاس کرتے ہوئے۔

### اس صورت كابيان جس ميل مانى كااستعال ضرورى ب:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر نجاست اپنے مخرج یعنی موضع استنجاء سے تجاوز کر گئی تو اس صورت میں وہاں پو نچھنے سے کامنہیں چلے گا، بل کہ پانی سے اس کا دھونا ضروری ہوگا، صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ قدوری کے بعض نسخوں میں الا المعاء کی جگہ الا ا المعانع کا لفظ ندکور ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ مخرج سے نجاست کے متجاوز ہونے کی صورت میں اسے پانی اور ہر پاک بہنے والی چیز سے دھویا جاسکتا ہے۔

اوربعض ننخوں کی بیصراحت غیر ماء سے عضو کو پاک کرنے اور نہ کرنے میں اختلاف کو نابت کر رہی ہے، کیوں کہ اگر الآ الماء ہے تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ صرف اور صرف پانی سے ہی نجاست کو پاک کیا جاسکتا ہے اور اگر الآ الممائع ہے تو اس صورت میں پانی کے ساتھ ساتھ دیگر پاک بہنے والی اشیاء سے بھی تطہیر کا جواز ثابت ہوگا۔

بہر حال اگر نجاست اپنے مخرج سے تجاوز کر جائے تو اس کا دھونا ضروری ہے اور اس پر دلیل ہے ہے کہ جب نجاست مخرج سے بڑھ گئی تو اب وہ پونچھنے سے صاف ہونے کے بجائے پورے مقعد میں تھیل جائے گی،

اس لیے نجاست کو دور کرنے اور مقعد وغیرہ کو تلویٹ اور آلودگی سے بچانے کے لیے نجاست کا دھونا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ البتہ اگر نجاست اپنے مخرج سے متجاوز نہ ہوتو اس صورت میں پونچھنے سے اس کی تظہیر کا جو تکم دیا گیا ہے وہ برہنائے ضرورت خلاف قیاس ثابت ہوتی ہے اس کی تطہیر کا جو تکم دیا گیا ہے وہ برہنائے ضرورت خلاف قیاس ثابت ہوتی ہے اس بردوسری چیزوں کو نہیں قیاس ثابت ہوتی ہے اس بردوسری چیزوں کو نہیں قیاس کیا جاسکتا، اس لیے صورت مسئلہ میں موضع استخاء کی طہارت مسے سے خلاف قیاس ثابت ہے، لہذا اس پرموضع استخاء سے متجاوز ہونے والی نجاست کی طہارت کو نہیں قیاس کیا جائے گا، بل کہ اس کے لیے غسل اور دھونا ضروری ہوگا۔

پرموضع استخاء سے متجاوز ہونے والی نجاست کی طہارت کو نہیں قیاس کیا جائے گا، بل کہ اس کے لیے غسل اور دھونا ضروری ہوگا۔

ٹم یعتبر النے اس کا حاصل یہ ہے کہ حضرات شیخین کے یہاں نجاست کی جومقدار مانع نماز ہے وہ موضع نجاست کے علاوہ کی نجاست ہے، یعنی اگر موضع نجاست کے علاوہ ایک درہم سے زائد نجاست گی ہو تب وہ مانع نماز ہے ور نہ نہیں ہے، اور اس میں موضع نجاست کی مقدار داخل نہیں ہے، اس لیے کہ بر بنائے ضرورت اس کا اعتبار ساقط کر دیا گیا ہے، لیکن حضرت امام محمد رائٹھیڈ کے یہاں موضع نجاست کو لے کرایک درہم کا اعتبار کیا گیا ہے اور اسے دیگر مواضع پر قیاس کیا گیا ہے، یعنی جس طرح اور مقامات میں موضع نجاست کو لے کرایک درہم کی مقدار معان ہے اور اس سے زائد معان نہیں ہے، اس طرح یہاں بھی موضع نجاست کو لے کرایک درہم کی مقدار معان سے زائد معان نہیں ہے۔

﴿ وَلَا يَسْتَنْجِيُ بِعَظُمٍ وَلَا بِرَوْثٍ ﴾ لِأَنَّ النَّبِيَ ۖ عَلَيْهِ السَّلَامُ نَهٰى عَنْ ذٰلِكَ، وَلَوْ فَعَلَ يُجْزِيْهِ لِحُصُوْلِ الْمَقْصُوْدِ، وَمَغْنَى النَّهْيِ فِي الرَّوْثِ النَّجَاسَةُ، وَفِي الْعَظْمِ كُوْنُهُ زَادَ الْجِنِّ، ﴿ وَلَا بِطَعَامٍ ﴾ لِأَنَّهُ إِضَاعَةٌ وَإِسْرَافٌ، ﴿ وَلَا بِيَمِيْنِهِ ﴾ لِأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۖ نَهٰى عَنِ الْاِسْتِنْجَاءِ بِالْيَمِيْنِ .

ترجمه: اور (کوئی بھی شخص) ہٹری اور گوبر سے استجاء نہ کرے، اس لیے کہ آپ مَلَ اَلَّیْ اِسے منع فرمایا ہے۔ اور اگر کسی نے کرلیا تو کافی ہوجائے گا، اس لیے کہ مقصود حاصل ہو چکا، اور گوبر میں نہی کی علت نجاست ہے اور ہٹری میں اس کا جنات کی خوراک ہونا ہے، اور کھانے سے استجاء نہ کرے، کیوں کہ بیر مال کو ضائع کرنا ہے اور اسراف ہے۔ اور نہ ہی کوئی شخص اپنے داہنے ہاتھ سے استجاء کرنے سے منع فرمایا ہے۔

# اللغاث:

﴿ وَادَ الْجَنِّ ﴾ جنون كا توشه، سا، ان سفر ﴿ إضَّاعَةٌ ﴾ اسم مصدر، باب إفعال؛ ضائع كرنا، بلاك كرنا ـ ﴿ إِسْرَافُ ﴾ اسم مصدر، باب افعال؛ ضائع كرنا، بلاك كرنا ـ ﴿ إِسْرَافُ ﴾ اسم مصدر، باب افعال؛ ضاول خرجي كرنا -

# تخريج:

- اخرجه بخارى فى كتاب الوضوء باب الاستنجاء بالاحجار حديث رقم ١٥٥.
   و ابوداؤد فى كتاب الطهارة باب كراهيه استقبال القبله حديث رقم ٧.
- اخرجه بخارى في كتاب الوضوء باب النهي عن الاستنجاء باليمين حديث ١٥٣.

# ان چیزوں کا بیان جن کو استنجاء کے لیے استعال کرنا جائز نہیں:

صاحب کتاب نے اس عبارت میں استجاء کے ضروری آ داب واحکام کی طرف توجہ مبذول کرائی ہے، جن میں سب سے پہلاتھ میہ ہے کہ کوئی بھی مختص ہڈی اور گوبر سے استجاء نہ کرے، اس لیے کہ آپ مُنافینی نے ان چیزوں سے استجاء کرنے سے منع فرمایا ہے، چناں چرچی بخاری میں حضرت ابو ہر یہ و ٹائینی سے مروی ہے ان النبی ﷺ قال له أبغنی أحجارا أستنفض بها و الا تاتنی بعظم و الا بو و ثق، قلت ما بال العظام و الرو ثق، فقال من طعام الجن (فتح القدیر ۲۱۷۸۱) یعنی آپ مُنافینی آپ مَنافینی آپ مَنافینی آپ مَنافینی آپ مَنافینی آپ مَنافینی آپ مَنافینی کردی کہ حضرت ابو ہریرہ نوائنی کو یہ محمد یا کہ بین ان سے طہارت حاصل کروں اور ساتھ بیتا کید بھی کردی کہ دکھو ہڈی اور گوبر نہ لا نا، کیوں کہ وہ جنات کی خوراک ہیں، اس حدیث میں صاف طور پر بید وضاحت ہے کہ ہڈی اور گوبر سے استجاء کرنا درست اور جائز نہیں ہے، کیوں کہ استجاء کا مقصود انقاء ہے اور ان چیزوں سے بھی تھوڑا بہت سے استجاء کرتا ہوجا تا ہے۔

ومعنی النهی النح فرماتے ہیں کہ حدیث میں جو ہڑی اور گوبر سے استنجاء کرنے کی ممانعت وارد ہوئی ہے، اس ممانعت کی

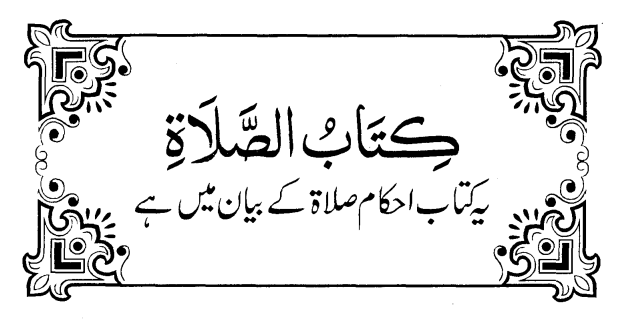
# 

علت گوبر میں نجاست ہے اور ہڑی میں اس کا طعام الجن ہونا ہے۔

ولا طعام النح فرماتے ہیں کہ کوئی شخص کھانے کی چیزوں سے بھی استخاء نہ کرے، کیوں کہ اس میں شی ماکول کوضا کع کرنا،
نعمت کی بے قدری کرنا اور اسراف کرنا پایا جاتا ہے، جن میں سے ایک چیز بھی شریعت کی نگاہ میں پند بیرہ نہیں ہے، سرفین کے
بارے میں خود قرآن کریم کا اعلان یہ ہے إن الله لا یحب المسرفین، اور عقلا بھی یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اللہ کے نبی علیسِلاً نے جب جنات کی خوراک ہونے کی وجہ سے ہڑی سے استخاء کرنے سے منع فرما دیا ہے تو انسانوں کی غذاء اور خوراک کے متعلق آپ کیا رائے ہوگی ؟۔

ولا یسننجی بالیمین داینے ہاتھ سے بھی استجاء کرنا خلاف ادب ہے، اور حدیث شریف میں اس سے بھی منع کیا گیا ہے، چنال چہ سیحین میں حضرت قادہ کی روایت ہے أن النبی ﷺ قال إذا بال أحد كم فلا یا خذن ذكرہ بیمینه ولا یستنجی بیمینه ولا یتنفس فی الإناء لیمی جبتم سے كوئی فخص استجاء كرے تو وہ اپنے دائیں ہاتھ سے ذكر نہ پكڑے، نہ تو دائیں ہاتھ سے استجاء كرے اور نہ ہی (پانی پیتے وقت) برتن میں سائس لے۔ (فتح القدیر اردا)





کتاب الطبارت کے شروع میں ہم یہ وضاحت کرآئے ہیں کہ نماز تمام عبادات میں سب سے اہم ہے، اس لیے نماز کو جملہ عبادات پر تقدم بیانی حاصل ہے، مگر چوں کہ وضواور طہارت نماز کی شرائط میں سے ہیں، اس لیے ان کے احکام کونماز کے بیان سے پہلے ذکر کیا گیا ہے اور اب یہاں سے نماز کا بیان شروع ہور ہا ہے۔

# صلاة كے لغوى معنی ہيں:

دُعا، چناں چہ قرآن کریم میں ہے وصل علیہم، إن صلاتك سكن لهم یعنی اے نبی! آپ ان لوگوں کے لیے دعا فرماد یجیے، یقینا آپ کی دعا ان کے لیے موجب سكینت ہے۔ ای طرح آپ مُن اللّٰ الله ان کے لیے موجب سكینت ہے۔ ای طرح آپ مُن اللّٰ الله ان کے لید موقعہ پر کھانا تناول فرمانے کے بعد یا افطار کرنے کے بعد یہ دعا پڑھی تھی اکل طعام کم الأبر او وصلت علیکم المملائکة اللح یعنی نیک لوگوں نے تمھارا کھانا کھایا اور فرشتوں نے تمھارے لیے دعا کی ، اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ صلاق کے لغوی معنی دعاء کے ہیں۔

# صلاة كے اصطلاحی معنی:

عبارة عن أركان مخصوصة وأذكار معلومة بشرائط محصورة بصفات معينة ليني متعينه صنات برمحدود شرائط كل رعايت كي ساته معلوم وتعين اذكار اورمخسوس اركان كر بجالانے كا نام نماز ہے۔

### وجوب نماز كاسبب:

نماز كاوقات بين أجب كدادائ نماز كاسب خدائ باك كالحكم ب-

### أركان نماز:

قیام، قراءت ، رکوع ، سجدے اور تشہد پڑھنے کی مقدار قعدہ اخیرہ وغیرہ کرنا ہے۔

وحكمها سقوط الواجب عنه أي الأداء في الدنيا ونيل الثواب الموعود في الآخرة لين نماز پر صفى والے كن ديا ميں واجب كاسقوط اور آخرت ميں وعدہ كيے گئے تواب كاحصول نماز كاحكم ہے۔

# پرنماز کی فرضیت:

کتاب الله، سنت رسول الله اور اجماع تینوں سے ثابت ہے، چناں چہ قر آن کریم میں ہے أقیموا الصلاة اور دوسری جگه ارشاد عالی ہے حافظو اعلی الصلوات والصلاة الوسطی اور اس کے علاوہ متعدد مواقع پرنماز کی فرضیت واہمیت کو آشکارا کیا گیا ہے، حدیث پاک میں بھی نماز کے فرض ہونے اور اسے پڑھنے کی تختی ہے تاکید وہلقین کی گئی ہے، چناں چہ آپ سُلُونِ کُم کا ارشاد گرامی ہے اِن الله تعالٰی فرض علی کل مسلم و مسلمة فی کل یوم ولیلة خمس صلوات، اہمیت نماز کے متعلق آپ شِلَانِیْمُ کا ارشادگرامی ہونے الصلاة عماد الدین فمن أقمها أقام الدین و من هدمها هدم الدین۔

اوراجماع سے نماز کا ثبوت بایں معنی ہے کہ دور نبوی سے لے کر آج تک پوری اُمت نماز کی فرضیت اوراس کی مشروعیت پر متفق ہے اور جس احمق نے بھی نماز کی مشروعیت کے سلسلے میں زبان نہی دراز کی امت نے اسے اپنی فہرست اور اپنی جماعت سے خارج کر دیا۔ (نمورہ تفصیلات کا اکثر حصد عنایہ شرح عربی ہدایہ سے ما خوذ ہے۔ ملاحظہ ہوعنایہ۔ (۱۸٫۲۱۸ زکریاد یوبند)





﴿ مواقیت ﴾ میقات کی جمع ہے بمعنی ماونت بہ یعنی جس چیز سے کسی وقت اور حد کی حد بندی کی جاے اس کومیقات کہتے میں اور اس کی جمع مواقیت آتی ہے۔

صاحب عنامیہ رمینٹھیڈنے لکھا ہے کہ فاضل مصنف علیہ الرحمہ نے نماز کے باب میں جو وقت کے بیان سے آغاز کیا ہے اس کی دو وجہیں ہیں:

- 🚺 وقت وجوب اداء کا سبب ہے اور آپ کومعلوم ہے کہ سبب مسبب پرمقدم ہوتا ہے۔
- 🕐 وقت ادائے نماز کے لیے شرط ہے اور شرط مشروط پر مقدم ہوتی ہے، جیسے کہ طہارت نماز کی شرط ہے۔

ای لیے تو کتاب الصلاة سے پہلے کتاب الطهارات کو بیان کیا گیا ہے۔ اور پھرسب سے پہلے فجر کے وقت کو بیان کیا گیا ہے۔ اور پھرسب سے پہلے فجر کے وقت کو بیان کیا گیا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ فجر کی نماز کا اول اور آخر وقت تقریباً سب کے یہاں بکسال ہے، دوسری وجہ یہ ہے کہ ابوالبشر سیّدنا آدم عَلاَئِنَا اِن جنت سے اتر نے کے بعد فجر ہی کے وقت دورکعت نماز اوا فر مائی تھی۔ (عنایہ ۲۱۹۷)

صاحب عنایہ ولیٹھیڈ نے لکھا ہے کہ سب سے پہلے فجر کے وقت حضرت آ دم علیائیلا نے نماز پڑھی، جس وقت انھیں جنت سے اُتارا گیا اور دنیا ان پر تاریک ہوگئ اور رات کا اندھیرا چھا گیا تو اُنہیں گھبراہٹ محسوس ہوئی،لیکن جب ضبح روثن ہوئی تو اُنھوں نے شکرانے کے طور پر دور کعت نماز پڑھی، پہلی رکعت رات کی تاریکی سے نجات کے شکرانے میں، اور دوسری رکعت دن کی روثنی لوٹ آنے کے شکرانے میں۔

اور ظہر کے وقت سب سے پہلے حضرت ابراہیم علیہ الصلاۃ والسلام نے نماز پڑھی، اس کا واقعہ اس طرح ہے کہ جب اللہ تعالی نے انھیں اپنے نورنظر حضرت اساعیل کو قربان کرنے کا تھم دیا اور ان کی جگہ دنبہ کی قربانی ہوئی تو انھوں نے شکر یے کے طور پر چار رکعت نماز اوا کی، پہلی رکعت بچے کا نم دور ہونے کے شکر یے میں، دوسری رکعت فدا کاری پر کھر ا اُتر نے کے شکر یے میں، تیسری رکعت اللہ تعالی کی خوشنودی کے لیے، اور چوتھی رکعت وزئے کے جال سل کھات پر اپنے گخت جگر کے صبر کرنے کی وجہ سے، حضرت ابراہیم نے بطورنفل بیرچار رکعتیں پڑھی تھیں، لیکن ہم پر فرض قرار دے دی گئیں۔

عصر کے وقت سب سے پہلے حضرت یونس علیہ الصلوة والسلام نے نماز پڑھی، کیوں کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے اس وقت

# ر آن البدايه جلدال سي المستر و ۱۹۳ مي الكارملاة كيان مي

انصیں چارتاریکیوں سے رہائی نصیب ہوئی تھی۔ لغزش کی تاریکی سے، رات کی تاریکی سے، پانی کی تاریکی سے، مچھلی کے پیٹ کی تاریکی سے، انھی چارتاریکی سے، انھی چارتاریکتیں پڑھی تھیں، جوامت محمد یہ پرفض قرار دے دی گئیں۔

مغرب کے وقت سب سے پہلے حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے بطور شکرانہ تین رکعت نقل نماز پڑھی ہے پہلی رکعت اپنی ذات سے اُلو ہیت کی نفی کے لیے، تیسری رکعت صرف اور صرف خداوحدہ لاشریک لذکی ذات عالی میں اُلو ہیت کے اثبات اور انحصار کے لیے۔

عشا، کے وقت سب سے پہلے حضرت موی علیہ الصلوٰۃ والسلام نے چار رکعت نماز اداکی ہے، اس کا واقعہ یوں ہے کہ جب وہ مدین سے نکلے اور راستہ بھٹک گئے تو اُنھیں چار چیزوں کا خوف لاحق ہوا، (۱) ہیوی کا (۲) اپنے بھائی حضرت ہاروٹ کا، (۳) اپنے دخمن فرعون کا، (۴) اپنے بچوں کا۔لیکن جب اللّٰہ تَارک وتعالیٰ نے اُنھیں ان چاروں عموں سے نجات دے دی تو اُس وقت بطور تطوّع اُنھوں نے یہ چارنمازیں اداکیں، جنہیں اُمت محمدید پر فرض قرار دے دیا گیا۔

صاحب عنایہ نے لکھا ہے کہ نماز کے متعلق بیہ اقوال مجھے اپنے شیخ علامہ قوام الدین کا کی رحمہ اللہ کی شرح میں دستیاب ہوئے میں، جوابوالفضل سے منقول میں۔ واللّٰہ اعلم و علمہ أتمہ۔ (عنایہ اُزسخہ ۲۱۹ ۲۱۲)

﴿ أَوَّلُ وَقُتِ الْفَجْرِ إِذَا طَلَعَ الْفَجُرُ النَّانِي وَهُو الْمُعْتَرِضُ فِي الْأَفُقِ، وَالْحِرُ وَقُتِهَا مَا لَمْ تَطْلُعِ الشَّمْسُ ﴾ لِحَدِيْثِ إِمَامَةٍ جِبُرِيْلَ الْعَلِيَّةُ إِنَّا أَنَّهُ أَمَّ رَسُولَ اللّهِ صَلِّعَانِيْهُ فِيهَا فِي الْيَوْمِ الْأَوَّلِ حِيْنَ طَلَعَ الْفَجُرُ، وَفِي الْيَوْمِ الْفَانِي حِيْنَ أَسْفَرَ جِدًّا وَكَادَتِ الشَّمْسُ تَطُلُعُ ثُمَّ قَالَ فِي الْحِرِ الْحَدِيْثِ مَا بَيْنَ هَذَيْنُ الْوَقْتَيْنِ وَقُتَ لَكَ النَّانِي حِيْنَ أَسْفَرَ جِدًّا وَكَادَتِ الشَّمْسُ تَطُلُعُ ثُمَّ قَالَ فِي الْحِرِ الْحَدِيْثِ مَا بَيْنَ هَذَيْنَ الْوَقْتَيْنِ وَقُتَ لَكَ وَلَا مُعْتَبَرَ بِالْفَجْرِ الْكَاذِبِ وَهُو الْبَيَاضُ الَّذِي يَبُدُو طُولًا ثُمَّ يَعْقِبُهُ الظَّلَامُ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ٥ وَلَا مُعْتَبَرَ بِالْفَجْرُ الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْأَفْقِ، أَيِّ الْمُنْتَشِرُ فِيْهِ . لَا يَعْرَبُ أَلْمُسْتَطِيْرُ فِي الْأَفْقِ، أَيِّ الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْالْفَةِ مُ الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْأَفْقِ، أَي الْمُسْتَطِيْلُ ، وَإِنَّمَا الْفَجْرُ الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْأَفْقِ، أَي الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْأَفْقِ، أَي الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْأَفْقِ، أَي الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْأَلْقِ مِي الْمُسْتَطِيْرُ فِي الْمُسْتَطِيْرُ الْمُسْتَطِيْرُ الْمُسْتَطِيْرُ الْمُسْتَطِيْرُ الْمُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُسْتَطِيْرُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُ الْمُسْتَعِلِيْهِ السَّاسُ الْمُسْتَطِيْرُ الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَمُ الْمُسْتَعْلِيْمِ الْمُسْتَعِلِيْمُ الْمُسْتَعِلَيْهِ السَّلَو الْمُسْتَعِلَيْهِ اللْمُسْتِعِلَيْمُ الْمُلْعِلِيْمُ الْمُسْتَعِلَمُ الْمُسْتَعِلَيْهِ الْمُسْتَعِلَيْمُ الْمُسْتَعِلَيْهُ الْمُ الْمُسْتَعِلَقُولِهِ الْمُعْتَعِيْمُ الْمُسْتُولِ الْمُعْرِقُ الْمُسْتَعِلَيْمُ الْمُسْتَعِلَمُ الْمُسْتَعِلَمُ الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتِعِلَقُ الْمُسْتَعِلَمُ الْمُسْتُولِ الْمُعْتِيْمُ الْمُسْتُعِلَالِهُ الْمُعْتِلِ الْمُعْتِلِ الْمُعْتِلَامِ الْمُعْتِلِقِي الْم

توجہ نے: فجر کا اول وقت فجر ٹانی کے طلوع ہونے کے بعد ہے اور فجر ٹانی وہی ہے جو افق میں چوڑ ائی میں پھیلتی ہے، اور فجر کا آخری وقت اس وقت تک ہے جب تک سورج طلوع نہ ہوا مامت جبر ئیل والی حدیث کی وجہ سے کہ حضرت جبر ئیل علایا آئے آپ سی تیجا کو رہے وقت اس وقت تک ہے جب تک سورج طلوع نہ ہوا مامت جبر ئیل والی حدیث کی وجہ سے کہ حضرت جبر ئیل علایا آئے آپ سی تیجا کو رہ میان ہے وہی آپ کے لیے اور آپ کی امت کے لیے فجر کی اور آخر حدیث میں یہ کہا کہ جو وقت ان دونوں وقتوں کے درمیان ہے وہی آپ کے لیے اور آپ کی امت کے لیے فجر کا وقت ہے۔

اورضبح کاذب کا اعتبار نہیں ہے اورضبح کاذب وہ سفیدی ہے جولمبائی میں ظاہر ہوتی ہے، پھراس کے بعد تاریکی آ جاتی ہے، اس لیے کہ آپﷺ کا ارشادگرامی ہے تصمیس حضرت بلال زلائتی کی اذان دھوکے میں نہ ڈالے اور نہ ہی فجر منتظیل (سے تصمیس صبح کا دھوکہ ہو) اور فجر تو وہ ہے جوافق میں منظیر ہوتی ہے، یعنی پھیلی ہوئی رہتی ہے۔

### اللغاث:

﴿ جِدًّا ﴾ کلمهٔ تاکید، بہت زیادہ، کثیر مقدار۔ ﴿ بَیَاضٌ ﴾ سفیدی۔ ﴿ ظَلَامٌ ﴾ اندهیرا۔ ﴿ یَغُوَّ ﴾ باب نصر؛ دھوکے میں اربا۔

### تخريج:

- اخرجه ابوداؤد في كتاب الصلُّوة باب المواقيت حديث رقم ٣٩٣. وترمذي في كتاب الصلُّوة باب ماجاء في مواقيت الصلُّوة حديث ١٤٩.
- اخرجم ترمدى كتاب الصوم باب ماجاء في بيان الفجر حديث رقم ٧٠٦.
   اخرجم ابود اؤد في كتاب الصوم باب وقت السحور حديث رقم ٢٣٤٦.

و مسلم في كتاب الصيام باب بيان أن الدخول نصوم يحصل بطلوع الفجر حديث رقم ٢٥٤٦.

### فجر کے وقت کا بیان:

صورت مسلدی ہے کہ فجر کا اوّل وقت فجر ٹانی (فجر صادق مج صادق) کے طلوع ہونے کے بعد سے لے کر طلوع شمس تک ہے، فجر ٹانی اور صبح صادق سے مراد وہ سفیدی ہے جو چوڑائی میں آسان پر چھیلی ہے، فجر کے اول اور آخر وقت کے سلسلے میں حضرت جرئیل علایا اور من سام اور یث سے استدلال کیا جاتا ہے جس میں انھوں نے ایک دن تو اول وقت میں طلوع فجر ہی کے وقت آپ سکی تاثیر ٹی کا اور دوسرے دن بالکل اخیر میں جب خوب سوریا ہوگیا اور سورج نکلنے کے قریب ہوگیا تھا جب فجر کی نماز پڑھائی اور یوں فرمایا کہ کل اور آج کے جواوقات ہیں ان کے مابین جووقت ہے، وہی آپ کے لیے اور آپ کی امت کے لیے فجر کا اول اور آخر وقت قرار دیا

صديث جرئيل بيب: "أن رسول الله عُلِيَّا قال أمني جبريل عَلِيَا عند البيت مرتين وصلى بي الظهر في اليوم الأول حين زالت الشمس وصار الفيئ مثل الشراك، وصلى بي العصر حين صار ظل كل شيئ مثله، وصلى بي المغرب حين غابت الشمس، وصلى بي العشاء حين غاب الشفق، وصلى بي الفجر حين طلع الفجر، وصلى بي الظهر في اليوم الثاني حين زالت الشمس وصار ظل كل شيء مثله، وصلى بي العصر حين صار ظل كل شيء مثليه، وصلى بي المغرب حين غربت الشمس لوقته بالأمس، وصلى بي العشاء حين مضى ثلث الليل أو قال نصف الليل، وصلى بي الفجر حين طلع الفجر وأسفر وكادت الشمس أن تطلع، ثم قال: "يامحمد هذا وقتك ووقت الأنبياء من قبلك، والوقت ما بين هذين الوقتين".

رسول اکرم مُنْ اللَّهِ کَمَا ارشادگرامی ہے کہ حضرت جبرئیل عَلاِئلاً نے دومرتبہ بیت اللہ میں مجھے نماز پڑھائی ہے، پہلے دن ظہر کی نماز اس وقت پڑھائی جب سورج ڈھل چکا تھا اور سایہ تھے کے مانند ہوگیا تھا، اور عصراس وقت پڑھائی جب ہر چیز کا سایہ اس کے نماز اس وقت پڑھائی جب ہر چیز کا سایہ اس کے

ہم مثل ہو گیا تھا، اور مغرب اس وقت پڑھائی جب سورج غروب ہو گیا تھا، اور عشاءغیو بت شفق کے وقت پڑھائی اور فجر طلوع فجر
کے وقت پڑھائی اور دوسرے دن سورج ڈھلنے کے بعد ہر چیز کا سابیاس کے ہم مثل ہونے کے وقت ظہر پڑھائی اور عصراس وقت
پڑھائی جب ہر چیز کا سابیاس کے دو چند ہو گیا تھا، مغرب کی نماز غروب شس کے وقت پہلے ہی دن کی طرح پڑھائی، اور عشاء تہائی
رات یا نصف رات گذر جانے کے بعد پڑھائی، اور فجر اس وقت پڑھائی جب خوب صبح ہوگئی اور سورج نکلنے کے قریب ہوگیا۔ پھر
حضرت جرئیل نے مجھ سے بول کہا اے محمد شائی ہی آپ کی نماز کا وقت سے اور آپ سے پہلے گذر ہے ہوئے نہیوں کی نماز کا وقت
ہے، اور جو وقت ان دونوں وقتوں کے درمیان ہے وہ آپ کے لیے اور آپ کی امت کے لیے نماز کا وقت ہے۔

و لا معتبر بالفجر الکاذب النج فرماتے ہیں کہ فجر کے وقت کے سلسے میں ضبح صادق کا اعتبار ہے، ضبح کاذب کا اعتبار ہندیں ہے، اور ضبح کاذب وہ سفیدی ہے جو کمبائی میں ظاہر ہوتی ہے اور اس کے بعد تاریکی آجاتی ہے۔ اس سلسے میں آپ شافیق کا یہ ارشاد گرا کی دئیل ہے کہ لایغو نکھ اُذان بلال و لا الفجو المستطیل اس فرمان کا شان ورود یہ ہے کہ حضرت بال صبح صادق کے طلوع ہوجاتی تھی تو حضرت عبداللہ بن مکتوم مناز فجر کے لیے اذان دیتے تھے، چول کہ اس موقع پر دواذا نیں ہوتی تھیں، اس لیے بھی بھی لوگوں کو دھو کہ ہوجاتا تھا کہ یہ اذان فجر کے لیے اذان دیتے تھے، چول کہ اس موقع پر دواذا نیں ہوتی تھیں، اس لیے بھی بھی لوگوں کو دھو کہ ہوجاتا تھا کہ یہ اذان فجر کے لیے ہیں، اور نہ ہی فجر کے لیے نہیں، فجر کے لیے نہیں ہوتی تھیں، اور نہ ہی اور نہ ہی فجر مستطیل یعنی فجر کا دوت تو اس ضبح صادق سے طلوع ہوتا ہے جو افق میں چوڑائی میں ہوئی ہوئی ہوتی ہے۔ یہ فور کا دوت تو اس ضبح صادق سے طلوع ہوتا ہے جو افق میں چوڑائی میں بھیلی ہوئی ہوتی ہے۔

﴿ وَأُوّلُ وَقُتُ الظُّهُرِ إِذَا زَالَتِ الشَّمُسُ ﴾ لِإِمَامَةِ جِبُرَئِيْلَ الْعَلِيَّةُ ﴿ فِي الْيَوْمِ الْأُوّلِ حِيْنَ زَالَتِ الشَّمُسُ ﴾ وَاَمَامَةِ جِبُرَئِيْلَ الْعَلِيَّةُ ﴿ وَقُتِهَا عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَالُهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِمُوا اللللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّه

ترجمل: اورظبر کااول وقت وہ وقت ہے جب سورج وُھل جائے، اس لیے کہ حضرت جرئیل نے پہلے دن زوال مُمس کے وقت امامت کی تھی۔ اور امام ابو حنیفہ رکھتے گئیڈ کے یہاں ظہر کا آخری وقت اس وقت سے ہے جب سایۂ اصلی کے علاوہ ہر چیز کا سایہ اس کے دوشل ہوجائے۔ حضرات صاحبین فرماتے ہیں جب ہر چیز کا سایہ اس کے ہم مثل ہوجائے اور امام صاحب رکھتے گئے سے یہی ایک روایت ہے۔ اور زوال کے وقت اشیاء کا جو سایہ ہوتا ہے وہی سایۂ اصلی ہے۔

حضرات صاحبین کی دلیل حضرت جرئیل علایقا کا پہلے دن عصر کے لیے اس وقت میں امامت کرنا ہے۔ اور حضرت امام ابوضیفہ راتھیند کی دلیل آپ نوٹی فیڈ کی دلیل آپ نوٹی فیڈ کی دلیل آپ نوٹی فیڈ کی دلیل آپ نوٹی کی شدت کی وجہ سے اور اہل عرب کے علاقتوں میں سخت گرمی اس وقت میں ہوتی ہے۔ اور جب آثار میں تعارض ہے تو شک کی وجہ سے وقت خارج نہیں ہوگا۔

# اللغاث:

\_ ﴿ فَيْءُ ﴾ سابيه ﴿ فَيْحٍ ﴾ تيزى بخق، پھيلاؤ۔

# تخريج

- 🛭 اخرجه مسلم في كتاب المساجد باب اوقات الصلوات الخمسه حديث رقم ١٣٨١، ١٧٦.
  - اخرجه مسلم في كتاب المساجد باب استحباب الابراد بالظهر حديث رقم ١٣٩٥.

# ظهر کے وقت کی تفصیل:

اس عبارت میں ظہر کے اوّل اور آخری وقت سے بحث کی گئی ہے، ظہر کے اول وقت میں تو حضرات ائمہ متفق ہیں، چناں چہ ہمارے علائے ثلاثہ کے بیہاں ظہر کا اول وقت بالا تفاق زوال کے بعد شروع ہوتا ہے، کیوں کہ حضرت جبرئیل عَلالِيَلام نے پہلے دن آپ سَنَائِیْزَمُ کواسی وقت میں ظہر کی نماز پڑھائی تھی۔

البت ظہر کے آخری وقت کے سلسلے میں علمائے احناف کا اختلاف ہے، چناں چدامام صاحب سے منقول جملہ روایات میں سب سے متنداور معتبر روایت یہ ہے کہ جب سائے اصلی کے علاوہ ہر چیز کا سابیاس کے دوچند ہوجائے تو اس وقت ظہر کا وقت ختم ہوتا ہے اور عصر کا وقت شروع ہوجاتا ہے۔ حضرات صاحبینؓ کے یہاں سابیاصلی کے علاوہ جب ہر چیز کا سابیاس کے ہم مثل ہوجائے تب ظہر کا وقت شروع ہوتا ہے۔

حضرات صاحبین کی دلیل میہ ہے کہ حضرت جبرئیل نے پہلے دن آپ مُنَافِیْزِ کوعصر کی نماز اس وقت میں پڑھائی تھی جب کہ ہر چیز کا سامیاس کے مثل ہو گیا تھا،معلوم میہ ہوا کہ اس وقت عصر کا وقت شروع ہوجا تا ہے ورنہ تو امامت جبرئیل کا غیر وقت میں عصر پڑھانا لازم آئے گا جو درست نہیں ہے۔

اس سلسلے میں حضرت امام صاحب روایشینہ کی دلیل ہے ہے کہ آپ مکا یہ نے ابو دوا بالظہر النح کے فرمان سے گرمیوں میں ظہر کی نماز کو مشذا کر کے پڑھنے کا حکم دیا ہے اور تاریخ بتاتی ہے کہ عرب کے علاقوں میں ایک مثل سایہ ہونے کے وقت گرمی اپنے شاب پر رہتی تھی، لہذا یہ بات طے ہے کہ ابو دوا کا مصداق وہ وقت ہے جومش اول کے بعد آتا ہے اور جب مثل اول کے بعد والے وقت میں عصر کا وقت کہاں سے آجائے گا؟

وإذا تعاد ضت المع صاحب مدايه حفرات صاحبين كى دليل كا جواب ديتے ہوئے فرماتے ہيں كه جب ايك مثل پرظهر كا وقت باقی رہنے اور ختم ہوجانے كے سليلے ميں نصوص ميں تعارض ہے، كيوں كه امامت جرئيل والى حديث سے ايك مثل پرظهر كے ر ان البداية جلدال عن المسلك المسلك المام المسلم المام المسلم الم

وقت کاختم ہونا ثابت ہور ہاہے اور امام صاحب را تیان کی پیش کردہ حدیث سے ایک مثل پراس وقت کی بقاء ثابت ہورہی ہے، تو اب افدا تعاد ضا تساقطا کی رو سے دونوں حدیثوں کو ایک طرف کر دیں گے اور خود اس وقت کے متعلق غور کریں گے، غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک مثل سے پہلے ظہر کا وقت بقین طور پر باقی تھا، اور ایک مثل پراس کی بقاء اور عدم بقاء کے حوالے سے نصوص میں تعارض ہوگیا، اور ایک مثل سے پہلے اس کی میں تعارض ہوگیا، اور ایک مثل کے بعد اس کے باقی رہنے اور ختم ہوجانے میں شک واقع ہوگیا، حالاں کہ ایک مثل سے پہلے اس کی بقاء کا یقین خروج کے شک کے وجہ سے زائل نہیں ہوگا اور ایک مثل کے بعد بھی وہ باقی ہی رہے گا، کیوں کہ فقہ کا ضابط یہ ہے کہ الیقین لایزول بالشک ۔

### فائك:

صاحب ہدایہ والی کے دو میں الزوال النع کے ذریعے سائے اصلی کی حقیقت بیان کی ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ وہ سائیہ جو تمام چیزوں کے لیے زوال کا وقت کہلاتا ہے، اس کو فقہاء کی اصطلاح میں سائیہ اصلی کہا جاتا ہے، صاحب عنایہ والتہ بینے اسلی کی معرفت اور اس کی شناخت کے متعلق محمد بن شجاع کی تول بیان کیا ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ بالکل برابر اور ہموار زمین میں ایک لکڑی گاڑ دی جائے اور جہاں تک اس لکڑی کا سائیہ پنچ اس جگہ ایک علامت بنا دی جائے، اور جب سک لکڑی کا سائیہ گھٹتا رہے گا وہ زوال سے پہلے کا وقت ہوگا، لیکن جیسے ہی لکڑی کا سائیٹ ہر جائے اور اس میں نقص اور اضافہ کچھ بھی نہ ہوبس یہی سائیہ سائی ہے۔ (عنایہ ارا۲۲)

﴿ وَأَوَّلُ وَقُتِ الْعَصْرِ إِذَا حَرَجَ وَقُتُ الظُّهُرِ عَلَى الْقَوْلَيْنِ، وَالْحِرُ وَقَٰتِهَا مَالَمُ تَغُرُبِ الشَّمُسُ ﴾ لِقَوْلِه • عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ أَدْرَكَ رَكُعَةً مِنَ الْعَصْرِ قَبْلَ أَنْ تَغْرُبَ الشَّمْسُ فَقَدْ أَدْرَكَهَا.

تر جملے: اور دونوں تولوں پر جب ظہر کا وقت نکل جائے تو وہی عصر کا اول وقت ہے اور اس کا آخری وقت اس وقت تک ہے جب جب تک سورج غروب نہ ہو، اس لیے کہ آپ مُنافِیْزُم کا ارشاد گرامی ہے جس نے غروب شمس سے پہلے عصر کی ایک رکعت پالی تو اس نے عصر کی نماز کو پالیا۔

# تخريج

اخرجہ الأثمہ الستة فى كتبهم مسلم فى كتاب المساجد باب من ادرك ركعہ من الصلوة حديث رقم ١٣٧٤، ١٦٣٠.

و بخارى في كتاب الصلُّوة باب من ادرك من الفجر ، حديث رقم ٥٧٩.

# عمر کے وقت کا بیان:

۔ فرماتے ہیں کہ جب ظہر کا وقت نکل جائے گا تو اس کے معاً بعد عصر کا اول وقت شروع ہوجائے گا یعنی امام صاحب مِطِیَّنیڈ کے یہاں عصر کا اول وقت دومثل کے بعد شروع ہوگا، کیوں کہ ان کے یہا ل مثلین تک ظہر کا وقت رہتا ہے اور حضرات صاحبینٌ

# ر آن البداية جلد ال من المسلم المعلم المعلم المسلم المعلم المعلم

کے یہاں چوں کہ ایک ہی مثل پرظہر کا وقت ختم ہوجاتا ہے، اس لیے ان کے یہاں ایک مثل کے بعد عصر کا وقت شروع ہوگا اور دونوں فریق کے یہاں اس وقت تک عصر کا وقت باقی رہے گا جب تک کہ سورج غروب نہ ہونے گئے، جب سورج غروب ہونے نگے گا تو عصر کا وقت بالا تفاق ختم ہوجائے گا۔

عصر کے اقل وقت کی دلیل تو امامت جبرئیل والی حدیث ہے، اور آخر وقت کی دلیل آپ من فیزم کا بیفر مان ہے کہ غروب شمس سے پہلے پہلے جس شخص نے بھی عصر کی ایک رکعت پالیا، گویا اس نے عصر کی نماز کو پالیا، اس حدیث سے صاف طور پر بیواضح ہے کہ غروب شمس تک عصر کا وقت باتی رہتا ہے، ورنداس وقت نماز کے پالینے کا کیا مطلب ہے؟۔

﴿ وَأَوّلُ وَقُتِ الْمَغُرِبِ إِذَا غَرَبَتِ الشَّمُسُ، وَآخِرُ وَقُتِهَا مَالَمُ يَغِبِ الشَّفَقُ ﴿ وَقَالَ الشَّافِعِي رَحَمُّ اللَّهُ مِقْدَارُ مَا يُصَلِّي فِيهِ ثَلَاثَ رَكَعَاتٍ، لِأَنَّ جِبْرِئِيلٌ ٢ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَمَّ فِي يَوْمَيْنِ فِي وَقُتِ وَاحِدٍ، وَلَنَا قَولُهُ ٤ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَوّلُ وَقُتِ الشَّفَقُ، وَمَا رَوَاهُ كَانَ لِلتَحَرُّزِ عَنِ السَّلَامُ أَوّلُ وَقُتِ الْمَغُرِبِ حِيْنَ تَغُرُبُ الشَّمْسُ وَاخِرُ وَقُتِهَا حِيْنَ يَغِيْبُ الشَّفَقُ، وَمَا رَوَاهُ كَانَ لِلتَحَرُّزِ عَنِ السَّلَامُ أَوّلُ وَقُتِ الْمَغُرِبِ حِيْنَ تَغُرُبُ الشَّمْسُ وَاخِرُ وَقُتِهَا حِيْنَ يَغِيْبُ الشَّفَقُ، وَمَا رَوَاهُ كَانَ لِلتَحَرُّزِ عَنِ السَّكَامُ اللَّذِي فِي الْأَفُقِ بَعْدَ الْحُمْرَةِ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُنْ الْمَثْفَلُهُ الْمَعْرِبِ إِنَّا الشَّفَقُ وَمُنْ اللَّهُ السَّلَامُ السَّفَقُ الْحُمْرَةُ عَنْدَ اللَّهُ عَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُنْ اللَّهُ السّلَامُ الشَّفَقُ الْحُمْرَةُ عَنْدَ اللَّهُ السَّلَامُ الشَّفَقُ الْحُمْرَةُ عَلَى اللَّهُ السَّلَامُ السَّفَقُ الْحُمْرَةُ عَلَى الشَّافَعِي وَمُنْ اللَّهُ اللَّهُ السَّلَامُ الشَّفَقُ الْحُمْرَةُ عَلَى اللَّهُ السَّلَامُ السَّفَقُ الْحُمْرَةُ اللَّهُ اللّهُ وَلَا السَودُ الْافُقُ ، وَمَا رَوَاهُ مَوْقُوفُ عَلَى الْمُؤْمِ وَقُولُ الشَّافِعِي وَالْمُؤْمُ وَلَا السَّودُ الْافُقُ، وَمَا رَوَاهُ مَوْقُوفٌ عَلَى ابْنِ عُمْرَ وَاللَّهُ السَّالَةُ عَلَى الْمُؤْمُ وَلَوْلُهُ وَلَا السَّودُ الْافُقُ الْمُؤْمُ وَلُولُهُ وَالْحُولُ الصَّامَ السَّالَةُ عَلَى السَّلَامُ السَّالَةُ عَلَى الْمُؤْمُ وَلَوْلِهُ الْعَلَامُ وَلِي الْمُؤْمُ وَلُولُولُهُ وَلَا السُودُ اللَّافُونُ وَاللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَالِكُ وَمُؤْلِكُ وَمُولُولُهُ السَّالِكُ وَمُؤْلُولُهُ الْعَلَامُ وَلِي الْمُؤْمُ وَلُولُهُ السَّالِكُ وَاللَّهُ الْعَلَى الْمُؤْمُ وَلَولُهُ الْمُؤْمُ وَلَولُكُ السَّالِقُ اللْعُلُولُ وَلَالِكُ وَالْمُؤْمُ وَلَا وَلَاللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَا اللْمُؤْمُ وَلَا وَلُولُهُ السَّالِقُ اللْعُلُولُ وَلَا السَّلُولُ وَلَا اللْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَلَولُولُ السَّالِكُ وَاللَّا وَلُولُولُ السَّالِقُ الْمُؤْمُ اللَّالِلُولُ اللْعَلَالُولُولُ السَّالِكُ وَاللَّالِلْمُ

تر جملے: اور جب سورج ڈوب جائے تو یہ مغرب کا اول وقت ہے اور اس کا آخری وقت اس وقت تک ہے جب تک کہ شفق غائب نہ ہو۔ امام شافعی چایٹیلڈ فرماتے ہیں کہ آئی مقدار تک ہے جس میں مصلی تین رکعات نماز پڑھ لے، اس لیے کہ حضرت جبرئیل علایتا اسے دونوں دن ایک ہی وقت میں مغرب کی نماز پڑھائی تھی۔

ہماری دلیل آپ سُلَّ ﷺ کا بیارشاد ہے کہ مغرب کا اول وقت غروب شمس کا وقت ہے، اور اس کا آخری وقت غیبو بت ِشفق کا وقت ہے اور امام شافعی طِیْتُ میڈ نے جس کو بیان کیا ہے وہ کراہت سے بیخنے کے لیے تھا۔

چھر حضرت امام صاحب مِلتَّعلِهُ كِنز ديكشفق وه سفيدي ہے جو سرخی كے بعد افق ميں ظاہر ہوتی ہے، اور حضرات صاحبينً كے يبان سرخی بی شفق ہے، يبى امام صاحب مِلتَّعلِهُ سے ايك روايت ہے اور يبى امام شافعى مِلتَّعلِهُ كا قول ہے، اس ليے كه آپ مُلْ تَقِيْمُ كافر مان ہے كہ شفق سرخى ہے۔

حضرت امام صاحب ولیشید کی دلیل آپ مُنگینی کا بیفرمان ہے کہ مغرب کا آخری وقت وہ ہے جب افتی سیاہ ہوجائے۔اور امام شافعی حِیشُید وغیرہ نے جو روایت بیان کی ہے وہ حضرت ابن عمر خِلاَتُومُّ پر موقوف ہے،امام مالک حِلیشید نے اپنی مؤطا میں اس کا ذکر کیا ہے اور اس میں حضرات صحابہ کا اختلاف بھی ہے۔

# تخريج:

- 🕡 اخرجه مسلم في كتاب المساجد باب اوقات الصلوات الخمسه حديث رقم ١٣٩٢. ١٣٩٣.
  - 🛭 اخرجه مسلم في كتاب المساجد باب اوقات الصلوات الخمس حديث رقم ١٣٩١، ١٧٦.
- اخرجه دارقطني في كتاب الصلوة باب ما روى في صفة المغرب والصبح حديث رقم ١٠٤٣.
  - اخرجه ابوداؤد في كتاب الصلوة باب في المواقيت حديث رقم ٣٩٤.

# مغرب کے وقت کی وضاحت:

اس بات میں تو سب کا اتفاق ہے کہ مغرب کا اول وقت سورج غروب ہوتے ہی شروع ہوجاتا ہے، لیکن یہ کب تک باقی رہتا ہے، اس سلسلے میں حضرات ائمہ مختلف ہیں، چنال چہ امام شافعی کا قول اصح یہ ہے کہ مغرب کا وقت شروع ہونے کے بعد اتن مقدار میں باقی رہتا ہے کہ نماز پڑھنے والا اس میں تین رکعات نماز پڑھ سکے اور بس، اس کے بعد مغرب کا وقت ختم ہوجاتا ہے۔ بقید دیگر ائمہ کے یہاں مغرب کا وقت غروب شفق تک باقی رہتا ہے اور امام شافعی رایشینہ کی یہی ایک روایت بھی ہے۔

قول اول کے سلسلے میں امام شافعی والیٹھایڈ حضرت جبرئیل علایٹلا) کی امامت والی حدیث سے استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ حضرت جبرئیل علایٹلا نے دونوں دن ایک ہی وقت میں آپ مُنْ اَنْتُهُم کو مغرب کی نماز پڑھائی تقی ، اگر مغرب کا وقت دراز ہوتا تو یقینا حضرت جبرئیل اور نمازوں کی طرح اس نماز میں بھی تقدیم وتا خیر کرتے ، مگر انھوں نے ایسانہیں کیا ،معلوم ہوا کہ مغرب کے وقت میں توسع نہیں ہے۔

ہم سب کی دلیل آپ مُنَافِیْزُ کا وہ فرمان ہے جو کتاب میں مذکور ہے اور اس میں غروبِ بْس کومغرب کا اول وقت اور غیو بتِ مٹس کو اس کا آخری وقت قرار دیا گیا ہے، اور یہ واضح کر دیا گیا ہے کہ مغرب کا وقت ٹلاٹ رکعات پڑھنے کی مقدار کے بعد نہیں ختم ہوتا، بل کہ غیو بتِ شِفق تک دراز اور برقر ارربتا ہے۔

ر بی وہ حدیث جس سے امام شافعی راتی استدلال کیا ہے تو اس کا پبلا جواب یہ ہے کہ حضرت جرئیل کا دونوں دن ایک بی وقت میں مغرب پڑھانا مکروہ وقت سے بیچنے کے لیے تھا، اوراس بات کے ہم بھی قائل ہیں کہ مغرب کوآخر وقت تک مؤخر کرنا مکروہ ہے، لہٰذااس تحرز کی وجہ ہے آ ہے مغرب کے وقت کو ثلاث رکعات کی مقدار میں محصور نہیں کر سکتے۔

اس کا دوسرا جواب ہے ہے کہ غروب شمس کے بعد حضرت جرئیل علایہ کا نماز شروع کرنا ثابت ہے، لیکن یہ نہیں معلوم ہے کہ انھوں نے اس نماز سے فراغت کب حاصل کی تھی، بہت ممکن ہے کہ دوسرے دن غیو بت شفق کے وقت فراغت حاصل کی ہو۔ بہر حال ہمارے یہاں تو یہ طے ہے کہ غیو بت شفق تک مغرب کا وقت رہتا ہے، لیکن اس شفق سے کیا مراد ہے؟ اس سلسلے میں بھی اختلاف ہے۔ چناں چہ حضرت امام عالی مقام ؓ کا فرمان یہ ہے کہ شفق سے وہ سفیدی مراد ہے جو سرخی کے بعد اُفق پر ظاہر ہوتی ہے، حضرات صاحبین ؓ فرمات میں کہ شفق سے سرخی ہی مراد ہے، امام صاحب جائی ہیں کہ قول ہے، ان حضرات کی دلیل آپ منافی الحظمور آکہ شفق سرخی ہی کا نام ہے۔

حضرت امام صاحب راليسُولِيْ كى دليل آپ مَنْ اللَّهُ كَا بيارشاد كرامى ہے كه آخر وقت المغرب إذا اسود الأفق يعني مغرب

# ر ان البداية جلد ١٥٠٠ كالمانية جلد ١٥٠٠ كالمانية جلد ١٥٠٠ كالمانية جلد ١٥٠٠ كالمانية على المانية كالمانية المانية الما

کا آخری وقت تب ہے جب افق سیاہ ہوجائے اور یہ بات طے شدہ ہے کہ افق میں سفیدی کے بعد ہی سیاہی آتی اور چھاتی ہے، اس لیے شفق سے مراد سفیدی ہوگی اور اس سفیدی کے ظہور تک مغرب کا وقت باتی رہے گا۔

ربی وہ روایت جوصاحبین کا متدل ہے تو اس کا پہلا جواب یہ ہے کہ بیردوایت حضرت ابن عمر خلافی پرموقوف ہے جیسا کہ امام مالک جلتھی نے اپنی مؤطأ میں اس کی وضاحت فرمائی ہے، اور ہماری پیش کردہ روایت ٹناٹن ہے یعنی مرفوع ہے، اور مرفوع کے مقابعے میں موقوف حدیث جحت نہیں بن علق، اس لیے اس سے استدلال ہی کرنا درست نہیں ہے۔ اس کا دوسرا جواب یہ ہے کہ اس روایت میں حضرات صحابہ کا اختلاف ہے، کیوں کہ صحابہ میں سے بھی بعض حضرات شفق سے سفیدی مراد لیتے تھے اور بعض حضرات سرخی مراد لیتے تھے اور بعض حضرات سرخی مراد لیتے تھے، اور اصول یہ ہے کہ اگر کسی حدیث کی مراد کے سلسلے میں حضرات سحابہ میں اختلاف ہوجائے تو اس سے استدلال کرنا اور اسے ججت یا دلیل بنا درست نہیں ہے۔

﴿ وَأَوَّلُ وَقُتِ الْعِشَاءِ إِذَا غَابَ الشَّفَقُ وَاخِرُ وَقُتِهَا مَالَمُ يَطُلُعِ الْفَجُرُ ﴾ لِقَوْلِه • عَلَيْهِ السَّلَامُ وَاخِرُ وَقُتِهَا مَالَمُ يَطُلُعِ الْفَجُرُ ﴾ لِقَوْلِهِ • عَلَيْهِ السَّلَامُ وَاخِرُ وَقُتِها اللَّهُ الْعَشَاءِ حِيْنَ لَمْ يَطُلُعِ الْفَجُرُ ، وَهُوَ حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِيِّ رَحْمُ اللَّهُ فِي تَقْدِيْرِهِ بِذِهَابِ ثُلُثِ اللَّيْلِ.

تر جمل: اورعشاء کا اول وقت وہ ہے جب شفق غائب ہوجائے اور اس کا آخر وقت اس وقت تک ہے جب تک کہ فجر طلوع نہ ہو، اس لیے کہ آپ شاؤ کی ارشاد گرامی ہے کہ عشاء کا آخری وقت فجر طلوع نہ ہونے تک ہے۔ اور یہ فرمان امام شافعی والتّع لیڈ کے خلاف تبائی رات گذر جانے کے ساتھ اندازہ کرنے میں ججت ہے۔

# اللغاث:

۔ ﴿شَفَقٌ﴾ وہ سرخی جوسورج کے غروب کے وقت آسان پر ظاہر ہوتی ہے۔ ﴿ فِهَابِ ﴾ اسم مصدر، باب فتح؛ جانا، گزرنا۔

# تخريج:

🕕 - اخرجہ طحاوی فی شرح معانی الاثار باب مواقیت الصلٰوة، حدیث رقم ۹۱۶ و ۱۲۰.

### عشاء کے وقت کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں عشاء کا وقت غیر بت شفق سے شروع ہوکر طلوع فجر یعنی صبح صادق کے طلوع ہونے سے پہلے پہلے تک ہے اور اس سلسلے میں کتاب میں بیان کردہ حدیث ہمارا مشدل ہے جس میں واضح طور پر یہ ہتلادیا گیا ہے کہ عشاء کا آخری وقت طلوع فجر سے پہلے پہلے ہے۔

امام شافعی پڑتیڈ کے یہال عشاء کا آخری وقت تہائی رات تک باقی رہتا ہے، اس کے بعد ختم ہوجاتا ہے، ان کی دلیل امات جرئیل والی حدیث ہے جس میں بی مضمون وارد ہے کہ و صلّی ہی العشاء حیثی مضی ٹُلٹُ اللیل أو قال نِصْفُ اللیل اور یہ ضمون امامت کے دوسرے دن کی حدیث میں ہے کہ حضرت جرئیل نے آپ مُناتِیْزَا کو پہلے دن تو غیرو بت شفق کے بعد عشاء بڑھائی اور دوسرے دن تہائی رات یا نصف رات گذرنے کے بعد پڑھائی اور چوں کہ اخیر میں انھوں نے یہ جملہ ارشاوفر مایا ہے

# 

مابین هذین الوقتین وقت لك و الممتك جس سے معلوم ہوتا ہے كه عشاء كا وقت بھى غیرو بت شفق اور ثلث ليل كے بين بين سے اس كے اس كے بين بين سے اس كے اس كے

لیکن بھاری طرف ہے اس استدلال کا جواب رہے ہے کہ جس طرح ظہر کے سلسلے میں نصوص متعارض تھیں ، اسی طرح یہاں بھی نصوص متعارض ہیں ، لہٰذا نصوص ہے ہٹ کریقین کو فیصل بنایا جائے گا اور ثلث رات کے بعد بھی عشاء کے وقت کی بقاء کو ثابت مانا جائے گا ، کیوں کہ ثلث لیل ہے پہلے تک اس کا ہونا تو متیقن ہے۔

وَأَوَّلُ وَقُتِ الْوِتْرِ بَعُدَ الْعِشَاءِ وَاخِرُهُ مَا لَمْ يَطُلُعِ الْفَجْرُ ۚ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الْوِتْرِ فَصَلُّوْهَا مَا بَيْنَ الْعِشَاءِ الْفَجْرِ، قَالَ رَائِنَيْهُ هَذَا عِنْدَهُمَا، وَعِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحْمَ اللَّهُ وَقُتُهُ وَقُتُهُ وَقُتُهُ وَقُتُهُ وَقُتُهُ وَقُتُهُ وَقُتُهُ وَقُتُهُ وَقُتُهُ الْعِشَاءِ، إِلاَّ أَنَّهُ لَا يُعْشَاءِ إِلَّا أَنَّهُ لَا يُقَدِّمُ عَلَيْهِ عِنْدَ التَّذُكِيْرِ لِلتَّرْتِيْب.

ترجی کی : اور وتر کا اول وقت عشاء کے بعد ہے اور اس کا آخری وقت اس وقت تک ہے جب تک کہ فجر طلوع نہ ہو، اس لیے کہ وتر کے متعلق آپ سی کی ایک کے درمیان پڑھو۔ صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ بی تکم حضرات صاحبین ً کے بہال ہے۔ جب کہ امام صاحب براتین کی صورت میں وتر کوعشاء کے بہال ہے۔ جب کہ امام صاحب براتین کی سورت میں وتر کوعشاء کے بہال ہے۔ جب کہ امام صاحب براتین کی صورت میں وتر کوعشاء کی مقدم نہیں کیا جائے گا، اس لیے کہ ترتیب واجب ہے۔

# اللغات:

﴿ تَكُوكِيو ﴾ أمم مصدر، باب تفعيل ؛ ياد كرنا\_

# تخريج:

اخرجه ابوداؤد فی کتاب الوتر باب استحباب الوتر حدیث رقم ۱٤۱۸.
 و ترمدی فی کتاب الوتر باب ماجاء فی فضل الوتر حدیث رقم ٤٥٢.

### نماز وتر کے وقت کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ حضرات صاحبین کے یہاں ور کی نماز کا وقت عشاء کے بعد شروع ہوتا ہے اور صبح صادق تک رہتا ہے، جب کہ امام اعظم طِیْتُیْ کے بزدیک جو وقت عشاء کا ہے وہی وقت ور کا بھی ہے، صاحبین کی دلیل آپ مُنْ اَیْتُوْم کا یہ فرمان ہے کہ فصلو ھا ما بین العشاء الی طلوع الفحر لینی ور کوعشاء اور صبح صادق کے ورمیان پڑھ لیا کرو، اس حدیث سے صاحبین کا وجہ استدلال بایں معنی ہے کہ آپ من اور مابین کا تحقق استدلال بایں معنی ہے کہ آپ من میں اور مابین کا تحقق اس وقت ہوگا جب ور کوعشاء کے بعد اور صادق سے بہلے پڑھا جائے، ای لیے ہم کہتے ہیں کہ ور کا وقت عشاء کے بعد سے لیے کرضبح صادق تک ہے۔

حضرت امام صاحب طیشید کی دلیل میہ ہے کہ ان کے نزد میک وتر عملی طور پر فرض ہے یعنی جس طرح فرائض کو پابندی ہے

# ر آن البداية جلد ال المحال الم

ادا کرنے کا معمول ہے، ای طرح وتر کوبھی پابندی ہے ادا کرنے کا معمول ہے اور ضابطہ یہ ہے کہ اگر وقت دو واجب نمازوں کو جمع کرے تو ان دونوں نمازوں کا ایک ہی وقت ہوتا ہے اور اس میں کوئی تقدیم وتا خیر نہیں ہوتی، جیسے بہت می فائنة نمازیں اور وقتیہ نماز کہ دونوں کو ایک وقت جمع کرتا ہے اور ان میں کوئی تقدیم وتا خیر نہیں ہوتی، اس طرح صورت مسئلہ میں بھی کوئی تقدیم وتا خیر نہیں ہوگی اور جوعشاء کا وقت ہے وہی وتر کا بھی وقت ہوگا۔

البتہ چوں کہ وتر اورعشاء میں اداء کے اعتبار سے ترتیب واجب ہے، اس لیے وتر کوعشاء پر جان ہو جھ کرمقدم کرنا درست نہیں ہے۔ اً سعداً کسی نے ایسا کردیا تو اس کے لیے وتر کا اعادہ واجب ہے، کیوں کہ ان میں ترتیب واجب ہے اور ترک واجب سے نماز کا اعادہ کرنا واجب ہے۔ ہاں اگر نسیانا اور سہوا ایسا ہوا، تو امام صاحب والتھیائے کے یہاں اعادہ ضروری نہیں ہے، جب کہ حضرات صاحبین کے یہاں اس صورت میں بھی اعادہ ضروری ہے۔

اس سے پہلے نمازوں کے مطلق اوقات کو بیان کیا گیا ہے، اب یہاں سے کامل اور ناقص اوقات کو بیان کریں گے اور برایک کے لیے علیحدہ علیحدہ فصل بھی قائم کریں گے، چناں چہ اس فصل کے تحت اوقات کاملہ اور اوقات مستحبہ کو بیان کرر ہے میں۔ (عندیار ۲۲۷)

﴿ وَيُسْتَحَبُّ الْإِسْفَارُ بِالْفَجْرِ ﴿ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ۗ أَسْفِرُوا بِالْفَجْرِ فَإِنَّهُ أَعْظُمُ لِلْأَجْرِ، وَقَالَ الشَّافِعِيِ وَمُنْ الْمُعْجِيلُ فِي كُلِّ صَلَاقٍ، وَالْحُجَّةُ عَلَيْهِ مَا رَوَيْنَاهُ وَمَا نَرُولِهِ، ﴿ وَالْإِبْرَادُ بِالظَّهْرِ فِي الصَّيْفِ، وَتَفْدِيْمُهُ فِي الشِّتَاءِ ﴾ لِمَا رَوَيْنَا، وَلِروايَةِ أَنْسٍ حَلِيَّتُهُ ۗ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهَ طَلِيَّتُهُ إِذَا كَانَ فِي الصَّيْفِ، وَتَفْدِيْمُهُ فِي الشِّتَاءِ ﴾ لِمَا رَوَيْنَا، وَلِروايَةِ أَنْسٍ حَلِيَّةُ فَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهَ طَلِيَّتُهُ إِذَا كَانَ فِي الصَّيْفِ الشَّيْمُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ السَّيْفِ أَبْرَدَ بِهَا، ﴿ وَتَأْجِيرُ الْعَصْرِ مَالَمُ تَتَغَيَّرِ الشَّمْسُ فِي الصَّيْفِ الشَّيْفِ أَبْرَدَ بِهَا، ﴿ وَتَأْجِيرُ الْعَصْرِ مَالَمُ تَتَغَيَّرِ الشَّمْسُ فِي الصَّيْفِ الصَّيْفِ الشَّمْسُ فِي الصَّيْفِ السَّيْفِ أَبْرَدَ بِهَا، ﴿ وَتَأْجِيرُ الْفَرْصِ وَهُو أَن يَصِيْرَ بِحَالٍ لَا تُحَارُ فِيْهِ الشَّعْبَرُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

**ترجملہ**: اور فجر کی نماز کوروشٰی میں پڑھنامستیب ہے، اس لیے کہ آپ ٹی ٹیڈا کا ارشاد گرامی ہے کہ فجر کی نماز کوروشن کرکے پڑھو، کیوں کہ وہ وقت ثواب کے اعتبار سے بڑھا ہوا ہے۔

امام شافعی چیشید فرماتے ہیں کہ ہر نماز میں تعجیل مستحب ہے، لیکن ان کے خلاف وہ روایت بھی جحت ہے جمے ہم بیان کر چکے اور وہ روایت بھی جحت ہے جسے ہم بیان کر چکے اور وہ روایت بھی جحت ہے جسے آئدہ ہم بیان کریں گے۔ اور موسم گرما میں ظہر کو تھنڈک میں پڑھنا جب کہ موسم سرما میں اسے پہلے پڑھنا مستحب ہے، اُس حدیث کی وجہ سے جو ہم نے روایت کی۔ اور حضرت انس کی اِس روایت کی وجہ سے وہ فرماتے ہیں کہ جب سردی کا موسم ہوتا تو آپ من شرکے شرک کرتے تھے اور جب گرمی کا موسم ہوتا تو آپ ظہر کو تھنڈا مرک کی شرک یہ جسے سردی کا موسم ہوتا تو آپ من شرک کرتے تھے اور جب گرمی کا موسم ہوتا تو آپ ظہر کو تھنڈا

، آری سوی دونوں موسم میں عصر کواس وقت تک مؤخر کرنامتی ہے جب تک کسورج متغیر نہ ہو، کیول کہ ایسا کرنے میں نوافل کی دیادی ہوگی داس لیے کہ عصر کے بعد نوافل پڑھنا مکروہ ہے۔ اور (تغیر شمس سے ) سورج کی مکیہ کا متغیر ہونا معتبر ہے،

# و أن البداية جدل عرص المستحد المارس ا

اور وہ اس کا اس حال میں ہوجانا ہے کہ آئکھیں چکا چوندھ نہ ہوں، یہی صحیح ہے اور اس وقت تک عصر کومؤخر کرنا مکروہ ہے۔

# اللغات:

هُ إِسْفَادُ ﴾ اسم مصدر، باب إفعال؛ روثن كرنا - ﴿ تَغْجِيْل ﴾ اسم مصدر، باب تفعيل؛ جلدى كرنا - ﴿ إِبْوَاد ﴾ اسم مصدر، باب افعال؛ شندًا كرنا - ﴿ صَيْف ﴾ كرمي - ﴿ شِتَاء ﴾ سردى - ﴿ بَكُونَ ﴾ باب تفعيل؛ شروع وقت ميس كسى كام كاكر لينا، كسى كام كا پيلي كر لينا - ﴿ قُونُ ص ﴾ تكيا، كولى - ﴿ تُحَادُ ﴾ صيغة مجبول، أحاد يحير، باب افعال؛ حيران كرنا، چندهيانا -

# تخريج:

- 🕡 اخرجه ابوداؤد في كتاب الصلوة باب وقت الصبح حديث رقم ٤٢٤.
- اخرجه بخارى كتاب الجمعه باب اذا شتد الحريوم الجمعة حديث رقم ٩٠٦.

# فجر،ظهراورعمركم متحب اوقات كابيان:

صورت مئلہ یہ ہے کہ بمارے یہاں فجر کی نماز کو اسفار یعنی اجائے میں پڑھنامت ہے ہوراس پر آپ آپ آپا کا یہ فرمان اسفروا بالفجر فإنه أعظم للأجر وليل ہے۔ اوراس فرمان ہے وجہ استدلال بایں طور ہے کہ آپ آپ آپائے امر کے ساتھ اسفاد میں فجر پڑھنے کا تکم دیا ہے اورام کا ادنی ورجہ استجاب ہے، لہذا آپ کے اس فرمان کو استجاب پرمحمول کیا جائے گا، اور اس وقت فجر کی نماز پڑھنامتے قرار دیا جائے گا۔

صاحب عنایہ چلٹیلیز نے لکھا ہے کہ اسفار میں پڑھنے کا مطلب یہ ہے کہ طلوع شمس ہے اتن دیر پہلے نماز پڑھی جائے کہ اگر نماز دوبارہ پڑھنے کی نوبت آئے تو وضوکر کے قراءت مسنونہ کے مطابق دوبارہ نماز پڑھی جائے۔ (۲۲۷۱)

جمارک طرف سے اس حدیث کا پہلا جواب میہ ہے کہ بیر حدیث فعلی ہے اور ہماری بیان کردہ حدیث قولی ہے اور ضابطہ یہ ہے کہ جب فعلی اور قولی حدیث میں تعارض ہو، تو قولی حدیث راجح ہوتی ہے۔

اور دوسرا جواب ہیہ ہے کہ حدیث عائشہ جانشیٰ میں من الغلس کا جملہ حضرت عائشہ جانشیٰ کانہیں،بل کہ کسی راوی کا ہے اورعورتوں کی عدم شناخت کا سبب راوی نے من الغلس سمجھا اور اس کا اضافہ کر دیا۔ اس لیے کہ یہی روایت ابن ماجیشریف ص

پر مروی ہے اور اس میں من الغلس کا اضافہ نہیں ہے۔

نمازظہر کا تھم ہے کہ موسم گرما میں اسے شنڈ اکر کے پڑھنا مستحب ہے جب کہ موسم سرما میں کی پیلی کرکے پڑھنا مستحب ہے، اس کی پہلی دلیل وہ روایت ہے جو اس سے پہلے بیان کی گئی یعنی أبر دوا بالظهر فإن شدة المحو من فیح جہنم اور دوسری روایت حضرت انس کی بیح میں دوسری روایت حضرت انس کی بیح مدیث ہے کان رسول الله مظر الله علی المسلے بالا میں اسے شنڈ اکر کے پڑھتے تھے، اس مسلے میں بیحدیث ابر د بھا یعنی شمنڈک میں آپ مائی فی طر کو جلدی پڑھتے تھے اور گری میں اسے شنڈ اکر کے پڑھتے تھے، اس مسلے میں بیحدیث نہایت واضح ہے اور سردی گری دونوں موسم سے متعلق حنفیہ کے نظریے اور ان کے مسلک کی مؤید ہے۔

و تأحیر العصر النع فرماتے ہیں کہ عصر کی نمازگر می اور سردی دونوں موسم میں تاخیر سے پڑھنا افضل اور مستحب ہے اور
اس استحباب کی وجہ یہ ہے کہ عصر کے بعد نوافل پڑھنا مکروہ ہے، لہذا جتنی تاخیر ہوگی اتنا ہی نوافل پڑھنے کا زیادہ سے زیادہ موقع
ملے گا،لیکن اس تاخیر میں یہ بات چین نظر رہے کہ اتنی تاخیر بھی نہ ہوجس سے مکروہ وقت میں نماز ادا کرنی پڑے، صاحب ہدا یہ نے
اس تاخیر کی غایت تغیر میس قرر دیا ہے، یعنی سورج کی کمیہ میں تغیر وتبدل آنے سے پہلے پہلے عصر کی نماز پڑھ لینا مستحب ہے، اور
بالکل اس وقت میں عصر پڑھنا کہ نگا ہیں سورج کی کمیہ پر جمنے لگیں مکروہ ہے۔

﴿وَيُسْتَحَبُّ تَغْجِيْلُ الْمَغْرِبِ ﴿ لِأَنَّ تَأْخِيْرَهَا مَكُرُوهٌ لِمَا فِيْهِ مِنَ الْتَشْبَّهِ بِالْيَهُوْدِ، وَقَالَ ۗ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَا يَزَالُ أُمَّتِيْ بِخَيْرٍ مَّا عَجَّلُوْا الْمَغْرِبَ وَأَخْرُوا الْعِشَاءَ .

ترجیمه: اورمغرب کی نماز کوجلدی پڑھنامستی ہے،اس لیے کہ مغرب کی نماز کومؤخر کرنا مکروہ ہے، کیوں کہ اس میں یہود کی مشابہت ہے اور آپ ٹائیز کم کا ارشاد گرامی ہے کہ میری امت اس وقت تک ہمیشہ خیر پر قائم رہے گی جب تک وہ مغرب میں تعمیل اور عشاء میں تأ خیر کرتی رہے گی۔

# تخريج:

🕡 🔝 آخرجہ ابوداؤد فی کتاب الصلوة باب فی وقت المغرب حدیث ٤١٨.

# مغرب کے متحب وقت کی تفصیل:

مسئدیہ ہے کہ مغرب کی نماز کوجلدی یعنی اذان کے بعد زیادہ تاخیر کے بغیر پڑھنامسخب ہے اوراس کومؤخر کرنا مکروہ ہے، کیوں کہ یہوداس نماز کومؤخر کرکے پڑھتے تھے، لہٰذااگر ہم بھی تاخیر سے پڑھنے لگیں تو ظاہر ہے کہ یہود کی مشابہت لازم آئے گی اور ہمیں ان کی مشابہت سے ہرحال میں بچنا ہے اور بچنے کا واحد یاستہ یہی ہے کہ مغرب میں تبیل کی جائے۔

دوسری دلیل کیے ہے کہ آپ سٹانٹیٹم نے ایک موقع پر فرمایا کہ جب تک میری امت کے لوگ مغرب کوجلدی اور عشاء کو تاخیر سے پڑھتے رہیں گے اس وقت تک وہ خیر پر قائم رہیں گے، اس فرمان سے بھی مغرب میں بقیل ثابت ہورہی ہے۔

﴿ وَتَأْحِيْرُ الْعِشَاءِ إِلَى مَا قَبْلَ ثُلُثِ اللَّيْلِ ﴾ لِقَوْلِهِ ◘ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَوْلَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لَآخُرْتُ الْعِشَاءَ إِلَى ثَلُّ الْجَمَاعَةُ، ثُلُثِ اللَّيْلِ، وَ لِاَنَّ فِيهِ قَطَعَ السَّمَرِ الْمَنْهِيِ ۞ عَنْهُ بَعْدَهُ، وَقِيْلَ فِي الصَّيْفِ تُعَجَّلَ كَيْ لَا تَتَقَلَّلُ الْجَمَاعَةُ،

# ر ان البداية جلد الكري المستحدة ١٠٠٠ المستحدة الكراماة كيان من

وَالتَّأْخِيُرُ إِلَى نِصْفِ اللَّيْلِ مُبَاحٌ، لِأَنَّ دَلِيْلَ الْكَرَاهَةِ وَهُوَ تَقْلِيْلُ الْجَمَاعَةِ عَارِضُهُ دَلِيْلُ النَّدُبِ وَهُوَ قَطْعُ السَمَرِ بِوَاحِدِ فَيَثْبُتُ الْإِبَاحَةُ، وَإِلَى النِّصْفِ الْأَخِيْرِ مَكْرُوهٌ لِمَا فِيْهِ مِنْ تَقْلِيْلِ الْجَمَاعَةِ وَقَدْ اِنْقَطَعَ السَّمَرُ قَبْلَهُ.

تروجی اور تہائی رات سے پہلے تک عشاء کی نماز کومؤخر کرنامتحب ہے، کیوں کہ آپ مُنْافَیْز کا ارشاد گرامی ہے کہ اگر مجھے اپنی امت پر مشقت کا اندیشہ نہ ہوتا تو میں عشاء کو تہائی رات تک مؤخر کرتا۔ اور اس لیے بھی کہ اس میں اس قصہ گوئی کا خاتمہ ہے جو عشاء کے بعد مکر وہ ہے۔ اور ایک قول یہ ہے کہ گرمی میں عشاء جلدی پڑھ لی جائے ، تا کہ جماعت میں قلت نہ ہو۔

اور نصف لیل تک عشاء کومؤخر کرنا مباح ہے، کیوں کہ دلیل کراہت یعنی تقلیل جماعت سے دلیل ندب یعنی (عشاء کے بعد ) کسی کے ساتھ بات نہ کرنا معارض ہے، لہذا اباحت ثابت ہوجائے گی، اور نصف اخیر تک مؤخر کرنا مکروہ ہے، کیوں کہ اس میں تقلیل جماعت ہے، جب کہ قصہ گوئی تو اس سے پہلے ہی منقطع ہو چکی ہے۔

# اللغاث:

-﴿أَشُقُّ﴾ شقَّ يشُقُّ ، باب نفر؛ بھاری کر دینا، دشوار کرنا۔ ﴿ سَمَو ﴾ رات کو دیر تک کہانیاں سننا، رات کی قصہ گوئی۔

# تخريج:

- اخرجه ترمذي في كتاب الصلوة باب ما جاء في تاخير صلوة العشاء حديث رقم ١٦٧.
  - 🚨 اخرجہ بخاری، كتاب مواقيت الصلوة باب وقت العصر حديث رقم ٥٤٧.

### عشاء كالمستحب وقت:

مسکہ یہ ہے کہ عشاء کی نماز کو تہائی رات تک مؤخر کرنا (دونوں موسم میں) مستحب ہے، اس پر پہلی دلیل تو یہ حدیث ہے
لولا أن اشق علی اُمتی لأحوت العشاء إلی ثلث الليل لينی اگر مجھا پنی امت پرمشقت کا اندیشہ نہ ہوتا تو میں عشاء کی نماز
کو تہائی رات تک مؤخر کر کے پڑھتا۔ اور اس تا خیر کی دوسری علت اور دوسری دلیل یہ ہے کہ آپ مُلَّا اِلِیْجُانے عشاء کے بعد لا یعنی باتو
لود قصہ گوئیوں سے منع فرمایا ہے، اب ظاہر ہے جب عشاء کی نماز تا خیر سے پڑھی جائے گی تو لوگوں کو اس کے بعد گھر جانے اور
گھر جاکر آرام کرنے اور سونے کی فکر ہوگی، نہ کہ گپ شپ مارنے کی، اس لیے اس حوالے سے بھی عشاء کو ثلث لیل تک مؤخر
کر کے پڑھنامتی ہے۔

و قبل المع بعض حفرات کی رائے یہ ہے کہ عشاء کی نماز کو گرمی میں جلدی پڑھنامتخب ہے، اس لیے کہ گرمیوں میں رات چھوٹی ہوتی ہے اور لوگ جلدی سونے کی کوشش کرتے ہیں، اب اگر عشاء کومؤ خر کرکے پڑھا جائے گا تو بہت سے لوگ جماعت میں شریک نہیں ہو سکیں گے اور جماعت میں لوگوں کی تعداد کم ہوجائے گی، اس لیے گرمیوں میں تو عشاء میں بھی تعجیل مستحب ہے۔

والتأخير النحاس كا حاصل بيہ ہے كہ عشاء كونصف كيل تك مؤخر كرنا جائز اور مباح ہے، اور اس اباحت كى وجہ بيہ ہے كہ يہاں دوطرح كى دلييں ہيں اور دونوں ايك دوسرے سے متعارض ہيں (٢) جماعت ميں كمى واقع ہونے كى وجہ سے تو تاخير مكروہ ہے (٢) ليكن اگر عشاء كومؤخر كيا جائے تو قصہ گوئى نہيں ہوگى، اس فائدے كے تحت تاخير عشاء مندوب ہے، اور صورت مسئلہ ميں

# ر آن البداية جلد الكريس المستحد ٢٠٠١ الكريس الكريس الكريس الكريس الكريس الكريس الكريس الكريس الكريس المستحد ا

دونوں ایک دوسرے سے متعارض ہیں، اس لیے إذا تعارضا تساقطا پر عمل کرتے ہوئے مکروہ اور مندوب دونوں کوختم کرکے یوں کہیں گے کہ تا خیر نہ تو مکروہ ہے، اور نہ ہی مندوب ومستحب ہے، البتہ مباح ہے۔

اس کے برخلاف نصف آخیر تک عشاء کومؤخر کرنا مکروہ ہے، کیوں کہ یہاں صرف علت کراہت یعنی تقلیل جماعت ہی ملوجود ہے اور علت ندب یعنی قطع سم نہیں ہے، اس لیے کہ عموماً لوگ نصف آخیر سے پہلے پہلے ہی رات کی تاریکیوں میں کھوکر دم تو ٹر دیتے ہیں، لہذا جب نصف آخیر والی صورت میں قطع سمرکی علت سے اس کا معارضہ نہیں ہے تو تقلیل جماعت والی علت بتن تنہا مؤثر ہوگا۔ واللہ اعلم و علمهٔ اتم

﴿ وَيُسْتَحَبُّ فِي الْوِتُرِ لِمَنْ يَأْلِفُ صَلَاةَ اللَّيْلِ آخِرَ اللَّيْلِ، فَإِن لَّمْ يَثِقُ بِالْإِنْتِبَاهِ أَوْتَرَ قَبْلَ النَّوْمِ ﴾ لِقَوْلِه عَلَيْهِ السَّكَامُ مَنْ خَافَ أَنْ لَا يَقُوْمُ اخِرَ اللَّيْلِ فَلْيُوْتِرُ أَوَّلَهُ، وَمَنْ طَمَعَ أَنْ يَتَقُوْمَ اخِرَ اللَّيْلِ فَلْيُؤْتِرُ اخِرَ اللَّيْلِ.

ترجمه: اوراس فض کے لیے جے رات کی نماز سے محبت ہووتر میں آخر لیل مستحب ہے، پھراگراسے جاگنے پر بھروسہ نہ ہوتو وہ سونے سے پہلے وتر پڑھ لے، اس لیے کہ آپ مَلَّ الْفَيْزُ كا ارشاد گرامی ہے جے بیہ خوف ہو کہ آخر لیل میں نہیں اُٹھ پائے گا وہ سونے سے پہلے وتر پڑھ لے اور جسے بیاُ مید ہو کہ آخر رات میں بیدار ہوجائے گا وہ آخر لیل میں وتر پڑھے۔

# اللغات:

﴿ يَأْلُفُ ﴾ باب سمع؛ محبت كرنا، ألفت ركھنا۔ ﴿ يَفِق ﴾ باب ضرب؛ يقين ہونا، اعتماد ہونا۔ ﴿ إِنْتِبَاه ﴾ اسم مصدر، باب انفعال؛ بيدار ہونا، ہوش كا واپس آجانا۔

# تخريْج:

اخرجہ ترمذی، كتاب الوتر باب ما جاء في كراهية النوم قبل الوتر حديث رقم ٤٥٥.

# نماز وتر كامستحب وقت:

وتر کے متحب وقت کے متعلق بیان کرتے ہوئے فر ماتے ہیں کہ جس شخص کو تہجد کی نماز پیاری ہواور وہ آخر کیل میں تہجد پڑھنے کا عادی ہو، تو اس کے لیے آخر کیل میں ہی (تہجد کے بعد) وتر پڑھنا متحب ہے، کیکن اگر کسی شخص کو آخر کیل میں اُٹھنے اور بیدار ہونے کا اعتماد نہ ہوتو وہ سونے سے پہلے وتر پڑھ لے۔اور ان دونوں صورتوں کے متعلق حدیث پاک میں وضاحت آئی ہے، حدیث خود کتاب میں مذکور ہے بعنی من خاف أن لا یقوم النج۔

﴿ وَإِذَا كَانَ يَوْمَ غِيْمٍ فَالْمُسْتَحَبُّ فِي الْفَجْرِ وَالظَّهْرِ وَالْمَغْرِبِ تَأْخِيْرُهَا، وَفِي الْعَصْرِ وَالْعِشَاءِ تَغْجِيْلُهَا ﴾ لِأَنَّ فِي تَأْخِيْرِ الْعَصْرِ تَوَهَّمُ الْوُقُوعِ فِي الْوَقْتِ لِلْآ فِي تَأْخِيْرِ الْعَصْرِ تَوَهَّمُ الْوُقُوعِ فِي الْوَقْتِ الْمَكْرُوهِ، وَلَا تَوَهَّمَ فِي الْفَجْرِ، لِأَنَّ تِلْكَ الْمُدَّةَ مُدِيْرَةً، وَعَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ رَثِمَ الْمَاثِيْمَ، التَّأْخِيْرُ فِي الْكُلِّ الْمُكَرِّوْهِ، وَلَا تَوَهَّمَ فِي الْفَجْرِ، لِأَنَّ تِلْكَ الْمُدَّةَ مُدِيْرَةً، وَعَنْ أَبِي حَنِيْفَةَ رَثِمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُكَلِّ لِللْمُعْرِمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِّ فِي الْكُلِّ لِلْمُعْرِمِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعَلِيْلُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُؤْمِ اللللْهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللْهُ الْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الللللْمُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الْ

# ر آن البدايه جلدال يوسي المستحديد ٢٠٠٠ من المحال الكام صلاة كيان من ي

الوجی اور جب ابر کا دن ہوتو فجر، ظہر اور مغرب کی نمازوں میں تاخیر صلاقا متحب ہے جب کہ عصر اور عشاء میں تعجیلِ صلاقا استحب ہے، کیوں کہ عشاء کومؤخر کرنے میں بارش کا اعتبار کرتے ہوئے جماعت کی تقلیل ہے اور عصر کومؤخر کرنے میں اس کے وقت بکروہ میں واقع ہونے کا وہم ہے۔ اور فجر میں کوئی وہم نہیں ہے، اس لیے کہ بیدمدت دراز ہے۔

حضرت امام ابوصنیفہ رولٹٹھائٹہ سے منقول ہے کہ احتیاط کے پیش نظر تمام نمازوں میں تاخیر مستحب ہے، کیا دیکھتے نہیں کہ وقت کے بعد بھی ادا جائز ہے مگر وقت ہے پہلے جائز نہیں ہے۔

# اللغاث:

# ابرآ لود دنول میں نمازوں کے مستحب وقتوں کی تفصیل:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر موسم خراب ہواور آسان ابر آلود ہوتو فجر ،ظہر اور مغرب کی نمازوں کومؤخر کے پڑھنا مستحب ہے جب کہ عصر اور عشاء کو جلدی پڑھنا مستحب ہے۔ تعجیل عشاء کی علت یہ ہے کہ اگر عشاء کومؤخر کیا گیا اور بارش ہوگئ تب تو یہ بات طے ہے کہ جماعت کی تعداد نہایت کم ہوجائے گی ،اس لیے بہتر یہ ہے کہ اس طرح کے مواقع پر عشاء کو جلدی پڑھ لیا جائے ، تاکہ جماعت کی تعداد کم نہ ہو۔

اور عصر کوجلدی پڑھنے اور مؤخر نہ کرنے کی وجہ یہ ہے کہ عصر کا آخری وقت کروہ ہے، اب اگر اس کومؤخر کرکے پڑھیں گے تو ظاہر ہے کہ وقت مکروہ میں اس کے وقوع کا یقین تو نہیں مگر وہم ضرور ہوگا اور وہم سے بھی احتیاط ضروری ہے، اس لیے عصر میں بھی تعمیل ہوگی۔

اس کے برخلاف فجر، ظہر اور مغرب میں تاخیر کرنامتحب ہے، فجر میں تاخیر کے مستحب ہونے کی دلیل یہ ہے کہ فجر کا وقت صوح صادق سے لے کر طلوع آفاب تک دراز رہتا ہے اور تاخیر کرنے کے بعد بھی اس کے وقت مکروہ میں واقع ہونے کا کوئی وہم نہیں رہتا، اس لیے اس میں تاخیر مستحب ہے۔ اس طرح ظہر اور مغرب کو یوم ابر میں مؤخر کرنے کی وجہ یہ بدلی کی وجہ سے وقت کا صحیح اندازہ نہیں ہو پا تا اور اگر بالفرض گھڑی وغیرہ نہ ہو تب تو معاملہ اور بھی پیچیدہ ہوجائے گا، اس لیے احتیاطا ان میں بھی تا خیر مستحب ہے، تاکہ وقت سے پہلے پڑھی ہوئی تا خیر مستحب ہوجائے، کیوں کہ یہ بات تو طے شدہ ہے کہ وقت سے پہلے پڑھی ہوئی نماز کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔

اسی لیے حضرت حسن بن زیاد روائی نے امام اعظم روائی سے ایک روایت یہ بھی نقل کی ہے کہ احتیاط کے پیش نظر بدلی کے دن نظر تمام نمازوں میں تاخیر کرنا بہتر ہے، کیوں کہ بدلی کی وجہ سے ان کے قبل از وقت واقع ہونے کا احمال ہے جب کہ وقت سے پہلے نماز درست نہیں ہے۔ اور اگر اس تاخیر میں نماز کا وقت نکل بھی گیا ہوتو کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کہ وقت گذرنے کے بعد بھی نماز معتبر ہے، اوا نہیں تو قضا تو بہر حال ہوگی، لیکن وقت سے پہلے نہ تو اواء کا اعتبار ہے اور نہ ہی قضاء کا، اس لیے احتیاطاً جملہ نمازوں میں تعجیل مستحب ہے۔

# 

اس سے پہلے والی فصل میں ان اوقات کا بیان تھا جن میں نماز پڑھنامتحب ہے، یہاں سے ان اوقات کو بیان کیا جارہا ہے جن میں نماز پڑھنا مکروہ ہے۔ مکروہ اس فعل کو کہتے ہیں جس کا نہ کرتا اس کے کرنے سے اولی ہو۔

تروج کے: طلوع منٹس کے وقت نماز پڑھنا جائز نہیں ہے، نہ ہی دو پہر میں اس کے قیام کے وقت جائز ہے اور نہ ہی اس کے غروب کے وقت جائز ہے، حضرت عقبہ بن عامر خلائو کی حدیث کی وجہ سے کہ آپ مکل اللی تین اوقات میں ہمیں نماز پڑھنے اور اپنے مردوں کو دفن کرنے سے منع فر مایا ہے، طلوع آ قاب کے وقت یہاں تک کہ کہ سورج خوب بلند ہوجائے، زوال آ قاب کے وقت یہاں تک کہ وہ غروب ہوجائے اور اُن نقبر سے مراد نماز جنازہ وقت یہاں تک کہ وہ ڈھل جائے اور جس وقت آ قاب غروب ہونے گھے تی کہ وہ غروب ہوجائے اور اُن نقبر سے مراد نماز جنازہ ہے، کیوں کہ (اس وقت) دفن کرنا مکروہ نہیں ہے۔ اور بیحدیث اپنے اطلاق کی وجہ سے مکہ مکرمہ میں فرائض کو خاص کرنے کے حوالے سے امام شافعی میں فرائض کو خاص کرنے کے حوالے سے امام شافعی میں فرائوں جوت ہے، اور جمعہ کے دن زوال کے وقت نقل نماز کو مباح قرار دینے میں امام ابو یوسف والٹے کیا نے خلاف جمت ہے۔

# ر آن البدايه جلدال ي هي تركيس ووس يوسي الكام صلاة كيان ميس ي

# تخريج:

اخرجه ابوداؤد في كتاب الجنائز باب الدفن عند طلوع الشمس حديث رقم ٣١٩٢.
 و ابن ماجه في كتاب الجنائز باب ماجاء في الاوقات التي لا يصلى فيها حديث رقم ١٥١٩.

# مرضم کی نماز کے مروہ ہونے کے اوقات کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں ان مینوں اوقات (یعنی طلوع شمس کے وقت، زوال شمس کے وقت اور غروب شمس کے وقت اور غروب شمس کے وقت) میں مطلقاً نماز پڑھنا مکروہ اور ممنوع ہے خواہ فرض نماز ہو یانفل ہو۔ اس کے برخلاف امام شافعی رائٹھیڈ کے یہاں ان اوقات میں فرض نماز تو ہر جگہ جائز ہے اور امام ابو یوسف رائٹس کے ساتھ ساتھ نوافل پڑھنا بھی جائز ہے۔ اور امام ابو یوسف رائٹس کے ساتھ ساتھ نوافل پڑھنا بھی جائز ہے۔ اور امام ابو یوسف رائٹس کے ساتھ ساتھ نوافل پڑھنا بھی جائز ہے۔ اور امام ابو یوسف رائٹس کے ساتھ ساتھ نوافل پڑھنا جائز ہے۔

جوازِ فرائض کے سلسلے میں امام شافعی برالیٹیڈ کی دلیل بیر صدیث ہے من نام عن صلاۃ أو نسبھا فلیصلھا إذا ذکر ھا فان ذلك وقتھا كہ جو شخص نماز سے سوگیا یا نماز كو بھول گیا تو جب بھی یاد آجائے نماز پڑھ لے كيوں كہ وہى اس كا وقت ہے، اس صدیث سے امام شافعی برالیٹیڈ كا وجہ استدلال اس طور پر ہے كہ اس حدیث میں مطلق بیفر مایا گیا ہے كہ جب بھی یاد آئے نماز پڑھ لے، لہذا بیر مطلق اپنے اطلاق پر باقی رہے گا اور جب بھی یاد آئے گا سونے اور بھو لنے والے شخص كے ليے نماز پڑھنے كی اجازت ہوگی، خواہ وہ طلوع شمس كا وقت ہويا اس كے زوال اور غروب كا وقت ہو۔

اور مکہ میں جوازنقل کے متعلق امام شافعی والتی است جیر بن مطعم و التی کی اُس حدیث سے استدلال کیا ہے جس کا مضمون ہے ہے یا بنی عبد مناف لا تمنعوا أحدا طاف بھذا البیت و صلّی أیة ساعة شاء من لیل أو نهار لینی اے بنوعبد مناف کی بھی فقص کو اس گھر کا طواف کرنے اور نماز پڑھنے سے مت روکوخواہ وہ کسی بھی وقت نماز پڑھنا چاہے، اس بوعبد مناف کسی بھی ہوتات ثلاث رات میں ہویا دن میں، اس حدیث سے بھی تمام اوقات میں نماز پڑھنے کا جواز ثابت ہور ہا ہے، اس لیے اگر ہم اوقات ثلاث میں نماز کی ممانعت کا حکم لگا نمیں گرست نہیں درست نہیں میں نماز کی ممانعت کا حکم لگا نمیں گرست نہیں درست نہیں ہوگے جو کسی بھی حال میں درست نہیں ہے۔

امام ابو یوسف را الله علی وجدے دن زوال کے وقت نوافل پڑھنے کی جواجازت دی ہے وہ اس مدیث کی وجدے دی ہے عن أبي هريرة تعليم أن رسول الله علی عن الصلاة نصف النهار حتى تزول الشمس إلا يوم الجمعة لعن آپ منافی آپ منافی النہار کے وقت زوال شمس سے پہلے نماز پڑھنے سے منع فرمایا ہے، اس مدیث میں واضح طور پر جمعہ کے علاوہ اور دونوں میں نصف النہار کے وقت زوال شمس سے پہلے نماز پڑھنے کے دن زوال کے وقت نوافل پڑھنے کی واضح طور پر جمعہ کے دن کی تخصیص ہے، اس لیے ہم بھی اس تخصیص پر عمل کریں گے اور جمعہ کے دن زوال کے وقت نوافل پڑھنے کی اجازت دیں گے۔

# 

آپ مُنْ الْفَيْزِ نَهِ ان تینوں اوقات میں نماز پڑھنے سے منع فرما دیا ہے، تو اب اس کے علاوہ ضعیف یامحمل روایات کا سہارا لے کر ان اوقات میں نماز کے جواز کی اجازت دینے کی کیا ضرورت ہے؟ اسی لیے صاحب ہدایہ نے فرمایا کہ بیہ حدیث امام شافعی اور امام ابویوسف دونوں کے خلاف حجت ہے۔

امام شافعی والشیلا کے خلاف جمت تو اس لیے ہے کہ اس میں اوقات ثلاثہ کی جوممانعت وارد ہے وہ کسی زمان یا مکان یا کسی نماز کے ساتھ خاص نہیں ہے، بل کہ ہر مکان اور ہر طرح کی نماز کو عام ہے، لہذا فرائض کی تخصیص یا مکہ مکرمہ کی تخصیص کرنا اطلاق حدیث کے ساتھ ظلم وزیادتی کرنے کے مترادف ہے جو درست نہیں ہے، اور امام ابو یوسف والشیلائے کے خلاف جمت اس لیے ہے کہ ثلاثہ اوقات کوشامل ہے، اور اس سے جمعہ وغیرہ کی تخصیص کرنا صحیح متبیں ہے۔ اور اس سے جمعہ وغیرہ کی تخصیص کرنا صحیح نہیں ہے۔

امام شافعی رواینمای کی پہلی صدیث من مام عن صلاة النع کا جواب یہ ہے کہ اس صدیث ہے اوقات ثلاثہ میں نماز کا جواز ثابت ہورہا ہے اور ہماری پیش کردہ حضرت عقبہ بن عامر کی حدیث ہے ان اوقات میں نماز کی ممانعت ثابت ہورہی ہے، گویا یہاں منبح اور مُحرّم کا اجتماع ہے اور فقد کا بیضا بطہ ہے کہ جب ایک ہی مسئلے میں منبح اور مُحرّم دونوں جمع ہوجا کیں تو محرّم کو ترجیح حاصل ہوتی ہے، اذا اجتمع المحلال و المحرام أو المُحرّم و المُبِیحُ عُلِّبَ المحرام و الممحرم" لہذا یہاں بھی دلیل محرم کو ترجیح ہوگا۔ اور حضرت عقبہ بن عامر کی روایت ہی پرعمل ہوگا۔

اورجبیر بن مطعم مزالٹو کی حدیث کا جواب یہی ہے کہ بیرحدیث بھی عقبہ بن عامر مزالٹو کے معارض ہی نہیں ہو سکتی ، کیوں کہ وہ محرم ہے اور بیر مینے ہے۔

اورامام ابو یوسف را الله کی حدیث کا جواب یہ ہے کہ الا یوم المجمعة کا استناء استناء منقطع ہے، لہذا جب یہ استناء منقطع ہے، لہذا جب یہ استناء منقطع ہے، لہذا جب یہ استناء منقطع ہے اللہ واللہ ہوگا۔ دوسرا جواب یہ ہے کہ اللہ والا کے معنی میں ہے جیسے قرآن میں ہے و ما کان لمؤمن أن يقتل مؤمنا اللہ خطأ اور يہاں بھی اللہ خطأ و لا خطأ کے معنی میں ہے اور حدیث پاک کا مفہوم یہ ہے کہ جمعہ کے دن بھی نصف النہار کے وقت نماز بڑھنے کی اجازت نہیں ہے۔ (عنایہ ۲۳۷)

والمواد بقوله الخصاحب بدایه فرمات بین که صدیث عقبه بن عامرٌ میں أن نقبو سے نماز جنازه مراد ہے، کیول که ان اوقات میں نماز جنازه بی پڑھنے کی ممانعت ہے، وفن کرنے کی ممانعت نہیں ہے۔

﴿ قَالَ وَلَا صَلَاةً جَنَازَةٍ ﴾ لِمَا رَوَيْنَا، ﴿ وَلَا سَجْدَةً تِلَاوَقٍ ﴾ لِأَنَّهَا فِي مَعْنَى الصَّلَاةِ، ﴿ إِلَّا عَصْرَ يَوْمِهِ عِنْدَ الْعُرُوبِ ﴾ لِأَنَّ السَّبَ هُوَ الْجُزْءُ الْقَائِمُ مِنَ الْوَقْتِ، لِأَنَّهُ لَوْ تَعَلَّقَ بِالْكُلِّ لَوَجَبَ الْآذَاءُ بَعْدَهُ، وَلَوْ تَعَلَّقَ بِالْكُلِّ لَوَجَبَ الْآذَاءُ بَعْدَهُ، وَلَوْ تَعَلَّقَ بِالْجُزْءِ الْمَاضِيِّ فَالْمُؤَدِّى فِي الْجِرِ الْوَقْتِ قَاضٍ، وَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ فَقَدْ أَدَّاهَا كَمَا وَجَبَتُ، بِخِلَافِ غَيْرِهَا بِالنَّهِ فِي الْمَدْكُورِ فِي صَلَاةٍ مِنَ الصَّلَوَاتِ، لِأَنْهُمُ وَالْمُرَادُ بِالْنَفِي الْمَذْكُورِ فِي صَلَاةٍ

# ر آن البدايه جلدا على المستخطر السي المحال الكام ملاة كيان من ع

الْجَنَازَةِ وَسَجُدَةِ التِّلَاوَةِ الْكَرَاهَةُ، حَتَّى لَوْ صَلَّاهَا فِيْهِ أَوْ تَلَا سَجُدَةً فِيْهَ وَسَجَدَهَا جَازَ، لِأَنَّهَا أُدِّيَتُ نَاقِصَةً - كَمَا وَجَبَتْ، إِذِ الْوُجُوْبُ بِحُضُورِ الْجَنَازَةِ وَالتِّلَاوَةِ.

ترجیمہ: اور (ان اوقات میں) نماز جنازہ بھی نہ پڑھے اس حدیث کی وجہ ہے جوہم نے روایت کی اور سجدہ تلاوت بھی نہ کرے، کیوں کہ وہ نہ کی اور سجدہ تلاوت بھی نہ کرے، کیوں کہ نماز کا سبب وہی جز ہے جو وقت سے بچاہے، اس لیے کہ اگر سبب کوکل وقت سے متعلق کر دیا جائے تو وقت کے بعدادا کرنا واجب ہوگا اور اگر سبب کوگذر ہے ہوئے وقت سے متعلق کر دیا جائے تو وقت کے بعدادا کرنا واجب ہوگا اور اگر سبب کوگذر ہے ہوئے وقت سے متعلق کریں تو آخری وقت میں نماز ادا کرنے والا قضاء کرنے والا ہوگا۔ لہذا جب بیصورت حال ہے تو (غروب کے وقت) نماز پڑھنے والے نے ویا ہی ادا کی جیسی وہ واجب ہوئی تھی۔ برخلاف اس کے علاوہ دیگر نمازوں کے، کیوں کہ وہ کامل واجب ہوئی تھی۔ برخلاف اس کے علاوہ دیگر نمازوں کے، کیوں کہ وہ کامل واجب ہوئی جی بین، لہذا ناقص وقت سے ادانہیں کی جائیں گی۔

صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ صلاۃ جنازہ اور سجد ہ تلاوت میں جونفی ندکور ہے اس سے کراہت مراد ہے حتیٰ کہ اگر ان اوقات میں سے سے سے کی کہ اس اوقات میں سے سے سے سے سے کی سے کی سے کی اوقات میں سے سے میں وقت میں کی نے نماز جنازہ پڑھ لیا، یا اس وقت سجد ہ تلاوت کر کے سجدہ کرلیا تو جائز ہے۔ کیوں کہ جس طرح یہ ناقص ادا بھی کی گئیں، اس لیے کہ وجوب تو جنازہ حاضر ہونے اور تلاوت کرنے سے تابت ہوچکا ہے۔

# وقت ناقص مین نماز جنازه بهجدهٔ تلاوت اوراس دن کی عمر کے فرض ادا کرنے کا حکم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ جس طرح اوقات ثلاثہ میں رکوع سجدہ والی نماز پڑھنے کی ممانعت ہے اس طرح نماز جنازہ اور سجدہ تلاوت کرنے کی بھی ممانعت ہے، نماز جنازہ کی ممانعت پر تو حضرت عقبہ بن عامر فری تھی کی حدیث دلیل ہے اور پھر صاحب مدایہ نے بھی یہ وضاحت کردی ہے کہ اُن نقبر سے صلاۃ جنازہ مراد ہے۔

اور بحد ہ تلاوت کے عدم جواز اور ممانعت کی دلیل میہ ہے کہ شرائط اور اوصاف کے حوالے سے سجد ہ تلاوت نماز کا ہم معنی ہے اور جب سجد ہ تلاوت نماز کا ہم معنی ہے تو وہ نماز کی ممانعت کے تحت داخل ہوگا، اور چوں کہ اوقات ثلاثہ میں نماز پڑھناممنوع ہے، لہٰذا ان اوقات میں سجد ہ تلاوت کی بھی اجازت نہیں ہوگی۔

الا عصر یومه النع بیعبارت و لا عند غروبها سے متنیٰ ہے، اور اس کا حاصل بیہ ہے کہ بوقت غروب نماز پڑھنے اور سحبہ کو تعصر یومه النع بیعبارت و لا عند غروبها سے متنیٰ ہے، اور اس کا حارج اور متنیٰ ہے اور اگر کسی نے عصر کی نماز نہیں بیدہ تلاوت اوا کرنے کی ممانعت ہے، لیکن اس کے لیے غروب کے وقت اس دن کی نماز عصر پڑھنا جائز ہے، لیکن دوسری کوئی نماز یا عصر کی قضاء نماز اس وقت میں پڑھنا ممنوع ہے۔

غروب شمس کے وقت عصر اليوم پڑھنے کی جواجازت دی گئی ہے اس کی دلیل بیہ ہے کہ وجوب نماز کا سب يا تو پورا وقت ہے يا وقت کا وہ جزء ہے جو گذر گيا، يا وقت کا کا وہ جزء ہے جو پچھ وقت گذرنے کے بعد باتی رہتا ہے، اب یہاں مسکلہ رہے ہے کہ ہم نہ تو گل وقت کوسبب قرار دے سکتے ہیں اور نہ ہی گذرے ہوئے وقت کوسبب قرار دے سکتے ہیں، کیوں کہ اگر کل وقت کوسبب قرار دیں گے تو نماز کا وقت کے بعد ادا ہونا لازم آئے گا، اس لیے کہ جب کل وقت نماز کا سبب ہوگا اور سبب کے بعد ہی مسبب کا وجود ہوتا ہے تو ظاہر ہے کہ وقت گذرنے کے بعد ہی نماز کی ادائیگی ہوسکے گی اور سمجے نہیں ہے۔

ای طرح گذرے ہوئے جزء کو بھی سبب نہیں قرار دیا جاسکتا، کیوں کہ اگر کوئی شخص آخر وقت میں نماز ادا کرے گا تو گذرے ہوئے جزء کو سبب قرار دینے کی صورت میں اے ادا کرنے والا نہیں، بل کہ قضاء کرنے والا کہیں گے، حالاں کہ بہر حال وہ ادا کرنے والا ہے، اس لیے یہ بات تو طے ہے کہ نہ تو کل وقت کو نماز کا سبب قرار دیا جائے گا اور نہ ہی وقت کے گذرے ہوئے جزکو، اس لیے نماز کا سبب وقت کا وہ جزء ہوگا جو اداء ہے متصل ہوگا اور صورت مسئلہ میں چوں کہ ادا سے متصل جزء ناقص ہے، اس لیے نماز کا سبب وقت کا وہ جزء ہوگا جو اداء ہے متصل ہوگا اور صورت مسئلہ میں چوں کہ ادا سے متصل جزء ناقص ہے، اور یہاں سبب ناقص لیے نماز بھی ناقص ہی ادا کی جائے گی، کیوں کہ ضابطہ یہ ہے کہ جسیا سبب ہوتا ہے وییا ہی مسبب ہوتا ہے، اور یہاں سبب ناقص ہے، اس لیے مسبب بھی ناقص رہے گا اور غروب یا طلوع ہے، اس لیے مسبب بھی ناقص رہے گا اور غروب یا طلوع کے اس لیے مسبب بھی ناقص وقت میں ان کی از وال کے وقت ادا کرنے کی اجازت نہیں ہوگی، کیوں کہ وہ کا مل اسباب کے ساتھ واجب ہوئی ہیں، لہٰذا ناقص وقت میں ان کی ادا نیگی صحیح نہیں ہوگی۔

قال والمواد بالنفی المح صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ متن میں جواوقات ثلاثہ میں نماز جنازہ اور سجدہ تلاوت ہے منع کیا ۔
گیا ہے اس سے کراہت مراد ہے یعنی ان اوقات میں نماز جنازہ پڑھنا اور سجدہ تلاوت ادا کرنا خلاف اولی ہے، تاہم اگر کسی نے کر
لیا تو بہر حال یہ جائز ہے اور کرنے والے کے ذمے سے بری ہوجائے گا۔ اس لیے کہ نماز جنازہ کے وجوب کا سبب اس کا موجود
ہونا ہے اور سجدہ تلاوت کے وجوب کا سبب قرآن پڑھنا اور تلاوت کرنا ہے، لہذا جب بھی یہ دونوں چیزیں پائی جا کیں گی تو نماز
جنازہ اور سجدہ تلاوت کی ادائیگی ضروری ہوگی ، خواہ ناقص وقت میں پائی جا کیں یا کامل وقت میں۔

﴿ وَيُكُرَهُ أَنْ يَتَنَقَلَ بَعُدَ الْفَجْرِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، وَبَعْدَ الْعَصْرِ حَتَّى تَغُرُبَ ﴾ لِمَا رُوِي أَنَّهُ عَلَى الْجَنَازَةِ، لِأَنَّ نَهٰى عَنْ ذَلِكَ، وَلَا بَأْسَ بِأَنْ يُصَلِّى فِي هَذَيْنَ الْوَقْتَيْنِ الْفَوَائِتَ وَيَسْجُدَ لِلتِّلَاوَةِ وَيُصَلِّي عَلَى الْجَنَازَةِ، لِأَنَّ الْعُوَائِتَ وَيَسْجُدَ لِلتِّلَاوَةِ وَيُصلِّي عَلَى الْجَنَازَةِ، لِأَنَّ الْكُرَاهَةَ كَانَتَ لِحَقِّ الْفَرُضِ لِيَصِيْرَ الْوَقْتُ كَالْمَشْغُولِ بِهِ، لَا لِمَعْنَى فِي الْوَقْتِ فَلَمْ تَظُهُرُ فِي حَقِّ الْكَرَاهَةَ كَانَتَ لِحَقِّ الْفَرُضِ لِيَصِيْرَ الْوَقْتُ كَالْمَشْغُولِ بِهِ، لَا لِمَعْنَى فِي الْوَقْتِ فَلَمْ تَظُهُرُ فِي حَقِّ الْمَنْدُورِ، لِأَنَّهُ تَعَلَقَ وَجُوبُهُ بِسَبِ مِنْ جِهْتِهِ، الْفَرَائِضِ، وَفِيْمَا وَجَبَ لِعَيْنِهِ كَسَجْدَةِ التِّلَاوَةِ، وَظَهَرَ فِي حَقِّ الْمَنْذُورِ، لِأَنَّهُ تَعَلَقَ وَجُوبُهُ بِسَبِ مِنْ جِهْتِهِ، الْفَرَائِضِ، وَفِيْمَا وَجَبَ لِعَيْنِهِ كَسَجْدَةِ التِلَاوَةِ، وَظَهَرَ فِي حَقِّ الْمَنْذُورِ، لِأَنَّةُ تَعَلَقَ وَجُوبُهُ بِسَبِ مِنْ جِهْتِهِ، وَفِي الَّذِي شَرْعَ فِيهِ ثُمَّ أَفْسَدَهُ، لِأَنَّ الْوُجُونِ لِغَيْرِهِ وَهُو خَتْمُ الطَّوافِ وَصِيانَةُ الْمُؤْدِى عَنِ النَّطُولُانِ، وَهُو خَتْمُ الطَّوافِ وَصِيانَةً الْمُؤَدِّى عَنِ الْبُطُلَان .

ترجملہ: اور فجر کے بعد نفل نماز پڑھنا مکروہ ہے۔ یہاں تک کہ سورج طلوع ہوجائے۔اورعصر کے بعد بھی مکروہ ہے، یہاں تک

# 

کہ سورج ڈوب جائے اس حدیث کی وجہ سے جومروی ہے کہ آپ مُلَا اللہ اس سے منع فرمایا ہے۔ اور کوئی حرج نہیں ہے کہ کوئی مخص ان دونوں وقتوں میں قضاء نمازیں پڑھے، کیوں کہ کراہت حق فرض کی وہ سے تھی، تا کہ پورا وقت فرض میں مشغول ہونے کی طرح ہوجائے، نہ کہ کی ایسے معنی کی وجہ سے (کراہت تھی) جو وقت میں ہو، لہذا یہ کراہت فرائض کے حق میں ظاہر ہوئی اور نہ ہی ان چیزوں کے حق میں ظاہر ہوئی جو بالذات واجب ہیں، جیسے سجدہ تلاوت، البتہ یہ کراہت منذور کے حق میں ظاہر ہوگی، اس لیے کہ اس کا وجوب ایسے سبب کے ساتھ متعلق ہے جو نذر مانے والے کی طرف سے ہے۔ اور طواف کی دور کعتوں کے حق میں بھی (کراہت) ظاہر ہوگی اور ہراس نماز کے حق میں ظاہر ہوگی جس کو مصلی شروع کرکے فاسد کردے، کیوں کہ ان میں وجوب لغیر ہے اور وہ طواف کوختم کرنا اور اداکی جانے والی نماز کو باطل ہونے سے بیانا ہے۔

# اللغات:

﴿مَنْدُور ﴾ نذركا، منت مانا بوا\_ ﴿ صِيانَة ﴾ حفاظت، بچاؤ\_

# تخريج:

اخرجه البخاري في كتاب مواقيت الصلاة باب الصلاة بعد الفجر، حديث رقم: ٥٨١.

و ابوداؤد في كتاب التطوع باب من رخص فيهما اذا كانت الشمس مرتفعة، حديث رقم: ١٢٧٤\_١٢٧٥.

# لفل نماز مروه مونے کے اوقات کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ فجر کے بعد طلوع آفاب سے پہلے اور عصر کے بعد غروب آفاب سے پہلے کوئی بھی نقل نماز پڑھنا مکروہ ہے، کیوں کہ آپ مُنَافِیْ اِن دونوں وقتوں میں نوافل سے منع فرمایا ہے، چناں چہ بخاری شریف میں حضرت عمر فاروق مخالتی منافی من الصلاۃ بعد الصبح مخالتی کے سے حضرت عبداللہ منافی من الصلاۃ بعد الصبح حتی تشرق الشمس و بعد العصر حتی تغرب" اس صدیث میں صاف طور پر فجر بعد سے طلوع آفاب تک اور عصر بعد سے غروب آفاب تک نازیز ھنے سے منع کردیا گیا ہے۔

و لا بأس المح فرماتے ہیں کہ فجر اور عصر کے بعد نوافل پڑھنے کی ممانعت ہے، اگر کوئی شخص ان اوقات میں قضاء نمازیں پڑھے یا بحدہ تلاوت کرے یا جناز ہے کی نماز پڑھے تو کوئی حرج نہیں ہے، یہ تینوں چیزیں اس کے لیے جائز اور شخے ہیں، کیوں کہ ان اوقات میں نوافل پڑھنے کی جو ممانعت ہے وہ حق فرض کی وجہ ہے ہتا کہ پورا کا پورا وقت اسی فرض میں مشغول رہے، لبندا یہ کراہت فرائض کے حق میں ظاہر نہیں ہوگی اور ان چیزوں کے حق میں بھی ظاہر نہیں ہوگی جو بالذات اور بالعین واجب ہیں اور ان کے وجوب میں بندے کا دخل نہیں ہے، کے وجوب میں بندے کا دخل نہیں ہے، جیسے بحدہ تلاوت، اس لیے کہ بحدہ تلاوت کا وجوب بندے کے فعل پر موقوف نہیں ہے، کیوں کہ جس طرح تلاوت کرنے سے بحدہ تلاوت واجب ہوتا ہے، اسی طرح آیت بحدہ سننے سے بھی اس کا وجوب ہوجاتا ہے، برچند کہ انسان سننے کا قصد نہ کرے۔ اور جیسے نماز جنازہ، اس لیے کہ اس کا وجوب بھی بندے کے فعل پر موقوف نہیں ہے اور یہ بھی واجب لعینہ ہے۔

البتہ وہ چزیں جن کا وجوب لغیرہ ہے اوران کا تعلق بندے کے فعل سے ہے ان تمام چیزوں میں بیکراہت ظاہر ہوگی جیسے نذر مانی ہوئی نماز، طواف کے بعد کی دور کعتیں اور شروع کر کے باطل کر دی جانے والی نماز، بیتمام چیزیں چوں کہ بندے کے فعل پر موقوف ہیں اور ان کے وجوب کا سبب بھی بندے ہی کی طرف سے حقق ہوتا ہے، اس لیے یہ چیزیں واجب لغیرہ ہوں گی اور ان کے حق میں کراہت کا ظہور ہوگا، لہذا نہ تو عصر اور فجر کے بعد نذر مانی ہوئی نماز اوا کرنا درست ہے، اس لیے کہ نذر مانیا بندے کا فعل ہے، لہذا یہ واجب لغیرہ ہے، نہی طواف کے بعد کی دور کعتوں کا پڑھنا صحیح ہے، کیوں کہ یہ بھی بندے کے فعل یعنی طواف کرنے پر موقوف ہے، اور دنہی شروع کرکے فاسد کر دی جانے والی نفل کی قضاء ان اوقات میں درست ہے، کیوں کہ یہ بھی بندے کے اسپے ہی فعل کے سبب واجب ہوئی ہے۔

﴿ وَيُكُرَهُ أَن يَتَنَقَّلَ بَعْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ بِأَكْثَرَ مِنْ رَكْعَتِى الْفَجْرِ ﴾ لِأَنَّهُ • عَلَيْهِ السَّلَامُ لَمْ يَزِدُ عَلَيْهِمَا مَعَ حِرْصِهِ عَلَى الصَّلَاةِ، ﴿ وَلَا يَتَنَقَّلُ بَعُدَ الْغُرُوبِ قَبْلَ الْفَرْضِ ﴾ لِمَا فِيْهِ مِنْ تَأْخِيْرِ الْمَغْرِبِ، ﴿ وَلَا إِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ لِلْخُطْبَةِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ إِلَى أَنْ يَّفُرُعُ مِنْ خُطْبَتِهِ ﴾ لِمَا فِيْهِ مِنَ الْإِشْتِغَالِ عَنِ اسْتِمَاعِ الْخُطْبَةِ .

توجیل : اورطلوع فجر کے بعد فجر کی رکعتوں سے زائدنوافل پڑھنا مکروہ ہے، کیوں کہ نماز کے بے انتہاء شوقین ہونے کے باوجود آپ منگائی نے بھی ان دورکعتوں پراضافہ نہیں فرمایا۔اورغروب شس کے بعد فرض سے پہلے بھی کوئی شخص نفل نماز نہ پڑھے، کیوں کہ ایسا کرنے میں مغرب کی تاخیر ہے، اور جمعہ کے دن جب امام خطبہ دینے کے لیے نکلے تو بھی نفل نماز نہ پڑھے یہاں تک کہ امام خطبہ سے فارغ ہوجائے،اس لیے کہ اس میں خطبہ سننے کے علاوہ دوسرے کام میں مشغول ہونا پایا جاتا ہے۔

# اللغاث:

-﴿حِرْصِ ﴾ کثرت شوق۔

# تخريج

■ اخرجه دارقطني في كتاب الصلاة باب لا صلوة بعد الفجر الاسجدتين حديث ١٥٣٥.

### توضيح

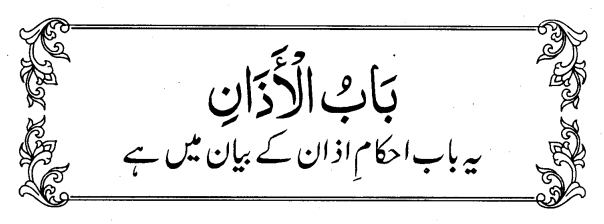
کہ مسکلہ یہ ہے کہ صبح صادق کے بعد نجر کی دوسنوں کے علاوہ مزید نوافل نہیں پڑھنی چاہئیں،اس لیے کہ آپ منائیڈ کا پوری امت میں سب سے زیادہ نماز کے عاشق تھے،اس کے باوجود آپ منائیڈ کے بھی ان پراضا فہ نہیں کیا۔ حاشیہ ہدایہ میں شخ الاسلام ؓ کے حوالے سے ایک وجہ میڈ کر کی گئی ہے کہ صح صادق کے بعد دورکعت سے زیادہ پڑھنے کی ممانعت فجر کی سنوں ہی کی وجہ سے میں وجہ ہے کہ اگر بہ نیت نقل بھی کوئی شخص دورکعت پڑھے گا تو بھی وہ دکعتی الفجر ہی میں سے شار کی جا کیں گئی میں سے شار کی جا کیں گئی ہے کہ اگر بہ نیت نقل بھی کوئی شخص دورکعت پڑھے گا تو بھی وہ دکعتی الفجر ہی میں سے شار کی جا کیں گئی ،اس لیے خواہ مخواہ ی ضیاع وقت سے کوئی فائدہ نہیں ہے۔ (ہدایہ ۲۵ ماشیہ)

# ر فن البدايه جلدا على المسلم ا

- وسرا مسئلہ یہ ہے کہ غروب شمس کے بعد مغرب کی فرض نماز سے پہلے بھی نفل پڑھنا مکروہ ہے، کیوں کہ اس میں مغرب کو مؤخر کرنا کا زم آتا ہے، حالاں کہ مغرب کومؤخر کرنا مکروہ ہے، لہذا حصولِ نفل کی وجہ سے فرض کو کراہت کے ساتھ اوا کرنا کسے مجھے ہوگا؟
- تیسرا مسئلہ بیہ ہے کہ جمعہ کے دن جب امام جمعہ خطبہ دینے کے لیے نکلے اور کھڑا ہوتو اس وقت بھی نوافل پڑھنا کروہ ہے،

  کیوں کہ جمعہ کا خطبہ سننا واجب ہے۔ اور ظاہر ہے نوافل میں لگنے کی وجہ سے استماع فوت ہوگا اور ادائے نفل کی وجہ سے
  واجب کوڑک کرنا درست نہیں ہے۔





صاحب کتاب نے اس سے پہلے مواقیت کو بیان فرمایا ہے اور اب یہاں سے اذان کے احکام کو بیان کر رہے ہیں، ان دونوں کو کیے بعد دیگرے بیان کرنے کی وجہ یہ ہے کہ اذان ہی سبب صلاۃ یعنی وقت صلاۃ کے دخول کا اعلان ہے، اس لیے پہلے وقت کو بیان کیا گیا اور اب اعلان کو بیان کیا جارہا ہے۔

# اذان كے لغوى معنى:

مطلق اعلان کولغت میں اذان کہا جاتا ہے۔

# اذان کے شرعی معنی:

الإعلام بوقت الصلاة بألفاظ مخصوصة على صفة مخصوصة لينى مخصوص طريق پرمخصوص الفاظ ك ذريع فاز كاعلان كانام اذان ہے۔

جمہور محدثین ومؤرخین اس بات پرمتفق ہیں کہ اذان کی مشروعیت ہجرت کے بعد مدینہ منورہ میں ہوئی ہے، لیکن اس امر میں اختلاف ہے کہ ہجرت کے کون سے سال اذان سکھلائی گئی، اس سلسلے میں حافظ ابن حجرعسقلائی گئی رائے سے کہ تعلیم اذان کا واقعہ اصر میں پیش آیا، لیکن علامہ عینی واٹھیائہ کا خیال سے ہے کہ بیواقعہا جے میں پیش آیا۔

اذان کی مشروعیت کا واقعہ یہ ہے کہ جب آپ منگائی اور آپ کے صحابہ مکہ معظمہ سے ہجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لے گئے تو مختلف مقامات پر جاکر آباد ہوگئے اور جماعت میں بیک وقت سب کا حاضر ہونا دشوار ہوگیا، نبی کریم منگائی آئے نے صحابہ کرام میں سے ایک ساتھ حاضر ہونے کے سلسلے میں تبادکہ خیال فرمایا، چنال چبعض لوگوں نے یہ دائے دی کہ نماز کے وقت ایک جھنڈا گاڑ دیا جائے اسے دکھے کر سب لوگ مجد میں جمع ہوجایا کریں، لیکن بیرائے پہند نہیں کی گئی اور علت یہ بیان کی گئی کہ اس سے صرف وہی لوگ مجد میں حاضر ہونے کا مسللہ برقر اررہے گا۔

کچھ لوگوں نے بیرائے دی کہ نماز کے وقت آگ روٹن کر دی جائے اسے دیکھ کرلوگ مجد میں آ جایا کریں گے،لیکن آپ مَکَّالَتِیْکِم نے مجوں کی مشابہت کی وجہ سے اس تجویز کوبھی مستر دکر دیا۔ کسی نے کہا کہ نماز کے وفت سکھ میں پھونک ماری جائے اس کی آواز سے لوگ مسجد میں جمع ہوجایا کریں گے، کیکن یہ تجویز بھی یہود کی مشابہت کے پیش نظر نامنظور کر دی گئی، اخیر میں ایک رائے یہ ہوئی کہ ناقوس بجایا جائے (بعنی ایک بڑی لکڑی کو لے کر اس پرچھوٹی لکڑی سے مارا جائے ) لیکن چوں کہ اس میں نصاریٰ کی مشابہت تھی، اس لیے بیرائے بھی ناپاس قرار دیدی گئی۔

خلاصہ ہیہ ہے کہ اس میننگ میں نماز کے وقت لوگوں کے جمع ہونے کے حوالے سے کوئی حتمی قرار دادمنظور نہیں ہو پائی، اور سب لوگ اپنے اپنے گھروں کو واپس چلے گئے، ہرا یک اس سلسلے میں حیران وسرگر داں تھا، اور اس کوشش میں لگا ہوا تھا کہ جلد از جلد اس مسئلے کا کوئی حل سامنے آجائے۔

حضرت عبداللہ بن زید بن عبدر بہتی اس میٹنگ میں موجود سے اور انھیں اس سلط میں کچھ زیادہ بی فکر تھی، چناں چہ وہ اپنے گھر گئے تو ان کی اہلیہ نے شام کا کھانا چیش کیا لیکن عبداللہ بن زید نے بہ کہ کر کھانا کھانے سے انکار کردیا کہ اصحاب رسول نماز کے سلط میں ایک پریشانی میں مبتلا ہیں، اہذا میں کھا نانہیں کھا وک گا،وہ کہتے ہیں کہ ای دوران میری آ کھی گی اچا تک میں نے دیکھا کہ آ مان سے ایک آدی اُرا جس کے جم پر ہزرنگ کی دو چادر ہی تھیں اور اس کے ہاتھ میں ایک ناقوس تھا، میں نے اس سے پوچھا اے اللہ کے ہا کہ اللہ کے بندے کیا تم بین آوس تیچو گے؟ اس نے پوچھا تم اسے لے کرکیا کرو گے؟ میں نے کہا میں اسے اللہ کے نبی کی خدمت میں لے کر جاول گا اور اس کے ذریعے نماز کے وقت کی اطلاع دی جائے گی، اس آدی نے کہا کیا میں شہمیں اس سے بہتر طریقہ نہ بتلا وی ؟ میں نے کہا ہیا اس ہاں ضرور بتلا ہے، چنان چہ وہ فخص ایک دیوار کے کنارے قبلہ رخ منھ کر کے گڑا ہوا اور اذان کے پورے کھات بیان کیے عبداللہ بن زید بی گئی فرماتے ہیں کہ شیخ کو نبی کریم مُنافِقیا آئی میں بہو کہ وہ ان کھیات کو اوران سے کہو کہ وہ ان کھیات کو اوران سے کہو کہ وہ ان کھیات کو اوراک کی برور میں ہوئے اور عرض کیا آئی ہو اوران ہوا اور اذان میں جہو ہو ہوں کھی تھی کہ دورہ تم سے زیادہ بلائے وہ اس جہ میں ہوئی کہ میا کہ بیش کے بیا کہ وہ ہو کہ اس کہ وہ ہو کہ کہ وہ تم سے زیادہ بلائ کو بیکل میں جو سے سیات کی بی کریم میں کہ بینہ بیں معاملہ پیش آیا ہو ایکن عبداللہ بن زید دورات کی محاملہ پیش آیا ہے کہی عبداللہ بن کہ بیانہ میں معاملہ پیش آیا ہو ایکن عبداللہ بن زید دورات کا مندل میں جو سے سیفت حاصل کرلی اس پر اللہ کے نبی نے اپنے پاک پروردگار کا شکر بیادا کیا اور اس طرح نماز کے دورات کا مندل میں جو گیا۔ دوراک می اس میں جو سیفت حاصل کرلی اس پر اللہ کے نبی نے اپنے پاک پروردگار کا شکر بیادا کیا اور اس طرح نماز کے دورات کا مندل می ہوگیا۔ دوراک میں اس اس میں کہ اس میں کہ کہ اس میں کو اس کو کہا کیا کہ کو دوراکی کی کی کی دوردگار کا شکر کیا دوراکی اس میں کہا کے کا نبی کے دوراک کی موردگار کا شکر کیا دوراکی کی کی دوراکی کی کی دوردگار کا شکر کیا دوراکی کی کی دوردگار کا شکر کیا دوراکی کی دوراکی کی دوراکی کی کی دوردگار کا شکر کیا دوراکی کی دوراکی کی دوراکی کی دوراکی کی دوروکی کی کو کی دوراکی کی کی دوراکی کی دوراکی کی

﴿ اَلَّا ذَانُ سُنَّةٌ ۗ لِلصَّلَوَاتِ الْحَمْسَةِ وَالْجُمُعَةِ، لَاسِوَاهَا ﴾ لِلنَّقْلِ الْمُتَوَاتِرِ، وَصِفَةُ الْآذَانِ مَعْرُوفَةٌ وَهُوَ كَمَا أَذَّنَ الْمَلَكُ النَّاذِلُ مِنَ السَّمَاءِ .

ترم جملہ: پانچوں نمازوں اور جمعہ کے لیے اذ ان سنت مؤکدہ ہے، نہ کہ ان کے علاوہ کے لیے،نقلِ متواتر کی وجہ سے۔ اور اذ ان کا طریقہ مشہور ہے اور وہ اس طرح ہے جس طرح آسان سے نازل ہونے والے فرشتے نے اذ ان دی تھی۔

تخريج:

# ر آن البداية جلدال ير محالية الماسي المحالية المام المحالية المام المحالية على على المام المام المحالية المام المحالية المام المحالية المام المحالية المحالي

# اذان کی حیثیت اور طریقه:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ راجح قول کی بنیاد پر اذان سنت مؤکدہ ہے اور پانچوں نمازوں نیز جمعہ کے لیے اذان مشروع ہے،
ان کے علاوہ دیگر نمازیں مثلاً عیدین، نماز جنازہ، نماز کسوف وخسوف اور وتر وغیرہ کے لیے اذان مشروع نہیں ہے، اذان کی یہ
مشروعیت نقل متواتر کے پیش نظر ہے، یعنی صلوات خمسہ اور جمعہ کے لیے اذان کی مشروعیت اس قدر کثیر روایات سے ثابت ہے اور
ایسے معتمد اور ثقہ راویوں سے مروی ہے جو تواتر کی حد تک جا پہنچی ہے اور اب اس میں کسی کے لیے پر مارنے کی گنجائش نہیں ہے۔
اور اذان کا طریقہ بھی وہی مشہور طریقہ ہے جس طریقے پر آسان سے نازل ہونے والے فرشتے نے اذان دی تھی۔

### فائك:

یہاں دوباتیں قابل ذکر بھی ہیں اور لائق توجہ بھی (۱) پہلی بات یہ ہے کہ اذان سنت مؤکدہ ہے اور بہی ضیح ہے، اس سلسلے میں بعض مشائخ کا قول یہ ہے کہ اذان واجب ہے، لیکن یہ قول ضیح نہیں ہے، دراصل ان حضرات کو امام محمد رالتہ کیا ہے ہے کہ اگر تمام اہل شہر اذان کو ترک کردیں تو ان سے قمال کیا جائے کا۔ اور عموماً ترک واجب ہی پر قمال کیا جاتا ہے، اس لیے اذان بھی واجب ہونی چاہیے۔ صاحب عنایہ رالتہ کیا جائے ترک دیرکرتے ہوئے کہ امام محمد رالتہ کیا جاتا ہے، اس لیے اذان بھی واجب ہونی چاہیے۔ صاحب عنایہ رالتہ کی وجہ سے ترک دیرک کی ہات کہی ہے وہ اذان کے واجب ہونے کی وجہ سے نہیں کہی ہے وہ اذان کے واجب ہونے کی وجہ سے نہیں کہی ہے، بل کہ اس وجہ سے کہی ہے کہ ترک اذان پر اصرار کرنے کی وجہ سے دین کی تذکیل وتو ہین ہے اور دین کی اہانت کرنے والے ناعاقبت اندیشوں سے قمال ضروری ہے۔ (۱۳۳۲)

(۲) دوسری بات یہ ہے کہ صاحب کتاب نے یہاں خاص طور پر جمعہ کا تذکرہ اس وہم کو دور کرنے کے لیے کیا ہے کہ جس طرح جمعہ کے لیے اذان مشروع ہے، تو ای طرح عیدین کے لیے بھی شرا لط جمعہ تا ہے اور بھی اذان ہونی چاہیے۔ بات دراصل یہ ہے کہ جمعہ کے لیے دورِ نبوت ہے ہی اذان مشروع ہے مشرا لط جمعہ ثابت ہیں، لہذا ان میں بھی اذان ہونی چاہیے۔ بات دراصل یہ ہے کہ جمعہ کے لیے دورِ نبوت ہے ہی اذان مشروع ہے جب کہ عیدین وغیرہ کے لیے اُسی زمانے سے اذان ثابت نہیں ہے، چناں چہ جابر بن سمرةٌ کا بیان ہے صلیت مع رسول ہے جب کہ عیدین وغیرہ کے لیے اُسی زمان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ مگا الحید غیر مو ق و لا موتین بغیر اذان و لا إقامة لیمنی میں نے بار ہا آپ میں نے بار ہا آپ مگا الحد کی نماز پر میں ہے۔ (فتح القدری ارسی میں نے بار ہا آپ میں نے بار ہا تھا ہم نے بار ہا آپ میں نے بار ہا تو بار ہا تھا ہم نے بار ہا تو بار ہا تو بار ہم نے بار ہم نے بار ہو بار ہم نے ب

﴿ وَلَا تَرْجِيْعَ فِيهِ ﴾ وَهُوَ أَنْ يَرْجِعَ فَيَرْفَعُ صَوْتَةً بِالشَّهَادَتَيْنِ بَعُدَ مَا خَفَضَ بِهِمَا، وَقَالَ الشَّافِعِيِّ رَمُّ الْكَالِيَّةُ فِيهِ فَيُهِ فَيُهِ فَيُهِ وَلَا تَرْجِيْعَ فِي الْمَشَاهِيْرِ، وَلَا أَنَهُ لَا تَرْجِيْعَ فِي الْمَشَاهِيْرِ، وَكَانَ مَارَوَاهُ تَعُلَيْمًا فَطَنَّهُ تَرْجِيْعًا.

ترجیل: اور اذان میں ترجیع نہیں ہے اور ترجیع یہ ہے کہ موذن (کلمات اذان کو) لوٹائے چناں چہ شہاد تین کو آہت آواز سے کہنے کے بعد بلند آواز سے کہے۔ امام شافعی والٹھا فرماتے ہیں کہ اذان میں ترجیع ہے، حضرت ابومحذور اُ کی حدیث کی وجہ سے کہ ؟

آپُمَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا مَارَى دليل بيه ہے كہمشہور روايات ميں ترجيح نہيں ہے اور وہ حديث جس كوحضرت ابومحذورہ الله عند الله على ا

# تخريج:

■ اخرجه ابوداؤد في كتاب الصلاة باب كيف الاذان حديث رقم ٤٩٩.

# اذان من ترجيع كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ جمارتے یہاں اذان میں ترجیع نہیں ہے۔ ترجیع کی تشریح یہ ہے کہ شہاد تین یعنی انسہد أن لا إله إلا الله اور انسهد أن محصدا رسول الله كو پہلے دو دومرتبہ آسته آواز سے كہے پھر بعد میں دودومرتبہ بلند آواز سے كہے۔ امام شافعی ولٹھیا حضرت ابومحدورةً كی حدیث سے استدلال كرتے ہیں كه آپ مُنالِقیم نے انھیں اذان كی جوتعلیم دى تھی اس میں جارمرتبہ شہادتین كا ذكر ہے اوراس كا نام ترجیع ہے، لہذا ترجیع ثابت ہے۔

ہماری دلیل ہے ہے کہ شوت اذان کے سلسلے میں جتنی بھی مشہور حدیثیں ہیں، ان میں سے کسی میں بھی ترجیع کا تذکرہ نہیں ہے۔ صاحب فتح القدریانے امام ابوداؤد کے حوالے سے حضرت ابن عمر و الله علی کے دمانے امام ابوداؤد کے حوالے سے حضرت ابن عمر و الله علی کے اندان میں دو دومر تبہ کلمات کے جاتے عہد دسول الله علی ایک میں موتین موتین و الإقامة مو قامرة لیمن آپ کا ایک ایک مرتبہ اس حدیث سے بھی ثابت ہورہا ہے کہ اذان میں ترجیع نہیں ہے، کیول کہ ترجیع کے لیے شہاد تین کا چارمر تبہ کہنا ضروری ہے۔

حضرت ابومحذورہ کی وہ حدیث جس سے امام شافعی والتی یا ہے استدلال کیا ہے اس کا ایک جواب تو یہ ہے کہ بیہ حدیث ان کی اس حدیث سے معارض ہے جوضیح سند کے ساتھ ابوداؤد شریف میں مروی ہے اور اس میں صرف دومر تبہ شہادتین کا ذکر ہے، لہذا ابومحذورة مولات کی دونوں حدیثوں میں تعارض ہوگیا اور ضابط بیہ ہے کہ إذا تعارضا تساقطا، اس لیے اس حدیث سے تو استدلال ہی کرنا درست نہیں ہے۔

دوسرا جواب یہ ہے کہ اگر ہم امام شافعی ولیٹیلئ کی پیش کردہ حدیث کو درست مان بھی لیں تو بھی اس سے ترجیع کا شوت نہیں ہوگا ، اس لیے کہ اس حدیث میں جو چار مرتبہ شہادتین کے کمات کا تذکرہ ہے وہ ایک خاص واقعہ سے متعلق ہے ، واقعہ یہ ہم کہ اسلام لانے سے پہلے حضرت ابومحذورة حضور اکرم مُنالیّلِیْم سے بہت زیادہ بغض رکھتے تھے ، پھر جب وہ اسلام کے دامن سے وابستہ ہوئے تو آپ مُنالیّلیْم نے اُسلام کا حکم دیا ، اذان کہتے ہوئے جب یہ شہادتین کے کلمات پر پہنچ تو اپنی قوم سے شرم اور عار محسوں کرتے ہوئے اس موقع پر انھوں نے اپنی آواز کو بالکل پست کرلیا ، اس پر آپ مُنالیّلیم نے انھیں بلاکر ان کی گوش مالی فرمائی اور سے مراکز ورجع والمدد بھا صوتك یعنی جاؤ اور شہادتین کو بلند آواز سے اداکرو۔

اس اعادے ہے آپ مُن اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ جبتم اسلام کے دامن سے وابسہ: ہوگئے تو اب احقاق حق اور اظہار دین میں شرم اور حیاء مت کروبل کہ أد حلوا فی السلم کافة کی جیتی جاگی تصویر بن جاؤ۔ یا اس اعادے سے یہ مقصود تھا کہ اسلام سے پہلے جو بچھ ہوا اسے بھول جاؤاور اب اللہ اور اس کے حبیب کی محبت میں غرق ہوجاؤ۔ (عنایہ ار۲۴۵)

﴿ وَيَزِيْدُ فِي أَذَانِ الْفَجْرِ بَعْدَ الْفَلَاحِ الصَّلَاةُ خَيْرُ مِّنَ النَّوْمِ مَرَّتَيْنِ ﴾ لِأَنَّ بِلَالًا عَلِيَّةً قَالَ ۖ الصَّلَاةُ خَيْرُ مِّنَ النَّوْمِ مَرَّتَيْنِ ﴾ لِأَنَّ بِلَالًا عَلَيْهِ الصَّلَاةُ خَيْرُ مِّنَ النَّوْمِ حِيْنَ وَجَدَ النَّبِيَّ النَّيْقُالُمُ وَاقِدًا، فَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَا أَحْسَنَ هَذَا يَا بِلَالُ، إِجْعَلْهُ فِي أَذَانِكَ، وَخَصَّ الْفَجْرُ بِهِ لِأَنَّهُ وَقُتُ نَوْمٍ وَغَفْلَةٍ .

ترجمل: اور (اذان كہنے والا) فجركى اذان ميں حتى على الفلاح كے بعد دومرتبہ الصلاة حير من النوم كا اضافه كرے، اس ليے كه حضرت بلال رفائقي نے جب آپ مَنْ اللَّيْمُ كوسوتا ہوا پايا تو يوں كہا تھا الصلاة حير من النوم، اس پر آپ مَنْ اللَّيْمُ ان فرمايا، اس ليے كه حضرت بلال رفائقي الله الله على اذان ميں شامل كرلو۔ اور فجركى اذان كواس كے ساتھ خاص كيا گيا، كيوں كه وہ سونے اور غفلت كا وقت ہے۔

# اللغاث:

﴿ راقد ﴾ سويا بوا، نائم \_

# تخريج:

أخرجه طبراني في معجم الكبير حديث رقم ١٠٨١ و ايضًا.

ابن ماجه في كتاب الاذان باب السنة في الاذان حديث رقم ٨١٦.

# فجر کی اذان میں اضافے کا بیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ فجر کی اذان میں حی علی الفلاح کے بعد دوم تبہ الصلاۃ خیر من النوم کہنا مستحب ہے، اور اس اضافے کے مستحب ہونے کا واقعہ یہ ہے کہ ایک دن حضرت بلال وزائش فی فجر کی اذان دے کر حضرت عائشہ وزائش کے حجرے کے دروازے پر کھڑے ہوئے اور فرمایا الصلاۃ یار سول الله، اس پر حضرت عائشہ وزائش نے فرمایا الرسول نائم لیعنی آپ مگائی المجمو خواب ہیں، اس پر حضرت بلال وزائش وزائش نے فرمایا الصلاۃ خیر من النوم، جب آپ بیدار ہوئے تو حضرت عائشہ وزائش نے آپ کو نیوس میں النوم، جب آپ بیدار ہوئے تو حضرت عائشہ وزائش نے آپ کو بیقے مدینایا، آپ مگائی کے اس کی تحسین فرمائی اور حضرت بلال کو بیتھ دیا کہ اسے اپنی اذان میں شامل کرلیں۔ (عزاید ۲۳۹۱)

رہایہ سوال کہ یہ زیادتی صرف اذان فجر کے ساتھ خاص کیوں ہے، تو اس کا جواب یہ ہے کہ فجر کا وقت سونے اور غفلت میں پڑے رہنے کا وقت ہے، اس لیے اسے اس وقت کے ساتھ خاص کیا گیا۔ اس کا ایک دوسرا جواب یہ بھی دیا جاتا ہے کہ بقول صاحب عنایہ الصلاۃ حیر من النوم کہنے کا واقعہ بھی چوں کہ فجر ہی کے ساتھ پیش آیا تھا، اس وجہ سے بھی فجر کی اذان ہی اس اضافے کے الحاق کی زیادہ حق دار ہے۔ واللہ أعلم۔

﴿ وَ الْإِقَامَةُ مِثْلُ الْأَذَانِ إِلَّا أَنَّهُ يَزِيْدُ فِيْهَا بَعْدَ الْفَلَاحِ قَدْ قَامَتِ الصَّلَاةُ مَرَّتَيْنِ ﴾ هكذا فَعَلَ الْمَلَكُ النَّاذِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَهُوَ الْمَشْهُوْرُ، ثُمَّ هُوَ حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِيِّ وَعِمْ اللَّهُ فِي قَوْلِهِ أَنَّهَا فُرَادىٰ فُرَادىٰ إِلَّا قَوْلُهُ قَدْ قَامَتِ السَّمَاءِ وَهُوَ الْمَشْهُوْرُ، ثُمَّ هُوَ حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِيِّ وَعِمْ اللَّهُ فَيْ قَوْلِهِ أَنَّهَا فُرَادىٰ فُرَادىٰ إِلَّا قَوْلُهُ قَدْ قَامَتِ

ترجمه: اورا قامت اذان بى كى طرح ب، مرمؤذن اقامت ميں حتى على الفلاح كے بعد دومرتبہ قدقامت الصلاة كا اضافه كرے، آسان سے نازل ہونے والے فرشتے نے اليا بى كيا تھا اور يہى مشہور ہے، پھريہ قدقامت الصلاة كے علاوہ باتى كلمات اقامت كوفرادى فرادى كہنے ميں امام شافعى والتي الله كلف جت ہے۔

# اللغات:

﴿ فُرَادِي ﴾ اكيلا اكيلا، تنها تنها -

# تخريج:

🗨 اخرجه ابوداؤد في كتاب الصلوة باب كيف الاذان حديث رقم ٤٩٩.

### اقامت كابيان:

فرماتے ہیں کہ جس طرح دو دو مرتبہ اذان کے کلمات کہے جاتے ہیں اس طرح دو دو مرتبہ اقامت کے کلمات بھی کہے جاتے ہیں اس طرح دو دو مرتبہ اقامت کے کلمات بھی کہے جائیں گے، البتہ اقامت میں حتی علمی الفلاح کے بعد دو مرتبہ قدقامت الصلاۃ کا اضافہ بھی کیا جائے گا، یہ تھم ہمارے یہاں ہے اور اس تھم کی دلیل یہ ہے کہ اذان وا قامت کی تعلیم دینے والے فرشتے نے اس طرح اقامت کہی تھی، لہذا ہمارے لیے اس کے مطابق عمل کرنا ضروری ہے۔

اس کے برخلاف امام شافعی ولیٹی کا مسلک یہ ہے کہ قدقامت الصلاۃ کے علاوہ اقامت کے جملہ کلمات ایک ایک مرتبہ کہے جا کمیں، البتہ قدقامت الصلاۃ کو ان کے یہاں بھی دومرتبہ کہیں گے۔ امام شافعی ولیٹیل کی دلیل حضرت انس بن مالک شائٹیل کی وہ حدیث ہے جس میں آپ منگیلی خضرت بلال سے کلمات اذان کو دو دومرتبہ کہنے اور اقامت کو ایک ایک مرتبہ کہنے کا حکم دیا تھا۔ گر ہماری طرف سے اس کا جواب یہ ہے کہ اذان اور اقامت کے سلطے میں سب سے زیادہ معتبر اور متندروایت آسان سے نازل ہونے والے فرشتے کی ہواں کہ اس فرشتے نے اذان ہی کی طرح کلمات اقامت کو بھی دودومرتبہ کہا تھا، اس لیے نازل ہونے والے فرشتے کی ہے اور چوں کہ اس فرشتے نے اذان ہی کی طرح کلمات اقامت کو بھی دودومرتبہ کہا تھا، اس لیے اس کا یہ فعل اس باب میں اصل الاصول ہوگا اور اس کے علاوہ جتنے بھی الگ نظریات قائم ہوں گے ان سب کے خلاف جمت اور دلیل ہوگا۔

امام شافعی ولیٹیل کی پیش کردہ روایت کا دوسرا جواب سے ہے کہ آپ کا حضرت انس سے کلمات اذان کو دو مرتبہ اور کلمات اقامت کو ایک مرتبہ کہنا منقول ہے وہ دراصل آواز برمحمول ہے، یعنی حضرت انس کی روایت کا مطلب سے ہے کہ آپ منگا ہے آئی افسیں کے مار کی مسلم کی ایس کے دونوں کلموں کو ایک ہی آواز سے کلمات اذان میں سے ہر ہر کلمہ کو الگ الگ آواز سے اداکرنے کا تھا، جب کہ اقامت کے دونوں کلموں کو ایک ہی آواز سے اداکرنے کا تھا میں دیا تھا۔

﴿ وَيَتَرَسَّلُ فِي الْأَذَانِ وَ يَحُدُرُ فِي الْإِقَامَةِ ﴾ لِقَوْلِه عَلَيْهِ السَّلَامُ إِذَا أَذَّنَتَ فَتَرَسَّلُ وَإِذَا أَقَمْتَ فَاحُدُرُ، وَهٰذَا

ترجمل: اورمؤذن اذان میں ترسل کرے اورا قامت میں حدر کرے، کیول کہ آپ مَنْ اَنْتِیْزُ کا ارشاد ہے جب تم اذان دوتو ترسل کرواور جب اقامت کہوتو حدر کرو،اور بیاستخباب کا بیان ہے۔

# اللغاث:

﴿ يَتَوَسَّلُ ﴾ بابتفعل ؛ كوشش كرك آواز لمبى كرك الفاظ اداكرنا، تضمر تضمر كم برهنا ويتحدد كا باب نصر؛ جلدى جلدى برهنا -

# تخريج:

• اخرجه الترمذي كتاب الصلوة باب ماجاء في الترسل في الاذان حديث رقم ١٩٥.

# اذان وا قامت كي ادائيكي كي رفقار كي وضاحت:

فرماتے ہیں کدمؤذن کے لیے اذان میں ترسل کرنا اور مکبتر کے لیے اقامت میں حدر کرنا مسنون ہے۔ترسل کی تعریف یہ ہے کہ اذان کے دوکلموں کے مابین فصل نہ کرے بل کہ کیہ اذان کے دوکلموں کے مابین فصل نہ کرے بل کہ کیہ سانس اور ایک ہی آواز میں دونوں کوادا کرے۔ (عنایہ ۱۲۸۸)

ترسل اور حدر کے مسنون ہونے کی دلیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں مذکور ہے یعنی إذا أذنت النع صاحب ہدایہ نے تو ای امرکومتحب قرار دیا ہے،لیکن اصح یہ ہے کہ بیمسنون ہے، کیوں کہاذان میں ترسل اورا قامت میں حدر تواتر سے ثابت ہے۔

وَبَسْتَقْبِلُ بِهِمَا الْقِبْلَةَ ﴾ لِأَنَّ النَّاذِلَ • مِنَ السَّمَاءِ أَذَّنَ مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ، وَلَوْ تَرَكَ الْإِسْتِقْبَالَ جَازَ لِحُصُولِ الْمَعْصُودِ، وَيُكُرَهُ لِمُحَالِفَةِ الْسُنَّةِ، ﴿ وَيُحَوِّلُ وَجُهَةُ لِلصَّلَاةِ وَالْفَلَاحِ يُمْنَةً وَيُسْرَقً ﴾ لِأَنَّة خِطَابٌ لِلقَوْمِ الْمُعَمُّهُ، ﴿ وَيُحَوِّلُ الْمُعَمَّةِ فَحَسَنَ ﴾ وَمُرَادُهُ إِذَا لَمُ يَسْتَطِعُ تَحَوُّلَ الْوَجُهِ يَمِينًا وَشِمَالًا مَعَ ثَبَاتِ فَنُواجِهُهُمُ ، ﴿ وَإِنِ اسْتَدَارَ فِي صَوْمَعَتِهِ فَحَسَنَ ﴾ وَمُرَادُهُ إِذَا لَمُ يَسْتَطِعُ تَحَوُّلُ الْوَجُهِ يَمِينًا وَشِمَالًا مَعَ ثَبَاتِ فَرَادُهُ إِذَا لَمُ يَسْتَطِعُ تَحَوُّلُ الْوَجُهِ يَمِينًا وَشِمَالًا مَعَ ثَبَاتِ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُونُ مُعَلِّهُ مَا كُمَا هُوَ السُّنَّةُ بِأَنْ كَانَتِ الصَّوْمَعَةُ مُتَسِّعَةً ، فَأَمَّا مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ فَلَا.

نَرِجِهِ اوراذان واقامت میں استقبال قبلہ بھی کرے، اس لیے کہ آسان سے اتر نے والے فرشتے نے قبلہ رو ہوکر ہی اذان دی آسان سے اتر نے والے فرشتے نے قبلہ رو ہوکر ہی اذان دی آسے دی آسان ہو چکا، البتہ سنت کی مخالفت کرنے کی وجہ سے مکروہ سے، اور حتی علمی الصلاق اور حتی علمی الفلاح کہتے وقت مؤذن وائیں بائیں جانب اپنا چرہ پھیرے، کیوں کہ بیقوم سے حطاب ہے، لہذا مؤذن ان کی مواجہت کرے۔

اوراگرموَ ذن اپنے صومعہ میں گھوم جائے تو یہ بھی اچھا ہے، اور اس سے امام محمد طِینٹیلڈ کی مرادیہ ہے کہ جب سنت طریقہ کے مطابق دونوں قدموں کو اپنی جگہ جمائے رکھنے کے ساتھ دائیں بائیں جانب چہرہ پھیرناممکن نہ ہو (تو صومعہ میں گھوم جائے ) بایں طور که صومعه کشاده مولیکن بلاضرورت ایسا کرنا اچھانہیں ہے۔

# اللَّغَاثُ:

﴿يَسْتَقْبِلُ ﴾ باب استفعال؛ منه ك سامن كرنا - ﴿يُحَوِّلُ ﴾ باب تفعيل؛ يجيرنا، محمانا - ﴿يُوَاجِهُ ﴾ آمنے سامنے ہونا۔ ﴿إِسْتِدَارِ ﴾ باب استفعال؛ گھومنا، پھرنا۔ ﴿صَوْمَعَةٌ ﴾ كونفرى، كيبن۔ ﴿مأذنه ﴾ اذان دينے كابرج۔

اخرجم ابوداؤد كتاب الصلوة باب كيف الاذان حديث رقم ٥٠٧.

# اذان کی سنتیں:

صورت مسلم بدہے کہ مؤذن کے لیے اذان واقامت میں قبلہ رخ منھ کرنا بھی مسنون ہے، کیوں کہ آسان سے نازل ہونے والے فرشتے نے قبلہ رخ ہوکر اذان دی تھی اور اس باب میں عمل کا دارومدار اسی فرشتے کے فعل پر ہے، لہذا جو اس نے کیا ہے وہ دیگرمؤذ نین کے لیے بھی جست ہے۔ اور بیمل چوں کەمسنون ہے اس لیے اگر کسی نے استقبال قبلہ ترک کر دیا تو جائز تو ہے، کیکن مخالفت سنت کی وجہ سے مکروہ ہے، جائز اس لیے ہے کہ اذان کا مقصد اعلان اور اعلام ہے اور ترک استقبال اس سے مانع نہیں ہے، کیوں کہ استقبال قبلہ کے بغیر بھی یہ مقصد حاصل ہوسکتا ہے۔

البتة مؤذن اذان مين جب حتى على الصلاة اور حي على الفلاح ككمات ير ينيج تو دائين بائين جانب ايخ چبرے کو گھمائے تعنی حتی علی الصلاۃ میں دائیں طرف اور حتی علی الفلاح میں بائیں طرف گھمائے، کیوں کہ ان کلمات ہے وہ قوم سے خطاب کرتا ہے، لہٰذاان کی مواجہت ضروری ہے، تا کہ علی وجہالکمال خطاب ہوجائے اور کما حقہ پیغام خداوندی پہنچایا

وإن استدار النح اس كا حاصل يه ہے كه يهلے زمانے ميں ما تك وغيره كانظم نہيں تقا اورموذن بلند جگه يركھ رے ہوكراذان کہتا تھا، پیرجگہ عام طور پرمناروں کی طرح بنی ہوئی ہوتی تھی، اس میں آواز گونجی تھی، اس لیے اذان کے لیے اس طرح کانظم کیا جاتا تھا، اور اس جگہ کوعر کی میں صومعہ کہا جاتا ہے، اور مؤذن جب حبی علمی الصلاۃ اور حبی علمی الفلاح پر پہنچا تھا تو اس صومعة میں لگے ہوئے جھروکوں سے اپنا سرنکال کریے کلمات ادا کرتا تھا، تا کہ پوری کی پوری آواز باہر تک پہنچ جائے۔ جب صومعہ حچوٹا ہوتا ہے تب تو بہآ سانی اس کے جھرو کے اور مو کھلے سے سرنکال کر باہر تک آواز پہنچائی جاسکتی ہے، کیکن اگر صومعہ کشادہ ہواور ا بی جگہ کھڑے ہوکر مؤذن کے لیے آواز پہنچاناممکن نہ ہوتو اس صورت میں حتی علی الصلاۃ اور حی علی الفلاح کے وقت صومعہ کے اندر ہی دائیں بائیں جانب چہرہ گھمالینا کافی ہے اور یہی طریقہ متحس ہے، کیکن اگر اپنی جگہ کھڑے ہوکر صومعہ کے جھروکے سے سرنکال کرآ واز پہنچا ناممکن ہوتو پھرصومعہ میں گھومنامتحسن نہیں ہوگا۔

واضح رہے کہ صومعہ کے کشادہ ہونے کا مطلب میہ ہے کہ جب صومعہ کشادہ ہوگا تو ظاہر ہے کہ اس کے جھرو کے اور مو کھلے دور ہوں گے اور اپنی جگہ کھڑے کھڑے موذن کوصومعہ سے سرنکالنا ناممکن ہوگا، ہداید کی عبارت و إن استدار سے آخرتک کا یہی

# ر جن البداية جلد الكام صلاة كيان ين المعنى الكام صلاة كيان ين المعنى الكام صلاة كيان ين المعنى المع

﴿ وَالْأَفْصَلُ لِلْمُؤَذَّنِ أَنْ يَجْعَلَ إِصْبَعَيْهِ فِي أُذُنَيْهِ ﴾ بِذلِكَ أَمَرَ ۗ النَّبِيُّ طُلِّقُتُهُمْ بِلَالًا عَلِيَّتُهُمْ، وَ لِلَّنَّهُ أَبُلَغُ فِي الْإِنْكُمْ وَالْأَنْفُ إِلَيْنَا الْإِعْلَامِ، ﴿ وَإِنْ لَمْ يَفْعَلُ فَحَسَنٌ ﴾ لِلَّانَّهَ لَيْسَتُ بِسُنَّةٍ أَصْلِيَّةٍ.

تر جملے: اورمؤذن کے لیے افضل میہ ہے کہ اپنی دونوں انگلیاں اپنے دونوں کانوں میں داخل کرلے، (اس لیے کہ) آپ مَنَّ اللَّامِ اللَّامِ مِن نیادہ کامل ہے۔ اور اگرمؤذن نے ابیانہیں کیا تب بنے حضرت بلال مِنْ اللَّهُ کُواسی کا حکم دیا تھا، اور اس لیے بھی کہ بیطریقہ اعلام میں زیادہ کامل ہے۔ اور اگرمؤذن نے ابیانہیں کیا تب بھی اچھا ہے، کیوں کہ بیاصلی سنت نہیں ہے۔

## اللغاث:

﴿إِعْلَامٍ ﴾ اسم مصدر، باب إفعال؛ اطلاع دينا، علم دينا۔

کے ساتھ اذان کہنا احسن ہے اور بدون ادخال کے حسن ہے۔

## تخريج:

اخرجہ ابن ماجہ، كتاب الاذان، باب السنة في الاذان حديث رقم ٧١٠.

#### اذان کے مستحبات:

اورترک وغیرہ کواس کا فاعل اس لیے نہیں قرار دیا جاسکتا کہ اگر چہ حضرت عبداللہ بن زید بن عبدر بہ کی حدیث میں اد حال اصبع کا ذکر نہیں ہے، مگر چوں کہ آپ مُنَافِیْزُ انے حضرت بلال کواس کا حکم دیا تھا،اس لیے بیٹمل سراور آنکھوں پر بٹھایا جائے گا اور کسی بھی حال میں اس کا ترک حسن نہیں ہوگا۔ (عنایہ ۱۲۴۹) ﴿ وَالتَّنُويُبُ فِي الْفَجْرِ حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ مَرَّتَيْنِ بَيْنَ الْأَذَانِ وَالْإِقَامَةِ حَسَنٌ، لِأَنَّهُ وَقُتُ نَوْمٍ وَغَفُلَةٍ، وَكُرِهَ فِي سَائِرِ الصَّلَوَاتِ ﴾ وَمَعْنَاهُ الْعَوْدُ إِلَى الْإِعَلَامِ وَهُو عَلَى حَسْبٍ مَا تَعَارَفُوهُ. وَهِذَا تَغُويُبُ أَخْدَنَهُ عُلَمَاءُ الْكُونُوةِ بَعْدَ عَهْدِ الصَّحَابَةَ لِتَغَيَّرِ أَخْوَالِ النَّاسِ، وَخَصُّوا الْفَجْرَ بِهُ لِمَا ذَكَرَنَاهُ، وَالْمُتَأَجِّرُونَ السَّتَحْسِنُوهُ فِي الصَّلَوَاتِ كُلِّهَا لِطُهُورِ التَّوَانِي فِي الْأُمُورِ اللِّيْنِيَّةِ، قَالَ أَبُونُوسُفَ وَمُثَلِّعُهُمْ إِللَّهُ إِلَيْهُ اللَّهُ وَالسَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا اللَّهُ مِنْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ عَلَى الْمُؤْرِ الْمُسْلِمِينَ كَي لِلْاَمِيرِ فِي الصَّلُواتِ كُلِّهَا السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيَّهَا الْأَمِيرُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ حَيَّ عَلَى الصَّلَاقِ عَلَى الْمُؤْرِ الْمُسْلِمِينَ كَى لَا النَّاسُ سَوَاسِيَّةٌ فِي أَمْرِ الْجَمَاعَةِ، وَعَلَى هٰذَا وَأَبُويُوسُفَ وَعُمَّا لِللهِ وَبَرَكَاتُهُ مَ الْجَمَاعَةُ، وَعَلَى هٰذَا وَأَبُويُوسُفَ وَعُلَى لَا اللّهِ وَالْمُفْتَى .

ترجملی: اور فجر میں تھویب کرنا یعنی اذان وا قامت کے درمیان دومرتبہ حتی علی الصلاۃ اور حتی علی الفلاح کہنا بہتر ہے، کیوں کہ دہ سونے کا اور غفلت کا وقت ہے۔ اور باقی تمام نمازوں میں تھویب مکروہ ہے۔ اور تھویب کے معنیٰ ہیں دوبارہ اطلاع دینا۔ اور تھویب لوگوں کے عرف کے مطابق ہے۔ اور بیروہ تھویب ہے جسے عہد صحابہ کے بعد لوگوں کے احوال بدل جانے کی وجہ سے علائے کوفہ نے ایجاد کیا ہے۔ اور فجر کی نماز کو اس کے ساتھ خاص کیا ہے اس دلیل کی وجہ سے جو ہم نے بیان کی۔

اور دینی امور میں سستی ظاہر ہونے کی وجہ سے متأخرین نے تمام نمازوں میں تھی یب کوستحن قرار دیا ہے۔امام ابو پوسف ولٹٹھیڈ فرماتے ہیں کہ میں اس بات میں کوئی حرج نہیں سمجھتا کہ مؤذن تمام نمازوں میں امیر سے یوں کیے السلام علیك أیها الأمیر ورحمة الله و ہو كاته، حتى على الصلاة حتى على الفلاح، الصلاة يو حمك الله ليكن امام محمد ولٹٹھیڈ نے اسے مستجد سمجھا ہے، كوں كہ جماعت كے سلسلے میں سارے لوگ برابر ہیں۔

اورامام ابو یوسف برلیٹیلئے نے امراء کواس تھویب کے ساتھ خاص کیا ہے، کیوں کہ وہ لوگ مسلمانوں کے معاملات میں بہت زیادہ مشغول رہتے ہیں (اس لیےان کے حق میں تھویب مستحسن ہے) تا کہان کی جماعت نہ فوت ہوجائے ، اور اس حکم پر قاضی اور مفتی بھی ہیں۔

#### اللغاث:

﴿ تَنْوِیْب ﴾ اسم مصدر، باب تفعیل؛ وہرانا، دوسری بار کرنا۔ ﴿ آَخُدَتَ ﴾ باب إفعال؛ بنانا، گُرُنا، تخلیق کرنا، پیدا کرنا۔ ﴿ اِسْتَحْسَنُوْ ا ﴾ استحسن یستحسِن، باب استفعال؛ اچھاسمجھنا، بہتر خیال کرنا۔ ﴿ اِسْتَبْعَدَهُ ﴾ باب استفعال؛ بعید سمجھنا۔ ﴿ سَوَ اسِیّةٌ ﴾ اسم جع، واحد سواء؛ برابر۔ ﴿ تَوَ انِنَى ﴾ اسم مصدر، باب تفاعل؛ ستی کرنا، کم کوش ہونا۔

تثويب؛ تعريف اورحكم:

صاحب عنایہ والتی المعود إلى الإعلام بعد الإعلام" ایک مرتبہ اطلاع دے کر دوبارہ اطلاع دینا۔ پھریہ بات بھی ذہن کے اصطلاحی معنی ہیں "المعود إلى الإعلام بعد الإعلام" ایک مرتبہ اطلاع دے کر دوبارہ اطلاع دینا۔ پھریہ بات بھی ذہن نشین رہے کہ اصل تو یب تو وہ ہے جو فجر کی اذان میں حتی علی الفلاح کے بعد الصلاة خیر من النوم کے الفاظ ہے اداکی جاتی ہے اور جس تو یب کوآپ سی تی ہے بنظر استحمان دکھ کر حضرت بلال سے فر مایا تھا کہ "اجعلہ فی اُذانك" اسے تم اپنی اذان میں داخل اور شامل کرلو، یہ تو یب عہد نبوی سے لے کر دور صحابہ کے اختتا م تک جاری رہی اور صرف فجر کی نماز میں اس کا اجتمام کیا جاتا تھا، کیوں کہ وہ خبرالقرون کا زمانہ تھا، لوگ نماز ول کے حریص اور دل دادہ تھے اور بیداری کی حالت میں عمداً نماز میں کوتا ہی کا صور بھی ان کی ذات سے محال تھا۔

لیکن جیسے جیسے خیرالقرون سے بُعد بڑھتا گیا، لوگوں میں دینی رجیان گھٹتا اور کم ہوتا چلا گیا اور اس قلت کا احساس سب
سے پہلے علوم وفنون کے مرکزی شہر کوفہ کے علاء کو ہوا، چنال چہان حضرات نے لوگوں کو نماز کی طرف متوجہ کرنے کے لیے اذان اور
اقامت کے دوران دو دو بارحی علی الصلاۃ اورحی علی الفلاح کے کلمات سے اعلام بعد الاعلام کا ایک نیا طریقہ
ایجاد کیا اوریہ تھویب محدث معرض وجود میں آئی، چنال چہ دیگر ممالک کے علاء وائمہ نے فقہائے کوفہ کی اس بدعت حسنہ کو سراہا اور
ماراہ المسلمون حسنا فہو عنداللہ حسن کی روشی میں اسے ہرطرح کی تائید وتوثیق حاصل ہوگئی۔

پھر علائے کوفہ نے بھی اس تھویب کو خفلت اور نیند کے پیش نظر صرف فجر کی نماز کے ساتھ خاص رکھا اور بہت زمانے تک صرف فجر ہی میں تھویب چلتی رہی، لیکن اس کے بعد پھر حالات میں تغیر پیدا ہوا اور معاشرہ اس قدر خراب ہوگیا کہ لوگ بحالت بیداری بھی نمازوں سے کنارہ کشی اور دینی امور میں سستی کرنے لگے، جس کے پیش نظر علائے متاخرین نے تمام نمازوں میں تھویب کو ستحن قرار دے دیا، اور لوگوں کی سہولت اور آسانی کے پیش نظریہ تھم جاری کیا کہ تھویب کے لیے کوئی خاص لفظ متعین نہیں ہے، بل کہ ہر علاقے والے اپنے یہاں کے عرف پر عمل کریں اور جس لفظ سے تھویب کے معنی حاصل ہوجائیں وہ اس کو اختیار کریں اور اس سے تھویب کے معنی حاصل ہوجائیں وہ اس کو اختیار کریں اور اس اور اس سے تھویب کے معنی حاصل ہوجائیں وہ اس کو اختیار کریں اور اس اور اس سے تھویب کے معنی حاصل ہوجائیں دیں۔

جب متأخرین نے تھویب کواس قدر عام کردیا تو آخی متأخرین میں سے دوسری صدی ہجری کے نامور فقیہ، امام اعظم والیٹیائے کے شاگر درشید اور بالغ نظر قاضی حضرت امام ابو یوسف والیٹیائے نے امراء اور قاضوں ومفتیوں کے لیے بھی تھویب کا دروازہ کھول دیا اور بی تھم جاری فرمایا کہ اگر مؤذن ہر نماز میں ان حضرات کے سامنے آکر المسلام علیك ورحمة الله وہو كاته المنح کے کلمات کہت تو میرے نزدیک کوئی حرج نہیں ہے، کیوں کہ بی حضرات مسلمانوں کے مسائل ومعاملات میں اس قدر منہمک اور مشغول رہتے بیں کہ ہوسكتا ہے بھی اس میں اُلھے کران کی جماعت فوت ہوجائے، الہذا ان کے حق میں بھی تھویب کی ضرورت ہے، اس لیے میرے نزدیک ان کے لیے تھویب میں کوئی حرج نہیں ہے۔

لیکن امام محمد رکتینیڈ نے اسے خارج از امکان قرار دیتے ہوئے یوں فرمایا کہ بھائی جماعت اور نماز وین کا کام ہے اوراس کام میں سب لوگ برابر ہیں،الہٰذا امراءاور قضاۃ وغیرہ کے لیےالگ سے تھویب کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

## ر آن البداية جلد ال يوسي المستحد ٢٠٠٠ المستحدة الكام صلاة كيان يم

صاحب فتح القدير علامدا بن البهامُّ نے لکھا ہے کہ اذان کے بعد بیس آیات پڑھنے کے بقدر تھہرنے کے بعد تھو یب کرے، اس کے بعد پھر بیس آیات پڑھنے کی مقدار تھہرے اور پھرا قامت کہے۔ (فتح القدیرار ۲۵۰)

﴿ وَيَجُلِسُ بَيْنَ الْآذَانِ وَالْإِقَامَةِ إِلاَّ فِي الْمَغُرِبِ ﴾ وَهذا عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحُرُالْ الْمَالِيَّةِ وَقَالاً يَجُلِسُ فِي الْمَغُرِبِ ﴾ وَهذا عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ رَحُرُالْ السَّكَتَةِ لِوَجُودِهَا بَيْنَ الْعُصُلِ، إِذِ الْوَصَلُ مَكُرُوهٌ ، وَلا يَقَعُ الْفَصُلُ بِالسَّكَتَةِ لِوَجُودِهَا بَيْنَ الْحُطْبَتَيْنِ، وَلاَبِي حَنِيْفَةَ وَحُرَالِنَّا اللَّهُ عَيْرَ مَكُرُوهٌ فَيَكُتَفِي كَلِمَاتِ الْأَذَانِ فَيَفُصِلُ بِالْجَلْسَةِ كَمَا بَيْنَ الْحُطْبَتَيْنِ، وَلاَبِي حَنِيْفَةَ وَحُرَالِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُحْتَقِينَ الْحُطْبَةُ ، وَالْمَكَانُ فِي مَسْأَلَتِنَا مُخْتَلِفٌ ، وَكَذَا النَّغُمَةُ فَيَقَعُ الْفَصُلُ بِالسَّكْتَةِ ، وَلا كَذَالِكَ النَّغُمَةُ فَيَقَعُ الْفَصِلُ بِالسَّكْتِةِ ، وَلا كَذَالِكَ النَّغُمَةُ فَيَقَعُ الْفَصُلُ بِالسَّكْتِةِ ، وَلا كَذَالِكَ النَّعْمَةُ فَيَقَعُ الْفَصِلُ بِالسَّكُتِةِ ، وَلا كَذَالِكَ النَّعْمَةُ فَيَقَعُ الْفَصُلُ بِالسَّكُتِةِ ، وَلا كَذَالِكَ النَّعْمَةُ فَيَقَعُ الْفَصُلُ بِالسَّكُتِةِ ، وَلا يَعْفَونُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَالِ السَّافِقِ فَي وَمُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللَ

ترجی اور مؤذن اذان اورا قامت کے درمیان بیٹھ جائے ،سوائے مغرب کے، اور بیتھ حفرت امام ابوحنیفہ والٹیلڈ کے یہاں ہے۔ حضرات صاحبینؒ فرماتے ہیں کہ مغرب میں بھی تھوڑا سا بیٹھ جائے ، کیوں کہ فصل ضروری ہے، اور وصل کروہ ہے۔ اور سکتہ کرنے سے فصل نہیں ہوتا، کیوں کہ سکتہ تو کلمات اذان کے مابین بھی پایا جاتا ہے، لہذا بیٹھ کر فصل کرے جیسے دونوں خطبوں کے درمیان ہوتا ہے۔ حضرت امام ابوحنیفہ والٹیٹیڈ کی دلیل ہے ہے کہ (مغرب میں) تا خیر کرنا کروہ ہے، لہذا تا خیر سے بچتے ہوئے معمولی سے فصل پراکتفاء کرلے۔

اور ہمارے مسکلے میں مکان اور آواز دونوں مختلف ہیں، لہٰذا سکتہ سے فصل ہوجائے گا، جب کہ خطبہ ایسانہیں ہے۔ امام شافعی رایشیا فر ماتے ہیں کہ دوسری نمازوں پر قیاس کرتے ہوئے دور کعتوں سے فصل کرے۔اور فرق ہم بیان کر چکے ہیں۔

یعقوب (امام ابویوسف رایشگانه) فرمائے ہیں کہ میں نے امام ابوصنیفہ رایشگانه کو دیکھا کہ وہ مغرب میں اذان وا قامت کہتے تھے اور اذان وا قامت کہتے تھے اور اذان وا قامت کے درمیان ہیٹھے نہیں تھے۔اور بیقول ہمارے قول کی تائید کرتا ہے اور اس بات کا فائدہ دیتا ہے کہ موذن کا عالم بالنة ہونام سخب ہے،اس لیے کہ آپ مُلَا تَیْمُ کا ارشاد گرامی ہے''تمھارے لیے تم میں کا بہترین شخص اذان دے''۔

#### اللغات:

﴿ حَفِيْفَة ﴾ بلكا، تھوڑا۔ ﴿ لَا بُدَّ ﴾ ضرورى ہوا كه، ناگزير ہوا كه۔ ﴿ وَصل ﴾ بغير فاصلے كى كرنا۔ ﴿ نغمة ﴾ آواز، كـ - ﴿ حيار ﴾ اسم جمع واحد خير ؛ بهتر، بھلا۔

## تخريج:

اخرجه ابوداؤد في كتاب الصلوة باب من احق بالامامة حديث رقم ٥٩٠.

ر أن البداية جلد ٢٠٠٠ كالمستانين على الكام صلاة كيان من

## اذان اورا قامت کے درمیان بیٹھنے کا مسکلہ:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ حضرت امام صاحب والتی کے یہاں مغرب کے علاوہ تمام نمازوں میں اذان اورا قامت کے مابین وقفہ اور فصل کرنا مسنون ہے اور یہ فصل نمازوں کے ذریعے ہوتو بہتر ہے، کیوں کہ آپ مُلَّا لَیْنِ کا ارشادگرامی ہے کہ بین کل اُذائین صلاۃ لیمی ہراذان وا قامت کے مابین نماز ہے اور اس نماز ہے سنن اور نوافل مراد ہیں، چناں چہوہ نماز میں جن میں فرض سے کہلے سنت پڑھی جاتی ہے، ان نمازوں میں تو اُنھی سنن سے فصل کرنا اولی ہے جیسے، فجر، ظہر اور عصر اور عشاء میں، اور چوں کہ مغرب کی نماز میں سنت نہیں پڑھی جاتی اور مغرب میں تاخیر کرنا بھی مکروہ ہے، اس لیے مغرب میں حضرت امام صاحب والتی ہے کہاں کہت معمولی فصل ہوگا جب کہ حضرات صاحبین کا مسلک یہ ہے کہ اور نمازوں کی طرح مغرب بھی بیٹھ کرفصل کیا جائے گا، البتہ یہ فصل معمولی ہوگا، لیکن فصل بالجلسة ہوگا ضرور، جیسے دوخطبوں کے درمیان فصل بالجلسة (بیٹھ کرفصل کرنا تو کروہ ہے۔

اور سکتہ سے بیچنے کے لیے نصل نہیں ہوگا، کیوں کہ سکتہ تو کلمات اذان میں بھی پایا جاتا ہے، اس لیے اصل کی کراہت سے بیچنے کے لیے نصل کیا جائے گا، ہرچند کہ وہ خفیف ہو۔

حضرت امام صاحب رطینیا کی دلیل میہ ہے کہ مغرب کی نماز میں تاخیر کرنا مکروہ ہے اور میہ بات طے ہے کہ جلسہ کرنے سے تاخیر ہوگی ،اس لیے تاخیر سے بچتے ہوئے معمولی سافصل کرلے ،اور میں معمولی فصل چوں کہ سکتے سے بھی حاصل ہوجا تا ہے،لہذا اس سکتے پراکتفاء کرلیا جائے گا۔

و الممکان فی مسألتنا النح صاحبین نے مسئلہ صل کو خطبہ کے فصل پر قیاس کیا تھا، یہاں سے اسی قیاس کی تر دید کی جاری ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ اذان وا قامت والے فصل کو خطبہ والے فصل پر قیاس کرنا درست نہیں ہے، اس لیے کہ اذان وا قامت میں موذن کی جگہ بھی الگ ہوتی ہے، آواز بھی الگ ہوتی ہے، اور اذان وغیرہ کہنے کی ہیئت بھی الگ ہوتی ہے، اس کے برخلاف خطبہ میں دونوں خطبے کی جگہ بھی ایک ہوتی ہے، خطیب کی ہیئت بھی ایک ہوتی ہے اور تقریباً خطیب کی آواز کا زیر وہم بھی کیساں ہی رہتا ہے، لہذا جب ان دونوں میں اتنا واضح فرق ہے تو ایک کو دوسرے پر قیاس کرنا کیسے درست ہوگا؟ کیا آپ کو نہیں معلوم کہ صحت قیاس کے لیے مقیس اور مقیس علیہ میں مطابقت ضروری ہے۔

وقال الشافعي الم شافعي والتيميل فرماتے ہیں کہ جس طرح دیگر نمازوں میں اذان وا قامت کے ماہین نماز سے فصل کیا جاتا
ہے، ای طرح مغرب میں بھی دورکعت نماز پڑھ کر کے فصل کیا جائے، گر ہماری طرف سے جواب یہ ہے کہ حضرت والا مغرب کی نماز کو دیگر نمازوں پر قیاس کرنا درست نہیں ہے، کیوں کہ دیگر نمازوں میں تاخیر سے کوئی اثر نہیں ہوتا، جب کہ مغرب کی نماز میں تاخیر سے کرا ہت پیدا ہوجاتی ہے جو صحیح نہیں ہے، صاحب ہدایہ نے والفوق ما ذکو ناہ سے اسی فرق کی طرف اشارہ کیا ہے۔

قال بعقوب النے بعقوب امام ابو یوسف را تی ایم اسم گرامی ہے، امام ابو یوسف را بعقوب اللہ علی از ان دیتے ہوئے دیکھا ہے اور یہ بھی دیکھا ہے آپ اذان کے فوراً بعدا قامت میں مشغول ہوجاتے تھے اور فصل بالمجلسة نہیں کرتے تھے، امام ابویوسف والتی کے اس بیان میں جہاں ایک طرف مسلک امام عالی ہوجاتے تھے اور فصل بالمجلسة نہیں کرتے تھے، امام ابویوسف والتی کے اس بیان میں جہاں ایک طرف مسلک امام عالی

## ر ان البدايه جلد ١٥٠٠ من المحالة المحالة كيان من المحالة كيان من المحالة كيان من

مقام ولیٹولا کی تائد ہوتی ہے وہیں اس سے یہ بات بھی سمجھ میں آتی ہے کہ اذان دینے والا شرع کا پابند ہواور قرآن وحدیث کے مسائل ومعلومات سے انجھی طرح باخبر بھی ہو۔ اس کی تائید آپ مُلَّا اَیْدَ کَم اس فرمان سے بھی ہوتی ہے "ویؤذن لکم حیار لکم"۔

﴿ وَيُؤَذِّنُ لِلْفَائِتَةِ وَيُقِيمُ ﴾ لِأَنَّ النَّبِيَ • عَلَيْهِ السَّلَامُ قَضَى الْفَجُرَ غَدَاةَ لَيْلَةِ التَّعْرِيْسِ بِأَذَانٍ وَإِقَامَةٍ، وَهُوَ حُجَّةٌ عَلَى الشَّافِعِيِ وَمُرَالِهُمُ أَيْهُ فِي اكْتِفَائِهِ بِالْإِقَامَةِ، ﴿ فَإِنْ فَاتَنَهُ صَلَوَاتٌ أَذَّنَ لِلْأُولِلَى وَأَقَامَ ﴾ لِمَا رَويُنَا، وَكَانَ مُحَتَّرًا فِي الْبَاقِي إِنْ شَاءَ أَذَنَ وَأَقَامَ لِيكُونَ الْقَضَاءُ عَلَى حَسْبِ الْآذَاءِ، ﴿ وَإِنْ شَاءَ اقْتَصَرَ عَلَى الْإِقَامَةِ ﴾ مُخُوزً الْقَصَاءُ عَلَى حَسْبِ الْآذَاءِ، ﴿ وَإِنْ شَاءَ اقْتَصَرَ عَلَى الْإِقَامَةِ ﴾ وَعَنْ مُحَمَّدٍ وَمُلْمَ أَنَّا لَهُ لِللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

ترجمه: اورفوت شده نماز کے لیے اذان بھی دے اور اقامت بھی کے، اس لیے کہ آپ مُنَاتِیْنِ کے لیلۃ التعریس کی صبح میں اذان واقامت کے ساتھ فجر کی قضاء فرمائی تھی۔

اورآپ کامل اقامت پر اکتفاء کرنے میں امام شافعی رایشیلا کے خلاف جمت ہے۔ پھر اگر کسی شخص کی کئی نمازیں فوت ہوگئ ہوں تو وہ پہلی نماز کے لیے اذان وا قامت دونوں کے، تا کہ قضاء اداء کے طریقے پر واقع ہو، اور اگر چاہے تو صرف اقامت پر اکتفاء کرے، کیوں کہ اذان لوگوں کو حاضر کرنے کے لیے ہوتی ہے اور یہاں سب کے سب حاضر ہیں۔ صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ امام محمد رایشیلا سے مروی ہے کہ پہلی نماز کے بعد بقیہ نمازوں کے لیے صرف اقامت کہی جائے گی، حضرات مشام فح فرماتے ہیں کہ ہو ہکتا ہے یہ سب کا قول ہو۔

## اللغاث:

﴿ تَعْرِیْس ﴾ اسم مصدر، باب تفعیل؛ رات کے آخری جے میں پڑاؤ ڈالنا۔ ﴿ مُحَیَّر ﴾ اسم مفعول، خیر یخیر تخییر آ، باب تفعیل؛ افتیار دیا، افتیار دیا گیا، مختار۔ ﴿ اِسْتِحْضَاد ﴾ اسم مصدر، باب استفعال؛ سامنے لانا، جمع کرنا، حاضر کرنا۔

## تخريج

🕕 🥒 اخرجہ ابوداؤد فی کتاب الصلٰوة باب من نام عن صلٰوة حدیث رقم ٣٣٦.

## قضا نمازوں کے لیے اذان وا قامت کا حکم اور اس کی تفصیل:

اس عبارت میں دومسکے بیان کیے گئے ہیں (۱) پہلا مسکہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص کی یا کسی قوم اور جماعت کی کوئی نماز قضا ہوجائے اور وہ اس کی قضا کرنا چاہیں تو ہمارے یہاں ان کے لیے تھم یہ ہے کہ اذان اور اقامت دونوں کے ساتھ نماز کی قضاء ر ان البدايه جلدا على المستخطر ٢٣٠٠ على الكام صلاة كيان مين الم

کریں، جب کہ امام شافعی بریشینی کا مسلک بیہ ہے کہ اذان کی کوئی ضرورت نہیں ہے، اگر صرف اقامت پر اکتفاء کرلیں تو بھی کافی ہے، امام شافعی بریشینی کے دلیاں وہ حدیث ہے جو حضرت ابو ہریرہ خواتی ہے مروی ہے ''ان النبی ﷺ امر بلالا فاقام الصلاة فصلی بھم الصبح'' یعنی آپ کی تی آپ کی نی اور آپ نے صحابہ کو فجر کی نماز پڑھائی۔ فصلی بھم الصبح'' یعنی آپ کی نی آپ کی نماز پڑھائی۔ امام شافعی بریشین کا وجہ استدلال بایں معنی ہے کہ اس حدیث میں صرف اقامت کا ذکر ہے اور اذان کا کوئی ذکر نہیں ہے، جس سے نی واضح ہے کہ اذان کے بغیر بھی صرف اقامت پر اکتفاء کر کے قضاء نماز پڑھی جاستی ہے۔

ہماری دلیل ابوداؤد شریف میں ندکور بے حدیث ہے أن النبی ﷺ أمر بلالا بالافذان والإقامة حین ناموا عن الصبح و صلوها بعد ارتفاع الشمس لینی جب آب اور آپ کے صحابہ سے فجر کی نماز قضاء ہوگئ تھی تو آپ نے بیدار ہونے کے بعد حضرت بلال خیاتی کو اذان وا قامت دونوں کا حکم دیا تھا اور ارتفاع شمس کے بعد آپ شائی نے نیماز قضاء فرمائی تھی ، یہ حدیث واقعہ کیلۃ التعریس سے متعلق ہے اور اس میں اس بات کی کمل صراحت ہے کہ آپ شائی نے اذان وا قامت دونوں کے ساتھ قضاء کی جائے گئے۔

رہی وہ حدیث جس کوامام شافعی والیٹینئے نے پیش کیا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ دونوں حدیثیں ایک ہی واقعے سے متعلق بیں اور ہماری پیش کردہ حدیث زیادتی کے لیے مثبت ہے، جب کہ امام شافعی والیٹیلئے کی بیان کردہ حدیث زیادتی کے لیے نافی ہے، اور سہاں بھی اور ضابطہ یہ ہے کہ جب مثبت اور نافی کا اجتماع ہوجائے تو مثبت نافی پر مقدم ہوتا ہے ''الإثبات مقدم علی النفی'' اور یہاں بھی چوں کہ ہماری پیش کردہ روایت مثبت ہے، اس لیے وہ امام شافعی والیٹیلئے کے خلاف اقامت پر اکتفاء کرنے میں جبت ہوگی اور ان کی پیش کردہ روایت پر غالب ہوگی۔

(۲) دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص کی چند نمازیں فوت ہو گئیں تو اس کے لیے تھم یہ ہے کہ ان کی قضاء کرتے وقت پہلی نماز کے لیے اذان اورا قامت دونوں کیے، تا کہ قضاء ادا کماز کے لیے اذان اورا قامت دونوں کیے، تا کہ قضاء ادا کے مطابق اور موافق ہوجائے۔ اور جا ہے تو صرف اقامت پر اکتفاء کرلے، کیوں کہ اذان لوگوں کو بلانے اور آخیس اطلاع دینے کے مطابق اور موافق ہوجائے۔ اور جا ہے تو ضرف اقامت پر اکتفاء کرلے، کیوں کہ اذان لوگوں کو بلانے اور آخیس اطلاع دینے کے مطابق ہو جاتی ہے اور یہاں اگر وہ شخص تنہا ہے تو خود حاضر ہے اور اگر بہت سارے ہوں تب بھی سب حاضر ہوں گے، اس لیے اذان کی کوئی خاص ضرورت نہیں ہوگی۔

روایت اصول کے علاوہ امام محمد رطیقیڈ ہے ایک روایت بیمنقول ہے کہ پہلی نماز کو تو اذان وا قامت دونوں کے ساتھ قضاء کرے، لیکن بعد والی نمازوں میں اسے اختیار ہوگا۔ اگر چاہے تو دونوں کیے اور اگر چاہے تو صرف ا قامت پر اکتفاء کر لے، حضرات مشاکخ فرماتے ہیں کہ بہت ممکن ہے یہی سارے فقہائے احناف کی رائے ہوجس میں حضرات شیخین بھی شریک ہوں۔

<sup>﴿</sup> وَيَنْبَغِيُ أَن يُّؤَذِّنَ وَيُقِيْمَ عَلَى طُهُرٍ فَإِنْ أَذَّنَ عَلَى غَيْرِ وُضُوْءٍ ﴾ جَازَ، ِلَأَنَّهُ ذِكْرٌ وَلَيْسَ بِصَلَاقٍ فَكَانَ الْوُضُوْءُ فِيْهِ اِسْتِحْبَابًا كَمَا فِي الْقِرَاءَ ةِ .

ر آن البداية جلدا على المستخصر ٢٣١ على الكام صلاة كميان من ك

تر جملہ: اور مناسب یہ ہے کہ باوضو ہوکراذان وا قامت کیے، لیکن اگر کسی نے بے وضوبھی اذان دیدی تو جائز ہے، کیوں کہ یہ ذکر ہے، نماز نہیں ہے، لہذا قرآن پڑھنے کی طرح اس میں بھی وضومتحب ہوگا۔

## اذان وا قامت می وضوی حیثیت:

صورت مسئلہ تو واضح ہے کہ اذان وا قامت دونوں کو باوضو کہنامتحب اور مستحسن ہے، لیکن اگر کوئی شخص بلاوضو بھی اذان کہہ دے تو یہ جائز ہے، اس لیے کہ اذان ذکر ہے اور ذکر کے لیے وضو ضروری نہیں ہے، وضو تو نماز کے لیے ضروری ہے، اور اذان نماز ہے نہیں، اس لیے اس میں وضو ضروری تو نہیں ہوگا، البتہ جس طرح قرآن پڑھنے کے لیے وضو کرنامتحب ہوگا۔ دینے کے لیے بھی وضو کرنامتحب ہوگا۔

﴿ وَيُكُونَهُ أَن يُتَقِيْمَ عَلَى غَيْرٍ وُضُوعٍ ﴾ لِمَا فِيْهِ مِنَ الْفَصْلِ بَيْنَ الْإِقَامَةِ وَالصَّلَاةِ، وَيُرُواى أَنَّهُ لَا تُكُرَهُ الْإِقَامَةُ أَيْضًا، لِأَنَّهُ يَصِيْرُ دَاعِيًّا إِلَى مَالَا يُجِيْبُ بِنَفْسِهِ.

توجیمہ: اور بے وضوا قامت کہنا مکروہ ہے، کیوں کہ اس میں اذان وا قامت کے مابین فصل لازم آتا ہے، اور ایک روایت ہے ہے کہ اقامت بھی (بے وضو) مکروہ نہیں ہے، کیوں کہ اقامت دواذانوں میں سے ایک ہے، اور ایک روایت ہے ہے کہ اذان بھی (بلاوضو) مکروہ ہے، اس لیے کہ مؤذن ایسی چیز کی دعوت دیتا ہے جسے وہ خود قبول نہیں کرتا۔

#### توضيح:

ویووی النع امام کرخی رہ اللہ اسے مروی ہے کہ اذان کی طرح اقامت بھی بلا وضو جائز ہے اور اس میں کوئی کراہت نہیں ہے، کیول کہ وہ بھی ایک طرح سے اذان ہی ہے اور اذان بلا وضو جائز ہے، لہذا اقامت بھی جائز ہوگی۔ (مگر علت واتصال ان کے خلاف جمت ہے)۔

ویووی النع امام کرخی والیفیل سے ایک دوسری روایت بیمنقول ہے کہ بلاوضواذان دینا بھی مکروہ ہے، کیوں کہ اذان دینے والا لوگوں کوعبادت کی دعوت دیتا ہے اور جب خودمؤذن صاحب ہی عبادت کے لیے تیار نہیں رہیں گے تو مدعو نین کا کیا حال ہوگا، اس لیے بلاوضواذان دینا بھی مکروہ ہے۔

﴿ وَيُكُرَهُ أَنْ يُؤَذِّنَ وَهُوَ جُنُبٌ ﴾ رِوَايَةً وَاحِدَةً، وَوَجْهُ الْفَرْقِ عَلَى إِحْدَى الرِّوَايَتَيْنِ هُوَ أَنَّ لِلْأَذَانِ شِبْهًا بِالصَّلَاةِ فَيَشْتَرِطُ الطَّهَارَةُ عَنْ أَغْلَظِ الْحَدَثَيْنِ دُوْنَ أَخَفِّهِمَا عَمَّلًا بِالشَّبْهَيْنِ، وَفِي الجَامِعِ الصَّغِيْرِ إِذَا أَذَّنَ عَلَى غَيْرِ وُضُوْءٍ وَأَقَامَ لَا يُعِيْدُ، وَالْجُنُبُ أَحَبُّ إِلَيَّ أَن يُعِيْدَ، وَإِنْ لَمْ يُعِدُ أَجْزَأَهُ، أَمَّا الْأَوَّلُ فَلِخِفَّةِ الْحَدَثِ، وَأَمَّا النَّانِيُ فَفِي الْإِعَادَةِ بِسَبَبِ الْجَنَابَةِ رِوَايَتَانِ، وَالْأَشْبَةُ أَنْ يُّعَادَ الْأَذَانُ دُوْنَ الْإِقَامَةِ، لِلَّآنَ الْحَدَثِ، وَأَمَّا النَّاذَانِ مَشُرُو عُ دُوْنَ الْإِقَامَةِ، وَقَوْلُهُ إِنْ لَمْ يُعِدُ أَجْزَأَهُ يَعْنِي الصَّلَاةَ، لِأَنَّهَا جَائِزَةٌ بِدُوْنِ الْآذَانِ وَالْإِقَامَةِ.

توجیل : اور مکروہ ہے کہ کوئی شخص جنابت کی حالت میں اذان دے، ایک ہی روایت ہے، اور دوروایتوں میں سے ایک روایت پر وجفرق یہ ہے کہ اذان نماز کے مشابہ ہے، لہذا دوحدثوں میں سے اغلظ حدث سے طہارت شرط ہوگی، نہ کہ انعت حدث سے دونوں مشابہتوں پڑمل کرتے ہوئے، اور جامع صغیر میں ہے کہ اگر کسی شخص نے بے وضواذان وا قامت کہی تو اعادہ نہ کرے، کیکن اگرمؤذن جنبی ہوتو میرے نزدیک اعادہ کرنازیادہ پندیدہ ہے، اور اگر اعادہ نہ بھی کیا تو بھی نماز جائز ہے۔

رہا اول تو وہ حدث کے معمولی ہونے کی وجہ ہے ہے اور جہاں تک دوسرے قول کا سوال ہے تو جنابت کی وجہ ہے اعادہ کرنے میں دوروایتیں ہیں اور اشبہہ یہ ہے کہ صرف اذان کا اعادہ کیا جائے نہ کہ اقامت کا، کیوں کہ اذان میں تو سمرارمشروع ہے، مگرا قامت میں نہیں ہے۔ اور امام محمد رطیقی کے قول إن لم یعد أجزأه سے نماز مراد ہے۔ اس لیے کہ اذان وا قامت کے بغیر مجمی نماز جائز ہے۔

## اللغات:

﴿أَغْلَظ ﴾ زياده مونا، زياده بهاري، زياده كارُها وشِبْهٌ ﴾ مشابهه، مثل \_

## حالت جنابت مين اذان وا قامت كاحكم:

فرماتے ہیں کہ جنابت کی حالت میں اذان دینا کروہ ہے اور اس سلسلے میں صرف یہی ایک کراہت کی روایت ہے، غیر کراہت کی دوسری کوئی روایت نہیں ہے۔ اور جواس سے پہلے یہ بیان کیا گیا ہے کہ کھید نے کی اذان کمروہ نہیں ہے، اس روایت میں اور بیباں بیان کردہ اذان جنبی کی کراہت والی روایت میں وجفرق یہ ہے کہ اذان نماز کے مشابہ ہے بایں معنیٰ کہ جس طرح نماز تخبیر سے شروع کی جاتی ہے، اس میں استقبال قبلہ ہوتا ہے اور مرتب طور پر اس کے ارکان ادا کیے جاتے ہیں، اس طرح اذان بھی تخبیر سے شروع ہوتی ہے، اس میں بھی استقبال قبلہ ہوتا ہے اور اس کے کلمات بھی مرتب ادا کیے جاتے ہیں، کین اذان صرف ظاہرا نماز کے مشابہ ہے، حقیقت میں نماز نہیں ہے، لہذا یہ مشابہت من جہ ہے، اس لیے مشابہت کا اعتبار کرتے ہوئے تو حدث اور جنابت دونوں صورتوں میں اذان درست نہیں ہوئی چا ہے، اس لیے دونوں مشابہت کا اعتبار کرتے ہوئے حدث اور جنابت دونوں صورتوں میں اذان دینا مروہ ہے، کیوں کہ اذان من وجہ نماز کے مشابہ ہے اور بحالت حدث اذان دینا درست ہے، ہیں کہ بحالت جنابت اذان دینا مروہ ہے، کیوں کہ اذان من وجہ نماز کے مشابہ ہے اور بحالت حدث اذان دینا درست ہے، کیوں کہ اذان من وجہ نماز کے مشابہ ہے اور بحالت حدث اذان دینا درست ہے، کیوں کہ اذان من وجہ نماز کے مشابہ ہے اور بحالت حدث اذان دینا مربہ ہیں کہ کیار حدث اذان دینا درست ہے،

## ر آن البدايه جلدال يرسي المستخدين على الكامِملاة كيان يس

جامع صغیر میں امام محمد رطیقیائے سے بیہ منقول ہے کہ اگر کوئی شخص بے وضوا ذان وا قامت کہے تو اس کا اعادہ نہ کرکئی اگر کوئی جنی اذان دیت ہم سے تردیک اس کا اعادہ کرلینا زیادہ بہتر ہے، تا ہم اگر اعادہ نہ بھی کیا گیا تو بھی اس سے نماز پر کوئی اثر نہیں ہوگا۔ پہلی صورت کی دلیل بیہ ہے کہ حدث جنابت کے بالمقابل خفیف ہے، اس لیے اس میں اتی زیادہ تخی نہیں برتی جائے گی۔ اور دوسری صورت (یعنی جب جنبی اذان دے) میں اعادہ سے متعلق دوروایتیں ہیں، ظاہر الروایہ میں ہے کہ اعادہ مستحب ہے، اور امام کرخی ویشیل فرماتے ہیں کہ اعادہ واجب ہے، اس لیے بہتر یہی ہے کہ اذان کا اعادہ کرلیا جائے، کیوں کہ اذان کا اعادہ وروع بھی نہیں ہے، اور مسئلہ صرف جنبی کی اذان کا ہے، لہذا اس کا اعادہ کرلین مستحن ہے اور فقد خفی کے زیادہ مشابہ بھی ہے، اس لیے کہ جمعہ میں دوم تبہ اذان دینا آج بھی مشروع ہے۔

وقولہ النے فرماتے ہیں کہ امام محمد النی نے جو إن لم يعد أجزأه كہا ہے اس ميں أجزأه سے نماز مراد ہے، كيول كه جب سرے سے اذان وا قامت كے بغير نماز جائز ہے، تو اعادہ كے بغير تو بدرج أولى نماز جائز اور سيح موگا۔

﴿ قَالَ وَكَذَٰلِكَ الْمَرْأَةُ تُؤَذِّنُ ﴾ مَعْنَاهُ يُسْتَحَبُّ أَنْ يُتَّعَادَ لِيَقَعَ عَلَى وَجُهِ السُّنَّةِ .

• ترجمه: فرماتے ہیں کہ یہی تھم اس وقت ہے جب عورت اذان دے، اس کا مطلب سیہ ہے کہ عورت کی دی ہوئی اذان کا اعاد ہ بھی مستحب ہے، تا کہ اذان سنت کے مطابق واقع ہوجائے۔

## عورت كي اذان كاحكم:

مسئلہ میہ ہے کہ جس طرح جنبی شخص کی دی ہوئی اذان کا اعادہ کرنامتحب ہے، اس طرح اگر کوئی عورت اذان دیتو اس کا اعادہ کرنا بھی مستحب ہے، کیوں کہ اذان دینا مردوں کا کام ہے، نہ کہ عورتوں کا، اس لیے عورت کی دی ہوئی اذان کا اعادہ کر لیا جائے تا کہ سنت کے مطابق اذان ادا ہوجائے۔

صاحب عنایہ راتی ہے۔ اس موقع پر بڑی عمرہ بات تحریر کی ہے جس کا تذکرہ نہایت اہم ہے۔ فرماتے ہیں کہ عورت کی اذان بدعت ہے، کیول کہ عورت اگر اذان دے گی تو اس کی دوصور تیں ہیں (۱) یا تو وہ بلند آ واز سے اذان دے گی تو فعل حرام کی مرتکب آواز سے اذان دے گی، اور دونول صور تیں غیر مفید ہیں، کیول کہ اگر عورت بلند آ واز سے اذان دے گی تو فعل حرام کی مرتکب ہوگی، کیول کہ فقہ ائے کرام نے عورت کے جسم کی طرح اس کی آ واز کو بھی عورت کہا ہے اور اسے بھی بہت رکھ کر چھیانے کی تاکید وتلقین کی ہے۔ اور اگر عورت بہت آ واز سے اذان دے گی تو اذان کا مقصود یعنی اعلام فوت ہوجائے گا، اس لیے بہتر یہ ہے کہ عورت اذان ہی نہ دے۔

اور پھریہ بھی تو ہے کہ اذان جماعت کے لیے دی جاتی ہے اور جب عورتوں پر جماعت ہی واجب نہیں ہے تو پھر اذان کہاں سے ثابت ہوگی۔ صاحب عنامیہ نے عورتوں کی جماعت کومنسوخ قرار دیا ہے اور یہ لکھا ہے کہ اگر عورتیں جماعت سے نماز پڑھنا بھی چاہیں تو بغیر اذان اور بغیر اقامت کے پڑھیں، اور اس پر حضرت عائشہ ڈاپٹیٹا کی امامت سے استدلال بھی کیا ہے،

## ر ان البداية جلد ال المستخدين من المستخدين من المستخدين من المستخدين من المستخدين من المستخدمة ا

حضرت راكطه كهتى بي كنا جماعة فأمَّتنا عائشة عَلَيْقًا بلا أذان ولا إقامة (عنايدا ٢٢٠)

﴿ وَلَا يُؤَذَّنُ لِصَلَاةٍ قَبْلَ دَخُوْلِ وَقُتِهَا، وَيُعَادُ فِي الْوَقْتِ ﴾ لِأَنَّ الْأَذَانَ لِلْإِعْلَامِ، وَقَبْلَ الْوَقْتِ تَجْهِيْلٌ، وَقَالَ أَبُوْيُوْسُفَ رَحْمُ اللَّهُ عَيْدَ وَهُوَ قَوْلُ الشَّافِعِيّ رَحْمَالُهُمْ يَجُوْزُ لِلْفَجْرِ فِي النِّصْفِ الْآخِيْرِ مِنَ اللَّيْلِ لِتَوَارُكِ أَهْلِ الْحَرَمَيْنِ، وَالْحُجَّةُ عَلَى الْكُلِّ قَوْلُهُ ۗ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِبِلَالٍ ﷺ لَا تُؤَدِّنُ حَتَّى يَسْتَبِيْنَ لَكَ الْفَجْرُ هَكَذَا، وَمَدَّ يَدَيْهِ عَرْضًا.

توجها: اور کسی بھی نماز کے لیے اس کا وقت داخل ہونے سے پہلے اُذان نہ دی جائے۔اور (اگر دے دی گئی تو) وقت کے اندراس کا اعادہ کیا جائے ، کیوں کہ اذان اطلاع وینے کے لیے ہوتی ہے اور وفت سے پہلے لوگوں کو جہالت میں ڈالنا

امام ابو بوسف والتعليذ فرماتے ہى اور يہى امام شافعى والتعليد كالبھى قول ہے كدرات كے نصف اخير ميں فجر كے ليے اذان دينا جائز ہے،اس لیے کہ اہل حرمین ہے توارث کے ساتھ میمل منقول ہے،اورسب کے خلاف حضرت بلال سے آپ مُنافِیْزُ کا بیفرمان جمت ہے کہتم اس وقت تک اذان نہ دو یہاں تک کہ تمھارے لیے اس طرح فخر واضح نہ ہوجائے اور آپ مُلَا تَیْجُمُ نے چوڑ الی میں اينے ہاتھوں کو پھيلا ديا۔

﴿عَرْضٌ ﴾ چوڑائی۔ ﴿مدّ ﴾ باب نفر؛ پھیلانا۔

اخرجم ابوداؤد في كتاب الصلوة باب في الاذان قبل دخول الوقت حديث رقم ٥٤٣.

## اذان دینے کے کیے موزوں وغیر موزوں وقت اور اس کے احکام:

صورت مسئدیہ ہے کہ حضرات طرفین کے یہاں نماز کا وقت داخل ہونے سے پہلے کسی بھی نماز کے لیے اذان دینا درست نہیں ہے۔ اور اگر سی نے دخول وقت سے پہلے اذان دیدی تو وقت کے اندر اس کا اعادہ کیا جائے گا، کیوں کہ اذان لوگوں کونماز کے لیے بلانے کی خاطر دی جاتی ہے اور قبل از وقت اذان دینے میں لوگوں کو جہالت میں ڈالنا اور آج کی زبان میں بے وقوف بناتا ہے،اس لیے وقت سے پہلے دی ہوئی اذان کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا،خواہ کسی بھی نماز کے لیے دی جائے۔

اس کے برخلاف امام ابو یوسف اور امام شافعی رایٹھا فرماتے ہیں کہ رات کے نصف اخیر سے فجر کے لیے او ان وینا درست ہے اور اس اذ ان کا اعتبار بھی ہے۔ ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ مکہ اور مدینہ میں قدیم زمانے سے بیر روایت چکل آ رہی ہے کہ وہاں فجر کے لیے رات کے سف اخیر ہے اذان شروع ہوجاتی ہے اورلوگ اس اذان کو فجر کی اذان سجھتے اور خیال کرتے ہیں اور

# ر آئ الہدایہ جلد اللہ کی معمول ہے، لبذا فجر میں تو نصف اخیر کے بعد سے اذان دی جاعتی ہے، اور اس کی معتبریت میں کوئی شک شبہہ نہیں ہے۔

والحجة على الكل المع صاحب بداية حفرت امام ابويوسف اور حفرت امام شافعي عِيَّاتِيَّا كي پيش كرده وليل كا جواب ديت ہوئے فرماتے ہيں كدان حفرات كے خلاف حفرت بلال رُفائِنُو كى بير حديث ججت ہے جس ميں آپ مَا لَيْنَا فِي صاف لفظوں ميں ان كو يتحكم ديا تھا كہ جب تك صبح صادق خوب روثن نہ ہوجائے اس وقت تك اذان نہ ديا كرواور آپ نے جو چوڑ ائى ميں اپنے ہاتھ پھيلائے تھے، اس سے صبح صادق كے خوب واضح اور روثن ہونے كی طرف اشارہ تھا، بير حديث اس باب ميں نہايت مفصل اور واضح ہوراس امر كى بين وليل ہے كہ بل از وقت فجر كے ليے بھى دى ہوئى اذان كا اعتبار نہيں باب ميں نہايت مفصل اور واضح ہوراس امر كى بين وليل ہے كہ بل از وقت فجر كے ليے بھى دى ہوئى اذان كا اعتبار نہيں ہے۔

رہا توارثِ اہل حربین کا مسکدتو اس کا جواب ہے ہے کہ حربین شریفین میں نصف اخیر کے بعد جواذان دی جاتی ہے وہ فجر کے لیے نہیں ہوتی، بل کہ تجد کے لیے ہوتی ہے، اور زمانۂ نبوت میں اس طرح کی اذان حضرت بلال بھی دیا کرتے تھے۔ اور اس اذان کے تبجد کے لیے ہونے کی دلیل آپ مُنافِیْم کا بی فرمان ہے "إن بلالا یؤ ذن بلیل فکلوا واشر ہوا حتی تسمعوا أذان ابن أم مکتوم" یعنی حضرت بلال رات میں اذان دیتے ہیں، لبذا ان کی اذان پر کھانا بینا بند نہ کرو، بل کہ اس وقت تک سحری کھاتے رہو جب تک کہ ابن ام مکتوم شی نو ان نہ دے دیں 'اس حدیث ہے گئی با تیں سامنے آئیں (۱) حضرت بلال ارات میں اذان دیتے تھے۔ ان اذان دیتے تھے۔ ان کو اور نہ ہی اور نہ ہی اور نہ ہی حضرت بلال گی اذان تبجد کے لیے ہوتی تھی، اگر یہ اذان نماز فجر کے لیے ہوتی تو اس کے بعد نہ تو تحری کھانے کی اجازت دی جاتی اور نہ ہی حضرت ابن ام مکتوم گو دوبارہ اذان دینا پڑتا، کیوں کہ ایک ہی وقت کے لیے دومر تبہ اذان ہونے کا کوئی مطلب نہیں ہے۔

﴿ وَالْمُسَافِرُ يُؤَذِّنُ وَيُقِيمُ ﴾ لِقَوْلِهِ • عَلَيْهِ السَّكَامُ لِإِبْنَى أَبِي مُلَيْكَةَ عَلَيْهِ إِذَا سَافَرْتُمَا فَأَذِّنَا وَأَقِيْمَا، ﴿ فَإِنْ تَرَكَهُمَا جَمِيْعًا يُكُرَهُ ﴾ وَلَوْ اِكْتَفَى بِالْإِقَامَةِ جَازَ، لِأَنَّ الْأَذَانَ لْإِسْتِخْضَارِ الْعَائِبَيْنِ، وَالرَّقَقَةُ حَاضِرُوْنَ، وَالْإِقَامَةُ لُوعُمُ اللهِ مُحْتَاجُونَ، ﴿ فَإِنْ صَلَّى فِي بَيْتِهِ فِي الْمِصْرِ يُصَلِّي بِأَذَانٍ وَإِقَامَةٍ ﴾ لِيَكُونَ الْأَذَاءُ عَلَى هَيْئَةِ الْجَمَاعَةِ، وَإِنْ تَرَكَهُمَا جَازَ لِقَوْلِ ابْنِ مَسْعُودٍ عَلِيلَا اللهِ الْحَقِيدَ الْحَقْدُ الْمُعَلِيمُ اللهِ الْحَقْدُ الْعَوْلُ ابْنِ مَسْعُودٍ عَلَيْكُونَ الْحَقَاعَةِ، وَإِنْ تَرَكَهُمَا جَازَ لِقَوْلِ ابْنِ مَسْعُودٍ عَلَيْكُونَ الْحَقّ يَكُفِينَا.

ترجملہ: اور مسافر اذان وا قامت دونوں کے، اس لیے کہ آپ منگائی آئے ابوملیکہ کے دونوں بیٹوں سے بیفر مایا تھا کہ جب تم دونوں سفر کروتو اذان بھی کہواورا قامت بھی۔ چناں چدا گرکسی نے دونوں کوترک کردیا تو مکروہ ہے۔ اور اگر صرف اقامت پر اکتفاء

## ر ان البدايه جلدا على المسالة على المان البداية جلدا على المان على المان البداية المان المان على المان المان على المان ا

کیا تو جائز ہے، کیوں کہ اذان غیر موجود لوگوں کو جمع کرنے کے لیے ہوتی ہے، حالاں کہ (یہاں) سفر کے سارے ساتھی حاضر ہیں۔ اور تکبیر نماز شروع ہونے کی اطلاع دینے کے لیے ہوتی ہے اور وہ سب اس کے حاجت مند ہیں۔

پھر اگر کوئی شخص اپنے شہر کے گھر میں نماز پڑھے تو وہ اذان وا قامت کے ساتھ پڑھے، تا کہ بیاداء جماعت کی ہیئت پر واقع ہو، لیکن اگر اذان وا قامت کو ترک کردیا تو بھی جائز ہے، اس لیے کہ حضرت ابن مسعود کا فرمان بیہ ہے کہ محلے کی اذان ہمارے لیے کافی ہے۔

#### اللّغات:

﴿ وَفَقَةٌ ﴾ شركائے سفر، ساتھی ، قافلے والے۔ ﴿ إِفْتِتَا حِ ﴾ اسم مصدر ، باب افتعال ؛ شروع كرنا ، ابتداء كرنا۔ ﴿ هَدِينَةٌ ﴾ شكل ، صورت ۔

## تخريج

اخرجه بخارى فى كتاب الاذان باب الاذان للمسافرين حديث رقم ٦٣٠.

## مسافر کے لیے اذان اور اقامت کابیان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ سفر کے دوران جب مسافرین نماز پڑھنے لگیس تو آخیس چاہیے کہ وہ اذان وا قامت دونوں کے ساتھ نماز پڑھیس، کیوں کہ آپ سُن ﷺ نے ابوملیکہ کے دوبیٹوں کونھیجت کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ جب تم سفر میں رہوتو اذان اورا قامت کے ساتھ ہی نماز پڑھنی کے ساتھ نماز پڑھنی اذان وا قامت کے ساتھ ہی نماز پڑھنی کے ساتھ نماز پڑھنی علیہ کہ بحالت سفر بھی اذان وا قامت کے ساتھ ہی نماز پڑھنی چاہیہ، کیوں کہ اذان کا مقصد صرف اعلام ہی نہیں ہے، بل کہ صاحب فتح القدیر کی صراحت کے مطابق اگر مسافر صحراء اور جنگل میں اذان وا قامت کے ساتھ نماز پڑھے گا تو اس سے اللہ کی زمین میں اس کے نام اوراس کے دین کا بول بالا ہوگا اور مؤذن ان تمام لوگوں کو اللہ کی یاد دلائے گا جو اس کی نظروں سے اوجھل ہیں، مثلاً جنات اور دیگر مخلوقات۔ اس لیے بھی بحالت سفر اذان وا قامت کا اہتمام ضروری ہے۔ (فتح لقدیر ادا ۲۲)

اور اذان وا قامت دونوں کوترک کر دینا مکروہ ہے، کیوں کہ حدیث میں انھیں بجالانے کا مکلّف بنایا گیا ہے، اس لیے دونوں کوترک نہ کیا جائے، البتہ اگر کسی شخص نے صرف ا قامت پر اکتفاء کر لیا تو یہ جائز ہے، کیوں کہ اذان غائب لوگوں کو بلانے اور جمع کرنے کے مقصد سے دی جاتی ہے اور ظاہر ہے کہ بحالت ِسفرتمام رفقاء ایک ہی ساتھ رہتے ہیں، اس لیے بلانے اور جمع کرنے کے مقصد سے دی جاتی ہی ضرورت نہیں ہے۔

البتہ اقامت چوں کہ نماز شروع کرنے کی اطلاع کے لیے کہی جاتی ہے، اس لیے حاضرین کے حق میں بھی اس کی ضرورت متحقق ہے، لہٰذا اِن لوگوں کے حق میں اقامت کی ضرورت تو ہوگی، مگر اذان کی کوئی خاص ضرورت نہیں ہے، اس لیے کسی شخص نے اگر صرف اقامت پر اکتفاء کر لیا تو بھی جائز ہے۔

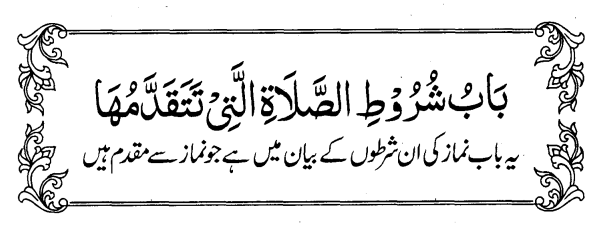
فإن صلّٰی فی بیته النجاس کا حاصل یہ ہے کہ اگر کوئی شخص شہر میں رہتا ہواور وہ اپنے مکان میں نماز پڑھنا چاہے تو اسے

## ر أن البداية جلدال على المستخد ٢٣٦ على المار الكام صلاة ك ييان مين

چاہے کہ اذان وا قامت دونوں کے ساتھ نماز پڑھے،خواہ اکیلے ہویا کئی لوگ ہوں، تا کہ اس کی بینماز جماعت کی نماز کے مشابہ ہوجائے جواذان وا قامت دونوں کو ساتھ پڑھی جاتی ہے۔لیکن اگر شخص اذان وا قامت دونوں کو ترک کردی تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، ایسا کیا جاسکتا ہے، اس لیے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ نے ایک مرتبہ حضرت علقمہ اور حضرت اسود ؓ کو اذان وا قامت کیوں نہیں کہی، اس وا قامت کیوں نہیں کہی، اس پر انھوں نے فرمایا اذان المحتی یکفینا کہ محلے کی اذان ہمارے لیے کافی ہے۔

صاحب عنایہ رِطَّتْظِیْہ نے اس کی عقلی دلیک بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ مؤذن اذان وا قامت میں اہل محلّہ کا نائب ہوتا ہے،لبذا محلّہ میں بغیر اذان وا قامت کے نماز پڑھنے والا حکماً اذان وا قامت کے ساتھ نماز پڑھنے والا ہے۔ (عنایہا ۲۷۲)





صاحب کتاب نے اس سے پہلے نماز کے اوقات اور پھر اوقات کی علامات یعنی اذان اور اس کے احکامات کو بیان کیا ہے،
اب یہال سے نماز کی شرائط کو بیان کر رہے ہیں، واضح رہے کہ شروط شرط کی جمع ہے جس کے لغوی معنیٰ ہیں علامت، اور
اصطلاح شرع میں شرط اس چیز کو کہتے ہیں جس پر دوسری چیز کا وجود موقوف ہو، کیکن وہ چیز اس میں داخل نہ ہو۔ ما یتوقف علیه
وجود الشی ولم یکن داخلا فیه۔

﴿ يَجِبُ عَلَى الْمُصَلِّي أَنْ يُتَقَدِّمَ الطَّهَارَةَ مِنَ الْأَحْدَاثِ وَالْأَنْجَاسِ ﴾ عَلَى مَا قَدَّمْنَاهُ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ (سورة مائده: ٦)، ﴿ وَيَسْتُرُ عَوْرَتَهُ ﴾ لِقَوْلِهِ فَطَهِّرُ (سورة مائده: ٦)، ﴿ وَيَسْتُرُ عَوْرَتَهُ ﴾ لِقَوْلِهِ تَعَالَى خُذُوا زِيْنَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ صَلَاقٍ، وَقَالَ • تَعَالَى خُذُوا زِيْنَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ صَلَاقٍ، وَقَالَ • تَعَالَى خُذُوا زِيْنَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ صَلَاقٍ، وَقَالَ • تَعَالَى عَلَيْهِ السَّلَامُ لَا صَلَاقً لِحَائِضِ إِلاَّ بِخِمَارٍ، أَي الْبَالِغَةِ.

ترجیما: نماز پڑھنے والے پریہ واجب ہے کہ وہ طہارت کو احداث اور انجاس پر مقدم کرے اس دلیل کے مطابق جس کو ہم پہلے بیان کر چکے ہیں، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ آپ اپنے کپڑے کو پاک رکھیے، دوسری جگہ ارشاد ہے اگرتم ناپاک ہوتو خوب پاک حاصل کرلو۔

اور مصلّی پراپی عورت کو چھپانا بھی ضروری ہے، اس لیے کہ ارشاد باری ہے'' تم لوگ ہر نماز کے وقت زیب وزینت اختیار کرو، یعنی وہ چیز لے لوجو ہر نماز کے وقت تمہاری عورت کو چھپالے۔ آپ شُلَّیْنِم نے فر مایا کہ اوڑھنی کے بغیر حاکفیہ کی نماز درست نہیں ہے۔ اور حاکضہ سے مراد بالغہ عورت ہے۔

#### اللغاث:

﴿ أَخْدَاتِ ﴾ الم جمع، واحد حدث؛ به وضويا بعنسل ہونا۔ ﴿ أَنْجَاسِ ﴾ اسم جمع، واحد نجس؛ ناپا كياں، گندگياں۔ ﴿ عَوْرَةَ ﴾ سرّ،شرم كى جگه، چھپانے كى جگه۔ ﴿ يُو َارِ يْ ﴾ باب مفاعلہ؛ چھپانا، ؤھانكنا۔ ﴿ حِمَارٍ ﴾ اوڑھنى، دوپٹہ۔

## ر ان البداية جلدال عن المستركة وسه المستركة الكام ملاة كيان من الم

## تخريج:

ا خرجه ابوداؤد في كتاب الصلوة باب المرأة تصلى بلاخمار حديث ٦٤١.

## نمازے پہلے کی شرطیں:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ مستی پر واجب ہے کہ وہ نماز پڑھنے سے پہلے ہرطرح کی نجاستوں اور حدثوں سے پاکی اور طہارت حاصل کرے، تاکہ جب وہ نماز پڑھنے میں مشغول ہوتو ہرطرح سے پاک صاف ہو، اس کی ولیل قرآن کریم کی یہ آیتیں ہیں و ٹیابلٹ فطقر، وان کنتم جنبا فاطھروا۔ یہ اور اس طرح کی گئ آیتوں میں طہارت کا تھم دیا گیا ہے جس کا بجالانا ہر نمازی کے لیے فرض اور ضروری ہے۔ صاحب عنایہ نے لکھا ہے کہ اگر چہ یہ بحث اس سے پہلے آچکی ہے، مگر چوں کہ یہاں شرائط کا بیان سے اور تقدیم طہارت بھی شرط ہے، بل کہ اہم الشرائط ہے، اس لیے اسے یہاں دوبارہ بیان کیا جارہا ہے، تاکہ شروط کی صف میں اس کا بھی شار ہوجا ہے۔

ویستو عورته یہ جملہ ان یقدم الطهارة پرعطف ہے اور مصلی کے لیے دوسری شرط ہے، یعی مصلی پر اپی عورت کا چھپانا بھی لازم اور ضروری ہے، ورت سے مراد بدن کے وہ جھے ہیں جن کا چھپانا فرض اور ضروری ہے اور جن کا کھولنا اور کھلنا باعث عار ہے، صدیث پاک میں ناف سے لے کر گھٹے تک کے جھے کوعورت قرار دیا گیا ہے، حدیث آرہی ہے۔ سرعورت کے شرط اور لازم ہونے پر قرآن کریم کی بیآیت مسدل ہے "خلو ازینتکم عند کل مسجد" اور اس آیت سے وجہ استدلال اس طرح ہے کہ آیت میں زینت سے مراد مایو اربی عورت کم ہے یعنی وہ چیز جو تھاری عورت کو چھپا لے، کیوں کہ عورت کا کھلنا باعث عار اور شرم ہے، تو ظاہر ہے کہ اس کا چھپانا یقینا باعث زینت ہوگا، اور عند کل مسجد سے عند کل صلاۃ مراد ہے اور یہاں کی بول کر حال مراد لیا گیا ہے۔ اور آیت یاک کا واضح مفہوم یہ ہے کہ ہر نماز کے وقت سر عورت حاصل کرلیا کرو۔

اس کی دوسری دلیل آپ شکافی آکا بیفرمان ہے لاصلاۃ لحائض الآ بحماد اس حدیث میں حائضہ سے بالغہ مراد ہے،
کیوں کہ بلوغت کے بعد ہی حیض آتا ہے۔ اور حدیث کا مفہوم بیہ ہے کہ اللہ تعالی بالغہ عورت کی نماز اور هنی کے بغیر قبول نہیں فریاتے، اور بالغہ کے حق میں عورت ہوگی اس کا چھپانا مخروری ہے، البذا جو چیز مرد کے حق میں عورت ہوگی اس کا چھپانا بھی شرط اور ضروری ہوگا۔

﴿ وَعَوْرَةُ الرَّجُلِ مَا تَحْتَ السُّرَّةِ إِلَى الرُّكْبَةِ ﴾ لِقَوْلِه عَلَيْهِ السَّلَامُ عَوْرَةُ الرَّجُلِ مَا بَيْنَ سُرَّتِهِ إِلَى رُكْبَتِهِ ، وَبِهِلذَا يَتَبَيَّنُ أَنَّ السُّرَّةَ لَيْسَتْ مِنَ الْعَوْرَةِ حِلَافًا لِمَا يَقُولُهُ الشَّافِعِيُّ وَيُرُوى مَا دُوْنَ سُرَّتِهِ حَتَّى تَجَاوَزَ رُكُبَتَهُ ، وَبِهِلذَا يَتَبَيَّنُ أَنَّ السُّرَّةَ لَيْسَتْ مِنَ الْعَوْرَةِ حِلَافًا لَهُ أَيْضًا ، وَكَلِمَةُ إِلَى نَحْمِلُهَا عَلَى كَلِمَةِ مَعَ عَمَلًا بِكُلِمَةٍ حَتَّى ، وَعَمَلًا بِكُلِمَةٍ عَلَيْهِ وَالرُّكُنَةُ مِنَ الْعَوْرَةِ حِلَافًا لَهُ أَيْضًا ، وَكَلِمَةُ إِلَى نَحْمِلُهَا عَلَى كَلِمَةِ مَعَ عَمَلًا بِكُلِمَةٍ حَتَّى ، وَعَمَلًا بِقُولُه عَلَيْهِ السَّلَامُ الرُّكُنَةُ مِنَ الْعَوْرَةِ ، وَالْيَشْنَاءُ الْعُصُويُنِ لِلْإِلْبَتِلَاءِ بِإِبْدَائِهِمَا ، قَالَ وَهَذَا تَنْصِيْصٌ عَلَى أَنَّ الْقَدَمَ السَّلَامُ الْمَرْأَةُ عَوْرَةٌ مَسْتُورَةً ، وَاسْتِثْنَاءُ الْعُضُويُنِ لِلْإِلْبَتِلَاءِ بِإِبْدَائِهِمَا ، قَالَ وَهَذَا تَنْصِيْصٌ عَلَى أَنَّ الْقَدَمَ السَّلَامُ الْمَرْأَةُ عَوْرَةٌ مَسْتُورَةً ، وَاسْتِثْنَاءُ الْعُضُويُنِ لِلْإِلْبَتِلَاءِ بِإِبْدَائِهِمَا ، قَالَ وَهَذَا تَنْصِيْصٌ عَلَى أَنَّ الْقَدَمَ

## 

## عَوْرَةٌ، وَيُرُوىٰ أَنَّهَا لَيْسَتْ بِعَوْرَةٍ، وَهُوَ الْأَصَحُّ.

ترجمل: اور مردكى عورت اس كى ناف كے ينج سے لے كر گفنے تك ہے، اس ليے كه آپ سائين كا ارشاد گرامى ہے "مردكى عورت اس كى ناف اور گفنے كے نتج ميں ہے۔ اور ايك روايت ميں ہے كه ناف كے ينج سے يہاں تك كه اس كے گفنے كو تجاوز كر جائے، اس سے يہواضح ہوگيا كه ناف عورت ميں ہے ہيں۔ كرجائے، اس سے يہواضح ہوگيا كه ناف عورت ميں ہے ہيں ہے، برخلاف اس كے جوامام شافعی طِين عِن اِن ميں۔

اور گھٹنا عورت میں سے ہے، امام شافعی جائٹیڈ کا اس میں بھی اختلاف ہے۔ ہم کلمہ اللی کو کلمہ مع پرمحمول کرتے ہیں کلمہ کہ حتی پرعمل کرتے ہوئے اور آپ مٹنا ٹیٹیز کے اس فرمان پرعمل کرتے ہوئے کہ الر کہنة من العورة ۔

اور آزاد عورت کا پورابدان واجب الستر ہے، اس کے چیرے اور دونوں بھیلیوں کے علاوہ، اس لیے کہ آپ شائیز کم کا ارشاد گرامی ہے''عورت چھپا کررکھی جانے والی چیز ہے'' اور دونوں عضو کا استفاء ان کے ظاہر کرنے کے ابتلاء کی وجہ ہے ہے۔ صاحب بدایہ فرماتے ہیں کہ بیاس بات کی صراحت ہے کہ عورت کا قدم بھی عورت ہے، اور ایک روایت بیہ ہے کہ قدم عورت نہیں ہے اور کنی زیادہ سے ہے۔

#### اللغاث:

﴿ سُرَّةَ ﴾ ناف ﴿ وُكُبَةَ ﴾ گُٹنا۔ ﴿ كَفَ ﴾ جَتَيل ، ﴿ مَسْتُورَةٌ ﴾ جَفِي مِولَى ، پوشيده ، ﴿ إِبْتِلَاءَ ﴾ اسم مصدر ، باب افتعال : آ زمائش ميں مونا ، مبتلا مونا۔ ﴿ إِبْدَاء ﴾ اسم مصدر ، باب إفعال ؛ ظاہر كرنا ، نماياں كرنا۔

## تخريج:

- 🛭 اخرجه دارقطني في كتاب الصلوة باب الامر بتعليم الصلوات حديث رقم ٨٧٦.
  - اخرجه دارقطني في كتاب الصلوة باب الامر بتعليم الصلوة حديث رقم ٨٧٨.
- اخرجه ترمذي في كتاب الرضاع باب استشراف الشيطان المرأة اذا خرجت حديث رقم ١١٧٣.

## عورت اور مرد کے سترکی تفصیل:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں مرد کی عورت یعنی مرد کے لیے داجب الستر جسم کی تحدید یہ ہے کہ وہ ناف کے پنچے سے گھٹنے تک کا حصہ ہے، یعنی ناف اس میں داخل نہیں ہے، البتہ گھٹنا داخل ہے، جب کہ امام شافعی طِیٹیلڈ کے یہاں اس کا الناہے، یعنی وہ ناف کوعورت میں داخل کرتے میں اور گھٹنے کوعورت سے خارت مانتے میں۔

بھاری دلیل وہ حدیث ہے جو کتاب میں مذکور ہے بعنی عور ۃ الوجل ما تحت السرۃ إلى الو كبۃ اورائ حدیث ہے وجہ استدلال بایں معنیٰ ہے كہ حدیث پاک میں صاف لفظوں میں ماتحت السرۃ كوعورت قرار دیا گیا ہے، ابندا آئر اتنی وانتح صراحت كے بعد بھی سرۃ كوعورت سے خارج نہیں مانیں گے تو بہ حدیث کے ساتھ زیادتی ہوگی جو درست نہیں ہے۔ پھر ایک دوسری روایت میں مادون سوتہ حتى تجاوز دكہتہ كے كلمات وارد ہیں جواس بات كی دلیل ہیں كہ مردكی ناف عورت میں داخل نہیں ہے۔ اور نہیں ہو اس بات كی دلیل ہیں كہ مردكی ناف عورت میں داخل نہیں ہے۔

## ر آن البداية جدل ير المال المالية جدل المالية على المالية كيان من المالية المالية كيان من المالية الما

رہا یہ سوال کہ پہلی حدیث میں جو الی ر تحبتہ کے کلمات آئے اس میں کلمہ الی غایت کے لیے ہے اور غایت مغیا میں داخل نہیں ہوتی ،البندااس سے رکبہ کوعورت میں داخل کرنا توضیح نہیں ہے۔

صناحب بدایدای کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں که حدیث میں جوکلمۂ إلی وارد ہے وہ مع کے معنی میں ہے جیسے اللہ تعالی کے قول و لا تاکلوا أمو الهم إلی أمو الكم میں إلی مع کے معنی میں ہواور یبال إلی کو مع کے معنی میں لینے کی ایک دوسری علت رہے کہ آپ سی تائیو ہے ایک موقع پر الو كہة من العورة فرمایا ہے جواس بات كی بین دلیل ہے كہ گھٹنہ عورت میں داخل ہے اور بحالت نماز اس كا چھیانا شرط اور ضروری ہے۔

وبدن الحوۃ النح فرماتے ہیں کہ آزادعورت کا چبرہ اور اس کی دونوں ہے پیاور کو چھوڑ کر پوراجسم عورت ہے اور ان دونوں
اعضاء کے علاوہ بقیہ حصہ بدن کا چھپانا ضروری ہے اور اس پر آپ شکا گیائے کا یفر مان دلیل ہے المو أة عورة مستورة، اس حدیث کے پیش نظرتو عورت کے جسم کا ہر ہر جزء واجب الستر ہونا چاہیے، گر چوں کہ چبرہ اور ہتھیلیوں کو اس قدر کثرت سے ظاہر کرنے کی ضرورت پڑتی ہے کہ اس میں ابتلاء سا ہوگیا ہے، کیوں کہ لین دین اور معرفت وشنا خت کے حوالے سے ان کا کھولنا انتبائی نا گزیر ہے، بندا ابتلاء اور عموم بلوی کے پیش نظر ان دونوں اعضاء کا استثناء کر دیا گیا ہے، لیکن بقیہ جسم کو المو أة المنح کے مطلق ہونے کی وجہ ہے۔ استر قرار دیا گیا ہے۔

و ھذا تنصیص النے صاحب ہدایہ فرماتے ہیں کہ متن میں چوں کہ و جہاور کفین ہی کا استثناء کیا گیا ہے، اس لیے معلوم ہوتا ہے کہ عورت نہیں ہیں اور ان کا چھپانا بھی ضروری ہوتا ہے کہ عورت نہیں ہیں اور ان کا چھپانا بھی ضروری نہیں ہے، کیوں کہ ہمہ وقت عورت موزے میں ملبوس نہیں رہتی اور اس کے حق میں بھی چلنے اور باہر نکلنے کی ضرورت ہے، للہذا و جہ وغیرہ کی طرح ابتلاء کی وجہ سے قدم بھی خارج عن العورة ہیں، اور ان کا عورت نہ ہونا عقلاً بھی سمجھ میں آتا ہے، وہ اس طرح کہ عورت کے اکثر اعضائے جسم کوعورت قرار دینے کی وجہ سے ہے کہ انھیں دیکھنے اور بغور ان کا مطالعہ کرنے سے آدمی کی شہوت میں بجان پیدا ہوتا ہے اور یہ خطرہ رہتا ہے کہ کہیں کوئی پھل نہ جائے، اور یہ خطرہ چبرے میں زیادہ ہے۔

لیکن ابتلاء کی وجہ سے چہرنے کوعورت سے خارج کر دیا گیا ہے، الہذا جب خطر ہ خوف کی کثرت کے باوجود چہرے کوعورت سے خارج کر دیا گیا ہے، الہذا جب خطر ہ خوف کی کثرت کے باوجود چہرے کوعورت سے خارج کر دیا گیا تو قد مین کوتو بدرجهٔ اولی خارج کیا جائے گا، کیوں کہ چہرے کے بالقابل قدم کا معاملہ بالکل صفر ہے، قدم کو دکھے کر تو بدمعاشوں اور اوباشوں کے قدم بھی نہیں کھسلتے۔

﴿ فَإِنْ صَلَّتُ وَرُبُعُ سَاقِهَا مَكُشُوفٌ أَوْ ثُلُثُهَا تُعِيْدُ الصَّلَاةَ ﴾ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُحَمَّلًا ، وَإِنْ كَانَ أَقَلَّ مِنَ الْرَّبُعِ لَا تَعِيْدُ الصَّلَاةَ ﴾ عِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَمُحَمَّلًا ، وَإِنْ كَانَ أَقَلَّ مِنَ النِّصْفِ، لِأَنَّ الشَيْعِ إِنَّمَا يُوصَفُ بِالْكُثُرَةِ إِذَا كَانَ مَا يُقَابِلُهُ أَقَلَّ مِنْهُ ، إِذْهُمَا مِنْ أَسُمَاءِ الْمُقَابَلَةِ ، وَفِي النِّصْفِ عَنْهُ رِوَايَتَانِ ، فَاعْتَبَرَ الْخُرُوجَ عَنْ حَدِّ الْقِلَّةِ أَوْ عَنْ حَدِّ الْقِلَّةِ أَوْ عَنْ حَدِّ الْقِلَةِ أَوْ عَنْ حَدِهِ الْآلُسِ وَالْحَلَقِ فِي الْإِحْرَامِ ، وَمَنْ رَأَى وَجُهُ عَيْرِهِ يُحْكِمُ بِرِوَيَتِهِ وَإِنْ لَمْ يَرَ إِلَّا أَحَدَ جَوَانِبِهُ الْأَرْبَعَةِ .

## ر الأاليداية جلدا على المستخطر ٢٣٢ على الكام صلاة كيان مين

ترفیجی این پدائر عورت نے اس حال میں نماز پڑھا کہ اس کی چوتھائی یا تہائی پنڈلی کھلی ہے تو حضرات طرفین کے یہاں وہ نماز کا اعادہ کرے گی۔ امام ابو یوسف پراٹیمیڈ فرماتے ہیں کہ اگر نصف پنڈلی مناز کا اعادہ کرے گی۔ امام ابو یوسف پراٹیمیڈ فرماتے ہیں کہ اگر نصف پنڈلی سے کم ہو، سے کم کھلی ہے تو اعادہ نہیں کرئے گی، کیوں کہ کسی چیز کواسی وقت کثرت سے متصف کیا جاتا ہے جب اس کا مقابل اُس سے کم ہو، اس لیے کہ یہ دونوں اسائے مقابلہ میں سے ہیں۔ اور نصف کے سلسلے میں امام ابو یوسف پراٹیمیڈ سے دوروایتیں ہیں، چناں چہ انھوں نے قلت کی حدسے نکلنے یااس کی ضد میں داخل نہ ہونے کا اعتبار کیا ہے۔

حضرات طرفین کی دلیل میہ ہے کہ چوتھائی حصہ پورے کی حکایت کرتا ہے جیسے کہ سر کے مسمح میں اور بحالت احرام طبق کرانے میں۔ اور جس شخص نے دوسرے کے چبرے کو دیکھا تو اس کے دیکھنے کا فیصلہ کیا جائے گا اگر چہاس نے جاروں کناروں میں سے صرف ایک ہی کنارہ دیکھا ہو۔

## اللغاث

-﴿ رُبُعُ ﴾ چوتھائی۔ ﴿ سَاقِ ﴾ پنڈلی۔ ﴿ ثُلُثُ ﴾ تہائی۔ ﴿ حلق ﴾ اسم مصدر، بابضرب؛ مونڈنا۔

## جسم کا کچے حصہ کھلا ہونے کی صورت میں نماز کا حکم:

صورت مسئلہ بیہ ہے کہ اگر کسی عورت نے اس حال میں نماز پڑھا کہ اس کی پنڈلی کا چوتھائی حصہ کھلا ہوا تھا تو حضرات طرفینؓ کے یہاں اس پرنماز کا اعادہ کرنا واجب ہے اور اگر چوتھائی ہے کم حصہ کھلا ہوا تو اس صورت میں اعادہ واجب نہیں ہے، نماز ہوجائے گی۔

حضرت امام ابویوسف رکتینیا فرماتے ہیں کہ اگر اس کی پنڈلی سے نصف حصہ سے کم کھلا ہوتو نماز جائز ہے اور اعادہ کی ضرورت نہیں ہے، البتہ اگر نصف حصہ کھلا ہوا تو اس صورت میں امام ابو پوسف رکتینیا سے دوروایتیں منقول ہیں (۱) نصف حصہ کھلا ہوتب بھی نماز کا اعادہ ضروری نہیں ہے (۲) دوسری روایت ہیہ ہے کہ اس صورت میں نماز واجب الاعادہ ہے۔

نصف ہے کم کھلا ہونے کی صورت میں عدم اعادہ صلاۃ کے متعلق امام ابو یوسف والیٹیلڈ کی دلیل یہ ہے کہ اس مسلے میں قلت وکثرت اصل اور مدار ہیں اور قلت وکثرت دونوں اسائے مقابلہ میں سے ہیں، اور اسائے مقابلہ میں ضابطہ یہ ہے کہ کسی بھی چیز کو اس وقت کثیر کہا جائے گا جب اس کے مقابل کی چیز اس سے کم ہواور نصف یا نصف سے کم اپنے مقابل کے مقابل میں کثیر نہیں ہوت ہوگی اور نہ ہی ایک روایت کے مطابق نصف کی صورت میں واجب الاعادہ ہوگی اور نہ ہی ایک روایت کے مطابق نصف کی صورت میں واجب الاعادہ ہوگی۔ کیوں کہ یا تو پوری پنڈلی کھلنے اور ظاہر ہونے سے نماز واجب الاعادہ ہوتی ہے یا چرا کثر حصہ کھلنے سے، اور فضف یا اقل من النصف اکثر نہیں ہیں، لہذا اس حد تک کھلنے سے اعادہ صلاۃ کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

اور دوسری روایت کے مطابق نصف حصہ کھل جانے سے اعادہ صلاۃ کی دلیل میہ ہے کہ جب نصف حصہ کھل گیا تو اب وہ قلیل نہیں رہا، بل کہ قلت کی حد سے خارج ہوگیا، اس لیے کہ جب نصف کھل گیا تو ظاہر ہے کہ اب اس کا مقابل اس سے زیادہ نہیں ہے، بل کہ اس کے مساوی ہے، اس لیے کھلا ہوا نصف قلت کی حد سے نکل کر کثرت میں داخل ہوگیا اور اکثر حصہ کھلنے سے نماز واجب الاعادہ ہوگی۔ الاعادہ ہوتی ہے، لہذا اس صورت میں بھی نماز واجب الاعادہ ہوگی۔

حضرات طرفین بُرِیَا الله کی دلیل میہ ہے کہ جس طرح نصف یا اس سے زائد کوکل کے قائم مقام مانا جاتا ہے، ای طرح بہت سے احکام میں رابع اور چوتھائی کوبھی کل کے قائم مقام مانا گیا ہے، مثلاً مسے رائس کو لے لیجے اس میں بھی ربع سر کے مسے کوکل سر کے مسے کے قائم مقام مانا گیا ہے، اسی طرح بحالت احرام چوتھائی سرکا حالت بھی پورے سرکے حال کے قائم مقام ہے، نیز عرف اور محاورہ میں بھی ربع کوکل کا درجہ حاصل ہے، چناں چداگر آپ نے کسی کے چبرے کا ایک حصد و یکھا اور بقیہ تین حصنہیں و کیھے تو بھی کب بہا جائے گا کہ میں نے فلال کے چبرے کو دیکھا ہے، دیکھیے یہاں بھی ربع کل کے قائم ہے، الحاصل جب شریعت اور عرف بر جگہ ربع کل کے قائم مقام ہے تو پھر صورت میں بھی اربع کوکل کے مقام مانا جائے گا اور ربع پنڈلی کھلنے کی صورت میں بھی اعاد ہ کا حکم لگا ا جائے گا۔

اور پھر چوں کہ بی عبادت وریاضت اور حقوق اللہ کا مسلہ ہے، اس لیے احتیاط کے پیش نظر اس میں تو اور بھی زیادہ استمام سے ربع کوکل کا درجہ دیا جائے گا، کیوں کہ ضابطہ سے ہے کہ الاحتیاط جائز فی حقوق اللہ تعالی۔

﴿ وَالشَّعْرُ وَالْبَطَنُ وَالْفَحِدُ كَذَالِكَ ﴾ يَعْنِي عَلَى هَذَا الْإِخْتِلَافِ، لِأَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ عُضُوَّ عَلَى حِدَةٍ، وَالْمُرَادُ بِهِ النَّاذِلُ مِنَ الرَّأْسِ هُوَ الصَّحِيْحُ، وَإِنَّمَا وُضِعَ غَسْلُهُ فِي الْجَنَابَةِ لِمَكَانِ الْحَرَجِ، وَالْعَوْرَةُ الْغَلِيْظَةُ عَلَى هَذَا الْإِخْتِلَافِ، وَهَذَا هُوَ الصَّحِيْحُ دُوْنَ الضَّمِّ.

ترجمه: بال، پیٹ اوران کابھی بہی تھم ہے، یعنی ہی ہی اسی اختلاف پر ہیں، اس لیے کدان میں سے ہراکیہ مستقل ایک عضو ہے۔ اور بالوں سے وہ بال مراد ہیں جو سرسے نیچے لئے ہوئے ہوں، یہی تیجے ہے۔ البتہ غسل جنابت میں حرج کی وجہ سے بالوں کا دھونا ساقط کر دیا گیا ہے۔ اور عورت غلیظ بھی اسی اختلاف پر ہے۔ اور ذَکر کا تنہا اعتبار ہے، نیز خصیتین کا بھی الگ اعتبار ہے اور یہی صحیح ہے، نہ کدان کاضم اور ملنا۔

## اللغاث:

﴿ بَطُنَّ ﴾ اندرونی ،مراد پیٹ۔ ﴿ فحذ ﴾ ران۔ ﴿ أَنْشِيَان ﴾ خصيتين ، كيورے، تثنيه ، ي ذكر كرنا۔

## آ زادعورت كے ستر ميں اقوال كى تفصيل:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ عورت کے بال، اس کے پیٹ اور اس کی ران کا مسئلہ بھی اسی اختلاف پر ہے جو پنڈلی کے متعلق حضرات طرفین اور امام ابو یوسف رطیقیا ہے، یعنی طرفین کے یہاں چوتھائی حصہ کھل جانے سے نماز واجب الاعادہ ہے جب کہ امام ابو یوسف رطیقیا ہے یہاں نصف یاس سے زیادہ کھل جانے کی صورت میں ہی نماز واجب الاعادہ ہوگی۔ کیوں کہ جس طرح ساق ایک مستقل عضو ہیں، لہٰذا ان میں بھی حضرات فقہائے احناف کا ساق ایک مستقل عضو ہیں، لہٰذا ان میں بھی حضرات فقہائے احناف کا سابقہ اختلاف جاری ہوگا۔

والمراد به الخصاحب بداييفرمات بين كمتن مين جو شعو كا تذكره باس سے مرادوہ بال بين جوسر سے فيح كى

طرف لککے ہوئے ہوں، وہ بال مرادنہیں ہیں جوسر ہے متصل اور سرکے اوپر رہتے ہیں۔

وانما وضع النع یبال سے ایک سوال مقدر کا جواب دیا گیا ہے، سوال رہ ہے کہ اگر سرسے پنچے لئکے ہوئے بال عورت بمعنی واجب الستر بیں توعشل میں ان کا دھونا ضروری ہونا چاہیے، اس لیے کہ عورت کے لیے عشل جنابت میں بدن کے ہر ہر جزکا حصہ دھونا ضروری ہے، لہٰذا اگر رہ بال بھی واجب الستر ہیں تو جزء مرأت ہونے کی وجہ سے غسل جنابت میں ان کا غسل ضروری ہونا چاہیے، حالاں کہ اگریہ بال گوند ھے ہوئے جوڑے کی شکل میں ہوں تو ان بالوں کا دھلنا ضروری نہیں ہے۔

صاحب ہدایہ اس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ عورت کے لئکے ہوئے بال اس کے جسم کا حصد اور جزء ہیں اور اس اعتبار سے غسل جنابت میں ان کا غسل ہونا چاہیے، گر چوں کہ بندھے ہوئے ہوئے کی حالت میں ان کو کھو لئے اور پھر کھول کر دھونے میں حرج ہے، اس لیے حرج کے پیش نظران کا غسل ساقط کر دیا گیا ہے، و لائن المحوج مدفوع فی المشوع۔

و العودة الغليظة المنح فرمات بين كه عورت غليظه يعنى قبل اور دبركا انكشاف وظهور بهى امام ابويوسف ولينطيذ اور حضرات طرفين في يهال مختلف فيه هم، اسى طرح مردكا عضوتناسل اوراس كخصيتين بهى مستقل اورالگ الگ عضو بين اوران تمام بين حضرات طرفين اورامام ابويوسف ولينظيذ كے يبال وہى ربع اور نصف كا اختلاف هم، كه طرفين كے يبال ربع كا انكشاف موجب اعادہ هم، كه طرفين واجب الاعادہ ہوگى۔

صاحب ہدایہ نے ہو الصحیح کہہ کراس قول ہے احتراز کیا ہے جس میں ذکر اور خصیتین کے مجموعے کوایک عضو قرار دے کراس میں ہے رابع کے انکشاف کو موجب اعادہ بتلایا گیا ہے ... صاحب عنایہ ولیٹھیڈ نے حضرت شیخ الاسلام کے حوالے سے یہاں یہ وضاحت کی ہے کہ رابع اور نصف وغیرہ کا اختلاف ہمارے یہاں ہے، ورنہ تو امام شافعی ولیٹھیڈ کے یہاں جس طرح نجاست میں قلیل وکثیر سب برابر ہیں اور مطلق نجاست مانع نماز ہے، اس طرح اعضائے مستورہ میں سے مطلق انکشاف آن کے یہاں موجب اعادہ ہے اور رابع یا نصف وغیرہ کی کوئی قید نہیں ہے۔ (عنایہ ۲۹۹)

﴿ وَمَا كَانَ عَوْرَةً مِنَ الرَّجُلِ فَهُوَ عَوْرَةٌ مِنَ الْأَمَةِ، وَبَطْنُهَا وَظَهُرُهَا عَوْرَةٌ، وَمَا سِواى ذَلِكَ مِنْ بَدَنِهَا لَيْسَ بِعَوْرَقٍ ﴾ لِقَوْلِ عُمَرَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ عَنْكِ الْخِمَارَ يَادَفَّارُ أَتَشْبَهِيْنَ بِالْحَرَائِرِ، وَلَأَنَّهَا تَخُرُجُ لِحَاجَةِ مَوْلَاهَا فِي ثِيَابِ مِهْنَتِهَا عَادَةً فَاعْتُبِرَ حَالُهَا بِذَوَاتِ الْمَحَارِمِ فِي حَقِّ جَمِيْعِ الرِّجَالِ دَفْعًا لِلْحَرَجِ.

تروج کے اور جو چیز مرد کے لیے عورت ہے وہی باندی کے لیے بھی عورت ہے، نیز باندی کا پیٹ اوراس کی پیٹے بھی عورت ہے،
اوراس کے ملاوہ اس کے بدن کا کوئی حصہ عورت نہیں ہے، اس لیے کہ حضرت عمر وزانٹوند کا ارشاد ہے (ایک باندی سے) اے کمینی
اپ اوپر سے اوڑھنی کو ہٹا دے، کیا تو آزاد عورتوں کی مشابہت اختیار کرنا جا ہتی ہے، اوراس لیے بھی کہ عام طور پر باندی اپنے کام
کان کے کیڑوں میں ہی اپنے مولی کی ضرورت کے لیے باہر نکلتی ہے، لبذا دفع حرج کے پیش نظر تمام مردوں کے حق میں باندی کے

حال کو ذوات المحارم پر قیاس کرلیا گیا۔

#### اللغاث:

﴿ ذَفَّارُ ﴾ كمينى \_ ﴿ حَرَائِو ﴾ اسم جمع ، واحد حرة ؛ آزاد عورت \_ ﴿ مِهْنَة ﴾ محنت مزدورى ، پیشے کے دوران کے کپڑے۔ ب**اندى كاستر** :

قرماتے ہیں کہ مادون السرة سے گفتوں تک کا حصہ جس طرح مرد کے لیے واجب السر ہے، اس طرح باندیوں کے حق میں بھی جسم کا بید حصہ واجب السر ہے، نیز اس کے علاوہ باندیوں کا پیٹ اور ان کی پشت بھی واجب السر ہے، کیوں کہ بی چزیں بھی محل شہوت ہیں اور انھیں دیکھنے سے بھی شہوت میں بیجان پیدا ہوجاتا ہے، البتہ ان کے علاوہ باندی کے جسم کا کوئی بھی حصہ عورت نہیں ہے، اس لیے کہ حضرت عمر منطق نے ایک مرتبہ ایک باندی کو دیکھا وہ دو پٹہ اوڑ ھے ہوئے ہے، اس پر حضرت عمر منطق نے آزاد عورتوں کی مشابہت اختیار کرنا چاہتی ہے (اتاراسے، تیرے لیے بیت نہیں ہے، کیوں کہ تھے میں اور آزاد عورتوں میں زمین آسان کا فرق ہے۔ شارح عفی عنہ )۔

دوسری دلیل میہ ہے کہ عموا آقا کی ضرورت پوری کرنے کے لیے اسے گھر سے باہر نکلنا پڑتا ہے اور عام طور پر باندی اپنے کام کاج کے کپڑوں میں ہی مارکیٹ اور بازار وغیرہ کا چکر لگاتی ہے، اس لیے اگر ان کے حق میں آزاد عورتوں کی طرح پردہ وغیرہ کو لازم قرار دے دیا جائے تو اس سے حرج ہوگا، لہذا دفع حرج کے پیش نظر باندیوں کو تمام مردوں کے حق میں ذوات محارم لیعنی محرم عورتوں پر قیاس کیا گیا ہے اور جس طرح انسان کے لیے اپنی ماں، بہن اور بیٹی سے شرعی پردہ واجب ہے اتنا ہی باندی سے بھی ہے، اس کے علاوہ میں وہ محرّمات کے درجے میں ہے۔

﴿ قَالَ وَلَوْ لَمْ يَجِدُ مَا يُزِيْلُ بِهِ النَّجَاسَةَ صَلَّى مَعَهَا وَلَمْ يُعِدُ ﴾ وَهذا عَلَى وَجُهَيْنِ، إِنْ كَانَ رَبُعُ الثَّوْبِ أَوْ أَكْثَرُ مِنْهُ طَاهِرًا يُصَلِّى فِيهِ، وَلَوْ صَلَّى عُرْيَانًا لَا يُجْزِيْهِ، لِأَنَّ رُبُعَ الشَّىٰءِ يَقُوْمُ مَقَامَ كُلِّهِ، وَإِنْ كَانَ الطَّاهِرُ أَقَلَّ مِنَ الرَّبُعِ فَكَذَلِكَ عِنْدَ مُحَمَّدٍ وَمُولَّا اللَّهَ فِي الشَّافِعِيِّ وَمُّاللَّهُ يَهِ وَكُولُ الطَّاهِرُ أَقَلَ مِنَ الرَّبُعِ فَكَذَلِكَ عِنْدَ مُحَمَّدٍ وَمُولَا اللَّهُ وَعَى الشَّافِعِيِّ وَمُّلَا اللَّهُ اللَّهُ يَهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَهُولُولُ مِنَ الشَّافِعِي وَمُّواللَّهُ يَهُ وَهُو اللَّهُ وَهُو أَحَدَ قُولُي الشَّافِعِي وَمُثَلِّالُهُ يَهُولُ فَي الصَّلَاةِ فِيهِ تَرْكُ فَرْضٍ وَاحِدٍ ، وَفِي الصَّلَاةِ عُرْيَانًا تَرْكُ الْفُولُوشِ، وَعِنْدَ أَبِي حَنِيْفَةَ وَعُرَاللَّهُ يَهُ وَأَبِي يُولُولُولُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ يَعْوَلُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مَانِعُ جَوَاذِ الصَّلَاةِ حَالَةَ الْإِخْتِيَادِ، وَيَسْتُويَانِ فِي حَقِّ الْمُقْدَارِ فَي مُؤْمِنَ اللَّهُ مُلِي الصَّلَاةِ، وَتَرْكُ الشَّيْءِ إِلَى خَلْفٍ لَا يَكُونُ لَا مُنَامِ اللَّهُ اللَّهُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مَانِعُ جَوَاذِ الصَّلَاةِ وَالْمُولِيَةُ اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ السَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلَاقِ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْهُ الْمُسَاقِ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْمُؤْلُولُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللللْمُ الللْمُؤِلِقُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ الللْمُؤْلُولُ الللْمُؤْلُولُولُولُ

ترجمل: فرماتے ہیں کہ اگر مصلی کوئی ایسی چیز نہ پائے جس سے نجاست کوزائل کرے تو نجاست کے ساتھ ہی نماز پڑھ لے اور

ر الأرابيد الكام ملاة كيان ين المحال المحام المحام

اس کا اعادہ بھی نہ کر ہے۔ اور بید مسئلہ دوصورتوں پر ہے (۱) اگر چوتھائی کپڑایا اس سے زیادہ پاک ہوتو اس کپڑے میں نماز پڑھے،
اور اگر اس نے نظے نماز پڑھ لی تو وہ جائز نہیں ہوگی، کیوں کہ ٹھی کا چوتھائی حصہ کل کے قائم مقام ہوتا ہے۔ (۲) اور اگر پاک حصہ
چوتھائی ہے کم ہوتو بھی امام محمد ولٹے تیا ہے بیبال یہی حکم ہے اور یہی امام شافعی ولٹے تیا کے دوقولوں میں سے ایک ہے۔ کیوں کہ اس
کپڑے میں نماز پڑھنے سے ایک ہی فرض کو چھوڑ نا ہے جب کہ ننگے نماز پڑھنے سے بہت سارے فرض کو چھوڑ نا لازم آتا ہے۔
اور حضارت شیخین کے بیال باس شخص کو افتال ہوگا والے برقد نظر نماز پڑھے اور یہ

اور حضرات شیخین کے یہاں اس شخص کو اختیار ہوگا چاہتو نظے نماز پڑھے اور چاہتو اس کپڑے میں نماز پڑھے اور یہی افضل ہے، کیوں کہ ان میں سے ہرایک بحالت اختیار جواز صلاۃ سے مانع ہے اور مقدار کے حق میں دونوں برابر ہیں، لہذا نماز کے حق میں بھی دونوں مساوی ہوں گے، اور کسی چیز کا بدل کی طرف ترک، ترک نہیں کہلاتا۔ اور افضلیت اس وجہ سے ہے کہ سر نماز کے ساتھ خاص نہیں ہے جب کہ طہارت نماز کے ساتھ خاص نہیں ہے جب کہ طہارت نماز کے ساتھ خاص ہے۔

## اللغاث:

﴿عُرْيَانٌ ﴾ برہنه، نگا۔

## ایے آ دمی کے لیے نماز کا حکم جونجاست سے آلودہ ہولیکن نجاست دور کرنے پر قادر نہ ہو:

مسئلہ میہ ہے کہا گر کسی شخص کے پاس نجاست لگا ہوا کیڑا ہواوراس کے علاوہ نہ تو کوئی دوسرا کیڑا ہواور نہ ہی پانی وغیرہ ہو کہ جس سے وہ کیڑے پر لگی ہوئی نجاست کو دور کرسکے اور اسے نماز پڑھنی ہے؟ بتائیے وہ کیا کرے؟

صاحب بدایہ فرماتے ہیں کہ اس مسکے کی دوسورتیں ہیں جن میں ہے ایک متفق علیہ ہے اور دوسری مختلف فیہ ہے (۱) وہ صورت جومتفق علیہ ہے اس کا حاصل ہیہ ہے کہ سب ہے پہلے یہ دیکھیں گے کہ اس کے پاس جو کپڑا ہے اس میں نجاست کہاں تک لگی ہوئی ہے، اگر نجاست لگنے کے بعد بھی کپڑے کا چوتھائی حصہ پاک ہوتو اس صورت میں اس شخص کے لیے ای کپڑے میں نماز پڑھنا ضروری ہے، نظے ہوکر نماز پڑھنا جا ئزنہیں ہے، کیوں کہ اس کے پاس چوتھائی کپڑا پاک ہے اور بہت سے مقامات پر چوتھائی کوکل کے قائم مقام مانیں گے اور یوں خیال کریں گے کہ اس کا پورا کپڑا پاک ہے، لہذا یہاں بھی اسے کل کے قائم مقام مانیں گے اور یوں خیال کریں گے کہ اس کا پورا کپڑا پاک ہے، لہذا وہ اس میں نماز پڑھے، کیوں کہ یاک کپڑے کے ہوتے ہوئے نظے ہوکر نماز پڑھنا درست نہیں ہے۔

(۲) دوسری صورت جو مختلف فیہ ہے وہ یہ ہے کہ اگر اس کا کیٹر اچو تھائی جصے سے کم پاک ہوتو امام محمد رالیٹھیڈ کے یہاں اس صورت میں بھی وہ اس کیٹر ہے میں نماز پڑھے، اس کے لیے اب بھی ننگے نماز پڑھنا جائز نہیں ہے۔ یہی امام شافعی رالیٹھیڈ کے دو قولوں میں سے ایک قول ہے۔ اور امام احمد بھی اس کے قائل ہیں۔ (بنایہ)

ان حفرات کی دلیل یہ ہے کہ یہاں دوباتیں ہیں، ایک تو یہ کہ پیشخص وہی کپڑا پہن کرنماز پڑھے اور اس صورت میں کپڑے کی طہارت جو فرض ہے اس کا ترک لازم آتا ہے۔ دوسری صورت یہ ہے کہ بیشخص برہند ہوکرنماز پڑھے اور اس صورت میں ایڈ لازم آتا ہے، پھر چول کہ برہند ہوکرنماز پڑھنے کی صورت میں بیشخص بیٹھ کرنماز پڑھے گا، میں ایڈ لا توستر عورت والے فرض کا ترک لازم آتا ہے، پھر چول کہ برہند ہوکرنماز پڑھنے کا میں مدین کے مالیک اندھا اور کم پڑھا لکھا انسان بھی جانتا ہے کہ ایک

## ر آن البدايه جلد ک که مسلامی کامی کامی کامی کامی کام صلاة کے بیان میں کے

فرض کا ترک کرنا بہت سارے فرائض کوترک کرنے ہے بہتر ہے، اس لیے ہمارے یہاں ربع ہے کم کیڑا پاک ہونے کی صورت میں بھی برہنہ ہوکر نماز پڑھنا جائز نہیں ہے، بل کہ اس کیڑے میں نماز پڑھنا واجب اور ضروری ہے۔

اور پھر شریعت نے بیضابطہ بھی تو مقرر کر رکھا ہے کہ إذا تعارض مفسدتان روعی أعظمهما ضورا بارتكاب أحفهما لين جب ايك ہى مسئے ميں دوخرابياں جمع ہوجائيں تو ان ميں سے جواخف ہوائ كواختياركيا جائے گا اور يہال بھی چوں كوفش واحد يعنى طہارت توبكا ترك اخف ہے، للبذائى كواختياركيا جائے گا۔

اس دوسری صورت میں حضرات شیخین کے یہاں اس شخص کو اختیار ہے، چاہے تو برہند ہوکر نماز پڑھے اور جاہے تو اس کپڑے میں پڑھ لے دونوں صورتوں میں اس کی نماز جائز ہے۔

حضرات شیخین کی دلیل یہ ہے کہ یہاں واقعی دوخرابیاں جمع ہیں اور یہ دونوں منع صلاۃ اور مقدار دونوں چیزوں میں برابر
ہیں، منع صلاۃ میں برابر ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اگر انسان کے پاس کوئی اور پاک کیڑا ہو یا نجاست کو زائل کرناممکن ہوتو اس
صورت میں نہتو کشف عورت کے ساتھ نماز جائز ہے اور نہ ہی نجاست کے ساتھ۔ اور مقدار میں مساوات کا مطلب یہ ہے کہ جس
طرح کشف عورت میں کشف قلیل معاف ہے، ای طرح نجاست میں بھی قلیل معاف ہے اور دونوں کا کثیر معاف نہیں ہے، البندا
جب منع اور مقدار میں دونوں برابر ہیں تو تھم صلاۃ میں بھی دونوں برابر ہوں گے اور یہ خض جا ہے برہنہ ہوکر نماز بڑھے یا ای

و توك الشئ النج يہاں سے امام محمد ولينظير كى دليل كا جواب ديا گيا ہے جس كا حاصل يہ ہے كہ حضرت والا آپ كا يہ كہنا كەترك فرض ترك فروض سے بہتر ہے، تو يہ جميں تعليم تو ہے، ليكن اى جگہ تعليم ہے جہاں ترك كا نائب اور بدل موجود نہ ہواور صورت مسئلہ ميں چوں كەترك كا نائب اور بدل موجود ہے، چناں چہ بر ہند ہوكر نماز پڑھنے والا اگر قيام وغيرہ كوترك كرتا ہے تو اس كے نائب يعنى ايماء اور اشارے پڑمل كرتا ہے، اس ليے يہاں بھى صرف ايك ہى فرض كا ترك ہے نہ كہ بہت سارے فرائض كا۔

رہا یہ مسئلہ کہ اس ناپاک کیڑے میں نماز پڑھنا کیوں افضل ہے تو اس کی وجہ یہ ہے کہ ستر کی نضیلت طہارت کی فضیلت ہے اتو کی سے اقو کی ہے، کیوں کہ ستر نماز اور غیر نماز دونوں حالتوں کوشامل ہے جب کہ طہارت صرف نماز کے ساتھ خاص ہے، اس لیے اقو کی کی رعایت کی جائے گی اور اس کے مقابلے میں قوی کوترک کر دیا جائے گا۔

<sup>﴿</sup> وَمَنْ لَمْ يَجِدُ ثَوْبًا صَلَّى عُرْيَانًا قَاعِدًا يُؤْمِي بِالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ هَكَذَا ﴾ فَعَلَهُ أَصْحَابِ رَّسُولِ اللهِ طَالِئَا اللهِ طَالِئَا اللهِ طَالْعَلَيْمُا ﴾ فَإِنْ صَلَّى قَائِمًا أَجْزَأَهُ ﴾ لِأَنَّ فِي الْقُعُودِ سِتْرُ الْعَوْرَةِ الْعَلِيْظَةِ وَفِي الْقِيَامِ أَدَاءُ هَذِهِ الْأَرْكَانِ فَيَمِيْلِ إِلَى أَيِّهِمَا شَاءَ، ﴿ إِلاَّ أَنَّ الْأَوَّلَ أَفْضَلُ ﴾ لِأَنَّ الْمُسِتُرَ وَجَبَ لِحَقِّ الصَّلَاةِ وَحَقِّ النَّاسِ، وَلَأَنَّةُ لَا خَلْفَ لَهُ وَالْإِيْمَاءُ خَلْفٌ عَنِ الْأَرْكَانِ.

ر اس البداية جلد المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المام صلاة كيان مير الم

علیملاً فی ایا بی کیا ہے، لیکن اگر اس نے کھڑے ہوکر نماز پڑھ لی تو یہ بھی کافی ہے، اس لیے کہ بیٹھنے میں عورت غلیظ کو چھپانا ہے تو کھڑے ہوئے اس کے میں ان ارکان کو ادا کرنا ہے، لبندا دونوں میں سے جس طرف چاہے مائل ہوجائے، البتہ پہلی صورت افضل ہے، کھڑے ہوئے میں ان ارکان کو البتہ پہلی صورت افضل ہے، کیوں کہ ستر حق الصلاۃ اور حق الناس دونوں کی وجہ سے ثابت ہے، اور اس لیے کہ ستر کا کوئی خلیفہ نہیں ہے، جب کہ اشارہ ارکان کا خدیفہ ہے۔

## اللغاث:

﴿ يُوْمِي ﴾ أوها يؤمي ، باب افعال؛ اشاره كرنا . ﴿ يَمِيلُ ﴾ مأل مونا، اختيار كرنا .

## برمندآ دمی کی نماز کے طریقے کا بیان:

صورت مسکدید ہے کہ آگر کسی شخص کے پاس بالکل کیڑا ہی نہ ہویعنی نہ تو پاک کیڑے ہوں اور نہ ہی ناپاک ، تو اس صورت مسکدید ہے کہ وہ برہنہ ہونے کی حالت میں ہی بیٹے کر نماز پڑھے اور اشارے سے رکوع اور بحدے کرے ،
کیوں کہ آپ سائٹی کے جال نثاروں نے ایبا ہی کیا تھا جب ان حضرات کے پاس کیڑے ہم دست نہ تھے، صاحب عنایہ چائٹی نے نے حضرت انس بن مالک ٹرائٹی کے حوالے سے لکھا ہے اِن اصحاب رسول الله طائٹی رکبوا فی سفینة فانکسرت بھم دسرت انس بن مالک ٹرائٹی کے حوالے سے لکھا ہے اِن اصحاب رسول الله طائٹی و کبوا فی سفینة فانکسرت بھم السفینة فحر جوا من المبحر عواة فصلوا قعو دا یعنی ایک مرتبہ حضرات صحاب نے کشی کا سفر کیالیکن کشی ٹوٹ گئی ، سحابہ کرام دریا سے بہ ہم ہوتا ہے کہ اس طرح کی صورت حال میں برہنہ بوکر نماز پڑھی جاسکتی ہے ، کیوں کہ یہ قول حضرت انس بن مالک ٹرائٹی سے مروی ہے اور کی اور سے اس کے خلاف کوئی اور واقعہ متقول نہیں ہے ، اس لیے یہ قول اجماع کے درجے میں ہے اور اجماع اصول شرع میں سے ایک اصل ہے جوشری ججت ہے اور واجب العمل ہے ۔ (عنایہ ایماع)

فان صلی قائما الحاس کا عاصل یہ ہے کہ اگر کسی محف نے بیٹے کرنماز بڑھنے کے بجائے کھڑے ہو کرنماز پڑھایا تو یہ بھی کرنماز پڑھنے تو کھڑے ہو کرنماز پڑھنے میں ارکان نماز یعنی جائز اور صحح ہے، کیوں کہ بیٹے کرنماز پڑھنے میں اگر کورت غلیظہ یعنی شرم گاہ کا ستر ہے تو کھڑے ہو کرنماز پڑھنا بھی رکوع اور جدوں کی ادائیگی اور بجا آوری ہے، اس لیے جس طرح بیٹے کرنماز پڑھنا جائز ہے، اس طرح کھڑے ہو کورنماز پڑھنا بھی جائز ہے، البتہ بیٹے کرنماز پڑھنے میں کھڑے ہوکر پڑھنے کی بہنست فضیلت زیادہ ہے، کیوں کہ پردہ کرنا نماز کا بھی حق ہے اور لوگوں کا بھی حق ہے اور کھر ترک سترکا کوئی خلیفہ نہیں ہے جب کہ ترک ارکان کا خلیفہ اور بدل ایما، کی شکل میں موجود ہے، اس لیے ترک ستر کے بالقابل ترک ارکان زیادہ قوی ہوگا، کیوں کہ تو ک المی خلیف تو ک لا المی حلف کے بالمتابل اولی ہے، اس لیے صورت مسلہ میں بیٹے کرنماز پڑھنا کھڑے ہوکرنماز پڑھنے کی بہنبت افضل اور برتر اور بہتر ہے۔

َ قَالَ وَيَنُوِيُ الصَّلَاةَ الَّتِي يَدُخُلُ فِيُهَا بِنِيَّةٍ لَا يَفُصِلُّ بَيْنَهَا وَبَيْنَ التَّحْرِيْمَةِ بِعَمَلِ ﴾ وَالْأَصْلُ فِيْهِ قَوْلُهُ ۖ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَلَأَنَّ اِبْتِدَاءَ الصَّلَاةِ بِالْقِيَامِ وَهُوَ مُتَرَدِّدٌ بَيْنَ الْعَادَةِ وَالْعِبَادَةِ وَلَا يَقَعُ التَّمَيُّزَ إِلاَّ بِالْبِيَّةِ، وَالْمُتَقَدِّمُ عَلَى التَّكْبِيُرِ كَالْقَائِمِ غِنْدَةً إِذَا لَمْ يُوْجَدُ مَا يَقُطَعُهُ وَهُوَ عَمَلٌ لَا يَلِيْقُ بِالصَّلَاةِ، وَلَا مُعْتَبَرَ بِالْمُتَاَّخِرَةِ مِنْهَا عَنْهُ، لِأَنَّ مَا مَصٰى لَا يَقَعُ عِبَادَةً لِعَدْمِ النِّيَّةِ، وَفِى الصَّوْمِ جُوِزَتُ لِلصَّرُورَةِ، وَالنِّيَّةُ فِى الْمُتَاَّخِرَةِ مِنْهَا عَنْهُ، لِأَنْ يَعْلَمَ بِقَلْبِهِ أَيَّ صَلَاةً يُصَلِّي، أَمَّا اللِّكُو بِاللِّسَانِ فَلَا مُعْتَبَرَ بِهِ، وَيَحْسُنُ ذَلِكَ لُاجْتِمَاعِ الْإِرَادَةِ، وَالشَّرُطُ أَنْ يَعْلَمَ بِقَلْبِهِ أَيَّ صَلَاةً يُصَلِّي، أَمَّا اللِّكُو بِاللِّسَانِ فَلَا مُعْتَبَرَ بِهِ، وَيَحْسُنُ ذَلِكَ لُاجْتِمَاعِ عَنِيمَةِ، ثُمَّ إِنْ كَانَتِ الصَّلَاةُ نَفُلًا يَكُفِيهِ مُطْلَقُ النِّيَّةِ، وَكَذَا إِذَا كَانَتُ سُنَّةً فِى الصَّحِيْحِ، وَإِنْ كَانَتُ فَرْضًا عَزِيمَةِ، ثُمَّ إِنْ كَانَتِ الصَّلَاةَ وَمُتَابَعَتَهُ وَكُذَا إِذَا كَانَتُ سُنَّةً فِى الصَّحِيْحِ، وَإِنْ كَانَتُ فَوْطًا فَلَا بُكُولِهُ مُطْلَقُ النِّيَّةِ، وَكَذَا إِذَا كَانَتُ سُنَّةً فِى الصَّحِيْحِ، وَإِنْ كَانَتُ فَوْطًا فَوْرُضِ كَالثُّهُ وَمُعْلَلُهُ النِّيَةِ، وَكَذَا إِذَا كَانَتُ سُنَّةً فِى الصَّحِيْحِ، وَإِنْ كَانَتُ فَوْطًا فَوْرُضِ كَانَتُ مُولِهُ مُعْتَدِيًا بِعَيْرِهِ يَنُوى الصَّلَاةِ وَمُتَابَعَتَهُ ﴾ فَلَا بُدَّ مِن التِزَامِهِ . ﴿ وَإِنْ كَانَ مُقْتَدِيًا بِعَيْرِهِ يَنُوى الصَّلَاةِ مِنْ جِهَتِهِ فَلَا بُدَّ مِنَ التِزَامِهِ .

توجمل : اور وہ نماز جس میں مصلی داخل ہور ہا ہے اس کی اس طرح نیت کرے کہ نماز اور تکبیر تحریمہ کے درمیان کس کام سے نصل نہ کرے، اور اس سلسلے میں نبی اکرم شائی کا میار شاوگرا می اصل ہے ''کہ اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے' اور اس الیے بھی کہ نماز کی ابتداء تی م سے ہوتی ہے اور تیام عادت اور عبادت کے مابین متردد ہے، اور تمیز صرف نیت سے ہوسکے گی۔ اور تکبیر سے پہلے کی جانے والی نیت بوقت تکبیر ہونے والی نیت کی طرح ہے بشر طیکہ (درمیان میں) کوئی ایسا عمل نہ پایا جائے جونیت کو تو ڑ دے، اور وہ ایسا عمل سے جونماز کے لائق نہیں ہے۔

اوراس نیت کا کوئی اعتبار شمیں ہے جو تکبیر کے بعد کی گئی ہو، اس لیے کہ نیت سے پہلے گذرا ہوا ممل نیت نہ ہونے کی وجہ سے عبادت نہیں ہوسکتا۔ادرروزہ میں ضرورت کی وجہ سے جائز قرار دیا گیا ہے۔

اور نیت ارادہ کا نام ہے، اور نیت کی شرط ہے ہے کہ انسان اپنے دل سے جانے کہوہ کون می نماز پڑھ رہا ہے۔ رہا زبان سے ذکر کرنا تو اس کا کوئی (خاص) اعتبار نہیں ہے، البتہ عزم قلبی کے ساتھ جمع ہونے کی وجہ سے میستحسن ہے۔

پھراً گرنفل نماز ہوتو مطلق نیت کافی ہے اور سیحے قول کے مطابق یہی تھم ہے جب سنت نماز ہو، لیکن اگر فرض نماز ہوتو فرض کی تعیین کرنا ضروری ہے جیسے ظہر، کیوں کہ فرض کئی ایک ہیں۔اوراگر مصلی دوسرے کی اقتداء کر رہا ہوتو وہ نماز کی نیت بھی کرے اور دوسرے شخص کی متابعت کی نیت بھی کرے، کیوں کہ متندی کوامام کی طرف سے نماز کا فساد لازم آتا ہے، لہذا اس کی متابعت کا التزام کرنا ضروری ہے۔

#### اللغاث:

هُ مُتَوَدِّدٌ ؛ غير يقين ، دائر مجمل في ليق به باب ضرب؛ مطابق مونا، شايان مونا، لائق مونا في عزيمة به پخته اراده،

## تخريج

اخرجه المة السِتة بخاري كتاب كيف كان بدء الوحي حديث رقم ١.

## ر حن البداية جلدا ي المحال الم

## نماز مین نیت کی حیثیت محل اوراس کا طریقه:

صاحب کتاب نمازی شراکط اور دیگر تفصیلات کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد یہاں سے نیت اوراس کے متعلقات کو بیان کررہے ہیں، چناں چہ سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ مصلی جس نماز میں داخل ہورہا ہے اسے چاہیے کہ وہ اس نماز کی نیت کر سے، اور یہ نیت اس طرح کرے کہ تبییر تحریمہ سے متصل ہواور نیت اور تکبیر تحریمہ کے مابین کسی چیز کا کوئی فصل نہ ہو۔ نیت کے شرط اور ضروری ہونے کے سلسلے میں آپ شل فی مان اصل اور متدل ہے إنما الاعمال بالنیات یعنی اعمال کا دارو مدار نیوں پر ہوگا، اگر نیت ہوگی تو یمل نیوں پر ہے اور چوں کہ نماز بھی ایک عمل ہے (بل کہ ام الاعمال ہے) اس لیے اس کا بھی مدار نیت پر ہوگا، اگر نیت ہوگی تو یمل معتبر ہوگا ورزیہیں۔

نیت کے شرط ہونے کی عقلی دلیل میہ ہے کہ نماز کی ابتداء قیام سے ہوتی ہے اور قیام عادت اور عبادت کے مابین متر دد ہے، لیعن بھی تو آ دمی عاد تا کھڑا ہوتا ہے اور بھی عبادت کرنے کے لیے کھڑا ہوتا ہے، لہٰذا عادت اور عبادت والے قیام کے مابین فرق اور امتیاز ضروری ہے اور بیا متیاز صرف نیت سے حاصل ہوسکتا ہے، اس لیے بھی نماز کے لیے نیت شرط اور ضروری ہے۔

والمتقدم علی التکبیر النجیبرا سے یہ بتانا مقصود ہے کہ نیت میں اصل تو یہی ہے کہ وہ تکبیر تحریمہ سے متصل ہو، تا کہ نیت کے بعد فوراً الله اکبر کہ کہ کرنماز شروع کر دی جائے ،لیکن اگر کمی مخص نے تکبیر تحریمہ سے پہلے ہی نیت کر لی اور اس کے پچھ وقفے کے بعد اس نے تحریمہ باندھا، تو یہ دیکھا جائے گا کہ تحریمہ اور نیت کے مابین کوئی منافی صلاق عمل پایا گیا یا نہیں؟ اگر نیت اور تکبیر تحریمہ کے درمیان کوئی منافی صلاق عمل مثلاً کھانا، پینا، بات چیت میں مشغول ہونا وغیرہ وغیرہ نہیں پایا گیا تو اس نیت کا اعتبار ہوگا اور دوبارہ نیت کرنے کی ضرورت نہیں ہوگی ،لیکن اگر دونوں کے مابین کوئی منافی صلاق عمل واقع ہوجائے تو پھر پہلی والی نیت کرفی ہوگا۔

اورا گرکوئی شخص تکبیرتح یمہ کے بعدنیت کرے تب تو مطلقا اس کی نیت کا اعتبار نہیں ہوگا اور جب نیت ہی کا اعتبار نہیں ہوگا تو نماز کا کیا خاک اعتبار ہوگا۔ کیوں کہ جب کسی نے تکبیرتح یمہ کے بعد نیت کی تو ظاہر ہے کہ نیت سے پہلے جوعمل کیا گیا وہ عدم نیت کی وجہ سے عبادت نہیں ہوگا اور چوں کہ عبادت میں بعد کے اعمال پہلے والے اعمال پرمبنی ہوتے ہیں، لہذا جب پہلے والے اعمال عبادت نہیں ہیں تو بعد والے اعمال بھی عبادت نہیں ہوں گے اور ایس طرح پوری کی پوری نماز برکار اور برباد ہوجائے گی۔

اس کے برخلاف روزے کا معاملہ ہے تو روزے میں اگر کوئی شخص بوقت سحری نیت نہ کرسکے اور ضبح صادق کے بعد نیت کر سے تو بھی اس کی نیت معتبر ہوگی اور اس کا روزہ ضبح ہوگا، کیوں کہ سحری کا وقت نینداورغفلت کا وقت ہے اور اگر اس وقت نیت کو لازم اور شرط قر ار دے دیا جائے تو لوگ حرج اور پریشانی میں مبتلا ہوجا کیں گے، اس لیے بر بنائے ضرورت اور دفع حرج نے پیش نظر روزے میں ابتدائے صوم سے نیت کو لازم نہیں قر ار دیا گیا، اس کے بالمقابل نماز کا مسئلہ ہے تو نماز بیداری اور مستعدی کی حالت میں اداکی جاتی ہے، لہذا نماز میں اول وقت سے نیت کوشرط اور ضروری قر ار دینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

اور پھر نماز معمولی وقت میں اداکر لی جاتی ہے اور نماز میں عاد تا کھڑا ہونے سے مشابہت کا بھی احمال ہے، اس لیے بھی نماز میں ابتداء ہی سے نیت شرط اور ضروری قرار دی گئی ہے۔ (شارح علی عنه)

## ر آن البدايه جلد المسال المسال

والنیۃ هی النے فرماتے ہیں کہ قصد اور اراوے کا نام نیت ہے اور نیت کی شرط یہ ہے کہ مثلاً اگر کسی نے نماز کی نیت کی تو وہ اپنے دل سے یہ جانتا ہو کہ کون سی نماز پڑھ رہا ہے، اور اگر کوئی اس سے پوچھ لے کہتم نے کون سی نماز پڑھی ہے تو کسی توقف اور تر دد کے بغیراس کے لیے بہ آسانی جواب دیناممکن ہو۔

رہا ذکر باللسان لینی زبان سے نماز کی نیت کرنا تو اس کی کوئی خاص ضرورت نہیں ہے، البتہ اگر ذکیر باللسان کرلیا جائے تو بہتر ہے، تا کہ عزم قلبی اور ذکر لسانی کا اجتماع ہوجائے اور نیت میں مزید قوت پیدا ہوجائے۔

اوراگر دوسری صورت ہے یعنی وہ تخص باجماعت نماز پڑھ رہا ہے تو اس صورت میں اس کے لیے تھم یہ ہے کہ تعیین فرض کی نیت کے ساتھ ساتھ متابعتِ امام کی بھی نیت کر ہے، کیوں کہ امام کی اقتداء کر لینے کی صورت میں مقتدی کی بوری نماز امام کی نماز کی نماز بھی فاسد ہوجاتی ہے، اس لیے امام کی متابعت کی نیت کرنا مقتدی کے تابع ہوجاتی ہے، اس لیے امام کی متابعت کی نیت کرنا مقتدی کے کے بیشرط اور ضروری ہے۔

﴿ قَالَ وَيَسْتَقْبِلُ الْقِبْلَةَ ﴾ لِقَوْلِهِ تَعَالَى فَوَلُّوا وُجُوْهَكُمْ شَطْرَة (سورة البقرة: ١٤٤ ـ ١٥٠)، ثُمَّ مَنْ كَانَ بِمَكَّةَ فَفُرْضُهُ إِصَابَةُ جِهَتِهَا هُوَ الصَّحِيْحُ، لِأَنَّ التَّكْلِيْفَ بِحَسْبِ الْوُسْعِ.

ترجمل: اورمصلی استقبال قبلہ بھی کرے، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے تم لوگ اپنے چبروں کومبجد حرام کی طرف موڑلو، پھر وہ مخص جو مکہ میں ہے اس کا فرض یہ ہے کہ عین کعبہ کو پالے اور جو مخص مکہ سے باہر ہواس کے لیے جہت کعبہ کو پانا فرض ہے یہی صحیح ہے، اس لیے کہ حسب طاقت ہی مکلف بنایا جاتا ہے۔

#### استقبال قبله كابيان:

فرماتے بیں کمصلی کے لیے ایک فرض اور شرط می بھی ہے کہ وہ کعبہ شریف کی طرف منھ کر کے نماز پڑھے، کیوں کہ قرآن کر کے نماز پڑھنے کر کے نماز پڑھنے کر کے نماز پڑھنے کے بی اگرم کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے

کا وجو بی حکم دے دیا ہے۔

البت ان حکم میں تفصیل یہ ہے کہ جو محض مکہ میں موجود ہواں کے لیے حکم یہ ہے کہ وہ جہت کعبہ اور سمت کعبہ کی طرف منص کرکے نماز پڑھے، اس لیے کہ یہی آپ سی اور آپ کے سحابہ کا معمول تھا کہ وہ لوگ کلی زندگی میں عین کعبہ کا رُخ کر کے نماز پڑھتے تھے جب کہ مدنی زندگی میں جبت کعبہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑھتے تھے جب کہ مدنی زندگی میں جبت کعبہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے کا معمول تھا، کیوں کہ مکہ کرمہ سے باہر ہونے کی صورت میں میں نعبہ کا رخ کرنا ناممکن اور دشوار گذار ہے، اور قر آن کریم نے لایکٹف اللہ نفساً الآوسعها کفرمان سے اس وشوار کو کرنا ہی کافی ہے۔

﴿ وَمَنْ كَانَ خَائِفًا يُصَلِّي إِلَى أَيِّ جِهَةٍ قَدَرَ ﴾ لِتَحَقُّقِ الْعُذُرِ فَأَشْبَهَ حَالَةَ الْإِشْتِبَاهِ.

ترجمل : اور جوفض خائف ہووہ جس ست بھی قادر ہونماز پڑھ لے، کیوں کہ عذر محقق ہے، لہذا بی حالب اشتباہ کے مشابہ ہوگیا۔ خوف کی حالت بیں استقبال قبلہ کا تھم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ استقبال قبلہ شرط اور ضروری ہے، لیکن جس طرح عذر کی وجہ سے بہت ساری شرطیں معدوم ہوجاتی ہیں، اسی طرح عذر کی وجہ سے بہت ساری شرطیس معدوم ہوجاتی ہیں، اسی طرح عذر کی وجہ سے استقبال قبلہ کی شرط بھی معدوم اور ساقط ہوجاتی ہے، چناں چہ اگر سی شخص کو دشمن ، یا درند ہے یا کسی اور چیز سے جانی یا مالی نقصان کا اندیشہ ہوتو اس صورت میں اس کے لیے استقبال قبلہ ضروری نہیں ہے، بل کہ تھم یہ ہے کہ جس طرف بھی رخ کر کے نماز پڑھ لے، کیوں کہ خوف کی وجہ سے اس کے حق میں بھی عذر محقق ہے، لہذا عذر کی وجہ سے اس کے حق میں بھی عذر محقق ہے، لہذا عذر کی وجہ سے استقبال قبلہ کی شرط ساقط ہوجائے گی۔

اور بیصورت حالت اشتباہ کے مشابہ ہے، یعنی جس طرح قبلہ مشتبہ ہونے کی صورت میں تحری کوقدرت علی الاستقبال مان لیا گیا ہے، اس طرح اس صورت میں بھی مصلی جس جہت پر قادر ہوگا وہی اس کے حق میں جہتِ قبلہ شار ہوگی۔

﴿ فَإِنِ اشْتَكَهَتُ عَلَيْهِ الْقِبْلَةُ وَلَيْسَ بِحَضْرَتِهِ مِنْ يَّسْأَلُهُ عَنْهَا اِجْتَهَدَ ﴾ ِلَأَنَّ الصَّحَابَةَ وَشَكَانَتُهَ ﴾ تَحَرَّوُا وَصَلَّوُا وَلَمْ يُنْكِرُ عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَلَأَنَّ الْعَمَلَ بِالدَّلِيْلِ الظَّاهِرِ وَاجِبٌ عِنْدَ اِنْعِدَامِ دَلِيْلٍ فَوْقَهُ، وَالْإِسْتِخْبَارُ فَوْقَ التَّحَرِّيْ.

ترجملہ: چناں چداگرمصلی پر قبلہ مشتبہہ ہوجائے اور اس کے پاس کوئی ایبا آدمی بھی نہ ہوجس سے وہ قبلہ کے متعلق پوچھ سکے تو مصلی اجتہاد کرے، کیوں کہ سحابہ کرامؓ نے تحری کرکے نماز پڑھی تھی اور آپ مُنَالِّیُّا نے ان پرکوئی کلیرنہیں فرمائی تھی۔ اور اس لیے بھی کہ دلیل ظاہر پڑمل کرنا واجب ہے جب اس سے بڑی کوئی دلیل نہ ہو۔ اور معلوم کرنا تحری سے بڑھ کر ہے۔

#### اللغات:

﴿ حَضْرَة ﴾ موجود گل ﴿ تَحَرُّوا ﴾ تحرى يتحرى ، باب تفعّل ؛ محنت كرنا، جبتم كرنا ـ ﴿ إِسْتِخْبَارٌ ﴾ الم مصدر، باب استفعال ؛ يوچسا، خبر طلب كرنا ـ

## ر آن البدايه جلدا على المسترك المسترك المام المسترك المام المسترك بيان من المسترك المام المسترك المسترك

## تخريج:

🕕 اخرجہ ابن ماجہ فی کتاب الاقامۃ الصلٰوۃ باب من يصلی لغير القبلۃ حديث رقم ١٠٢٠.

## جب قبلد کے بارے میں پند نہ چل سکتا ہوتو الی صورت کا تھم:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی خفس پر قبلہ کی جہت مشتبہ ہوجائے اور وہ یقینی طور پرسمت قبلہ کے متعلق کوئی فیصلہ نہ کر پائے اور نہ ہی اس کے آس پاس کوئی دوسرا آدمی ہوجس سے وہ قبلہ کی شیحے سمت کے متعلق معلوم کر سکے، تو اس صورت میں تھم یہ ہے کہ وہ شخص تحری کرکے اور جس سمت اس کاظن غالب واقع ہو، اس سمت رخ کرکے نماز پڑھ لے، کیوں کہ ایک مرتبہ صحابہ کرام ہے کہ ساتھ ای طرح کی صورت پیش آئی تھی تو اُن حضرات نے بھی تحری کر کے نماز اوا کیا تھا، اور بعد میں جب آپ می تا تھی ہو اس واقع کی ساتھ ای کہ اشتباہ کی صورت میں تحری کرکے نماز پڑھی جاسمتی ہے، اطلاع دی گئی تو آپ نے کوئی نکیرنہیں فر مائی جو اس بات کی دلیل بن گئی کہ اشتباہ کی صورت میں تحری کر کے نماز پڑھی جاسمتی ہے، بشرطیکہ معلوم کرنے اور سمت قبلہ کو دریافت کرنے کے سارے ذرائع مسدود ومعدوم ہوں۔

لیکن اگر کسی بھی طرح قبلہ کی صحیح ست معلوم کرناممکن ہوتو اس صورت میں معلوم کرنا ضروری ہے، اور اگر بغیر معلوم کیے کس نے نماز پڑھ لی تو اس کی نماز واجب الاعادہ ہے، کیوں کہ پوچھنا اور دریافت کرنا تحری سے بڑھ کرہے۔

﴿ فَإِنْ عَلِمَ أَنَّهُ أَخُطَأَ بَعْدَ مَا صَلَّى لَا يُعِيْدُهَا ﴾ وَقَالَ الشَّافِعِيُّ رَحْمُ اللَّاكَيْنَةُ يُعِيْدُهَا إِذَا اسْتَدْبَرَ لِتَيَقُّنِهِ بِالْخَطَأَ، وَالتَّكُلِيْفُ، مُقَيَّدٌ بِالْوُسْعِ . وَانْتَكُلِيْفُ، مُقَيَّدٌ بِالْوُسْعِ .

تورجملہ: پھراگرنماز پڑھنے کے بعدمعلوم ہوا کہ اس نے غلطی کی ہے تو وہ خض (ہمارے یہاں) نماز کا اعادہ نہیں کرےگا۔امام شافعی ﷺ فرماتے ہیں کہاگر استد بارقبلہ کر کے نماز پڑھی تھی تو اعادہ کرے گا، کیوں کہا سے غلطی کا یقین ہو چکا ہے۔ہم کہتے ہیں کہ اس ْ کے بس میں صرف تحری کی سمت متوجہ ہونا ہے اور (انسان کو) بقدر وسعت ہی مکلف بنایا گیا ہے۔

#### اللغات:

﴿ إِسْتَدُبَرَ ﴾ باب استفعال؛ پشت كرنا، بينه كرنا - ﴿ يتقن ﴾ اسم مصدر، باب تفعّل؛ يقيني مونا ، قطعي مونا \_

## اگرتحری كر كے غلطست ميں نماز برا ه لي تو پية چلنے كي صورت مين اعاده كے علم كي تفصيل:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کس شخص پر قبلہ مشتبہ ہو گیا اور اس نے تحری کر کے نماز پڑھ کی ، نماز کے بعد معلوم ہوا کہ جس سمت اس نے نماز پڑھی ہے وہ قبلہ کی سمت نہیں ہے، تو اس صورت میں ہمارے یہاں اس شخص پر نماز کا اعادہ واجب نہیں ہے، کیوں کہ قبلہ کی طرف شافعی پڑائی نا امادہ واجب ہے، کیوں کہ قبلہ کی طرف شافعی پڑائی نا نا اعادہ واجب ہے، کیوں کہ قبلہ کی طرف پشت کر کے نماز پڑھی ہے تو اس کا اعادہ واجب ہے، کیوں کہ قبلہ کی طرف پشت کر کے نماز پڑھی وہ غلط تھی، اس لیے اس پر نماز کا اعادہ بہت کر کے نماز پڑھنے کی وجہ سے یہ بات یقینی طور پر واضح ہوگئ کہ اس نے جو تحری کی تھی وہ غلط تھی، اس لیے اس پر نماز کا اعادہ بہت کہ اس میں میں اس کے اس پر نماز کا اعادہ بہت کر کے نماز پڑھنے کی وجہ سے یہ بات یقینی طور پر واضح ہوگئ کہ اس نے جو تحری کی تھی وہ غلط تھی، اس لیے اس پر نماز کا اعادہ بہت کر کے نماز پڑھیے کی وجہ سے یہ بات یقینی طور پر واضح ہوگئ کہ اس نے جو تحری کی تھی وہ غلط تھی، اس لیے اس پر نماز کا اعادہ بہت کر کے نماز پڑھیے کی وجہ سے یہ بات یقینی طور پر واضح ہوگئ کہ اس نے جو تحری کی تھی وہ غلط تھی، اس لیے اس پر نماز کا اعادہ بہت بیت کر کے نماز پڑھیے کی دور سے نماز پڑھیے کی اس کے بیت کر کے نماز پڑھیے کی وجہ سے یہ بات یقینی طور پر واضح ہوگئ کہ اس نے جو تحری کی تھی وہ غلط تھی اس کے بیت کر کے نماز پڑھیے کی بیت کر کے نماز پڑھیے کی بیت کر کے نماز پڑھیے کی تعریب کی تعریب کے نماز پڑھیے کی بیت کی تعریب کے نماز پڑھی کی تعریب کے نماز پر سے نماز پر سے نماز پر سے نماز پڑھی کے نماز پر سے نماز پ

## ر أن البداية جلدال عن المستركة و ١٥٣ عن الكامِ ملاة كيان من على

ہماری دلیل یہ ہے کہ جب اس شخص پر قبلہ مشتبہ ہوگیا اور قبلہ کے متعلق بتانے والا بھی کوئی نہیں تھا، تو اب اس کے ق میں تخری کے علاوہ دوسرا کوئی چارہ بی نہیں ہے، لہذا جب اس نے تحری کر کے نماز پڑھ لی تو اس کی نماز درست ہوگئ ہر چند کہ اس نے قبلہ کی طرف پشت کر کے نماز پڑھی ہو، کیوں کہ صورت مسئلہ میں تحری کرنا ہی اس کے بس میں تھا اور اس نے وہ کر لیا، اس لیے اب اس پر نماز کا اعادہ واجب نہیں ہے، اگر چہ اس کی تحری استدبار قبلہ کو مسٹرم تھی، کیوں کہ قرآن کا اعلان یہ ہے کہ لایکلف الله نفسًا إلا وسعها۔

﴿ وَإِنْ عَلِمَ ذَٰلِكَ فِي الصَّلَاةِ اسْتِدَارَ إِلَى الْقِبْلَةِ ﴾ لِأَنَّ أَهْلَ قُبَاءَ لَمَّا سَمِعُوا بِتَحَوُّلِ الْقِبْلَةِ اسْتَدَارُوا كَهَيْأَتِهِمْ فِي الصَّلَاةِ، وَاسْتَحْسَنَهَا • النَّبِيُّ مُ الْفَلِيُّةُ ، وَكَذَا إِذَا تَحَوَّلَ رَأَيُهُ إِلَى جِهَةٍ أُخُراى تَوَجَّهَ إِلَيْهَا لَوُجُوْبِ الْعَمَلِ فِي الصَّلَاةِ، وَاسْتَحْسَنَهَا • النَّبِيُّ مُ الْفَلِيَّةُ ، وَكَذَا إِذَا تَحَوَّلَ رَأَيُهُ إِلَى جِهَةٍ أُخُراى تَوَجَّهَ إِلَيْهَا لَوُجُوْبِ الْعَمَلِ بِالْإِجْتِهَادِ فِيْمَا يَسْتَقْبِلُ مِنْ غَيْرِ نَقْضِ الْمُؤَدَّى قَبْلَهُ.

توجمل : اوراگریہ بات نماز کے دوران معلوم ہوجائے تو وہ قبلہ کی طرف گھوم جائے ، اس لیے کہ اہل قباء نے جب انقال قبلہ کو ساتو وہ لوگ نماز ہی میں جس ہیئت پر منظے گھوم گئے ، اور نبی کریم منافیۃ کے اسے پیند فرمایا تھا ، اور ایسے ہی جب اس کی رائے کسی دوسری جہت کی طرف نتقل ہوجائے تو وہ اس طرف گھوم جائے ، کیوں کہ آئندہ نماز میں اس شخص پر اجتہاد کی روسے عمل کرنا واجب ہے اس جھے کو تو ڑے بغیر جے اس نے پہلے ادا کیا ہے۔

## اللغات:

﴿ اِسْنَدَارَ ﴾ باب استفعال؛ گومنا۔ ﴿ تَحَوَّلَ ﴾ اسم مصدر، باب تفعّل؛ گوم جانا، پھر جانا۔ ﴿ مُوَّدِّى ﴾ اسم مفعول؛ جس كوادا كيا ہو\_

## تخريج:

اخرجہ بخاری فی كتاب الصلوة باب ماجاء فی القبلة حدیث رقم ٤٠٣.

## نماز کے دوران ہی سمت کا غلط ہونا معلوم ہونے کی صورت کا حکم:

عبارت کا عاصل یہ ہے کہ اگر کوئی شخص تحری کرئے نماز پڑھ رہاتھا اور نماز کے دوران ہی اسے قبلہ کی شجے ست معلوم ہوگئ تو وہ شخص قیام، قعود یا جس حالت میں بھی ہوتا خیر کے بغیراسی حالت میں قبلہ کی طرف گھوم جائے ، کیوں کہ جب اہل قباء کو دوران نماز یہ علوم ہوا تھا کہ بیت المقدس کے بجائے مبحد حرام کو قبلہ قرار دے دیا گیا تو وہ لوگ نماز ہی کی ہیئت میں مبحد حرام کی طرف گھوم گئے تھے، اور آپ شائی تی اور اہل قباء پر کسی طرح کی کوئی نکیر شہیں۔ نہیں کی تھی۔

دوسری بات یہ ہے کہ ایک شخص تحری کر کے نماز پڑھ رہا تھا، کیکن نماز پوری ہونے سے پہلے ست قبلہ کے حوالے سے اس کی رائے بدل گئی اور کسی دوسری سمت قبلہ ہونے پر اس کی رائے جم گئی تو اس شخص کے لیے بھی یہی تھم ہے کہ وہ نماز ہی میں گھوم

## ر آن البدايه جلدال سي المستخد ٢٥٥ يكي الكامِ صلاة كيان مين الم

جائے اور جو دوسری رائے بن ہے اس کے مطابق نماز پوری کرے، کیول کہ نماز کا جوحصہ وہ ادا کرچکا ہے اب اسے تو ڑنانہیں ہے اور آئندہ حصہ نماز میں اسے اُسی دوسری رائے کے مطابق عمل کرنا ہے، اس لیے اس پرضروری ہے کہ بلاتا خیر وہ دوسری رائے کے مطابق عمل کرنا ہے، اس لیے اس پرضروری ہے کہ بلاتا خیر وہ دوسری رائے یے ممل کرنا ہے، اس لیے اس پرضروری ہے کہ بلاتا خیر وہ دوسری رائے یے ممل کرے۔

﴿ وَمَنْ أَمَّ قَوْمًا فِي لَيْلَةٍ مُظْلِمَةٍ فَتَحَرَّى الْقِبْلَةَ وَصَلَّى إِلَى الْمَشُوقِ وَتَحَرَّى مَنْ خَلْفَهُ فَصَلَّى كُلُّ وَاحِدٍ مِنْ أَمُ أَوْ أَمُ إِلَى جَهَةٍ وَكُلُّهُمْ خَلْفَهُ وَلَا يَعْلَمُونَ مَا صَنَعَ الْإِمَامُ أَجْزَأَهُمْ ﴾ لِوَجُوْدِ التَّوَجُّه إِلَى جِهَةِ التَّحَرِّيُ، وَهذِهِ الْمُخَالَفَةُ غَيْرُ مَانِعَةٍ كَمَا فِي جَوْفِ الْكَعْبَةِ، وَمَنْ عَلِمَ مِنْهُمْ بِجَالِ إِمَامِهِ تَفْسُدُ صَلَاتُهُ، لِأَنَّهُ إِعْتَقَدَ إِمَامَهُ عَلَى الْمُخَاءِ، وَكَذَا لَوْ كَانَ مُتَقَدِّمًا عَلَى الْإِمَامِ لِتَرْكِهِ فَرَضَ الْمَقَامُ.

ترجمه: اورجس مخص نے اندھری رات میں کسی قوم کی امامت کی اور تح بئ تبله کرے مشرق کی طرف نماز پڑھی اور امام کے پیچے جولوگ ہیں ان سب نے بھی تحری کی اور ان میں سے ہرایک نے ایک طرف رخ کرکے نماز پڑھی، اور سب کے سب امام کے پیچے ہولوگ ہیں اور یہ نہیں جانتے کہ امام نے کیا کیا تو ان کی نماز جائز ہے، کیوں کہ تحری کی سمت توجہ موجود ہے۔ اور یہ خالفت مانع نماز نہیں ہے، جیسے جوف کعبہ میں۔

اورمقتدیوں میں سے جس کواپنے امام کا حال معلوم ہوگیا اس کی نماز فاسد ہوجائے گی، کیوں کہ اس کواپنے امام کی غلطی کا اعتقاد ہوگیا ہے، اور ایسے ہی اگر کوئی شخص امام ہے آگے ہو (تو اس کی بھی نماز فاسد ہوجائے گی) کیوں کہ اس نے فرض مقام کو ترک کردیا۔

## اللغات:

﴿أُمَّ ﴾ باب نفر؛ امامت كرانا، امام بنتا . ﴿ مُظْلَمَة ﴾ اندهيري، تاريك .

## امام اورمقند بول كى تحرى كا ايك دوسرے كے خالف مونے كى صورت كابيان:

صورت مسئلہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص نے تاریک رات میں پچھلوگوں کونماز پڑھائی اور سمت قبلہ مشتبہ ہونے کی وجہ ہے امام نے تحجیے جو نے کی ،لیکن اس کی تحجی جانب مشرق میں واقع ہوئی اور اس طرف رخ کر کے امام نے لوگوں کونماز پڑھا دی ،اس کے پیچیے جو مقتدی تھے انھوں نے بھی تحری کی اور ہر ایک نے اپنی تحری کے مطابق نماز اداکی ، اور سب کے سب امام کے پیچھے ہیں اور یہ بھی نہیں جانتے کہ امام نے نماز میں کیا کیا پڑھا اور کون کون می صورت پڑھائی اور پھر ان کی تحری بھی امام کی تحری کے علاوہ دوسری سبیں جانتے کہ امام نے نماز میں کیا گیا پڑھا اور کون کون می صورت پڑھائی اور پھر ان کی تحری بھی امام کی تحری کے علاوہ دوسری سبی واقع ہے تو بھی ان تمام لوگوں کی نماز جائز اور درست ہے ، کیوں کہ قبلہ مشتبہ ہونے کی صورت میں ان کے لیے تحری ضروری تھی اور اندھیری رات ہونے کی وجہ سے وہ لوگ امام کی جہت سے ناواقف تھے ،اس لیے اب ان کے ذینے صرف اپنے کے کی باقی رہ گئی اور دہ انھوں نے پوری کرلی ،لہندا ان سب کی نماز درست اور شجع ہوگئی۔

## ر ان الهداية جلد ال المحالية المعالية جلد المحالية المحا

رہا یہ سوال کہ جب اِن مقتد یوں کا رخ اپنے امام کے رخ سے الگ تھا، اس لیے ان کی نماز درست نہیں ہونی چاہیے، تو اس کا جواب یہ ہے کہ جب تحری کر کے نماز پڑھی گئی ہے اور تاریکی کی وجہ سے امام کی جہت بھی معلوم نہیں ہو تکی تو اب جہت کی مخالفت مانع نماز نہیں ہوگی۔ اور جس طرح اگر کعبہ کے اندر باجماعت نماز پڑھی جائے اور لوگ امام کے چاروں طرف سے اس کی اقتداء کریں تو ظاہر ہے کہ صرف ایک طرف کے لوگ امام کی جہت پر رہیں گے اور باتی تینوں طرف والوں کی جہت امام کی جہت ہے الگ ہوگی، مگر پھر بھی ان سب کی نماز درست ہوگی، کیوں کہ پورا کا پورا کعبہ قبلہ ہے، اسی طرح صورت مسئلہ میں بھی جب ہر ایک نے تو اس کے حق میں اس کی سمت تحری ہی قبلہ ہے، خواہ وہ امام کی جہت کے مطابق ہویا اس کے خالف ہو۔

البیتہ مقتدیوں میں ہے جس کواپنے امام کی حالت معلوم ہوگئی اوراس نے بیہ جان لیا کہ امام مشرق کی طرف رخ کر کے نماز پڑھ رہا ہے تو اس شخص کی نماز فاسد ہوجائے گی ، کیوں کہ اس نے اپنے امام کو خلطی پر جان لیا ہے اور اس کے بعد بھی وہ اس کی اقتداء کر رہا ہے ، حالاں کہ امام غلاست منھ کر کے نماز پڑھ رہا ہے ، اس لیے اس کی نماز فاسد ہوجائے گی۔

ای طرح جو شخص اپنے امام سے آگے بڑھ جائے اس کی نماز بھی فاسد ہوجائے گی، کیوں کہ امام کی اقتداء کرنے کی وجہ سے اس کی جگہ امام کے چیچے ہے، لہذا جب وہ اپنے فرض مقام اور اپنی متعین کردہ جگہ کو چھوڑ کر آگے نکل جائے گا تو ظاہر ہے کہ اس کی نماز فاسد تو ہو ہی جائے گی۔ فقط و اللّٰہ تعالٰی أعلم و علمہ أتم

## الحمدلله! آج بروز جمعه مورخه اررئیج الاول ۱۳۲۷ ه مطابق ۳۰ مارچ ۲۰۰۷ ، بعد نماز مغرب احسن الهدایه کی پی جلد اختیام پذیر ہوئی۔

رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمِ، وَتُبُ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمِ، وَصَلَّى اللهُ عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِيْنَ. أَللَّهُمَّ اغْفِرُ لِشَارِحِهِ وَلِوَالِدَيْهِ وَلَاسَاتِذَتِهِ وَلِمَنْ قَامَ بِنَشْرِهِ وَتَوْزِيْعِهِ. قَامَ بِنَشْرِهِ وَتَوْزِيْعِهِ.

کتبه بیمینه مُفتی عبدایم قامی تبوی